
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Die Vollendung des Deutschen Idealismus in der Spätphilosophie
Schellings

Autor: Schulz, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Vollendung des Deutschen Idealismus

in der Spätphilosophie Schellings

Von Walter Schulz

Wenn das folgende Referat unter das Thema gestellt wurde „Die
Vollendung des Deutschen Idealismus in der Spätphilosophie
Schellings", so mag dies zunächst ein wenig überraschen. Es gehört doch zu

den feststehenden Einteilungsprinzipien der Philosophiegeschichte, daß

sich der Deutsche Idealismus in Hegels System vollendet habe. Gerade

diese Meinung wollen wir hier in Frage stellen durch eine Besinnung
auf die Spätphilospohie Schellings und ihren philosophiegeschichtlichen
Ort.

Verdeutlichen wir uns zunächst das uns geläufige Bild von der

Entwicklung des idealistischen Denkens. Kant erkennt, daß das transzendentale

Ich die oberste Formalbedingung aller Erkenntnis ist, aber er
hält daran fest, daß unsere Erkenntnis dem Inhalt nach von einem

uns in der Anschauung affizierenden an sich Unbekannten bestimmt

wird. Fichte dagegen hebt diesen Gedanken eines Dinges an sich auf;

er sucht alle Erkenntnis aus dem Ich zu begründen, das sich im Wechsel

von unbegrenzter und begrenzender Tätigkeit die gegenständliche Welt
der Erkenntnis aufbaut. Schelling folgt Fichtes Deklarierung des Ichs

als des obersten Prinzips alles Wissens; aber er ergänzt und erweitert
Fichtes Transzendentalphilosophie durch die Konzeption einer
Naturphilosophie. Diese Ergänzung führt ihn zu der Idee eines objektiven
Idealismus, der ein Absolutes lehrt, das an ihm selbst gegen die Scheidung

von Natur und Ich indifferent ist. An diesem Punkt aber setzt

Hegel an. Das Absolute darf nach ihm nicht als leere Unterschiedslosig-
keit gefaßt werden, sondern muß bestimmt werden als sich begreifender
Geist. Hegels Thema wird es, das Zu-sidh-kommen dieses Geistes in
logisch einsichtigerWeise aufzuzeigen. Er legt in der„Phänomenologie"
dar, wie die Sicht des naiven Bewußtseins aufgehoben wird in die
Entwicklung des sich zum Erscheinen bringenden Geistes, zeigt sodann in
der „Großen Logik" die Bewegung des Zu-sich-kommens in ihrer reinen

239



Formensystematik auf und konkretisiert schließlich auf den Gebieten

der Realphilosophie diesen Weg des sich begreifenden Absoluten. In
Hegels System — das ist die allgemeine Ansicht — wird solchermaßen

der Deutsche Idealismus vollendet.
In diesem Bild von der Entwicklung des idealistischen Denkens wird

sowohl die Philosophie des späten Fichte als auch die Philosophie des

späten Schelling beiseite geschoben. Fichte erscheint wesentlich als der
Verfasser der friihenWissenschaftslehren und der Schriften zum
Atheismusstreit; seine Entwicklung in den Jahren nach 1800 wird in den

Hintergrund gedrängt. Und Schellings philosophischer Weg wird mit der

Behandlung der Identitätsphilosophie, bezugsweise der Freiheitsschrift,
im Grunde abgeschlossen; die folgenden Phasen seines Denkens werden
als unwesentlicher abgedrängt.

Aus dieser Sicht ergibt sich die Folgerung, daß der späte Fichte und
der späte Schelling nicht mehr eigentlich dem Deutschen Idealismus

angehören. Ganz trifft diese Folgerung allerdings nur auf den späten
Schelling zu, denn wenn auch der Streit, ob sich Fichtes philosophische

Entwicklung als eine Einheit darstellt, noch nicht völlig abgeschlossen

ist, so wird doch im allgemeinen der späte Fichte in den

philosophiegeschichtlichen Werken unter der Überschrift „Deutscher Idealismus"

dargestellt — Richard Kroner, der in seinem Buch „Von Kant bis Hegel"
nicht nur den späten Schelling, sondern auch den späten Fichte
unbehandelt läßt, bildet eine Ausnahme. Schellings Philosophie dagegen
wird zumeist zweimal dargestellt. Seine Entwicklung bis zur
Identitätsphilosophie findet man in dem Kapitel über den Deutschen Idealismus

eingeordnet, seine Spätphilosophie aber wird in anderen Zusammenhängen

und unter einem anderen sachlichen Gesichtspunkt abgehandelt.
Ich ziehe als Beispiel die in sich hervorragende Philosophiegeschichte

von Johann Eduard Erdmann heran. Erdmann behandelt unter der

Hauptüberschrift „Das Identitätssystem" Schellings Entwicklung bis zur
Identitätsphilosophie. Das folgende Kapitel trägt die Überschrift:
„Pantheismus, Individualismus und ihre Vermittlung auf kritischer Basis".
Dort werden a) Herbart und Schopenhauer, b) von Berger, Solger und
Steffens abgehandelt, also Denker, mit denen man in der systematischen

Philosophiegeschichte nie sehr viel anzufangen weiß, und c) Schellings

spätere Philosophie unter der Überschrift „Schellings Freiheitslehre".
Bemerkenswert an dieser Einteilung ist, daß der spätere Schelling und
Schopenhauer unter der gleichen Hauptüberschrift dargestellt werden,
die a priori die Wesensgehalte alles Seienden zu konstituieren vermag.

240



Diese Zusammenstellung hat sich dann in der Folgezeit weitgehend
durchgesetzt, nicht zuletzt auf Grund der Untersuchungen Eduard von
Hartmanns, der ja im späten Schelling die Einheit von Hegel und
Schopenhauer sah. Der späte Schelling erscheint nun als sogenannter
„Ausläufer" des Deutschen Idealismus, und zwar als Ausläufer in Richtung
auf eine Metaphysik des Willens.

Seit ungefähr drei Jahrzehnten scheint nun das Problem einer

Einordnung des späten Schelling in die Philosophiegeschichte zu einem
Abschluß gekommen zu sein. Man setzt heute zumeist den späten Schelling
in Beziehung zu Christian Hermann Weisse, Immanuel Hermann Fichte

und den Denkern, die an der „Zeitschrift für Philosophie und spekulative

Theologie" mitarbeiteten, und bezeichnet alle diese Philosophen
als Spätidealisten. Mag dieser Einordnung die Absicht zugrunde liegen,
den späten Schelling dem Deutschen Idealismus wieder anzunähern, so

zeigt doch eben die Schaffung eines neuen Einteilungsprinzips und die

Zuordnung des späten Schelling zu Immanuel Hermann Fichte und
Weisse, daß man auch jetzt noch daran festhält, daß Schellings
Spätphilosophie eigentlich nicht zum Deutschen Idealismus gehöre. Das ist
das Gemeinsame dieses neuen Einteilungsprinzips und der im späteren
19.Jahrhundert vorherrschenden Klassifizierung, daß man hier wie dort
daran festhält, daß der Deutsche Idealismus sich als die Bewegung
konstituiert habe, die von Kant und dem frühen Fichte zum frühen Schelling

führt, um sich sodann in Hegel zu vollenden.
Im Gegensatz zu allen diesen Einordnungen des späten Schelling in

das «czc/ddealistische Denken soll hier nun der Versuch unternommen
werden, den späten Schelling in den Raum des Deutschen Idealismus
zurückzuholen. Freilich wird dabei das uns geläufige Bild des Deutschen

Idealismus einer Revision unterzogen werden müssen, einer Revision,
die zum Ergebnis hat, daß nicht in Hegels System, sondern in Fichtes

und vor allem in Schellings Spätphilosophie das eigentliche Grundmotiv

des idealistischenDenkens sich ausdeutet. InAnbetracht der Kürze

derZeit kann diese Revision hier natürlich nur in sehr vorläufigerWeise
versucht werden. Folgenden Weg möchte ich wählen: ich stelle zunächst

in einem Hauptteil die Grundgedanken von Schellings Spätphilosophie
heraus, und zwar unter dem Gesichtspunkt, was an dieser Philosophie

eigentlich idealistisch ist, setze sodann den späten Schelling in Beziehung

zu Johann Gottlieb Fichte und schließe mit einem Hinweis auf die

Bedeutung Hegels für das Ganze des Deutschen Idealismus und
insbesondere für die philosophische Entwicklung Schellings.

241
16 Stud. Phil. XIV



Schellings Spätphilosophie, wie sie uns in den letzten vier Bänden

der Sämtlichen Werke vorliegt, läßt sich von allen vorausgehenden uns
bekannten Arbeiten Schellings verhältnismäßig eindeutig abgrenzen;
denn die Spätphilosophie führt eine Unterscheidung ein, die den

vorausgehenden Werken, etwa den „Weltaltern", noch unbekannt ist. Es

ist die Unterscheidung von negativer und positiver Philosophie. Was

besagt diese Unterscheidung? Die heute üblicheAuslegung setzt zumeist

die Unterscheidung der negativen und der positiven Philosophie gleich
mit einer anderen Unterscheidung, die Schelling in seiner Spätphilosophie

durchgeführt hat, der Unterscheidung von Was und Daß. Negative

Philosophie, so meint man, hat es mit dem Begriff, dem Wesen,
dem Was zu tun, positive Philosophie dagegen mit dem Daß, d. h. der

konkreten Wirklichkeit, wie sie uns in der Erfahrung begegnet. Und
Schellings Anliegen, so folgert man nun, sei die Ausarbeitung einer

Erfahrungsphilosophie gewesen.
Diese Meinung ist textlich nicht haltbar. Man braucht nur einmal die

spätphilosophischen Werke Schellings selbst zur Hand zu nehmen, um
zu sehen, daß hier nirgends eine Erfahrungsphilosophie im Sinne des

späteren 19. Jahrhunderts gelehrt wird, weder eine Erfahrungsphilosophie

im Sinne der experimentell-hypothetischen Naturwissenschaft,
noch eine Erfahrungsphilosophie im geisteswissenschaftlichen Sinne, wie
sie sich zu derselben Zeit in der „Historischen Schule" auszubilden

beginnt. Schelling wählt zum Ausgangspunkt seiner Philosophie nicht wie
die Erfahrungsphilosophen die konkrete Gegebenheit des mannigfaltigen

Wirklichen, sondern gerade umgekehrt die Vernunft. Völlig
eindeutig erklärt er, daß die Wissenschaft der Vernunft „von sich aus zu
allem Sein gelangt und nichts mehr bloß aus der Erfahrung aufnimmt"
(13, 57), und er sagt weiterhin: „Die rationale Philosophie hat ihre
Wahrheit in der immanenten Nothwendigkeit ihres Fortschritts; sie ist
so unabhängig von der Existenz, daß sie wahr seyn würde, auch

wenn nichts existirte" (13, 128). Der späte Schelling bleibt also darin
Idealist, daß er eine unbedingte Vernunft zum Ausgangspunkt nimmt,
die a priori die Wesensgehalte alles Seienden zu konstituieren vermag.

Gleichwohl räumt der späte Schelling der Erfahrung eine bestimmte
Aufgabe ein. Die Erfahrung hat kontrollierende und bestätigende Funktion.

Sie prüft unseren Vernunftentwurf nach, indem sie in der
vorhandenen Wirklichkeit nachsieht, ob der a priori abgeleitete Wasgehalt
dort begegnet. Diese Bestätigung ist für uns als Forscher nötig; denn,
so erklärt Schelling, wenn es auch an sich möglich ist, aus der höchsten

242



Vernunftidee etwa die vielfach bedingte und zusammengesetzte Gestalt

der Pflanze abzuleiten, so sind wir als endliche Forscher von sehr vielen

zufälligen Bedingungen abhängig; daher bedürfen wir der Erfahrung,
die ein höherer Geist entbehren kann. Man sieht hier also deutlich, die

Erfahrung wird lediglich zu Hilfe genommen; sie ist nicht Ausgangspunkt.

Und ein Zweites gilt es hier zu beachten: dieser Rekurs auf die

Erfahrung ist nach Schelling ein Rekurs auf die unmittelbare daßhafte

Wirklichkeit, die als daßhafte aller Philosophie vorausliegt.
Erfahrungswirklichkeit ist lediglich vorphilosophische Faktizität. Und Schelling

setzt, wie alle Idealisten, diese Erfahrungswirklichkeit mit derWelt
der Vorstellung gleich. Es zeigt sich hier also deutlich, daß die

Erfahrungswirklichkeit als solche, d. h. insofern sie je einzeln unmittelbar
daßhaft begegnet, nicht Sache der Philosophie ist, und somit auch nicht
Sache der positiven Philosophie, insofern diese Philosophie ist.

Ich fasse zusammen: die Unterscheidung von Vernunft und Erfahrung,

bezugsweise von Was und Daß, deckt sich nicht mit der
Unterscheidung von negativer und positiver Philosophie. Die Unterscheidung
von Was und Daß entspringt vielmehr der rein idealistischen Reflexion
auf das Erkennen. Sie entspricht aufs genauste der Unterscheidung, die
der frühe Schelling im Anschluß an Fichte zwischen Begriff und
sinnlicher Anschauung gesetzt hat.

Wenn aber Was und Daß nicht das Unterscheidungsmerkmal von
negativer undpositiverPhilosophie sind, wo, so müssen wir nun fragen,
ist dann dieses Unterscheidungsmerkmal zu suchen? Wie kommt Schelling

überhaupt darauf, die Philosophie solchermaßen zu differenzieren?
Ich nehme die Antwort erst einmal im ganzen vorweg, um sie dann im
einzelnen zu begründen: dieDifferenz von negativer undpositiverPhilo-
sophie bricht einzig und allein an dem Problem Gottes auf.

Zunächst müssen wir uns fragen: wie kommt Schelling überhaupt auf
Gott? Er gibt auf diese Frage eine eindeutige Antwort. Gott, so sagt er,
ist der letzte, alles abschließende Begriff der Vernunft; die Vernunft

vermag vermöge ihrer objektiven Methode der Konstruktion a priori
bis zu diesem ihrem Endbegriff zu gelangen. Aber wenn sie nun auf
die Erfahrungswirklichkèit blickt" dann muß sie erkennen, daß Gott in
der Erfahrung nicht vorkommt. Es ist ein Grundsatz des späten Schelling,

daß Gott nicht in der äußeren Erfahrung anzutreffen ist; die

Methode des kosmologischen und teleologischen Gottesbeweises, die ja
von der Erfahrung ausgeht, hat Schelling abgelehnt. Aber Gott

begegnet auch nicht in der inneren Erfahrung; von den Mystikern, den

243



Theosophen und den Glaubensphilosophen sagt der späte Schelling, daß

sie zuletzt an unvermeidlicher Auszehrung sterben.

Warum aber kommt Gott nicht in der Erfahrung vor? Die Antwort
auf diese Frage, die Schelling gibt, ist edit idealistischem Geiste

entsprungen. Erfahrbar ist immer nur dinglich vorhandenes konkretes
Seiendes. Gott aber ist kein Ding. Der Fehler des Spinoza, so sagt Schelling,

war es, Gott als tote Substanz, als Objekt ohne Beweglichkeit
anzusetzen. Gott aber ist reine Subj ektivität, d. h. das Bewegliche und das

Bewegenkönnende, denn das Sein Gottes ist die reine Tätigkeit des sich

setzenden Hervorbringens. Schelling hat in immer neuen Wendungen
den Gegensatz Gottes zu der erfahrbaren Wirklichkeit beschrieben, am

plastischsten wohl in den Begriffen, daß Gott das Wesend-Urständliche
im Gegensatz zum Gegenständlichen, die potentia existendi im Gegensatz

zum Existenten ist.

Und hier, am Problem Gottes, gerät die Vernunft nun in ein echtes

Dilemma. Einerseits hat sie selbst in dem immanenten Fortschritt ihrer
Konstruktion der Wesensgehalte den Begriff dieses Gottes abgeleitet,
andererseits findet sie diesen Gott nicht in der Erfahrungswirklichkeit,
so wie man Pflanzen und Tiere oder Menschen vorfindet.

Gerade dieses Dilemma macht Schelling zum Ausgangspunkt einer

grundsätzlichen Besinnung auf die Möglichkeit der Gotteserkenntnis

überhaupt, einer Besinnung, deren Ergebnis die Scheidung von negativer

und positiver Philosophie ist. Schelling vollzieht zunächst den

folgenden Gedankengang: Gott begegnet nicht in der Erfahrung, weil er
kein vorhandenes dinglich Seiendes, sondern reine Tätigkeit ist. Wenn
aber, so schließt Schelling weiter, Gott als reine Tätigkeit nicht in der

Erfahrung vorkommt, dann muß die Möglichkeit einer Erfahrbarkeit
Gottes ganz ausgeschaltet werden. Es bleibt somit nur derWeg derVer-
nunft. Diesen Weg der Vernunft darf und muß man gehen, denn die
Vernunft hat ja Gott a priori als ihren eigenen Endbegriff abgeleitet.

Schelling geht also in dieser grundsätzlichen Besinnung auf das
Verhältnis von Vernunft und Gott davon aus, daß die Vernunft Gott als

den Endbegriff der ganzen Entwicklung ableitete. In diesem Endbegriff
sind alle vorausgehenden Stufen der Entwicklung aufgehoben, denn
Gott ist es ja, der in diesen Stufen schon weste und sie bestimmte. Aber,
so schließt nun Schelling weiter, wenn Gott am Ende des ganzen
Prozesses als das Tätige begrifflich bestimmt wurde, so muß er doch

zugleich und eigentlich der Anfangende dieses ganzen Prozesses sein. Man
muß also Gott, wenn anders man ihn wirklich als Gott erkennen will,

244



an die Spitze und für sich setzen. Es gilt hier zu beachten, daß diese

Forderung des anfangenden Gottes Schelling nicht aus irgendwelchen
weltanschaulichen Interessen erwachsen ist, sondern aus der Bestimmung
Gottes als solcher. Wenn Gott dasWesend-Urständliche ist, muß er der

anfangen könnende Gott sein.

Was ist nun das Ergebnis dieses Versuches, Gott an die Spitze zu
stellen? Eine völlig negative Einsicht, die die Vernunft demütigt und

beugt. Schelling erklärt, wenn die Vernunft Gott an den Anfang und

für sich setzen will, so muß sie erkennen, daß dasWesend-Urständliche,
ehe sie sich versieht, ins Gegenständliche umschlägt. Konkret: die reine

Tätigkeit erscheint nie für sich, sondern immer nur in der Form eines

als das und das Bestimmten; zuerst als Anorganisches, dann als

Organisches, darauf alsMensch und schließlich als „Gott am Ende". DerGott
am Ende ist die letzte und äußerste Feststellung der wesend-urständ-
lichen Tätigkeit. Das ist das beunruhigende Ergebnis: indem ich die

reine Tätigkeit am Ende als solche begreife, verkehre ich sie in ihr
Gegenteil. Das Wesend-Urständliche wird zum Gegenständlichen, das

Tätigende zum Getätigten, das Feststellende, d.h. dem Seienden Stand

Gebende, zum Festgestellten, das Subjektive zum Objektiven, das

Bewegliche zum Unbeweglichen.
Und nun stellt Schelling das Entscheidende an diesem Ergebnis heraus.

Diese Verkehrung, diese Perversion, ist das eigentliche Wesen des

Denkens, denn Denken ist, idealistisch bestimmt, Vergegenständlichen
und Feststellen. Das, worauf das Denken sich richtet, das wird ihm
eo ipso zum Objekt, d. h., idealistisch formuliert, zum Bedingten. Es

liegt daher im Wesen des Denkens selbst begründet, daß es Gott, d. h.

das grundsätzlich Ungegenständliche, nicht denken kann.

Dies Ergebnis zwingt die Vernunft in die Krisis ihrer selbst. Krisis
ist Punkt der Entscheidung, Krisis ist Gericht und Krisis ist Ausscheidung.

Die Vernunft muß die reine Tätigkeit als unerkennbar aus sich

heraussetzen und das heißt: die Vernunft muß sich negieren.
Meine Damen und Herren: negative Philosophie ist ein Geschehen,

nämlich das Geschehen der Selbstnegation der Vernunft. Man muß sich

einmal ganz von der naiven Vorstellung lösen, als ob negative und

positive Philosophie bestimmten Gebieten zuzuordnen seien, die negative

Philosophie etwa einer Region, in der ein Gegenstand nur in
Gedanken vorkommt, und die positive Philosophie etwa einer Region,
in der derselbe Gegenstand ein zweitesmal, aber nun in Wirklichkeit
da ist. Negative und positive Philosophie sind keine Gebietsbezeich-

245



nungen, sondern Methoden, d. h., mit Schelling geredet, modi progre-
diendi. Und eben die negative Philosophie ist die Philosophie im
Modus der Selbstnegation, in dem sie die reine Tätigkeit als unerkennbar

aus sich heraussetzen muß.

Schelling führt nun für diesen Akt des Heraussetzens den Terminus
Ekstase ein. Die Vernunft wird ekstatisch, d. h. sie setzt Gott, wie

Schelling erklärt, als absolutes Außer-sich, weil sie entsetzt, quasi atto-
nita, erkennt, daß sie das Wesend-Urständliche als Tätiges in seinem

Tätigsein nicht zu denken vermag. Diese Ekstase der Vernunft aber,

so erklärt Schelling weiter, ist die Ent-setzung der Vernunft aus dem

Platz des Ersten, Die Vernunft sieht ein, daß dem Wesend-Urständ-
lichen der erste und ihr selbst nur der zweite Platz gebührt.

Dies ist der erste Schritt auf dem Weg, den die Spätphilosophie
Schellings darstellt. In ihm geschieht die Scheidung von Immanenz und
Transzendenz. Die Vernunft setzt sich als Immanenz und Gott als

Transzendenz. Der Begriff Transzendenz hat bei Schelling immer den

strengen Sinn von Nichtwißbarkeit.
Aber diese Scheidung von Immanenz und Transzendenz ist nicht das

letzte Wort Schellings. Die Vernunft weiß, daß die absolute Transzendenz

schon immer aufgehoben ist. Das Seiende in seiner vernünftigen
Ordnung ist ja schon immer da. Die Vernunft konstruiert es a priori
und findet sich darin von der Erfahrung bestätigt. Sie muß also

voraussetzen, daß der transzendente Gott, die potentia existendi, sich in
dem vernünftig Seienden schon immer existent gemacht hat. Das Wie
und Warum dieser Tat ist unvordenklich. Aber gerade dies, daß Gott
sich frei als vernünftiges Sein unvordenklich gesetzt hat, ist das eigentliche

Wesen Gottes. „Gott", so sagt Schelling, „ist nicht, wie viele sich

vorstellen, das Transcendente, er ist das immanent (d.h. das zum Inhalt
der Vernunft) gemachte Transcendente." Und er fügt hinzu: „Darin,
daß dies übersehen worden, liegt der große Mißverstand unserer Zeit"
(13, 170). Auf dem Wort „gemacht" liegt der Ton. Gott kann sich

zur Welt machen, weil er, der Tätigende, dem Getätigten transzendent
bleibt. Immanentwerdung ist nur möglich, wenn die Transzendenz als

Quelle der Immanentwerdung erhalten bleibt. Gott ist zugleich außer
der Welt und in der Welt, zu der er sich aus Freiheit gesetzt hat.

Und nun erklärt Schelling sehr plastisch, das Unvordenkliche sei

gerade der Anfang des Denkens, der Grund, von dem aus es selbst

Stand gewinnt; das Denken der Vernunft sei gar nichts anderes als der

vergegenständlichende, d. h. der erinnernde Nachvollzug dieses unvor-

246



denklichen Geschehens. Schelling selbst erklärt, daß er hier in
veränderter Form den Gedanken seiner Frühphilosophie, insbesondere

des „System des transzendentalen Idealismus", aufgenommen habe,

daß die Philosophie als solche Anamnese sei oder, fichtisch formuliert,
Bewußtmachen eines vorbewußten Geschehens, einer transzendentalen

Vergangenheit. Schelling kommt daher zu der Bestimmung, daß die

apriorische Konstruktion der Vernunft zugleich eine Äe-konstruktion
des ursprunghaften Geschehens sei. Daß aber die Vernunft dies Geschehen

rekonstruierend konstruieren kann, das gründet eben darin, daß

Gott selbst sich unvordenklich immanent, das heißt, wie Schelling ja
selbst erläutert, zum Inhalt der Vernunft gemacht hat.

Dieser konstruierende Nachvollzug ist die positive Philosophie. Auch

positive Philosophie ist Philosophie und als solche eben vernünftiges
Denken. Aber in ihr findet ein anderer modus progrediendi statt als

in der negativen Philosophie. In der negativen Philosophie, so führt
Schelling aus, ging die potentia existendi aus dem Denken heraus —

von der Immanenz zur Transzendenz —, in der positiven geht sie ihr
wieder zu — von der Transzendenz zur Immanenz —. Das besagt aber:

in und durch die positive Philosophie wird gerade die negative
Philosophie wieder ermächtigt. „In der positiven Philosophie triumphiert
daher die negative als die Wissenschaft, in welcher das Denken seinen

Zweck nun erst wirklich erreicht" (13, 153). Und Schelling überblickt

nun noch einmal abschließend die eine Bewegung, die das eine und

einzige Denken der Vernunft auf zwei verschiedenen Wegstrecken, die
doch zusammengehören, zurücklegen mußte. Hier fallen die bezeichnenden

Worte, daß es ein Skandal der Philosophie gewesen wäre, zwei

Philosophien nebeneinander zu stellen: „Aber obgleich wir auf eine

unzweifelhafte Weise einsehen, daß die Philosophie nur in zwei
Wissenschaften sich vollendet, ist doch jetzt der Schein von zwei verschiedenen,

nebeneinander bestehenden Philosophien, der allerdings ein

Skandal der Philosophie zu nennen gewesen wäre, durch die letzte

Erörterung verschwunden. Es hat sich gezeigt, daß die negative
Philosophie die positive setzen muß, aber indem sie diese setzt, macht sie

sich ja selbst nur zum Bewußtseyn derselben, und ist insofern nichts

mehr außer dieser, sondern selbst zu dieser gehörig, also ist doch nur
Eine Philosophie" (13, 152).

Nachdem wir uns klar gemacht haben, was Schellings Spätphilosophie

ist, nämlich eine kritische Reflexion der Vernunft auf sich selbst,

lege ich kurz den Weg der positiven Philosophie in concreto dar. Schel-

247



ling zeigt zunächst die Dialektik von Immanentwerden und Transzen-
dentbleiben auf. Hier hat die Potenzenlehre ihren Ort. Gott ist potentia
existendi. Als solche Macht ist er, der Tätigende, immer über das

Getätigte erhaben. Er muß also, wenn er immanent wird, zugleich
transzendent bleiben. Das heißt aber: in Gott sind zwei Kräfte anzusetzen,

eine Kraft, die nach außen drängt, und eine Kraft, die die Tendenz

zum Insichbleiben darstellt. Gott ist wesentlich beide Kräfte zugleich.

Schelling setzt nun diese Einheit der beiden Kräfte als eine dritte
Bestimmung an. Eduard von Hartmann, der sich um die philosophische
Erhellung der Potenzenlehre sehr verdient gemacht hat, hat es

merkwürdig gefunden, daß Schelling die Einheit als dritte Potenz neben-

ordnet. Der Grund dieser Nebenordnung ist jedoch evident. Wenn
Gott die einfache Einheit der Kraft des Herausgehens und der Kraft
des Insichbleibens wäre, dann wäre er ja gerade nicht schöpferischer

Gott, sondern nur an sich selbst gebundenes bloßes Gleichgewicht seiner
selbst. Das wäre der Gott des Aristoteles, der Sagax-ro? tàç s|co Jtpd|eiç

ist. Gott kann nur freier Schöpfer sein, wenn er über sich als Einheit
der Kräfte noch einmal verfügt. Nur dann, so führt Schelling aus,

vermag er das Gleichgewicht in sich selbst, die dritte Bestimmung,
aufzuheben, ohne daß er selbst als Gott davon betroffen wird, denn er
selbst als Gott ist weder die erste, nodi die zweite, noch die dritte
Potenz, sondern als reine Tätigkeit das verbindende Band, das

Medium, das Mittelnde in der Selbstvermittlung der drei Bestimmungen.
Als solche nicht an die eigenen Bestimmungen gebundene Macht

kann Gott nun schaffen. Schaffen bedeutet konkret, daß Gott sich zur
Welt entläßt, als Welt setzt. Gott setzt die erste Potenz frei, die zweite
und dritte werden in diesen Prozeß hineingezogen und müssen ihr
nachfolgen. Während nun die zweitePotenz als Form gebende die erste,

die vorwärtsdrängende Kraft, zum Halten bringt, stellt die dritte aus

beiden eine Einheit her. Dies ist das Spiel der Potenzen, in dem immer

neue Bildungen zustande gebracht werden. Es geschieht ganz nach der
idealistischen Dialektik, die Fichte bereits im Schema eines Wechsels von
unbegrenzter und begrenzender Tätigkeit entwickelt hatte.

Zuerst konstruiert Schelling die Natur, an deren Ende der Mensch,

der Urmensch, zu Stand kommt. In ihm ist die Entwicklung der Natur
abgeschlossen, denn im Menschen sind, wie Schelling ausführt, die drei
Potenzen wieder zur Einheit hineingewendet worden. Insofern ist der

Mensch das Spiegelbild, der Reflektor Gottes, denn auch Gott hat ja
die Potenzen in sich. Aber, so erklärt nun Schelling, dieser Mensch, der

248



Urmensch, ist als Reflektor Gottes ja Gott ganz hingegeben. Er ist noch

nichts für sich selbst. Diese Unmittelbarkeit des Menschen muß aufgehoben

werden, damit er ausdrücklich, d. h. darum wissend, mit Gott
vermittelt werde. Die Aufhebung dieser Unmittelbarkeit ist der Abfall
des Menschen, in dem er sich von Gott entfernt. Der abfallende Mensch

setzt die in ihn hineingewendeten Potenzen wieder aus sich heraus,
weil er wie Gott schöpferisch sein will. Dieses Unterfangen aber muß

scheitern, denn der Mensch steht ja nicht wie Gott über den Potenzen,
sondern ist deren Einheit. Das heißt: der Mensch verfügt nicht über die

Potenzen, sondern diese sind stärker als er. Sie erscheinen ihm als

Mächte, die ihm, wie Schelling sagt, im wörtlichsten Sinne das Bewußtsein

rauben. Im nun beginnenden mythologischen Zeitalter ist der
Mensch außer sich und der Herrschaft dunkler Gewalten unterworfen:
Aber der Prozeß der Formgebung, der bereits die Natur konstituierte,
wiederholt sich nun auch im Bewußtsein. Schelling entwirft ein
geschlossenes Bild der Religionsgeschichte. Während das mythologische
Zeitalter wesentlich unter der Herrschaft der ersten Potenz, die die

ungeformte Kraft darstellt, steht, kommt in der christlichen Epoche die

zweite Potenz, d. h. die eigentlich Form gebende Macht, zur Geltung.
Christus, in dem diese zweite Potenz geschichtlich wirksame Gestalt

gewinnt, gibt den Menschen sich selbst zurück und vermittelt ihm sein

Bewußtsein. So kann im dritten Zeitalter, das Schelling in seiner eigenen

Zeit angebrochen glaubt, die dritte Potenz ihr Werk der Einheit-
gebung aufnehmen. In dieser abschließenden Epoche werden mythologische

und christliche Religion im negativen und im positiven Sinne

aufgehoben in der Religion des Geistes und der Freiheit. Hier vermag
der nun zu sich gekommene Mensch das Ganze des geschichtlichen

Weges zu überschauen und sich solchermaßen in freier Bewußtheit an
Gott anzuschließen.

Ich kann die einzelnen Stufen dieser letzten großen Geschichtskonstruktion

hier nicht entwickeln. Gestatten Sie mir nur eine

Randbemerkung: natürlich ist das von Schelling entworfene Bild sehr

schematisierend. Aber es wäre doch wohl anachronistisch, Schelling
vorzuwerfen, daß er der Erfahrung nicht genügend Raum gegeben habe.

Um eine auf Erfahrung gegründete Religionsgeschichte zu schreiben,

hätte Schelling ein anderer sein müssen als er war, eben kein idealistischer

Dialektiker; die idealistischen Dialektiker haben alle Geschichte

konstruiert — man denke nur an Hegel. Versteht man dagegen diese

idealistische Geschichtsschau von ihrer eigenen Mitte her, dann zeigt

249



sich ihre ganze Bedeutsamkeit. Schelling gibt hier z. B. eine Konstruktion

der Zeit, indem er das Entstehen der Zeit aus der absoluten Ewigkeit

Gottes darlegt. Diese Konstruktion geht über die „Weltalter"
hinaus und gehört zu dem Besten, was zum Problem von Zeit und
Geschichte im Idealismus gesagt wurde.

Ich breche hier ab und fasse das Gesagte zusammen. Schellings

Spätphilosophie ist der BewegungsVollzug der sich transzendierenden
Vernunft. Den Anfang stellt die negative Philosophie dar: die Vernunft
erkennt die Undenkbarkeit ihres Inhaltes, der absoluten Tätigkeit,
und setzt diese aus sich heraus als reine Transzendenz. Dann folgt als

Oberleitung zur positiven Philosophie die Einsicht, daß Gott sich schon

zur Welt gesetzt hat. Und dies Geschehen rekonstruiert nun die
Vernunft transzendental in der positiven Philosophie durch die Explikation
von Schöpfung und Religionsgeschichte. Es geht also im Ganzen dieser

Bewegung immer um die Vernunft, aber nicht um eine selbstherrliche

Vernunft, sondern der Sinn dieser Bewegung ist es, daß die Vernunft
sich selbst als endliche setzt. Indem die Vernunft die reine Tätigkeit
aus sich heraussetzt und erfährt, daß diese Tätigkeit sich von sich aus

schon immer in die Vernunft gesetzt hat, begreift sie ihr wahres und

eigentliches Wesen: sie erkennt sich als die Macht der Weltkonstruktion,

aber sie weiß zugleich, daß sie selbst sich zu dieser Macht nicht

ermächtigt hat, sondern daß die reine Selbstvermittlung Gottes ihr
unergründlicher Grund ist.

Diese Selbstbegrenzung der unbedingten Vernunft aber ist das

eigentlich Idealistische an Schellings Spätphilosophie. Wir müssen hier
ein Doppeltes beachten: erstens: der Vernunft werden nicht von außen

Grenzen gesetzt, sie begrenzt sich selbst. Sich selbst begrenzen — und
das ist das Zweite — aber kann die Vernunft nur dann, wenn sie

unbedingte Vernunft ist. Nur dann ist sie in der Lage, ihr eigener Richter

zu sein. Es gibt keine Grenze der Vernunft, die nicht Grenze für
die Vernunft ist. Und eine Grenze für die Vernunft kann nur eine

durch die Vernunft gesetzte Grenze sein.

Diese Selbslbegrenzung der Vernunft ist das Grundgeschehen der

Epoche des Deutschen Idealismus, die sich in Schellings Spätphilosophie
vollendet. Daß des späten Schelling Denken so wesentlich um das

Gottesproblem kreist, gründet nicht in einer Interessenahme an
christlichem Gedankengut, sondern bleibt im Rahmen der idealistischen

Grundthematik, der Frage nach der Selbstbegrenzung der Vernunft.

250



In drei Schritten hat sich nun innerhalb des Deutschen Idealismus die

Einsicht in die Begrenztheit der Vernunft vollzogen.
Den ersten gleichsam vorbereitenden Schritt stellt die Philosophie

Kants dar, und Schelling hat wiederholt auf die innere Verwandtschaft
der Kritik Kants mit seiner eigenen Spätphilosophie verwiesen. Kant
hat, insbesondere in der Methodenlehre der „Kritik der reinen
Vernunft" gezeigt, daß die Vernunft, weil sie in sich ein System darstellt,
selbst das Bauzeug überschlagen kann und zu bestimmen vermag, zu

welchem Gebäude, von welcher Höhe und Festigkeit es zulange.
Zum eigentlichen Thema aber wird das Problem der Selbstbegrenzung

des Denkens bei Fichte. Das Ich im Sinne Fichtes ist nicht mehr

wie bei Kant das bloße „Ich denke", das alle meine Vorstellungen
begleitet, sondern konstituierendes Wissensprinzip, d. h. im Ich Fichtes

tritt erstmalig die reine Subjektivität als das absolute Prinzip heraus,
das sich die gegenständliche Welt der Erkenntnis selbst aufbaut. Und
hier bricht nun mit innerer Notwendigkeit das Problem auf, ob sich

dies Prinzip wissend durch sich selbst begründen könne. Die Antwort
Fichtes ist negativ. Das innerste Wesen dieses Ichs ist die reine

Tathandlung, und sie ist nicht zu wissen. Wissen im Sinne des

gegenständlich erkennenden Bewußtseins wird vielmehr erst seinerseits durch

die Tathandlung begründet, die deswegen an ihr selbst nicht Tatsache

im Bewußtsein sein kann. Fichte hat diese Einsicht bereits im ersten
Satz seiner ersten Wissenschaftslehre ausgesprochen. Er erklärt dort,
der absolut-erste Grundsatz alles menschlichen Wissens soll „diejenige
Tathandlung ausdrücken, die unter den empirischen Bestimmungen
unseres Bewußtseins nicht vorkommt, noch vorkommen kann, sondern
vielmehr allem Bewußtsein zum Grunde liegt, und allein es möglich
macht Selbst vermittelst dieser abstrahierenden Reflexion nicht —
kann Tatsache des Bewußtseins werden, was an sich keine ist; aber es

wird durch sie erkannt, daß man jene Tathandlung, als Grundlage
alles Bewußtseins, notwendig denken müsse" (1, 91 f.). Fichte erklärt
hier unmißverständlich, daß die reine Tätigkeit, weil sie der Grund
des Wissens ist, an ihr selbst nicht wißbar ist; das denkend
vergegenständlichende Bewußtsein muß sie vielmehr als Grund worawrdenken.

Was Fichte hier erstmalig in der Wissenschaftslehre von 1794

ausspricht, ist das Grundproblem seiner Wissenschaftslehre überhaupt, und
deren Entwicklung zeigt nun die Tendenz, die reine Tätigkeit immer
entschiedener über das denkende Bewußtsein als dessen Ursprung zu

setzen, aber eben nicht in einer äußerlichen Weise, sondern so, daß das

251



Wissen sich selbst diese Tätigkeit vorausdenkt. Ich kann hier natürlich
nicht die einzelnen Stadien dieser Wissenschaftslehre behandeln,
sondern weise nur zur beispielhaften Verdeutlichung auf die ersten Sätze

einer der spätesten Wissenschaftslehren hin, der Wissenschaftslehre

von 1810. Fichte erklärt dort, daß die reine Tätigkeit, die er nun als

das Leben und Gott bezeichnet, der Ursprung sei. „Die Wissenschaftslehre,

fallen lassend alles besondere und bestimmte Wissen, geht aus

von dem Wissen schlechtweg, in seiner Einheit Es kann sich ihr
nicht verbergen Folgendes. Nur Eines ist schlechthin durch sich selbst:

Gott, und Gott ist nicht der todte Begriff, den wir soeben aussprachen,
sondern er ist in sich selbst lauter Leben Soll nun das Wissen
dennoch seyn, und nicht Gott selbst seyn, so kann es, da nichts ist denn

Gott, doch nur Gott selbst seyn, aber außer ihm selber; Gottes Seyn
außer seinem Seyn; seine Äußerung, in der er ganz sey, wie er ist, und
doch in ihm selbst auch ganz bleibe, wie er ist. Aber eine solche Äußerung

ist ein Bild oder Schema" (2, 696). Gott ist Ursprung des Wissens

und darum an ihm selbst nicht wißbar. Er wird erst in seiner Äußerung,

seinem Bild, wißbar, und dies Bild ist das Wissen. In der
„Anweisung zum seligen Leben" legt Fichte diesen Sachverhalt sehr
plastisch dar. Es heißt dort in der vierten Vorlesung: „Bedenken Sie

folgendes: Das Wissen, als ein Unterscheiden, ist ein Charakterisiren des

Unterschiedenen; alle Charakteristik aber setzt durch sich selbst das

stehende und ruhende Seyn und Vorhandenseyn des charakterisirt
werdenden voraus. Also, durch den Begriff wird zu einem stehenden

und vorhandenen Seyn dasjenige, was an sich unmittelbar das

göttliche Leben im Leben ist Also: das lebendige Leben ist es, was
da verwandelt wird; und ein stehendes und ruhendes Seyn ist die

Gestalt, welche es in dieser Verwandlung annimmt..." (5, 454). Fichte

zeigt hier sehr deutlich auf, was Wissen eigentlich ist, nämlich das

unterscheidende Feststellen, in dem etwas als das und das gesetzt wird,
und eben dies Gestaltgeben setzt das ungestaltete reine Leben voraus.

Wir müssen es bei diesem kurzen Hinweis auf Fichte bewenden
lassen. Aber bereits ein solcher Hinweis zeigt die erstaunliche Nähe
der Spätphilosophien beider Denker. Das gemeinsame Grundgefüge
ist dasselbe: das Wissen ist der Ausgangspunkt, es ist aber nicht das

letzte und höchste Prinzip, denn über ihm steht der Ursprung, den

beide Denker Gott nennen. Und beide Denker halten trotz dieser

Differenzierung von Gott und vernünftigem Sein daran fest, daß Gott
und vernünftiger Kosmos zusammengehören. Fichte sagt, das Wissen,

252



das die Welt aufbaut, sei nur das zur Gestalt verfestigte Leben Gottes

selbst. Und der späte Schelling hat sich zu einem durch den Monotheismus

modifizierten Pantheismus bekannt. Er hat für seine Spätphilosophie

die Bezeichnung Theismus verworfen, weil in diesem Begriff
nur Gott überhaupt gesetzt sei, „insofern kann wahre, d. h.

wissenschaftliche Philosophie nicht bei ihm bleiben" (12, 70). Am Prinzip des

Pantheismus aber, so sagt Schelling, müsse man festhalten, insofern
dieses mit Recht besage, daß das Sein der Welt kein anderes Sein als

das Gottes sei. Der Unterschied zum gewöhnlichen Pantheismus läge
dann darin, daß Gott als potentia existendi nicht blind in das welthafte

Sein übergehen müsse, sondern sich frei entschließen könne, ob

er sich als Welt existent machen wolle oder nicht. Dieses Können aber

vermittelt der Mcmo-theismus, der zeigt, daß Gott die Einheit in der

Dreifaltigkeit, d. h. die Einheit der drei Potenzen ist. Man sieht: für
Fichte und für Schelling ist das vernünftige welthafte Sein die einzige
Weise, in der Gott sichtbare Existenz annimmt.

Der späte Fichte und der späte Schelling gehören zusammen, weil
sie beide die Endlichkeit des Wissens setzen, und beide Denker sind

ein Leben lang diesem Problem nachgegangen. Schellings Weg ist nicht

so geradlinig wie der Weg Fichtes, der seit 1794 nichts anderes tat,
als immer erneut das Grundproblem der Wissenschaftslehre zu
durchdenken. Schellings Weg ist zwar einheitlicher, als es die frühere Schel-

lingforschung wahr haben wollte. Aber die Einheit dieses Weges ist
die Einheit einer Frage, eben der Frage nach der Grenze des Wissens,
nicht die einer Antwort, denn die Antworten, die Schelling auf diese

Frage in den 60 Jahren seines Philosophierens gab, sind nicht nur sehr

verschiedenartig, sondern auch von verschiedenem Rang. Daß das

Absolute nicht gedacht, d. h. zum Objekt gemacht werden kann, das hat

Schelling immer gewußt; aber, so argumentierte er Jahre lang, wenn
das Absolute als absolutes Subjekt nicht gedacht werden kann, so

vermag man es doch in der intellektuellen Anschauung unmittelbar zu

ergreifen. In der Unmittelbarkeit dieser Anschauung wird aber das

Absolute nicht erkannt. Schelling hat deswegen später, so imErlangerVor-
trag „Über die Natur der Philosophie als Wissenschaft" von 1821,

ausdrücklich den Terminus intellektuelle Anschauung durch den der Ekstase

ersetzt; an die Stelle einer unmittelbaren Einigung von anschauendem

Ich und angeschautem Absolutemhabe, so argumentiert er dort, die
ausdrückliche Negation des Ichs zu treten, damit nun das Absolute von sich

aus als Subjekt wesen könne.

253



Was, oder sagen wir gleich genauer, wer Schelling zu dieser
kritischen Besinnung auf seine eigene Philosophie gezwungen hat, ist
niemand anderes als Hegel gewesen. In seinen Berliner Vorlesungen hat
Schelling dies selbst einmal zugegeben, als er sich die Worte abrang,
daß seine Spätphilosophie „nicht ohne Hegel" zu der Scheidung von
negativer und positiver Philosophie gekommen sei. Und ich darf zum
Schluß noch ganz kurz auf die Bedeutung Hegels für den Idealismus
und insbesondere für Schellings Entwicklung eingehen.

Hegel hat mit Recht gegen den frühen und den mittleren Schelling
den Vorwurf erhoben, daß das Absolute im Sinne Schellings die Unter-
schiedslosigkeit der Nacht und die Leere an Erkenntnis sei. Und Hegel
hat aus diesem Vorwurf für sich selbst die Einsicht gewonnen, die sein

eigenes System mit großartiger Folgerichtigkeit zu erhärten suchte: daß

das Absolute nicht am Anfang schon da sei, wie aus der Pistole
geschossen, sondern daß es zu begreifen sei, und daß dieses Begreifen
nichts anderes sei als das Absolute selbst, denn das Absolute ist der sich

zu sich selbst wissend vermittelnde Geist. Überblicken wir HegelsWerke,
so finden wir immer dasselbe Gesetz. Hegel erarbeitet das, was der

Anfang ist, so daß dieser nur am Ende erscheint und erscheinen kann.

Hegel endet immer mit dem Gott am Ende. Und es ist das Konsequente

an Hegel, daß ihm dies genügt. Er will keinen Gott am Anfang, weil
nach ihm Gott nichts anderes ist als die harte Arbeit der denkenden

Selbstvermittlung. Schelling hat das ironisiert, wenn er erklärt, der
Geist sei bei Hegel der Gott des immerwährenden Tuns, der nie Sabbath

feiern könne, weil er nicht frei von der Entwicklung ist.

Gerade die Tatsache, daß Hegel aus Schellings eigenem Frühansatz
eine Konsequenz zog, die Schelling selbst nicht bejahte, hat nun aber

Schelling gezwungen, die Aufgabe, Gott frei zu bekommen, damit er
anfangen kann, erneut zu durchdenken. Wir wissen von dieser zweiten
Periode des Schellingschen Denkens verhältnismäßig wenig; aber wenn
wir uns an die Hauptwerke halten, die „Untersuchungen über dasWesen

der menschlichen Freiheit" und die „Weltalter", erkennen wir, wie
schwer Schelling die Lösung dieser Aufgabe gelang. Denken wir an die

Freiheitsschrift. Schelling setzt hier Gott als den Ungrund über die

Entwicklung, aber wenn der Mensch nicht abfiele, so erklärt er ausdrücklich,

würde Gott als Geist nicht offenbar. Und die Entwürfe der„Weltalter"
hat Schelling selbst immer wieder zurückgezogen, und von ihm als Denker

aus gesehen mit philosophischem Recht, denn daß alle Schönheit der

dichterischen Sprache nicht die Kraft des Denkens ersetzt, das wußte

254



niemand besser als Schelling selbst. Und in den Jahren der Stille findet

Schelling nun endlich die Antwort. Er setzt noch einmal an mit einer
radikalen methodischen Reflexion auf das, was Philosophie ist, und er

erkennt, daß die Vernunft, die das Medium aller Philosophie ist, nur
dann Gott frei bekommt, wenn sie sich selbst negiert. Und dies ist die

Lösung, denn die Selbstnegation ist und vollzieht sich als die Heraussetzung

Gottes aus der Vernunft, so daß dieser Gott nun wirklich als

potentia existendi, als der Anfangende sich zeigen kann.

Schelling hat von dieser Lösung der Spätphilosophie aus Hegel
abgeurteilt und ihn als eine traurige Episode in der Geschichte der neueren

Philosophie bezeichnet. Von Schelling selbst aus ist dieses Urteil
einsichtig. Aber nichts wäre für uns die verspäteten Interpreten abwegiger,
als dies Urteil Schellings einfach zu übernehmen. Für uns bleibt die

Aufgabe, überhaupt erst in die Auseinandersetzung, die sich zwischen

Hegel und Schelling vollzog, hineinzukommen, d.h. den Idealismus als

denWiderstreit zu begreifen, in dem es um die Auslegung derVernunft
selbst geht und um nichts sonst. Erst wenn wir in diesen Streit uns selbst

hineinstellen, werden wir in die Lage kommen, die Frage nach den

Grenzen des Denkens denkend entscheiden zu können; denn nur das

Denken, das sich in seiner Macht ergreift, kann diese Macht zugleich als

seine Ohnmacht erfahren. Schelling führt in der M.Vorlesung der„Phi-
losophischen Einleitung in die Philosophie der Mythologie" aus, daß

das Ziel und Prinzip aller Philosophie das Seiende an ihm selbst, d. h.

Gott als der absolute Inbegriff, sei. Und in diesem Zusammenhang heißt
es: „Aber um zu wissen was dasSeyende ist (und darum handelt es sich

zuletzt allein), muß man wirklich versuchen es zu denken, so wird man
erfahren, was es ist. Tendandum et experiendum est" (11, 330).

255



DISKUSSION
FRIEDRICH SAUER:

Friedrich Sauer stellt die Frage, wie der Herr Vortragende die wesenhaft

empirische Komponente in der Schellingschen Spätphilosophie, welche sich

etwa in denVorlesungen „Zur Geschichte der neueren Philosophie" (1827) und
in der „Darstellung des philosophischen Empirismus" (1836) zeige, in den —
außerordentlich imponierenden — Rahmen, den er in seinem Vortrag
entwickelt habe, einordnen würde.

Friedrich Sauer erwidert, hier liege aber doch ein Problem vor, das ernst

genommen werden müsse. In den genannten Schriften habe Schelling sogar auf
den Erfahrungsbegriff ausdrücklich Bezug genommen, den der sogenannte
„Englische Empirismus", inSonderheit Fr.Bacon, geprägt habe. Schelling habe
einen Begriff von Faktizität gesucht, der alles rein rationale Denken übersteigt,
weil Schelling die Wirklichkeit in ihrer ganzen Fülle philosophisch erfassen

wollte, nämlich als das Geschehen aus Freiheit. Nur von hier aus erklärt sich

Schellings Aufgreifen der Mythologie und der geoffenbarten Religion, wovon
es an der bewußten Stelle heißt: „Wo konnte ich diese Überlieferung die
,im Verborgenen dagewesene Wahrheit') eher finden, als in den ewig auf sich

selbst ruhenden unerschütterlichen Urkunden ..." usw.
Schellings Problem ist die Konzeption eines umfassenderen Erfahrungsbegriffes,

eines Begriffes, der beide, die mythisch-religiöse wie die naturwissenschaftliche

Erfahrung, in sich schließt. Tatsächlich spricht er in dem genannten
Zusammenhang von einem „höheren und niederen Begriff des Empirismus".

Die Wichtigkeit dieser Problematik für die Schellingdeutung erhellt auch

wohl daraus, daß Hubert Beckers, ein sehr naher Schüler des alten Schelling,
den Erfahrungsbezug von dessen Positiver Philosophie nachdrücklich betont hat
— so in seiner Schrift „Schellings Geistesentwicklung in ihrem inneren
Zusammenhang".

WALTER SCHULZ:

Der Referent wurde gefragt, ob seine These, daß der späte Schelling noch

wesentlich von idealistischer Problematik bestimmt sei, nicht im Widerspruch
stände zu Schellings Entwicklung in den Jahren um 1830. In dieser Zeit hätte
Schelling doch öfters die Vorlesungen über den philosophischen Empirismus
vorgetragen. Hätte Schelling damit nicht einen gegenidealistischen Ansatz
vertreten? Der Referent antwortete darauf folgendermaßen: Schelling habe
nie — auch in dieser Zeit — eine Philosophie vertreten, die von den
Tatsachen ausgehe, um von ihnen aus allgemeine Wahrheiten zu begründen. Den

256



Empirismus eines Hume habe Schelling ebenso abgelehnt wie etwa den
Versuch, von psychologischen Gegebenheiten auszugehen. Das sage er sehr deutlich

in dem Vorwort zu einer Schrift von Viktor Cousin. Man müsse zwischen
Schelling und dem spätidealistischen Immanuel Hermann Fichte in diesem
Punkt klar unterscheiden. Fichte anthropologisiere Kants transzendentales Ich
zu dem psychologisch erfahrbaren Ich und versuche, von den Erlebnissen und
den Erfahrungen dieses Ich auf einen letzten Urgrund der Welt zurückzuschließen

— im Gegensatz zu Schelling.
Man müsse, so führte der Referent weiter aus, darauf achten, daß Schelling

in der „Darstellung des philosophischen Empirismus" nicht von Tatsachen
(Plural) rede, sondern von der Tatsache (Singular). Diese eine oder eigentliche

Tatsache hätte niemand anderes ermittelt als er, Schelling, selbst und
zwar in seiner Naturphilosophie. Diese Naturphilosophie zeige als Tatsache
die Durchsetzung des Subjektiv-Geistigen im Objektiv-Naturhaften. Und
gerade diese Tatsache gälte es philosophisch zu erklären. Schelling gäbe diese
Erklärung im letzten Teil der „Darstellung des philosophischen Empirismus".
Dort führe er Gott als den Inbegriff der Potenzen ein, die die bewegenden
Ursachen dieses Prozesses der Subjektivierung seien.

KURT LEESE:

Ich möchte mir erlauben, in ganz loser Folge einige Gedanken zu skizzieren,
die mir bei dem Anhören der Vorträge und der Diskussionen in einer
gewissen Spannung sich geltend machten und nach Ausdruck drängen. Zunächst

etwas ganz Allgemeines. Schellings spekulatives System, soweit man von einem
solchen sprechen kann, ist zerfallen wie dasjenige Fichtes und Hegels. Längst
kann niemand mehr Fichteaner, Hegelianer, Schellingianer sein, wie Fichte,
Hegel und Schelling selbst es waren. Ich glaube, daß es nicht übertrieben ist,
im Hinblick auf diese Systembauten von einem Trümmerfeld zu sprechen. Sie

enthalten indes dauernd wichtige und brauchbare Bauglieder, so weit sie in
der Erfahrung und durch die Erfahrung, Welterfahrung und Selbsterfahrung,
ausweisbar sind. Also ethische, natur-, kunst-, geschichts-, religionsphilosophische

Gedanken, deren etwaige Gültigkeit nicht davon abhängt, daß sie zu
einem geschlossenen System verarbeitet werden. Das ist eine nodi sehr im
allgemeinen sich bewegende Bemerkung. Ich folge damit nur einer Weisung,
die Nicolai Hartmann einmal gegeben hat, die bei mir durch Jahre hindurch
sehr stark haften geblieben ist, und an die ich heute abend erinnern möchte.

Ein 2. Punkt. Es kam mir beim Anhören des Vortrages von Herrn Benz

die Erinnerung an ein Diktum Nietzsches, der einmal sagt, daß die ganze
idealistische Philosophie von Kant bis Hegel im Grunde nur eine „hinterlistige
Theologie" sei. Die Erinnerung an dieses Wort Nietzsches entzündete sich an
der von Herrn Benz vorgenommenen Unterscheidung zwischen der
historischkritisch-philologischen Interpretation und einer spekulativen Interpretation
religiöser Urkunden. Ich fechte natürlich die historischen Darlegungen von
Herrn Benz nicht an. Ich will nicht sein historisches Referat in irgend einer
Weise kritisieren, aber diese Unterscheidung, die zweifellos zu Recht besteht,

257
17 Stud. Phil. XIV



hat in mir den Gedanken hervorgerufen, daß Nietzsche mit seinem Diktum
von der hinterlistigen Theologie in gewissem Sinne etwas Wahres gesehen

und gesagt hat. Natürlich nicht in der historisch-kritisch-philologischen
Interpretation religiöser Urkunden äußert sich diese hinterlistige Theologie, aber

in der spekulativen Ausdeutung religiöser Urkunden, die immer nach dem

Grundsatz verfährt: „Legt ihrs nicht aus, so legt ihrs unter". Ich muß wenigstens

die Randbemerkung machen dürfen zu dem Vortrag von Herrn Benz,
daß diese spekulative Auslegung religiöser Urkunden wirklich auf eine hinterlistige

Theologie hinausläuft; indem sie diese Urkunden etwas sagen läßt,

was sie eben nicht sagen.
Ein 3. Punkt. Paul Tillich hat als junger Theologe eine Schrift veröffentlicht,

die vielfach der Vergangenheit anheimgefallen zu sein scheint, eine
Schrift mit dem Titel: „Mystik und Schuldbewußtsein bei Schelling". Tillich
war und ist wohl auch heute noch einer der wenigen Theologen, die von dem

Spätwerk Schellings dauernde Einflüsse erfahren haben. Er hat in seiner
Schrift „Der Mut zum Sein", die im vorigen Jahr erschienen ist, wiederum
gesagt (in bezug auf die heutige geistige, insonderheit philosophische Lage),
daß Schelling es war, der fast nahezu vollständig bereits die Grundbegriffe
des heutigen existenzphilosophischen Denkens entwickelt und geprägt hat.
Dieser Gesichtspunkt ist auch einmal ganz kurz angedeutet worden. Ich weiß
nicht, ob es von Herrn Corti geschehen ist oder von Herrn Fuhrmans. Das ist
ja auch nicht so wichtig. Es war ganz kurz angedeutet worden. Ich bedaure,
daß auf dieser Tagung diese Frage nicht ausführlich behandelt werden konnte,
weil ja dadurch Schelling in viel stärkerem Maße hätte aktualisiert werden
können, als es geschehen ist. Ich kann also zu diesem Punkte nur sagen:
schade!

Ein 4. Punkt: Ich möchte mir erlauben, in aller Ehrerbietung gegen Herrn
Jaspers, doch im „kämpfenden Umgehen" (ich greife dieses schöne Wort auf,
das er vorhin geprägt hat), im kämpfenden Umgehen meine Verwunderung
auszusprechen, daß er Fichte als Moralisten beurteilt und verurteilt hat. Ich
muß sagen, dieses Urteil hat mich wirklich im Innersten getroffen und es ist
sehr wohl möglich, daß etwas Existentielles dabei im Spiel ist. Dieses Urteil
berührte mich so, wie wenn man sagen würde: Albert Schweitzer, bei dem ja
die Ethik eine so starke Rolle spielt, daß man beinah von dem Ethischen als
seinem Lebenswerk sprechen könnte, Albert Schweitzer sei ein Moralist. Nun
teile ich mit Herrn Jaspers vollkommen die Abneigung gegen den Moralisten,
denn in unserem Sprachgebrauch haben sich mit diesem Wort gewisse
Gefühle gesellt, wie etwa des auf hohem Roß Sitzens und auf den anderen
Herunter-blickens, der Lust, einem andern etwas am Zeuge zu flicken und ihm
etwas ihn Diskreditierendes nachzusagen. Ein gewisser Pharisäismus,
verbunden mit einem gewissen Muckertum. Wenn man den Begriff des Moralisten
so faßt, erkläre ich meine volle Übereinstimmung mit der Abneigung gegen
den Moralisten und den Moralismus. Ich möchte aber doch die Behauptung
wagen, daß in diesem Sinne Fichte keinesfalls ein Moralist gewesen ist. Es sei
denn, daß man dieses Verdikt auch auf Kant anwenden würde. Es ist wohl
möglich, daß sich bei Kant und bei Fichte solche moralistischen Abgleitungen
finden, denn schließlich jeder stark ausgeprägte ethische Denker steht in einer

258



Gefahrenzone, wie jeder andere auch. Also warum soll er nicht auch einmal
dieser Gefahr erliegen. Gerade die letzten Jahrzehnte, und hier wird eben

das Existentielle mit ins Spiel kommen, haben mich ganz anders diesem starken

ethischen Wollen und diesem ethischen „seinen-Mann-Stehen" erschlossen,

wie Kant und Fichte uns das nicht nur gelehrt und gepredigt, sondern es uns

vorgelebt haben, selbst auf die Gefahr hin, daß damit eine gewisse Verengung
des Lebenshorizontes verbunden war. Ich empfinde im Punkte der Ethik nicht

nur Kant, sondern auch seinen Schüler Fichte geradezu als einen „Rocher de

Bronce". Ich meine, vielleicht etwas banal ausgedrückt, wer mit ihnen Umgang
hat, wer mit ihnen, wie Herr Jaspers so schön sagt, in wirklicher echter,
geistiger Kommunikation steht, der spürt etwas davon, daß es etwas wie eine
verdammte Pflicht und Schuldigkeit gibt, an die das heutige existenzphilosophische

und existenzialistische Denken insgemein (bitte jetzt das, was ich sage,
nicht persönlich zu fassen), ich sage: das existenzphilosophische und existenzialistische

Denken insgemein zu erinnern, nicht unangebracht sein dürfte.
Und nun der 5. Punkt. Das ist der Punkt vom werdenden Gott.
Auch aus Schellings Munde vernimmt man laut und inbrünstig den Preis

des Werdens. Darüber braucht man ja kein Wort mehr zu verlieren. Aber
eben die Frage nach seiner Rede vom werdenden Gott und was diese Rede
bedeutet, und welche Stellung man schließlich dazu gewinnen muß oder kann,
das ist ja eine Frage, die doch wohl geradezu im Mittelpunkt dieser Tagung
steht. Es sind da 2 Möglichkeiten, sich dazu zu stellen. Die Rede vom
werdenden Gott wird inbrünstig aufgegriffen, und zwar von ganz erlauchten
Geistern, von Dichtern und Theologen und Philosophen. Ich erinnere an Rilke
oder Morgenstern, bei denen sich diese Idee vom werdenden Gott findet. Der
Theologe ist Ernst Tröltsch, der in seiner nachgelassenen Glaubenslehre dieser
Idee vom werdenden Gott seinen Tribut gezollt hat. Unter den Philosophen
sind es erlauchte Geister wie Johannes Volkelt, Scheler, Hermann Schwarz
und neuerdings auch Theodor Litt. Ich habe in meinem kürzlich erschienenen
Buch „Recht und Grenzen der natürlichen Religion" zwei sehr ausführliche
Briefe Litts darüber veröffentlichen können, in der Litt auf das stärkste
bewegt ist von dieser Idee des werdenden Gottes oder, wie er statt dessen sagt,
des Urgrundes der Welt. Geradezu erregend lesen sich diese Briefe, nur daß

Litt im Unterschied zu andern dem werdenden Gott keine günstige Prognose
stellt, sondern durchaus mit der Möglichkeit rechnet, daß dieser werdende
Gott in die „Grenzsituation des Scheiterns" gerät. Auf der andern Seite stehen

diejenigen, man kann es oft schon ihren Gesichtern absehen, die die Rede vom
werdenden Gott für blauen Dunst halten oder sonst irgend einen Hokuspokus.
Ja, welchen Weg kann man nun gehen, muß man sich für eine dieser Möglichkeiten

entscheiden oder gibt es noch eine andere Möglichkeit, sidi damit in
sinnvoller Weise abzufinden? Zunächst glaube ich (nur feststellenderweise),
daß Schellings Lehre vom werdenden Gott wie auch die Jakob Böhmes nicht
im Sinne, in der Meinung des sogenannten „entwicklungsgeschichtlichen
Pantheismus" interpretiert werden darf. Gott bedarf nicht der Welt, um durch
sie und die Geschichte des Menschen, um durch die Endlichkeit der natürlichen
und der geschichtlichen Welt sich hindurchprozessierend zu sich selbst zu
kommen und seine innere Vollendung zu finden. Ich bin überzeugt, daß es

259



richtig ist, wenn Herr Fuhrmans diese pantheistisdie Interpretation des

werdenden Gottes ablehnt und von einem Schellingsdien Theismus spricht, von
einem persönlichen Gottwesen, das sich zwar in der Welt offenbart, aber

keineswegs mit ihr in irgend einem Sinne identisch ist, und ich glaube, daß

auch Herr Medicus diese Auffassung vertritt. Andererseits, wenn ich Herrn
Medicus richtig verstanden habe in einem Artikel, den er in der Zürcher

Zeitung veröffentlicht hat, bestreitet Herr Medicus überhaupt, daß man im
Hinblick auf Schelling von einem werdenden Gott sprechen kann. Ich sage
das natürlich mit allem Vorbehalt, daß ich Herrn Medicus nicht richtig
verstanden haben könnte. Und nun glaube ich, daß uns hier die Unterscheidung
weiterhilft, die ich auch anderweitig schon vorgenommen habe, wenn ich

unterscheide zwischen einem Werden Gottes im Sinne der Weltwerdung
Gottes (also so, daß das Gottwesen der Welt bedürftig ist, um durch sie als
einem Organon mit ihrer Hilfe zu sich selbst zu kommen, eine immanente
Weltwerdung Gottes, in welchem Sinne Schelling seine Idee vom werdenden
Gott sicherlich nicht verstanden wissen wollte) und der transzendenten Selbst-

werdung Gottes. Schelling spricht von einem werdenden Gott, aber dieser
Gott „wird" sozusagen in sich selbst, in seiner überweltlichen Transzendenz.
Indessen auch diese Unterscheidung löst nicht die Frage, um die es geht: was
wir mit der Lehre vom werdenden Gott anstellen. Ich möchte so sagen: Es

gilt insonderheit von Schellings Altersphilosophie, der Philosophie der Mythologie

und Offenbarung, daß sie als ganzes hinfällig ist, ich möchte sagen, ein
Gemisch von Tiefsinn und Phantasterei. Was mir wichtig erscheint, sind die
spezifisch anthropologischen Erkenntnisse, die Erkenntnis Schellings vom
Wesen und Werden des Menschen. Mit solchen Gedanken sind ja schon die
Entwürfe der Weltalter durchsetzt. Immer wieder kommt Schelling auf das
Wesen und Werden des Menschen zurück, um das, was er über Gott sagt,
anschaulich und verständlich werden zu lassen, also Schellings Erkenntnis
vom Wesen und Werden des Menschen, dem analog das Wesen und Werden

Gottes nun konstruiert wird, dergestalt, daß man sagen möchte: Schellings
Theologie, beziehungsweise seine Theogonie ist der Widerschein seiner Anthropologie.

In seinen Göttern malt sich der Mensch. Oder sagen wir genauer:
die konkreten Vorstellungen und Bilder und Anschauungen, die der Mensch
sich von Gott oder den Göttern macht, gewinnt er aus der ihm zu Gebote
stehenden Erfahrung seiner selbst, ein Gesichtspunkt, der nicht in den von
Feuerbach promulgierten Illusionismus einzuschwenken braucht, auf alle Fälle
aber zu einer Symboltheologie führt. Hier muß ich noch einmal ein Wort zu
Darlegungen sagen, die von Herrn Jaspers gegeben worden sind. Herr Jaspers
berief sich gegen Schelling mehrfach auf das biblische Wort: „Du sollst dir
von Gott kein Bild und Gleichnis machen". Ich lege dieses Wort anders aus,
als Herr Jaspers es tat. Ich beziehe es auf den Umstand, daß dem Volk
Israel hiermit ein Riegel vorgeschoben werden sollte, es daran zu hindern,
dem Götzendienst, dem Tierdienst, dem Baalsdienst, dem Astartedienst der
umwohnenden Völker und Religionen zu verfallen. In diesem Sinn soll sich
das Volk kein Bild und Gleichnis machen von seinem Gott. Aber nicht ist
damit gemeint, daß man nicht in Bildern und Gleichnissen von Gott reden
müsse und dürfe. Denn, wie die Propheten und wie die Psalmen auf Schritt

260



und Tritt uns erkennen lassen, strotzt ja geradezu das Alte Testament und

übrigens auch das Neue Testament von religiösen Bildern und Gleichnisreden.
Ich erinnere z. B. an den 23. Psalm, wenn es da heißt: Der Herr ist mein
Plirte usw. Und nun, was den Begriff der Transzendenz anbelangt. Ja, Herr
Jaspers sagt, Transzendenz manifestiere sich nur in Symbolen, in Chiffern.
Nie haben wir die Transzendenz selbst, sondern immer nur in der Weise
einer Chiffer, eines Symboles, eines Hinweises, einer Hindeutung. Ich meine,
daß man diesen Symbolbegriff auch auf die Transzendenz selbst übertragen
muß. Nicht nur Transzendenz manifestiert sich in Symbolen und Chiffern,
sondern Transzendenz selbst ist ein Symbol und eine Chiffer, Wofür? Nun,
für das Urmysterium des Seins, das letztlich nur beschwiegen, aber durch
kein Symbol und keine Chiffer mehr ausgesagt werden kann. In der Schelling-
schen Spätphilosophie sind die Kategorien, die Aussageformen „Sein" und
„Werden" von führender Bedeutung. Kaum eine Seite, wo hier nicht vom
Sein, beziehungsweise vom Seienden, oder vom Werden die Rede ist. Ich
meine: Auf Gott angewandt sind Sein und Werden trotz ihrer Abstraktheit
durchaus mythische Kategorien, die in die religiöse Gleichnis- und
Bildersprache gehören, so daß sich allenthalben das Wort bewahrheitet: So weit das

Ohr, so weit das Auge reicht, du findest nur Bekanntes, das ihm gleicht und
deines Geistes höchster Feuerflug hat schon am Gleichnis, hat am Bild genug.
Und so ist die Rede vom werdenden Gott eine mythische Rede. Es muß sehr
stark gesagt werden, daß jede Rede von Gott mythische Rede ist. Es fragt
sich nur immer, welche mythische Rede die tiefere, die wahrere ist. Es gibt
einen Kampf der Mythen, der Gott, den göttlichen Urgrund betreffenden
Aussagen, der eben nur im kämpfenden Umgang, wie Herr Jaspers sagte,
ausgetragen werden kann, der aber keiner objektiven Normierung mehr unterliegt.

Nun möchte ich sagen: Wenn auch das von Gott ausgesagte „Werden"
ein bildliches Reden ist, ein gleichnishaftes Reden, ein symbolisches Reden,
ein mythisches Reden, und ebenso, wenn von Gott das „Sein" ausgesagt wird,
er aber das Mysterium ist, das nur beschwiegen werden kann, Gott auch durch
den Ausdruck „Transzendenz" nicht fixiert werden darf. Gott ist das unaus-
sagbare Jenseits von Sein und Werden. Die paradox-widersprüchliche und
damit sich selbst aufhebende Aussage von Sein und Werden in Gott ist die
einzige, wenn auch immer unangemessen bleibende Möglichkeit, das von der
Religion letztgemeinte Jenseits von Sein und Werden mythisch auszusagen.

GERBRAND DEKKER:

Prof. Leeses letzte Worte weisen auf eine Forderung hin, die allererst zu

erfüllen ist, soll Schellings Positive Philosophie wieder wirksam werden. Theologen

und Philosophen sollen gegenseitig ihre Sprache wieder verstehen, wie
es noch in frühgeschichtlicher Zeit war, da sie beide Sprachen innig verwandt
wußten als zwei Formen jenes schöpferischen und gestaltenden Wortes, das

alles geformt und geordnet hat. In Indien, wo die Brahmanen die Kenntnis
der Göttersprache für sich beanspruchten, steigerte sich diese Verwandtschaft
zur Identität. ImWesten wird, namentlich in der Auseinandersetzung zwischen

261



Orient und Hellas, eine Differenzierung zwischen menschlichem und göttlichem

Logos bemerkbar, die zuletzt zu einer fast vollständigen Trennung führte.
Dieses Wissen um den Logos — das er in den Anfangsworten des

Johannesevangeliums dargestellt findet — ist Schelling „mehr werth als alles andere

Wissen"; ist es doch aus einer inneren Erfahrung entstanden, die er in langen

Jahren geistigen Ringens mühsam zu einem philosophischen System — die
Positive Philosophie mitsamt ihren Praeludien— gestaltete. Wie monumental
diese Gestalt war, hat uns Prof. Barth dargestellt; daß sie, dank ihrer
Reichhaltigkeit, im Stande war, den deutschen Idealismus zu vollenden, demonstrierte

Prof. Schulz. Jedoch, so wertvoll diese Referate waren, sie rufen einer

Ergänzung. Schellings System istkein in sich geschlossenes; darum ist von einer
eigentlichenVollendung nie die Rede. Jeder scheinbare Abschluß fordert einen

neuen Anfang; hierin liegt die dynamis seiner Dialektik. Für Schelling
insbesondere gilt die Forderung, daß er nicht nur retrospektiv, sondern auch

prospektiv verstanden sein will.
Diese unausgesprochene Forderung löste schon zu seinen Lebzeiten heftige

Reaktionen aus. Den Theologen war die Positive Philosophie ein Ärgernis,
den Philosophen eine Torheit; später schlössen sich die Religionsforscher die-
semUrteil an. Die Situation schien völlig verfahren; schon deshalb, weilSchel-
ling mit seinem System seinen Gegnern vielfach „zu nahe" kam. Sie stießen
sich an die Bäume und sahen den Wald nicht. Wir jedoch haben jetzt
ausreichend Distanz gewonnen, um zu erkennen, wie übermenschlich schwer es

Schelling fallen mußte, dieses kaum erforschte Gebiet — die Entwicklung des
Gottesbewußtseins von der anfänglichenVergangenheit bis in die Zukunft hinein

— in einem allumfassenden, teleologisch gerichteten System zu bewältigen
und zu ordnen. Abgesehen von den Hemmnissen persönlicher und sachlicher
Art sowie von den zeitbedingten Einseitigkeiten — wie unzulänglich waren,
formal wie material, die ihm zur Verfügung stehenden Mittel! Wie beschwerlieh

war es, jene neue religions-philosophische Terminologie zu schaffen, die
seinen Zeitgenossen dann soviel Anstoß gab, schon weil sie Schellings Sprache
nur nach ihren eigenen Gedankengängen verstehen konnten oder wollten!

Erst wer versteht, was Schelling mit dieser Sprache meint, kann die Positive
Philosophie unbefangen lesen. Zu den biblischen Bildern, die Schelling bevorzugt,

findet er Gegenbilder in anderen Religionen. Er nimmt keinen Anstoß
daran, daß es in der Philosophie der Mythologie neben sehr tief erfaßten
Göttergestalten auch teils oder völlig mißverstandene gibt. Anstatt zu
beanstanden, daß viele Vor- oder Beiläufigkeiten nicht stimmen, wird er immer
wieder bewundernd dieses großartige System bestaunen. Dem Religionsphilosophen

steigert sich das Erstaunen zur Beglückung, sobald er befunden hat, daß
die Positive Philosophie (mehr als irgend ein anderes System) in der Gesamtheit

ihrer Struktur im Stande ist, die unabsehbare, erst vorläufig gegliederte
Masse an mythologischen und verwandten data, worüber wir jetzt verfügen,
als Entwicklungsprozeß des Gottesbewußtseins befriedigend zu ordnen und zu
deuten.

Ob auch die „Negative" Philosophie eine ähnliche Bedeutung erlangen kann
— ich denke an Schellings Naturphilosophie in bezug auf die moderne
Naturwissenschaft —, kann ich nicht beurteilen. Vielleicht ist ihre Bedeutung eine

262



andere. Aber wie dem sei — dieses haben wir wohl erfaßt: das philosophische
Erbe des großen Denkers bedeutet uns nicht nur eine reiche Gabe; es stellt uns
auch eine bedeutsame Aufgabe. Möge (mit diesem Wunsch möchte ich schließen)

das innere Licht jener Augen, die während dieser Tagung anregend und

prüfend auf uns hinunterblickten, uns da ein-leuchten, wo zur Erfüllung der
Aufgabe das Licht unserer eigenen Vernunft nicht ausreichen sollte!

HINRICH KNITTERMEYER :

Die gegenstrebige Harmonie der beiden letzten Vorträge von Herrn Barth
und Herrn Schulz erschien mir als ein schöner Abschluß, und ich scheute etwas

die bisher nicht sehr fruchtbare Diskussion. Aber ich wurde von Frau Doktor
Miller hierher zurückgeschickt und bin jetzt dankbar dafür, weil ich sonst die
fast als ein Vermächtnis zu hütenden Worte von Herrn Medicus nicht
vernommen hätte. Und jetzt müßte ich begründen, warum die große idealistische

Synthese, wie sie Herr Schulz uns vermittelte, indem er auch Schelling gerade

von der Polarität der negativen und positiven Philosophie aus in ein Ganzes

zu retten sich mühte, mich ebenso beeindruckt hat wie Herr Barth mit seiner

tiefgreifenden Ausdeutung des langen Weges, den Schelling an dem
mythologischen Prozeß daherschritt bis zur Begegnung mit dem wirklichen Gott, der
Person ist. Vielleicht hat Herr Schulz zu eindeutig alle Linien ins Ganze

gezogen. Aber das müßte im einzelnen geprüft werden, insbesondere also die
Frage, ob die Betroffenheit durch Hegels Phänomenologie für Schelling wirklich

eine so folgenreiche Auswirkung gehabt hat. Denn es ist ja so, daß neulich

auch Herr Fuhrmans von den „Weltaltern" und der Erneuerung des gno-
stisch-plotinischen Stufenkosmos bis hin zur Apokatastasis aus alles ins Ganze

gezogen hat. Und nicht anders war es bei Herrn Szilasi und bei Herrn Pless-

ner. Auch sie haben von ihrem Ausgangspunkt aus irgendwie den ganzen Schelling

zu fassen vermocht. Ist nicht das vielleicht die besondere Sendung Schel-

lings innerhalb der idealistischen Bewegung gewesen, daß er zwar nicht als ein
Proteus sich fortwährend gewandelt hat, wohl aber als ein stets derselbe
Bleibender doch immer neuen Begegnissen sich ausgesetzt fand und auch wirklich
aussetzte? Von daher wird man doch das gewiß nicht abzuleugnende
Sendungsbewußtsein, aber auch all das Kleine, was hier gestern den freien Blick auf ihn
zu trüben schien, in die Richte bringen müssen. Schelling ist mit einer
einzigartigen Kraft der Begegnung begabt gewesen. Er hat nicht wie Hegel die Arbeit
des Begriffs in den einen großartigen Bau seines Systems versammeln können,
aber er hat im Angesicht der Natur und dann der Geschichte und zuletzt unter
dem Anspruch des wirklichen Gottes, wie Herr Barth es uns ausgelegt hat,
immer neu von Grund auf sein Denken in die Fülle des Begegnenden zu bringen

getrachtet. Vielleicht würde daher nur eine solche Darstellung ihm ganz
gerecht werden können, die all die einzelnen Blickpunkte, die hier uns
nacheinander eröffnet wurden, zusammenzunehmen wüßte und so die volle „Melodie"

seines Philosophierens zum Klingen brächte. Schelling hat keineswegs nur
ins Leere hinein konstruiert, sondern bereiter als seine idealistischen Genossen

den großen Gegebenheiten sich eröffnet, was ihm jeweils als die ihn bezwin-

263



gende Wirklichkeit begegnete. Ich glaube, daß wir Grund zur Dankbarkeit
haben dafür, daß der Blick auf diesen wirklichen Schelling uns hier von den
verschiedensten Phasen seines Denkens her freigegeben worden ist, und auch
all das in diesen Dank einzuschließen, was schweizerische Gastlichkeit uns da
hinein an Schönem und Erquickendem beschert hat.

WILHELM SZILASI:

Ich möchte noch zum Abschluß einige Worte sagen. Wir haben eine

reichhaltige, harmonisch gestaltete Tagung abgeschlossen. Ich kann der Freude
nicht warm genug Ausdruck geben, die uns wohl alle erfüllt und den Dank
nicht herzlich genug aussprechen, den wir den Veranstaltern, in erster Linie
Herrn Corti zollen, aber auch den Herren, die schon seit langer Zeit einen

Teil ihrer Lebensarbeit der Schelling-Forschung gewidmet haben, Herrn
Schröter, Herrn Knittermeyer und Herrn Heimsoeth.

Ich möchte nur noch zusammenzufassen versuchen, worin die epochale
Bedeutung des deutschen Idealismus, vor allem Kants und Schellings besteht.
Das Eindrücklichste für mich ist die Kontinuität von anderthalb Jahrhunderten.

Mit der Kritik der reinen Vernunft beginnt eine neue, ungemein produktive

Epoche der Philosophie, die sich nicht nur in den Werken der großen
Kantschüler durchhält, sondern trotz aller Umwege und Verdedcungen sich

bis heute durchgehalten hat und in den Bemühungen Heideggers einen großen
Triumph erreicht. Diese Kontinuität ist von dem transzendentalen Prinzip
getragen. Es ist schon ungemein wichtig, daß dieses Prinzip ermöglicht, alles

zu entfernen, was dem menschlichen Erkennen und Handeln im Wege steht.
Noch wichtiger ist es zu sehen, wie durch dieses Prinzip eine Neueroberung
der Metaphysik in die Wege geleitet wird, mit der Erschütterung aller Grundlagen

und Grundfesten, in einer viel ursprünglicheren Weise, als die
Erschütterung der klassischen Naturwissenschaft, die in der modernen Physik
und Biologie gerade vor unseren Augen stattfindet. Die Reform der
Metaphysik liegt schon weiter zurück, ihre ursprüngliche Gewalt wirkt zeitweise

nur im Hintergründigen, obwohl die Neuwendung der modernen Naturwissenschaften

ebenfalls ihre Folge ist.
Wie groß auch die Spanne von anderthalb Jahrhunderten ist, der Gang

der Philosophie ist langsam und es ist wohl noch kaum möglieh, das transzendentale

Prinzip, das Prinzip, das das ganze philosophische Denken in eine

neue Dimension gehoben hat, so daß die alten und unübergänglichen Fragen
eine neue Gestalt gewonnen haben, dieses fundamentale Prinzip entsprechend
zu formulieren. Was ich sagen möchte, ist ein schüchterner Versuch. Das

Prinzip verlangt die Fragen der Metaphysik nach Gott, Welt, Mensch nicht
als dingliche Fragen zu behandeln. Wenn man auch nie gemeint hat, Gott,
Welt, Mensch wären Dinge, waren doch die Methoden der Fragestellungen
identisch mit denen, die die Philosophie und in ihrer Folge die Wissenschaften

an den dinglich begrenzten Zusammenhang der Dinge gerichtet hat.
Die Schwierigkeiten Kants sind die des Überganges. Noch solche
Untersuchungen, wie die Schelers nach der „Stellung des Menschen im Kosmos",

264



behandeln den Kosmos als Zusammenhang von Seienden, die sich gegenseitig

begrenzen und bestimmen, wie Dinge in einem geschlossenen Zusammenhang.

Die Kritik Schellings an Spinoza, „daß der Fehler seines Systems keineswegs

darin liegt, daß er die Dinge in Gott setzt, sondern darin, daß es Dinge sind"

(I. VII. 349), erhellt die neue Denkatmosphäre. Das tranzendentale Prinzip
besagt: das Seiende im Ganzen: Gott, Welt, Mensch ist kein Dingzusammenhang

— es ist undenkbar als Zusammenhang von Seienden. Folglich ist auch

die traditionelle Frage nach demSein der Seienden neu zu stellen in derWeise,
daß das Seiende nicht in seiner stationären Bestimmtheit, als ein ein für allemal

bestimmtes Was-Seiendes verwahrt wird, sondern als solches, das sich als

Seiendes realisiert. Es hat keine festen Charaktere, noch unveränderliche
Prädikate, sondern nur solche, die in ihm, bzw. in seinem Geschehen realisiert
werden. Das eigentliche, zuerst entdeckte Realisierungsgeschehen ist das Sein

des „Ich bin". Die erste Etappe der Kantischen Kritik ist die Entdeckung der

Seinsverfassung des Subjekts — des Seienden, das Ich sagen kann, und mit
diesem Sagen eine neue Möglichkeit des Verhältnisses zum Sein sich vorgibt.
Die zweite Etappe können wir — im Übergehen der geschichtlichen Einzelheiten

— mit Schellings Lebensarbeit identifizieren. Danach ist die mit der

Seinsverfassung desMenschen geschehende Realisierung des Seins des „Ich bin"
nicht spezifisch. Die an diesem Geschehen gewonnenen Charaktere sind vom
„ich bin sagen Können" isolierbar. Dies zeigt, daß wir vom Seienden im
traditionellen Sinne überhaupt nur reden können, wenn wir den verbal-transitiven
Sinn von „seiend" radikal behalten. „Seiend" heißt, was sein Sein vollzieht,
— um es mit einem etwas barbarischen Wortgebrauch auszudrücken: was rein
„ist" „istet". Das erste „Was", das zu diesem verbal-transitiven Gebrauch von
„ist" als Subjekt gehört, revelliert den ursprünglichen Sinn von „Subjekt" als

Hypokeimenon und behebt schon, wenn auch unzureichend den Abgrund
zwischen menschlicher Subjektivität und dem Subjektmäßigen, Hypokeimenon-
haften aller Seienden, sofern sich ein Sein in ihnen realisiert. Das Objektivste
an allem Seienden ist das Subjektum des Realisierungsgeschehens. Aber auch
dieses Subjekthafte löst sich auf. Das erste, unprädikative Was ist selbt schon
Geschehen. — Hat es aber dann noch einen Sinn, das Sein des Subjekts im
Sinne der menschlichen Subjektivität dem Sein des Objekts prinzipiell
entgegenzusetzen? Die Betrachtung bricht sich Bahn, für die die Trennung
überhaupt verschwindet. Das transzendentale Prinzip, das sich mit der Entdeckung
der Transzendentalität des Subjekts — der transzendentalen Subjektivität ins
Werk setzt, wird genötigt — nicht zu einer Erhellung der Transzendentalität
des Objekts — der transzendentalen Objektivität, — sondern zur unistischen

Behandlung aller transzendentalen Möglichkeiten im Ganzen. „Das Ganze" ist
nicht mehr Bezeichnung eines Zusammenbestehens, das kategorial explizierbar
ist, sondern eines Geschehens, zu dem alle Seinsmöglichkeiten ihren Beitrag
leisten. Wir wissen noch wenig von den Einzelheiten. Es muß eine ganz neue
Art der Erfahrung des vielfältigen Geschehens, in welchem kein Glied
Bestehendes ist, sondern sich im Geschehen als sich selbst Realisierendes auflöst,
ausgebildet, bzw. sofern sie durch Kant, Schelling, Hegel und zule'tzt durch
Heidegger schon ausgebildet ist, noch außerordentlich verfeinert und bereichert
werden.

265



Gerade in dieser Stunde dürfen wir die Stimme der Ungeduld nicht in uns
laut werden lassen. Denken wir daran, wie groß der Bereich ist, der bis jetzt
erobert wurde, wie sehr das schon Enthüllte und damit zur Sicht Gebrachte die
Wissenschaften bereichert, unsere Begriffe von der Geschichte, von der
werdenden Menschheit, der werdenden Gemeinschaft und der werdenden Sittlichkeit

schon bereichert hat. Das transzendentale Prinzip — und das liegt in seiner
elementaren Kraft — wird die Philosophie der kommenden Jahrhunderte, wie
auch diejahrhunderte selbst ebenso bestimmen, wie die griechische Philosophie
die Zeit vor Kant. Das sehen wir jetzt schon an der Tiefenwirkung, die das

Denken in den disparatesten Bezirken, oft unter der Oberfläche und dadurch
nicht leicht sichtbar, ergriffen hat.

Wir haben in den verschiedenen Vorträgen gehört, wie Schellings Lebensarbeit

die traditionellen Fragen nach Gott,Welt, Mensch auf eine neue Grundlage

gestellt hat. Es scheint sich immer mehr zu bewahrheiten, was Kant mit
der Aussage (im Op. post.) im Auge hatte, daß sich der Mensch als Kopula
zwischen Gott, dem einzigen „Subjekt" und dem Objektiven des Beziehungsgeschehens

aller Seinsmöglichkeiten zeigen muß. Betrachten wir in einer sachlich

bedingten Einheit das philosophische Geschehen der letzten 150 Jahre mit
ihrem ersten Abschluß und dem Neuansatz in der Philosophie Heideggers,
dann dürfen wir jetzt als Zeugen und Mitarbeiter dieser größten Wandlung
des philosophischen Denkens seit Aristoteles frohmütig voneinander Abschied
nehmen.

FRITZ MEDICUS:

Daß das Jahr 1954 in Bad Ragaz eine Gedächtnisfeier bringen werde, war
vorauszusehen; daß diese Feier zu einem internationalen Kongreß geworden
ist, war der Gedanke und in außerordentlichem Maße auch das Werk Walter
Robert Cortis. Seinen unermüdlichen Bemühungen war — wie noch manches
andere — die umfangreiche Ausstellung zu verdanken, die in Bildern, Büsten,
einer erstaunlich lebensvollen Daguerreotypie, in Handschriften und
Drudewerken dem Betrachter das Leben Schellings und die Umgebung nahe brachte,
in denen es sich entfaltete, wirkte und fortwirkt. Was die mit hingebender
Mühe vorbereitete Tagung gezeitigt hat, ist viel mehr, als man zu erwarten
gewagt hätte: von der Wand, die die Sprechenden hinter sich wußten, von
ihrer Mitte zumal, der in herrlich gelungener Vergrößerung den Saal
beherrschenden Daguerreotypie des alten Schelling, schien eine zur Verantwortung

rufende Ausstrahlung zu wirken. Der älteste unter den nach Ragaz
Gekommenen, Prof. Medicus, der in Zürich manche Gelegenheit gehabt hatte,
von den fast erdrückenden Beanspruchungen, die der Tagung vorausgegangen
waren, Kenntnis zu nehmen, schloß an die Diskussionen im Namen aller, der
Schweizer wie der Ausländer, die die reich erfüllten Tage miterlebt und
genossen hatten, den Dank an Walter Robert Corti.

266


	Die Vollendung des Deutschen Idealismus in der Spätphilosophie Schellings

