Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Die Vollendung des Deutschen Idealismus in der Spatphilosophie
Schellings

Autor: Schulz, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883385

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Vollendung des Deutschen Idealismus
in der Spitphilosophie Schellings

Von Walter Schulz

Wenn das folgende Referat unter das Thema gestellt wurde ,Die
Vollendung des Deutschen Idealismus in der Spitphilosophie Schel-
lings“, so mag dies zundchst ein wenig iberraschen. Es gehort doch zu
den feststehenden Einteilungsprinzipien der Philosophiegeschichte, dafl
sich der Deutsche Idealismus in Hegels System vollendet habe. Gerade
diese Meinung wollen wir hier in Frage stellen durch eine Besinnung
auf die Spatphilospohie Schellings und ihren philosophiegeschichtlichen
Ort.

Verdeutlichen wir uns zunachst das uns geldufige Bild von der Ent-
wicklung des idealistischen Denkens. Kant erkennt, dafl das transzen-
dentale Ich die oberste Formalbedingung aller Erkenntnis ist, aber er
hilt daran fest, dafl unsere Erkenntnis dem Inhalt nach von einem
uns in der Anschauung affizierenden an sich Unbekannten bestimmt
wird. Fichte dagegen hebt diesen Gedanken eines Dinges an sich auf;
er sucht alle Erkenntnis aus dem Ich zu begriinden, das sich im Wechsel
von unbegrenzter und begrenzender Tatigkeit die gegenstdndliche Welt
der Erkenntnis aufbaut. Schelling folgt Fichtes Deklarierung des Ichs
als des obersten Prinzips alles Wissens; aber er erganzt und erweitert
Fichtes Transzendentalphilosophie durch die Konzeption einer Natur-
philosophie. Diese Ergdnzung fithrt ihn zu der Idee eines objektiven
Idealismus, der ein Absolutes lehrt, das.an ihm selbst gegen die Schei-
dung von Natur und Ich indifferent ist. An diesem Punkt aber setzt
Hegel an. Das Absolute darf nach ihm nicht als leere Unterschiedslosig-
keit gefafit werden, sondern mufi bestimmt werden als sich begreifender
Geist. Hegels Thema wird es, das Zu-sich-kommen dieses Geistes in
logisch einsichtiger Weise aufzuzeigen. Er legt in der,,Phdnomenologie®
dar, wie die Sicht des naiven Bewufitseins aufgehoben wird in die Ent-
wicklung des sich zum Erscheinen bringenden Geistes, zeigt sodann in
der, Groflen Logik“ die Bewegung des Zu-sich-kommens in ihrer reinen

239



Formensystematik auf und konkretisiert schlieflich auf den Gebieten
der Realphilosophie diesen Weg des sich begreifenden Absoluten. In
Hegels System — das ist die allgemeine Ansicht — wird solchermaflen
der Deutsche Idealismus vollendet.

In diesem Bild von der Entwicklung des idealistischen Denkens wird
sowohl die Philosophie des spditen Fichte als auch die Philosophie des
spaten Schelling beiseite geschoben. Fichte erscheint wesentlich als der
Verfasser der frithenWissenschaftslehren und der Schriften zum Atheis-
musstreit; seine Entwicklung in den Jahren nach 1800 wird in den Hin-
tergrund gedriangt. Und Sdhellings philosophischer Weg wird mit der
Behandlung der Identititsphilosophie, bezugsweise der Freiheitsschrift,
im Grunde abgeschlossen; die folgenden Phasen seines Denkens werden
als unwesentlicher abgedrangt.

Aus dieser Sicht ergibt sich die Folgerung, dafl der spate Fichte und
der spate Schelling nicht mehr eigentlich dem Deutschen Idealismus
angehoren. Ganz trifft diese Folgerung allerdings nur auf den spiten
Schelling zu, denn wenn auch der Streit, ob sich Fichtes philosophische
Entwicklung als eine Einheit darstellt, noch nicht vollig abgeschlossen
ist, so wird doch im allgemeinen der spate Fichte in den philosophie-
geschichtlichen Werken unter der Uberschrift ,Deutscher Idealismus®
dargestellt — Richard Kroner, der in seinem Buch ,,Von Kant bis Hegel“
nicht nur den spaten Schelling, sondern auch den spiten Fichte unbe-
handelt laft, bildet eine Ausnahme. Schellings Philosophie dagegen
wird zumeist zweimal dargestellt. Seine Entwicklung bis zur Identitats-
philosophie findet man in dem Kapitel iiber den Deutschen Idealismus
eingeordnet, seine Spatphilosophie aber wird in anderen Zusammen-
hiangen und unter einem anderen sachlichen Gesichtspunkt abgehandelt.

Ich ziehe als Beispiel die in sich hervorragende Philosophiegeschichte
von Johann Eduard Erdmann heran. Erdmann behandelt unter der
Hauptiiberschrift ,Das Identitdtssystem® Schellings Entwicklung bis zur
Identitatsphilosophie. Das folgende Kapitel tragt die Uberschrift: ,Pan-
theismus, Individualismus und ihre Vermittlung auf kritischer Basis®.
Dort werden a) Herbart und Schopenhauer, b) von Berger, Solger und
Steffens abgehandelt, alsoDenker, mit denen man in der systematischen
Philosophiegeschichte nie sehr viel anzufangen weif}, und c) Schellings
spatere Philosophie unter der Uberschrift ,Schellings Freiheitslehre®.
Bemerkenswert an dieser Einteilung ist, dafl der spatere Schelling und
Schopenhauer unter der gleichen Hauptiiberschrift dargestellt werden.
die a priori die Wesensgehaite alles Seienden zu konstituieren vermag.

240



Diese Zusammenstellung hat sich dann in der Folgezeit weitgehend
durchgesetzt, nicht zuletzt auf Grund der Untersuchungen Eduard von
Hartmanns, der ja im spaten Schelling die Einheit von Hegel und Scho-
penhauer sah, Der spate Schelling erscheint nun als sogenannter , Aus-
laufer® des Deutschen Idealismus, und zwar als Auslaufer in Richtung
auf eine Metaphysik des Willens.

Seit ungefdhr drei Jahrzehnten scheint nun das Problem einer Ein-
ordnung des spaten Schelling in die Philosophiegeschichte zu einem Ab-
schlufl gekommen zu sein. Man setzt heute zumeist den spéten Schelling
in Beziehung zu Christian Hermann Weisse, Immanuel Hermann Fichte
und den Denkern, die an der ,Zeitschrift fir Philosophie und speku-
lative Theologie“ mitarbeiteten, und bezeichnet alle diese Philosophen
als Spdtidealisten. Mag dieser Einordnung die Absicht zugrunde liegen,
den spaten Schelling dem Deutschen Idealismus wieder anzunahern, so
zeigt doch eben die Schaffung eines neuen Einteilungsprinzips und die
Zuordnung des spaten Schelling zu Immanuel Hermann Fichte und
Weisse, dafl man auch jetzt noch daran festhilt, dafy Schellings Spat-
philosophie eigentlich nicht zum Deutschen 1dealismus gehore. Das ist
das Gemeinsame dieses neuen Einteilungsprinzips und der im spiteren
19.Jahrhundert vorherrschenden Klassifizierung, dafl man hier wie dort
daran festhalt, dafl der Deutsche Idealismus sich als die Bewegung kon-
stituiert habe, die von Kant und dem frithen Fichte zum frithen Schel-
ling fihrt, um sich sodann in Hegel zu vollenden.

Im Gegensatz zu allen diesen Einordnungen des spaten Schelling in
das nachidealistische Denken soll hier nun der Versuch unternommen
werden, den spaten Schelling in den Raum des Deutschen I1dealismus
zuriickzuholen. Freilich wird dabei das uns geldufige Bild des Deutschen
Idealismus einer Revision unterzogen werden miissen, einer Revision,
die zum Ergebnis hat, dafl nicht in Hegels System, sondern in Fichtes
und vor allem in Schellings Spatphilosophie das eigentliche Grund-
motiv des idealistischen Denkens sich ausdeutet. In Anbetracht der Kiirze
der Zeit kann diese Revision hier natiirlich nur in sehr vorlaufigerWeise
versucht werden. Folgenden Weg mochte ich wihlen: ich stelle zunachst
in einem Hauptteil die Grundgedanken von Schellings Spatphilosophie
heraus, und zwar unter dem Gesichtspunkt, was an dieser Philosophie
eigentlich idealistisch ist, setze sodann den spiten Schelling in Beziehung
zu Johann Gottlieb Fichte und schlieRe mit einem Hinweis auf die
Bedeutung Hegels fur das Ganze des Deutschen Idealismus und ins-
besondere fiir die philosophische Entwicklung Schellings.

241
16 Stud, Phil. XIV



Schellings Spatphilosophie, wie sie uns in den letzten vier Banden
der Samtlichen Werke vorliegt, 1463t sich von allen vorausgehenden uns
bekannten Arbeiten Schellings verhdltnisméflig eindeutig abgrenzen;
denn die Spatphilosophie fithrt eine Unterscheidung ein, die den vor-
ausgehenden Werken, etwa den ,Weltaltern®, noch unbekannt ist. Es
ist die Unterscheidung von negativer und positiver Philosophie. Was
besagt diese Unterscheidung? Die heute iibliche Auslegung setzt zumeist
die Unterscheidung der negativen und der positiven Philosophie gleich
mit einer anderen Unterscheidung, die Schelling in seiner Spatphilo-
sophie durchgefihrt hat, der Unterscheidung von Was und Dafl. Nega-
tive Philosophie, so meint man, hat es mit dem Begriff, dem Wesen,
dem Was zu tun, positive Philosophie dagegen mit dem Dafi, d. h. der
konkreten Wirklichkeit, wie sie uns in der Erfahrung begegnet. Und
Schellings Anliegen, so folgert man nun, sei die Ausarbeitung einer
Erfahrungsphilosophie gewesen.

Diese Meinung ist textlich nicht haltbar. Man braucht nur einmal die
spatphilosophischen Werke Schellings selbst zur Hand zu nehmen, um
zu sehen, daf} hier nirgends eine Erfahrungsphilosophie im Sinne des
spateren 19. Jahrhunderts gelehrt wird, weder eine Erfahrungsphilo-
sophie im Sinne der experimentell-hypothetischen Naturwissenschaft,
noch eine Erfahrungsphilosophie im geisteswissenschaftlichen Sinne, wie
sie sich zu derselben Zeit in der ,Historischen Schule® auszubilden be-
ginnt. Schelling wihlt zum Ausgangspunkt seiner Philosophie nicht wie
die Erfahrungsphilosophen die konkrete Gegebenheit des mannigfal-
tigen Wirklichen, sondern gerade umgekehrt die Uernunfl. Villig ein-
deutig erklart er, dafl die Wissenschaft der Vernunft ,von sich aus zu
allem Sein gelangt und nichts mehr blof aus der Erfahrung aufnimmt*
(18, 57), und er sagt weiterhin: ,Die rationale Philosophie hat ihre
Wahrheit in der immanenten Nothwendigkeit ihres Fortschritts; sie ist
so unabhdngig von der Existenz, dafl sie ... wahr seyn wiirde, auch
wenn nichts existirte® (13, 128). Der spate Schelling bleibt also darin
Idealist, dafl er eine unbedingte Vernunft zum Ausgangspunkt nimmt,
die a priori die Wesensgehalte alles Seienden zu konstituieren vermag.

Gleichwohl raumt der spite Schelling der Erfahrung eine bestimmte
Aufgabe ein. Die Erfahrung hat kontrollierende und bestitigende Funk-
tion. Sie priift unseren Vernunftentwurf nach, indem sie in der vor-
handenen Wirklichkeit nachsieht, ob der a priori abgeleitete Wasgehalt
dort begegnet. Diese Bestdtigung ist fiir uns als Forscher nétig; denn,
so erklart Schelling, wenn es auch an sich moglich ist, aus der hochsten

o

242



Vernunftidee etwa die vielfach bedingte und zusammengesetzte Gestalt
der Pflanze abzuleiten, so sind wir als endliche Forscher von sehr vielen
zufalligen Bedingungen abhangig; daher bedirfen wir der Erfahrung,
die ein hoherer Geist entbehren kann. Man sieht hier also deutlich, die
Erfahrung wird lediglich zu Hilfe genommen; sie ist nicht Ausgangs-
punkt. Und ein Zweites gilt es hier zu beachten: dieser Rekurs auf die
Erfahrung ist nach Schelling ein Rekurs auf die unmittelbare daflhafte
Wirklichkeit, die als daflhafte aller Philosophie vorausliegt. Erfah-
rungswirklichkeit ist lediglich vorphilosophische Faktizitdt. Und Schel-
ling setzt, wie alle Idealisten, diese Erfahrungswirklichkeit mit derWelt
der Vorstellung gleich. Es zeigt sich hier also deutlich, dafl die Erfah-
rungswirklichkeit als solche, d. h. insofern sie je einzeln unmittelbar
daBhaft begegnet, nicht Sache der Philosophie ist, und somit auch nicht
Sache der positiven Philosophie, insofern diese Philosophie ist.

Ich fasse zusammen: die Unterscheidung von Vernunft und Erfah-
rung, bezugsweise von Was und Daf}, deckt sich nicht mit der Unter-
scheidung von negativer und positiver Philosophie. Die Unterscheidung
von Was und Dafl entspringt vielmehr der rein idealistischen Reflexion
auf das Erkennen. Sie entspricht aufs genauste der Unterscheidung, die
der frithe Schelling im Anschluff an Fichte zwischen Begriff und sinn-
licher Anschauung gesetzt hat.

Wenn aber Was und Daf} nicht das Unterscheidungsmerkmal von
negativer und positiver Philosophie sind, wo, so miissen wir nun fragen,
ist dann dieses Unterscheidungsmerkmal zu suchen? Wie kommt Schel-
ling iberhaupt darauf, die Philosophie solchermaflen zu differenzieren?
Ich nehme die Antwort erst einmal im ganzen vorweg, um sie dann im
einzelnen zubegrinden: die Differenz von negativer und positiver Philo-
sophie bricht einzig und allein an dem Problem Gottes auf.

Zunichst mlissen wir uns fragen: wie kommt Schelling tiberhaupt auf
Gott? Er gibt auf diese Frage eine eindeutige Antwort. Gott, so sagt er,
ist der letzte, alles abschlieende Begriff der Vernunft; die Vernunft
vermag vermoge ihrer objektiven Methode der Konstruktion a priori
bis zu diesem ihrem Endbegriff zu gelangen. Aber wenn sie nun auf
die Erfahrungswirklichkeit blickt] dann muf} sie erkennen, dafl Gott in
der Erfahrung nicht vorkommt. Es ist ein Grundsatz des spiten Schel-
ling, dafl Gott nicht in der dufleren Erfahrung anzutreffen ist; die
Methode des kosmologischen und teleologischen Gottesbeweises, die ja
von der Erfahrung ausgeht, hat Schelling abgelehnt. Aber Gott be-
gegnet auch nicht in der inneren Erfahrung; von den Mystikern, den

+

243



Theosophen und den Glaubensphilosophen sagt der spate Schelling, daff
sie zuletzt an unvermeidlicher Auszehrung sterben.

Warum aber kommt Gott nicht in der Erfahrung vor? Die Antwort
auf diese Frage, die Schelling gibt, ist echt idealistischem Geiste ent-
sprungen. Erfahrbar ist immer nur dinglich vorhandenes konkretes Sei-
endes. Gott aber ist kein Ding. Der Fehler des Spinoza, so sagt Schel-
ling, war es, Gott als tote Substanz, als Objekt ohne Beweglichkeit an-
zusetzen. Gott aber ist reine Subjektivitit, d. h. das Bewegliche und das
Bewegenkonnende, denn das Sein Gottes ist die reine Tatigkeit des sich
setzenden Hervorbringens. Schelling hat in immer neuen Wendungen
den Gegensatz Gottes zu der erfahrbaren Wirklichkeit beschrieben, am
plastischsten wohl in den Begriffen, dafl Gott das Wesend-Urstidndliche
im Gegensatz zum Gegenstiandlichen, die potentia existendi im Gegen-
satz zum Existenten ist.

Und hier, am Problem Gottes, gerat die Vernunft nun in ein echtes
Dilemma. Einerseits hat sie selbst in dem immanenten Fortschritt ihrer
Konstruktion der Wesensgehalte den Begriff dieses Gottes abgeleitet,
andererseits findet sie diesen Gott nicht in der Erfahrungswirklichkeit,
so wie man Pflanzen und Tiere oder Menschen vorfindet.

Gerade dieses Dilemma macht Schelling zum Ausgangspunkt einer
grundsatzlichen Besinnung auf die Moglichkeit der Gotteserkenntnis
uberhaupt, einer Besinnung, deren Ergebnis die Scheidung von nega-
tiver und positiver Philosophie ist. Schelling vollzieht zunéchst den fol-
genden Gedankengang: Gott begegnet nicht in der Erfahrung, weil er
kein vorhandenes dinglich Seiendes, sondern reine Tatigkeit ist. Wenn
aber, so schlieft Schelling weiter, Gott als reine Tétigkeit nicht in der
Erfahrung vorkommt, dann mufl die Moglichkeit einer Erfahrbarkeit
Gottes ganz ausgeschaltet werden. Es bleibt somit nur derWeg der Ver-
nunft. Diesen Weg der Vernunft darf und mufl man gehen, denn die
Vernunft hat ja Gott a priori als ihren eigenen Endbegriff abgeleitet.

Schelling geht also in dieser grundsatzlichen Besinnung auf das Ver-
haltnis von Vernunft und Gott davon aus, dafl die Vernunft Gott als
den Endbegriff der ganzen Entwicklung ableitete. In diesem Endbegriff
sind alle vorausgehenden Stufen der Entwicklung aufgehoben, denn
Gott ist es ja, der in diesen Stufen schon weste und siebestimmte. Aber,
so schliefft nun Schelling weiter, wenn Gott am Ende des ganzen Pro-
zesses als das Téatige begrifflich bestimmt wurde, so mufl er doch zu-
gleich und eigentlich der Anfangende dieses ganzen Prozesses sein. Man
muf’ also Gott, wenn anders man ihn wirklich als Gott erkennen will,

244



an die Spitze und fiir sich setzen. Es gilt hier zu beachten, dafl diese
Forderung des anfangenden Gottes Schelling nicht aus irgendwelchen
weltanschaulichen Interessen erwachsen ist, sondern aus der Bestimmung
Gottes als solcher. Wenn Gott das Wesend-Urstandliche ist, muf} er der
anfangen konnende Gott sein.

Was ist nun das Ergebnis dieses Versuches, Gott an die Spitze zu
stellen? Eine vollig negative Einsicht, die die Vernunft demitigt und
beugt. Schelling erklirt, wenn die Vernunft Gott an den Anfang und
fir sich setzen will, so muf} sie erkennen, dafl das Wesend-Urstandliche,
ehe sie sich versieht, ins Gegenstandliche umschlagt. Konkret: die reine
Titigkeit erscheint nie fiir sich, sondern immer nur in der Form eines
als das und das Bestimmten; zuerst als Anorganisches, dann als Orga-
nisches, darauf als Mensch und schlie8lich als ,,Gott am Ende“. Der Gott
am Ende ist die letzte und auflerste Feststellung der wesend-urstind-
lichen Tatigkeit. Das ist das beunruhigende Ergebnis: indem ich die
reine Tatigkeit am Ende als solche begreife, verkehre ich sie in ihr
Gegenteil. Das Wesend-Urstandliche wird zum Gegenstandlichen, das
Tatigende zum Getatigten, das Feststellende, d.h. dem Seienden Stand
Gebende, zum Festgestellten, das Subjektive zum Objektiven, das Be-
wegliche zum Unbeweglichen.

Und nun stellt Schelling das Entscheidende an diesem Ergebnis her-
aus. Diese Verkehrung, diese Perversion, ist das eigentliche Wesen des
Denkens, denn Denken ist, idealistisch bestimmt, Vergegenstiandlichen
und Feststellen. Das, worauf das Denken sich richtet, das wird ihm
eo ipso zum Objekt, d. h., idealistisch formuliert, zum Bedingten. Es
liegt daher im Wesen des Denkens selbst begriindet, daf} es Gott, d. h.
das grundsitzlich Ungegenstandliche, nicht denken kann.

Dies Ergebnis zwingt die Vernunft in die Krisis ihrer selbst. Krisis
ist Punkt der Entscheidung, Krisis ist Gericht und Krisis ist Ausschei-
dung. Die Vernunft muf} die reine Tatigkeit als unerkennbar aus sich
heraussetzen und das heiflt: die Vernunft mufl sich negieren.

Meine Damen und Herren: negative Philosophie ist ein Geschehen,
ndmlich das Geschehen der Selbstnegation der Vernunft. Man mufl sich
einmal ganz von der naiven Vorstellung losen, als ob negative und
positive Philosophie bestimmten Gebieten zuzuordnen seien, die nega-
tive Philosophie etwa einer Region, in der ein Gegenstand nur in
Gedanken vorkommt, und die positive Philosophie etwa einer Region,
in der derselbe Gegenstand ein zweitesmal, aber nun in Wirklichkeit
da ist. Negative und positive Philosophie sind keine Gebietsbezeich-

245



nungen, sondern Methoden, d. h., mit Schelling geredet, modi progre-
diendi. Und eben die negative Philosophie ist die Philosophie im
Modus der Selbstnegation, in dem sie die reine Tatigkeit als unerkenn-
bar aus sich heraussetzen mufl.

Schelling fithrt nun fiir diesen Akt des Heraussetzens den Terminus
Ekstase ein. Die Vernunft wird ekstatisch, d. h. sie setzt Gott, wie
Schelling erklart, als absolutes Aufler-sich, weil sie entsetzt, quasi atto-
nita, erkennt, dafl sie das Wesend-Urstindliche als Tétiges in seinem
Tatigsein nicht zu denken vermag. Diese Ekstase der Vernunft aber,
so erklart Schelling weiter, ist die Ent-setzung der Vernunft aus dem
Platz des Ersten. Die Vernunft sieht ein, dafl dem Wesend-Urstand-
lichen der erste und ihr selbst nur der zweite Platz gebihrt.

Dies ist der erste Schritt auf dem Weg, den die Spatphilosophie
Schellings darstellt. In ihm geschieht die Scheidung von Immanenz und
Transzendenz. Die Vernunft setzt sich als Immanenz und Gott als
Transzendenz. Der Begriff Transzendenz hat bei Schelling immer den
strengen Sinn von Nichtwifibarkeit.

Aber diese Scheidung von Immanenz und Transzendenz ist nicht das
letzte Wort Schellings. Die Vernunft weifl, dafl die absolute Transzen-
denz schon immer aufgehoben ist. Das Seiende in seiner verntinftigen
Ordnung ist ja schon immer da. Die Vernunft konstruiert es a priori
und findet sich darin von der Erfahrung bestitigt. Sie muf} also vor-
aussetzen, dafl der transzendente Gott, die potentia existendi, sich in
dem verniinftig Seienden schon immer existent gemacht hat. Das Wie
und Warum dieser Tat ist unvordenklich. Aber gerade dies, dafl Gott
sich frei als verntunftiges Sein unvordenklich gesetzt hat, ist das eigent-
liche Wesen Gottes. ,,Gott“, so sagt Schelling, ,ist nicht, wie viele sich
vorstellen, das Transcendente, er ist das immanent (d.h. das zum Inhalt
der Vernunft) gemachte Transcendente.“ Und er fiigt hinzu: ,Darin,
daf} dies iibersehen worden, liegt der grofle Miflverstand unserer Zeit®
(13, 170). Auf dem Wort ,gemacht“ liegt der Ton. Gott kann sich
zur Welt machen, weil er, der Tétigende, dem Getatigten transzendent
bleibt. Immanentwerdung ist nur moglich, wenn die Transzendenz als
Quelle der Immanentwerdung erhalten bleibt. Gott ist zugleich aufler
der Welt und in der Welt, zu der er sich aus Freiheit gesetzt hat.

Und nun erklart Schelling sehr plastisch, das Unvordenkliche sei
gerade der Anfang des Denkens, der Grund, von dem aus es selbst
Stand gewinnt; das Denken der Vernunft sei gar nichts anderes als der
vergegenstiandlichende, d. h. der erinnernde Nachvollzug dieses unvor-

246



denklichen Geschehens. Schelling selbst erklart, dafl er hier in wver-
anderter Form den Gedanken seiner Frithphilosophie, insbesondere
des ,System des transzendentalen Idealismus“, aufgenommen habe,
dafl die Philosophie als solche Anamnese sei oder, fichtisch formuliert,
Bewufitmachen eines vorbewufiten Geschehens, einer transzendentalen
Vergangenheit. Schelling kommt daher zu der Bestimmung, dafl die
apriorische Konstruktion der Vernunft zugleich eine Re-konstruktion
des ursprunghaften Geschehens sei. Dafl aber die Vernunft dies Gesche-
hen rekonstruierend konstruieren kann, das griindet eben darin, daf}
Gott selbst sich unvordenklich immanent, das heifit, wie Schellmg ja
selbst erldutert, zum Inhalt der Vernunft gemacht hat.

Dieser konstruierende Nachvollzug ist die pesitive Philosophie. Auch
positive Philosophie ist Philosophie und als solche eben verniinftiges
Denken. Aber in ihr findet ein anderer modus progrediendi statt als
in der negativen Philosophie. In der negativen Philosophie, so fiihrt
Schelling aus, ging die potentia existendi aus dem Denken heraus —
von der Immanenz zur Transzendenz —, in der positiven geht sie ihr
wieder zu — von der Transzendenz zur Immanenz —. Das besagt aber:
in und durch die positive Philosophie wird gerade die negative Philo-
sophie wieder ermachtigt. ,/n der positiven Philosophie triumphiert
daher die negative als die Wissenschaft, in welcher das Denken seinen
Zweck nun erst wirklich erreicht (13, 153). Und Schelling iiberblickt
nun noch einmal abschliefend die eine Bewegung, die das eine und
einzige Denken der Vernunft auf zwei verschiedenen Wegstrecken, die
doch zusammengehoren, zuriicklegen mufite. Hier fallen die bezeich-
nenden Worte, daf} es ein Skandal der Philosophie gewesen wire, zwei
Philosophien nebeneinander zu stellen: ,Aber obgleich wir auf eine
unzweifelhafte Weise einsehen, dafl die Philosophie nur in zwei Wis-
senschaften sich vollendet, ist doch jetzt der Schein von zwei verschie-
denen, nebeneinander bestehenden Philosophien, der allerdings ein
Skandal der Philosophie zu nennen gewesen wire, durch die letzte
Erorterung verschwunden. Es hat sich gezeigt, dafl die negative Philo-
sophie die positive setzen muf}, aber indem sie diese setzt, macht sie
sich ja selbst nur zum Bewufltseyn derselben, und ist insofern nichts
mehr aufler dieser, sondern selbst zu dieser gehdrig, also ist doch nur
Eine Philosophie® (13, 152).

Nachdem wir uns klar gemacht haben, was Schellings Spatphiloso-
phie ist, ndmlich eine kritische Reflexion der Uernunft auf sich selbst,
lege ich kurz den Weg der positiven Philosophie in concreto dar. Schel-

247



ling zeigt zundchst die Dialektik von Immanentwerden und Transzen-
dentbleiben auf. Hier hat die Potenzenlehre ihren Ort. Gott ist potentia
existendi. Als solche Macht ist er, der Tétigende, immer tiber das Ge-
tatigte erhaben. Er muf} also, wenn er immanent wird, zugleich trans-
zendent bleiben. Das heifdt aber: in Gott sind zwei Krafte anzusetzen,
eine Kraft, die nach auflen drangt, und eine Kraft, die die Tendenz
zum Insichbleiben darstellt. Gott ist wesentlich beide Krafte zugleich.
Schelling setzt nun diese Einheit der beiden Krifte als eine dritte Be-
stimmung an. Eduard von Hartmann, der sich um die philosophische
Erhellung der Potenzenlehre sehr verdient gemacht hat, hat es merk-
wiirdig gefunden, dafl Schelling die Einheit als dritte Potenz neben-
ordnet. Der Grund dieser Nebenordnung ist jedoch evident. Wenn
Gott die einfache Einheit der Kraft des Herausgehens und der Kraft
des Insichbleibens wire, dann wire er ja gerade nicht schopferischer
Gott, sondern nur an sich selbst gebundenes blofles Gleichgewicht seiner
selbst. Das ware der Gott des Aristoteles, der dnpaxtog tis EEw mpdEeig
ist. Gott kann nur freier Schopfer sein, wenn er iber sich als Einheit
der Krifte noch einmal verfiigt. Nur dann, so fihrt Schelling aus, ver-
mag er das Gleichgewicht in sich selbst, die dritte Bestimmung, auf-
zuheben, ohne dafl er selbst als Goit davon betroffen wird, denn er
selbst als Gott ist weder die erste, noch die zweite, noch die dritte
Potenz, sondern als reine Tatigkeit das verbindende Band, das Me-
dium, das Mittelnde in der Selbstvermittlung der drei Bestimmungen.

Als solche nicht an die eigenen Bestimmungen gebundene Macht
kann Gott nun schaffen. Schaffen bedeutet konkret, dafl Gott sich zur
Welt entlafit, als Welt setzt. Gott setzt die erste Potenz frei, die zweite
und dritte werden in diesen Prozefl hineingezogen und missen ihr
nachfolgen. Wihrend nun die zweite Potenz alsForm gebende die erste,
die vorwartsdringende Kraft, zum Halten bringt, stellt die dritte aus
beiden eine Einheit her. Dies ist das Spiel der Potenzen, in dem immer
neue Bildungen zustande gebracht werden. Es geschieht ganz nach der
idealistischen Dialektik, die Fichte bereits im Schema eines Wechsels von
unbegrenzter und begrenzender Tatigkeit entwickelt hatte.

Zuerst konstruiert Schelling die Natur, an deren Ende der Mensdh,
der Urmensch, zu Stand kommt. In ihm ist die Entwicklung der Natur
abgeschlossen, denn im Menschen sind, wie Schelling ausfiihrt, die drei
Potenzen wieder zur Einheit hineingewendet worden. Insofern ist der
Mensch das Spiegelbild, der Reflektor Gottes, denn auch Gott hat ja
die Potenzen in sich. Aber, so erkldart nun Schelling, dieser Mensch, der

248



Urmensch, ist als Reflektor Gottes ja Gott ganz hingegeben. Er ist noch
nichts fiir sich selbst. Diese Unmittelbarkeit des Menschen mufl aufge-
hoben werden, damit er ausdriicklich, d. h. darum wissend, mit Gott
vermittelt werde. Die Aufhebung dieser Unmittelbarkeit ist der Abfall
des Menschen, in dem er sich von Gott entfernt. Der abfallende Mensch
setzt die in ihn hineingewendeten Potenzen wieder aus sich heraus,
weil er wie Gott schopferisch sein will. Dieses Unterfangen aber muf}
scheitern, denn der Mensch steht ja nicht wie Gott #ber den Potenzen,
sondern ist deren Einheit. Das heifdt: der Mensch verfiigt nicht tiber die
Potenzen, sondern diese sind starker als er. Sie erscheinen ihm als
Michte, die ihm, wie Schelling sagt, im wortlichsten Sione das Bewuf}t-
sein rauben. Im nun beginnenden mythologischen Zeitalter ist der
Mensch aufler sich und der Herrschaft dunkler Gewalten unterworfen:
Aber der Prozell der Formgebung, der bereits die Natur konstituierte,
wiederholt sich nun auch im Bewufitsein. Schelling entwirft ein ge-
schlossenes Bild der Religionsgeschichte. Wahrend das mythologische
Zeitalter wesentlich unter der Herrschaft der ersten Potenz, die die
ungeformte Kraft darstellt, steht, kommt in der christlichen Epoche die
zweite Potenz, d. h. die eigentlich Form gebende Macht, zur Geltung.
Christus, in dem diese zweite Potenz geschichtlich wirksame Gestalt
gewinnt, gibt den Menschen sich selbst zuriick und vermittelt ihm sein
Bewufitsein. So kann im dritten Zeitalter, das Schelling in seiner eige-
nen Zeit angebrochen glaubt, die dritte Potenz thr Werk der Einheit-
gebung aufnehmen. In dieser abschlielenden Epoche werden mytholo-
gische und christliche Religion im negativen und im positiven Sinne
aufgehoben in der Religion des Geistes und der Freiheit. Hier vermag
der nun zu sich gekommene Mensch das Ganze des geschichtlichen
Weges zu tiberschauen und sich solchermafien in freier Bewufitheit an
Gott anzuschliefen.

Ich kann die einzelnen Stufen dieser letzten groflen Geschichtskon-
struktion hier nicht entwickeln. Gestatten Sie mir nur eine Rand-
bemerkung: natiirlich ist das von Schelling entworfene Bild sehr sche-
matisierend. Aber es wire doch wohl anachronistisch, Schelling vorzu-
werfen, dafl er der Erfahrung nicht gentigend Raum gegeben habe.
Um eine auf Erfahrung gegriindete Religionsgeschichte zu schreiben,
hatte Schelling ein anderer sein miussen als er war, eben kein idealisti-
scher Dialektiker; die idealistischen Dialektiker haben alle Geschichte
konstruiert — man denke nur an Hegel. Versteht man dagegen diese
idealistische Geschichtsschau von ihrer eigenen Mitte her, dann zeigt

249



sich ihre ganze Bedeutsamkeit. Schelling gibt hier z. B. eine Konstruk-
tion der Zeit, indem er das Entstehen der Zeit aus der absoluten Ewig-
keit Gottes darlegt. Diese Konstruktion geht {iber die ,Weltalter®
hinaus und gehort zu dem Besten, was zum Problem von Zeit und
Geschichte im Idealismus gesagt wurde.

Ich breche hier ab und fasse das Gesagte zusammen. Schellings Spat-
philosophie ist der Bewegungsvollzug der sich transzendierenden Ver-
nunft. Den Anfang stellt die negative Philosophie dar: die Vernunft
erkennt die Undenkbarkeit ihres Inhaltes, der absoluten Tatigkeit,
und setzt diese aus sich heraus als reine Transzendenz. Dann folgt als
Uberleitung zur positiven Philosophie die Einsicht, dafl Gott sich schon
zur Welt gesetzt hat. Und dies Geschehen rekonstruiert nun die Ver-
nunft transzendental in der positiven Philosophie durch die Explikation
von Schopfung und Religionsgeschichte. Es geht also im Ganzen dieser
Bewegung immer um die Vernunft, aber nicht um eine selbstherrliche
Vernunft, sondern der Sinn dieser Bewegung ist es, dafl die Vernunft
sich selbst als endliche setzt. Indem die Vernunft die reine Tatigkeit
aus sich heraussetzt und erfdhrt, dafl diese Tatigkeit sich von sich aus
schon immer in die Vernunft gesetzt hat, begreift sie ihr wahres und
eigentliches Wesen: sie erkennt sich als die Macht der Weltkonstruk-
tion, aber sie weil} zugleich, dafl sie selbst sich zu dieser Macht nicht
ermachtigt hat, sondern dafl die reine Selbstvermittlung Gottes ihr un-
ergriindlicher Grund ist.

Diese Selbstbegrenzung der unbedingten Vernunft aber ist das
eigentlich Idealistische an Schellings Spatphilosophie. Wir miissen hier
ein Doppeltes beachten: erstens: der Vernunft werden nicht von auflen
Grenzen gesetzt, sie begrenzt sich selbst. Sich selbst begrenzen — und
das ist das Zweite — aber kann die Vernunft nur dann, wenn sie un-
bedingte Vernunft ist. Nur dann ist sie in der Lage, ihr eigener Rich-
ter zu sein. Es gibt keine Grenze der Vernunft, die nicht Grenze fiir
die Vernunft ist. Und eine Grenze fiur die Vernunft kann nur eine
durch die Vernunft gesetzte Grenze sein.

Diese Selbstbegrenzung der Vernunft ist das Grundgeschehen der
Epoche des Deutschen Idealismus, die sich in Schellings Spétphilosophie
vollendet. Dafl des spaten Schelling Denken so wesentlich um das
Gottesproblem kreist, griindet nicht in einer Interessenahme an christ-
lichem Gedankengut, sondern bleibt im Rahmen der idealistischen
Grundthematik, der Frage nach der Selbstbegrenzung der Vernunft.

250



In drei Schritten hat sich nun innerhalb des Deutschen Idealismus die
Einsicht in die Begrenztheit der Vernunft vollzogen.

Den ersten gleichsam vorbereitenden Schritt stellt die Philosophie
Kants dar, und Schelling hat wiederholt auf die innere Verwandtschaft
der Kritik Kants mit seiner eigenen Spatphilosophie verwiesen. Kant
hat, insbesondere in der Methodenlehre der ,Kritik der reinen Ver-
nunft® gezeigt, dafl die Vernunft, weil sie in sich ein System darstellt,
selbst das Bauzeug iiberschlagen kann und zu bestimmen vermag, zu
welchem Gebaude, von welcher Hohe und Festigkeit es zulange.

Zum eigentlichen Thema aber wird das Problem der Selbstbegren-
zung des Denkens bei Fichte. Das Ich im Sinne Fichtes ist nicht mehr
wie bei Kant das blofle ,Ich denke®, das alle meine Vorstellungen
begleitet, sondern konstituierendes Wissensprinzip, d. h. im Ich Fichtes
tritt erstmalig die reine Subjektivitit als das absolute Prinzip heraus,
das sich die gegenstindliche Welt der Erkenntnis selbst aufbaut. Und
hier bricht nun mit innerer Notwendigkeit das Problem auf, ob sich
dies Prinzip wissend durch sich selbst begriinden konne. Die Antwort
Fichtes ist negativ. Das innerste Wesen dieses Ichs ist die reine Tat-
handlung, und sie ist nicht zu wissen. Wissen im Sinne des gegen-
standlich erkennenden Bewufitseins wird vielmehr erst seinerseits durch
die Tathandlung begriindet, die deswegen an ihr selbst nicht Tatsache
im Bewufltsein sein kann. Fichte hat diese Einsicht bereits im ersten
Satz seiner ersten Wissenschaftslehre ausgesprochen. Er erklart dort,
der absolut-erste Grundsatz alles menschlichen Wissens soll . diejenige
Tathandlung ausdriicken, die unter den empirischen Bestimmungen
unseres Bewufitseins nicht vorkommt, noch vorkommen kann, sondern
vielmehr allem Bewufitsein zum Grunde liegt, und allein es moglich
macht ... Selbst vermittelst dieser abstrahierenden Reflexion nicht —
kann Tatsache des Bewufitseins werden, was an sich keine ist; aber es
wird durch sie erkannt, dafl man jene Tathandlung, als Grundlage
alles Bewufltseins, notwendig denken misse“ (1, 91 f.). Fichte erklart
hier unmifiverstindlich, daf} die reine Tatigkeit, weil sie der Grund
des Wissens ist, an ihr selbst nicht wiflbar ist; das denkend vergegen-
standlichende Bewufitsein muf} sie vielmehr als Grund vorausdenken.
Was Fichte hier erstmalig in der Wissenschaftslehre von 1794 aus-
spricht, ist das Grundproblem seiner Wissenschaftslehre iiberhaupt, und
deren Entwicklung zeigt nun die Tendenz, die reine Tatigkeit immer
entschiedener liber das denkende Bewufitsein als dessen Ursprung zu
setzen, aber eben nicht in einer auflerlichen Weise, sondern so, dafl das

251



Wissen sich selbst diese Tatigkeit vorausdenkt. Ich kann hier natiirlich
nicht die einzelnen Stadien dieser Wissenschaftslehre behandeln, son-
dern weise nur zur beispielhaften Verdeutlichung auf die ersten Satze
einer der spitesten Wissenschaftslehren hin, der Wissenschaftslehre
von 1810. Fichte erklirt dort, daf} die reine Tatigkeit, die er nun als
das Leben und Gott bezeichnet, der Ursprung sei. ,Die Wissenschafts-
lehre, fallen lassend alles besondere und bestimmte Wissen, geht aus
von dem Wissen schlechtweg, in seiner Einheit ... Es kann sich ihr
nicht verbergen Folgendes. Nur Eines ist schlechthin durch sich selbst:
Gott, und Gott ist nicht der todte Begriff, den wir soeben aussprachen,
sondern er ist in sich selbst lauter Leben ... Soll nun das Wissen
dennoch seyn, und nicht Gott selbst seyn, so kann es, da nichts ist denn
Gott, doch nur Gott selbst seyn, aber aufler ihm selber; Gottes Seyn
aufler seinem Seyn; seine Auflerung, in der er ganz sey, wie er ist, und
doch in ihm selbst auch ganz bleibe, wie er ist. Aber eine solche Aufle-
rung ist ein Bild oder Schema® (2, 696). Gott ist Ursprung des Wissens
und darum an ihm selbst nicht wiflbar. Er wird erst in seiner Aufle-
rung, seinem Bild, wiflbar, und dies Bild st das Wissen. In der ,An-
weisung zum seligen Leben® legt Fichte diesen Sachverhalt sehr pla-
stisch dar. Es heif}t dort in der vierten Vorlesung: ,Bedenken Sie fol-
gendes: Das Wissen, als ein Unterscheiden, ist ein Charakterisiren des
Unterschiedenen; alle Charakteristik aber setzt durch sich selbst das
stehende und ruhende Seyn und Vorhandenseyn des charakterisirt
werdenden voraus. Also, durch den Begriff wird zu einem stehenden
und vorhandenen Seyn ... dasjenige, was an sich unmittelbar das
gottliche Leben im Leben ist ... Also: das lebendige Leben ist es, was
da verwandelt wird; und ein stehendes und ruhendes Seyn ist die
Gestalt, welche es in dieser Verwandlung annimmt . . .“ (5, 454). Fichte
zeigt hier sehr deutlich auf, was Wissen eigentlich ist, nimlich das
unterscheidende Feststellen, in dem etwas als das und das gesetzt wird,
und eben dies Gestaltgeben setzt das ungestaltete reine Leben voraus.

‘Wir miissen es bei diesem kurzen Hinweis auf Fichte bewenden
lassen. Aber bereits ein solcher Hinweis zeigt die erstaunliche Nahe
der Spitphilosophien beider Denker. Das gemeinsame Grundgefiige
ist dasselbe: das Wissen ist der Ausgangspunkt, es ist aber nicht das
letzte und hochste Prinzip, denn iiber ihm steht der Ursprung, den
beide Denker Gott nennen. Und beide Denker halten trotz dieser
Differenzierung von Gott und vernunftigem Sein daran fest, dafl Gott
und verniinftiger Kosmos zusammengehoren. Fichte sagt, das Wissen,

252



das die Welt aufbaut, sei nur das zur Gestalt verfestigte Leben Gottes
selbst. Und der spate Schelling hat sich zu einem durch den Monotheis-
mus modifizierten Pantheismus bekannt. Er hat fiir seine Spatphilo-
sophie die Bezeichnung Theismus verworfen, weil in diesem Begriff
nur Gott iberhaupt gesetzt sei, ,insofern kann wahre, d. h. wissen-
schaftliche Philosophie nicht bei ihm bleiben® (12, 70). Am Prinzip des
Pantheismus aber, so sagt Schelling, miisse man festhalten, insofern
dieses mit Recht besage, dafl das Sein der Welt kein anderes Sein als
das Gottes sei. Der Unterschied zum gewohnlichen Pantheismus ldge
dann darin, dafl Gott als potentia existendi nicht blind in das welt-
hafte Sein {ibergehen miisse, sondern sich frei entschliefen kénne, ob
er sich als Welt existent machen wolle oder nicht. Dieses Kénnen aber
vermittelt der Mono-theismus, der zeigt, dafl Gott die Einheit in der
Dreifaltigkeit, d. h. die Einheit der drei Potenzen ist. Man sieht: fur
Fichte und fir Schelling ist das verniinftige welthafte Sein die einzige
Weise, in der Gott sichtbare Existenz annimmt.

Der spate Fichte und der spate Schelling gehéren zusammen, weil
sie beide die Endlichkeit des Wissens setzen, und beide Denker sind
ein Leben lang diesem Problem nachgegangen. Schellings Weg ist nicht
so geradlinig wie der Weg Fichtes, der seit 1794 nichts anderes tat,
als immer erneut das Grundproblem der Wissenschaftslehre zu durch-
denken. Schellings Weg ist zwar einheitlicher, als es die frithere Schel-
lingforschung wahr haben wollte. Aber die Einheit dieses Weges ist
die Einheit einer Frage, eben der Frage nach der Grenze des Wissens,
nicht die einer Antwort, denn die Antworten, die Schelling auf diese
Frage in den 60 Jahren seines Philosophierens gab, sind nicht nur sehr
verschiedenartig, sondern auch von verschiedenem Rang. Dall das Ab-
solute nicht gedacht, d. h. zum Objekt gemacht werden kann, das hat
Schelling immer gewuft; aber, so argumentierte er Jahre lang, wenn
das Absolute als absolutes Subjekt nicht gedacht werden kann, so ver-
mag man es doch in der intellektuellen Anschauung unmittelbar zu
ergreifen. In der Unmittelbarkeit dieser Anschauung wird aber das Ab-
solute nicht erkannt. Schelling hat deswegen spater, so im Erlanger Vor-
trag ,Uber die Natur der Philosophie als Wissenschaft“ von 1821, aus-
driicklich den Terminus intellektuelle Anschauung durch den der Ekstase
ersetzt; an die Stelle einer unmittelbaren Einigung von anschauendem
Ich und angeschautem Absolutemhabe, so argumentiert er dort, die aus-
driickliche Negation des Ichs zu treten, damit nun das Absolute von sich
aus als Subjekt wesen konne.

258



Was, oder sagen wir gleich genauer, wer Schelling zu dieser kriti-
schen Besinnung auf seine eigene Philosophie gezwungen hat, ist nie-
mand anderes als Hegel gewesen. In seinen Berliner Vorlesungen hat
Schelling dies selbst einmal zugegeben, als er sich die Worte abrang,
dafl seine Spatphilosophie ,nicht ohne Hegel zu der Scheidung von
regativer und positiver Philosophie gekommen sei. Und ich darf zum
Schlufl noch ganz kurz auf die Bedeutung Hegels fiir den Idealismus
und insbesondere fiir Schellings Entwicklung eingehen.

Hegel hat mit Recht gegen den frithen und den mittleren Schelling
den Vorwurf erhoben, dafl das Absolute im Sinne Schellings die Unter-
schiedslosigkeit der Nacht und die Leere an Erkenntnis sei. Und Hegel
hat aus diesem Vorwurf fiir sich selbst die Einsicht gewonnen, die sein
eigenes System mit grofartiger Folgerichtigkeit zu erhédrten suchte: daf}
das Absolute nicht am Anfang schon da sei, wie aus der Pistole ge-
schossen, sondern dafl es zu begreifen sei, und dafl dieses Begreifen
nichts anderes sei als das Absolute selbst, denn das Absolute is¢ der sich
zu sich selbst wissend vermittelnde Geist. Uberblicken wir HegelsWerke,
so finden wir immer dasselbe Gesetz. Hegel erarbeitet das, was der
Anfang ist, so da dieser nur am Ende erscheint und erscheinen kann.
Hegel endet immer mit dem Gott am Ende. Und es ist das Konsequente
an Hegel, dafl ihm dies geniigt. Er will keinen Gott am Anfang, weil
nach ihm Gott nichts anderes st als die harte Arbeit der denkenden
Selbstvermittlung. Schelling hat das ironisiert, wenn er erklart, der
Geist sei bei Hegel der Gott des immerwahrenden Tuns, der nie Sab-
bath feiern konne, weil er nicht frei von der Entwicklung ist.

Gerade die Tatsache, dafl Hegel aus Schellings eigenem Frithansatz
eine Konsequenz zog, die Schelling selbst nicht bejahte, hat nun aber
Schelling gezwungen, die Aufgabe, Gott frei zu bekommen, damit er
anfangen kann, erneut zu durchdenken. Wir wissen von dieser zweiten
Periode des Schellingschen Denkens verhaltnismdf}ig wenig; aber wenn
wir uns an die Hauptwerke halten, die ,Untersuchungen iiber dasWesen
der menschlichen Freiheit® und die ,Weltalter®, erkennen wir, wie
schwer Schelling die Losung dieser Aufgabe gelang. Denken wir an die
Freiheitsschrift. Schelling setzt hier Gott als den Ungrund iber die Ent-
wicklung, aber wenn der Mensch nicht abfiele, so erklart er ausdriicklich,
wiirde Gott als Geist nicht offenbar. Und die Entwiirfe der, Weltalter
hat Schelling selbst immer wieder zuriickgezogen, und von ihm als Den-
ker aus gesehen mit philosophischem Recht, denn dafl alle Schénheit der
dichterischen Sprache nicht die Kraft des Denkens ersetzt, das wufite

254



niemand besser als Schelling selbst. Und in den Jahren der Stille findet
Schelling nun endlich die Antwort. Er setzt noch einmal an mit einer
radikalen methodischen Reflexion auf das, was Philosophie ist, und er
erkennt, dafl die Vernunft, die das Medium aller Philosophie ist, nur
dann Gott frei bekommt, wenn sie sich selbst negiert. Und dies ist die
Losung, denn die Selbstnegation ist und vollzieht sich als die Heraus-
setzung Gottes aus der Vernunft, so daB dieser Gott nun wirklich als
potentia existendi, als der Anfangende sich zeigen kann.

Schelling hat von dieser Losung der Spatphilosophie aus Hegel ab-
geurteilt und ihn als eine traurige Episode in der Geschichte der neue-
ren Philosophie bezeichnet. Von Schelling selbst aus ist dieses Urteil ein-
sichtig. Aber nichts wire fir uns die verspateten Interpreten abwegiger,
als dies Urteil Schellings einfach zu tbernehmen. Fiir uns bleibt die
Aufgabe, tberhaupt erst in die Auseinandersetzung, die sich zwischen
Hegel und Schelling vollzog, hineinzukommen, d.h. den Idealismus als
denWiderstreit zu begreifen, in dem es um die Auslegung der Vernunft
selbst geht und um nichts sonst. Erst wenn wir in diesen Streit uns selbst
hineinstellen, werden wir in die Lage kommen, die Frage nach den
Grenzen des Denkens denkend entscheiden zu konnen; denn nur das
Denken, das sich in seiner Macht ergreift, kann diese Macht zugleich als
seine Ohnmacht erfahren. Schelling fithrt in der 14.Vorlesung der,Phi-
losophischen Einleitung in die Philosophie der Mythologie® aus, daf§
das Ziel und Prinzip aller Philosophie das Seiende an ihm selbst, d. h.
Gott als der absolute Inbegriff, sei. Und in diesem Zusammenhang heifit
es: ,Aber um zu wissen was dasSeyende ist (und darum handelt es sich
zuletzt allein), mufl man wirklich versuchen es zu denken, so wird man
erfahren, was es ist. Tendandum et experiendum est“ (11, 330).

255



DISKUSSION
FRIEDRICH SAUER:

Friedrich Sauer stellt die Frage, wie der Herr Vortragende die wesenhaft
empirische Komponente in der Schellingschen Spétphilosophie, welche sich
etwa in denVorlesungen , Zur Geschichte der neueren Philosophie® (1827) und
in der ,Darstellung des philosophischen Empirismus® (1836) zeige, in den —
aulerordentlich imponierenden — Rahmen, den er in seinem Vortrag ent-
wickelt habe, einordnen wiirde.

Friedrich Sauer erwidert, hier liege aber doch ein Problem vor, das ernst
genommen werden miisse. In den genannten Schriften habe Schelling sogar auf
den Erfahrungsbegriff ausdriicklich Bezug genommen, den der sogenannte
»Englische Empirismus®, in Sonderheit Fr.Bacon, geprigt habe. Schelling habe
einen Begriff von Faktizitdt gesucht, der alles rein rationale Denken ibersteigt,
weil Schelling die Wirklichkeit in ihrer ganzen Fille philosophisch erfassen
wollte, namlich als das Geschehen aus Freiheit, Nur von hier aus erklart sich
Schellings Aufgreifen der Mythologie und der geoffenbarten Religion, wovon
es an der bewuflten Stelle heifit: ,Wo konnte ich diese Uberlieferung (= die
,im Verborgenen dagewesene Wahrheit®) eher finden, als in den ewig auf sich
selbst ruhenden unerschiitterlichen Urkunden ... “ usw.

Schellings Problem ist die Konzeption eines umfassenderen Erfahrungs-
begriffes, einesBegriffes, der beide, die mythisch-religiose wie die naturwissen-
schaftliche Erfahrung, in sich schliefit. Tatsdchlich spricht er in dem genannten
Zusammenhang von einem ,hoheren und niederen Begriff des Empirismus®.

Die Wichtigkeit dieser Problematik fiir die Schellingdeutung erhellt auch
wohl daraus, dafl Hubert Beckers, ein sehr naher Schiller des alten Schelling,
den Erfahrungsbezug von dessen Positiver Philosophie nachdriicklich betont hat

— so in seiner Schrift ,Schellings Geistesentwicklung in ihrem inneren Zu-
sammenhang®“.

WALTER SCHULZ:

Der Referent wurde gefragt, ob seine These, dafl der spdte Schelling noch
wesentlich von idealistischer Problematik bestimmt sei, nicht im Widerspruch
stinde zu Schellings Entwicklung in den Jahren um 1830. In dieser Zeit hitte
Schelling doch ofters die Vorlesungen iiber den philosophischen Empirismus
vorgetragen. Hitte Schelling damit nicht einen gegenidealistischen Ansatz
vertreten? Der Referent antwortete darauf folgendermafien: Schelling habe
nie — auch in dieser Zeit — eine Philosophie vertreten, die von den Tat-
sachen ausgehe, um von ihnen aus allgemeine Wahrheiten zu begrinden. Den

256



Empirismus eines Hume habe Schelling ebenso abgelehnt wie etwa den Ver-
such, von psychologischen Gegebenheiten auszugehen. Das sage er sehr deut-
lich in dem Vorwort zu einer Schrift von Viktor Cousin. Man miisse zwischen
Schelling und dem spitidealistischen Immanuel Hermann Fichte in diesem
Punkt klar unterscheiden. Fichte anthropologisiere Kants transzendentales Ich
zu dem psychologisch erfahrbaren Ich und versuche, von den Erlebnissen und
den Erfahrungen dieses Ich auf einen letzten Urgrund der Welt zuriickzu-
schlieBen — im Gegensatz zu Schelling.

Man miisse, so fithrte der Referent weiter aus, darauf achten, daf Schelling
in der ,Darstellung des philosophischen Empirismus nicht von Tatsachen
(Plural) rede, sondern von der Tatsache (Singular). Diese eine oder eigent-
liche Tatsache hitte niemand anderes ermittelt als er, Schelling, selbst und
zwar in seiner Naturphilosophie. Diese Naturphilosophie zeige als Tatsache
die Durchsetzung des Subjektiv-Geistigen im Objektiv-Naturhaften. Und ge-
rade diese Tatsache gilte es philosophisch zu erkliren. Schelling gibe diese
Erkldrung im letzten Teil der ,Darstellung des philosophischen Empirismus®.
Dort fiihre er Gott als den Inbegriff der Potenzen ein, die die bewegenden
Ursachen dieses Prozesses der Subjektivierung seien.

KURT LEESE:

Ich mochte mir erlauben, in ganz loser Folge einige Gedanken zu skizzieren,
die mir bei dem Anhoren der Vortrdge und der Diskussionen in einer ge-
wissen Spannung sich geltend machten und nach Ausdruck dringen. Zunichst
etwas ganz Allgemeines. Schellings spekulatives System, soweit man von einem
solchen sprechen kann, ist zerfallen wie dasjenige Fichtes und Hegels. Langst
kann niemand mehr Fichteaner, Hegelianer, Schellingianer sein, wie Fichte,
Hegel und Schelling selbst es waren. Ich glaube, dafl es nicht {ibertrieben ist,
im Hinblick auf diese Systembauten von einem Triimmerfeld zu sprechen. Sie
enthalten indes dauernd wichtige und brauchbare Bauglieder, so weit sie in
der Erfahrung und durch die Erfahrung, Welterfahrung und Selbsterfahrung,
ausweisbar sind. Also ethische, natur-, kunst-, geschichts-, religionsphiloso-
phische Gedanken, deren etwaige Giiltigkeit nicht davon abhingt, dafl sie zu
einem geschlossenen System verarbeitet werden. Das ist eine noch sehr im
allgemeinen sich bewegende Bemerkung. Ich folge damit nur einer Weisung,
die Nicolai Hartmann einmal gegeben hat, die bei mir durch Jahre hindurch
sehr stark haften geblieben ist, und an die ich heute abend erinnern méchte.

Ein 2. Punkt. Es kam mir beim Anhdren des Vortrages von Herrn Benz
die Erinnerung an ein Diktum Nietzsches, der einmal sagt, dafl die ganze
idealistische Philosophie von Kant bis Hegel im Grunde nur eine ,hinterlistige
Theologie“ sei. Die Erinnerung an dieses Wort Nietzsches entziindete sich an
der von Herrn Benz vorgenommenen Unterscheidung zwischen der historisch-
kritisch-philologischen Interpretation und einer spekulativen Interpretation
religiéser Urkunden. Ich fechte natiirlich die historischen Darlegungen von
Herrn Benz nicht an. Ich will nicht sein historisches Referat in irgend einer
Weise kritisieren, aber diese Unterscheidung, die zweifellos zu Recht besteht,

2517
17 Stud. Phil. XIV



hat in mir den Gedanken hervorgerufen, dafl Nietzsche mit seinem Diktum
von der hinterlistigen Theologie in gewissem Sinne etwas Wahres gesechen
und gesagt hat. Natiirlich nicht in der historisch-kritisch-philologischen Inter-
pretation religiéser Urkunden duflert sich diese hinterlistige Theologie, aber
in der spekulativen Ausdeutung religioser Urkunden, die immer nach dem
Grundsatz verfihrt: ,Legt ihrs nicht aus, so legt ihrs unter®. Ich mufl wenig-
stens die Randbemerkung machen diirfen zu dem Vortrag von Herrn Benz,
daf diese spekulative Auslegung religioser Urkunden wirklich auf eine hinter-
listige Theologie hinauslduft; indem sie diese Urkunden etwas sagen lafit,
was sie eben nicht sagen.

Ein 3. Punkt. Paul Tillich hat als junger Theologe eine Schrift veréffent-
licht, die vielfach der Vergangenheit anheimgefallen zu sein scheint, eine
Schrift mit dem Titel: ,Mystik und Schuldbewufitsein bei Schelling®. Tillich
war und ist wohl auch heute noch einer der wenigen Theologen, die von dem
Spatwerk Schellings dauernde FEinfliisse erfahren haben. Er hat in seiner
Schrift ,Der Mut zum Sein“, die im vorigen Jahr erschienen ist, wiederum
gesagt (in bezug auf die heutige geistige, insonderheit philosophische Lage),
daf Schelling es war, der fast nahezu vollstindig bereits die Grundbegriffe
des heutigen existenzphilosophischen Denkens entwickelt und geprdgt hat.
Dieser Gesichtspunkt ist auch einmal ganz kurz angedeutet worden. Ich weif§
nicht, ob es von Herrn Corti geschehen ist oder von Herrn Fuhrmans. Das ist
ja auch nicht so wichtig. Es war ganz kurz angedeutet worden. Ich bedaure,
daf} auf dieser Tagung diese Frage nicht ausfithrlich behandelt werden konnte,
weil ja dadurch Schelling in viel stirkerem Mafle hdtte aktualisiert werden
konnen, als es geschehen ist. Ich kann also zu diesem Punkte nur sagen:
schade!

Ein 4. Punkt: Ich mdchte mir erlauben, in aller Ehrerbietung gegen Herrn
Jaspers, doch im ,kdmpfenden Umgehen“ (ich greife dieses schéne Wort auf,
das er vorhin geprdgt hat), im kdmpfenden Umgehen meine Verwunderung
auszusprechen, dafl er Fichte als Moralisten beurteilt und verurteilt hat. Ich
mufl sagen, dieses Urteil hat mich wirklich im Innersten getroffen und es ist
sehr wohl méglich, dafl etwas Existentielles dabei im Spiel ist. Dieses Urteil
beriihrte mich so, wie wenn man sagen wiirde: Albert Schweitzer, bei dem ja
die Ethik eine so starke Rolle spielt, dafl man beinah von dem Ethischen als
seinem Lebenswerk sprechen kénnte, Albert Schweitzer sei ein Moralist. Nun
teile ich mit Herrn Jaspers vollkommen die Abneigung gegen den Moralisten,
denn in unserem Sprachgebrauch haben sich mit diesem Wort gewisse Ge-
fihle gesellt, wie etwa des auf hohem Rof Sitzens und auf den anderen
Herunter-blickens, der Lust, einem andern etwas am Zeuge zu flicken und ihm
etwas ihn Diskreditierendes nachzusagen. Ein gewisser Pharisdismus, ver-
bunden mit einem gewissen Muckertum. Wenn man den Begriff des Moralisten
so fafit, erklire ich meine volle Ubereinstimmung mit der Abneigung gegen
den Moralisten und den Moralismus. Ich mochte aber doch die Behauptung
wagen, dafl in diesem Sinne Fichte keinesfalls ein Moralist gewesen ist. Es sei
denn, dafl man dieses Verdikt auch auf Kant anwenden wiirde. Es ist wohl
moéglich, daf sich bei Kant und bei Fichte solche moralistischen Abgleitungen
finden, denn schliefilich jeder stark ausgepragte ethische Denker steht in einer

258



Gefahrenzone, wie jeder andere auch. Also warum soll er nicht auch einmal
dieser Gefahr erliegen. Gerade die letzten Jahrzehnte, und hier wird eben
das Existentielle mit ins Spiel kommen, haben mich ganz anders diesem star-
ken ethischen Wollen und diesem ethischen ,seinen-Mann-Stehen® erschlossen,
wie Kant und Fichte uns das nicht nur gelehrt und gepredigt, sondern es uns
vorgelebt haben, selbst auf die Gefahr hin, dafl damit eine gewisse Verengung
des Lebenshorizontes verbunden war. Ich empfinde im Punkte der Ethik nicht
nur Kant, sondern auch seinen Schiiler Fichte geradezu als einen ,Rocher de
Bronce“. Ich meine, vielleicht etwas banal ausgedriickt, wer mit ihnen Umgang
hat, wer mit ihnen, wie Herr Jaspers so schon sagt, in wirklicher echter, gei-
stiger Kommunikation steht, der spiirt etwas davon, dafl es etwas wie eine ver-
dammte Pflicht und Schuldigkeit gibt, an die das heutige existenzphiloso-
phische und existenzialistische Denken insgemein (bitte jetzt das, was ich sage,
nicht persénlich zu fassen), ich sage: das existenzphilosophische und existenzia-
listische Denken insgemein zu erinnern, nicht unangebracht sein diirfte.

Und nun der 5. Punkt. Das ist der Punkt vom werdenden Gott.

Auch aus Schellings Munde vernimmt man laut und inbrinstig den Preis
des Werdens. Dariiber braucht man ja kein Wort mehr zu verlieren. Aber
eben die Frage nach seiner Rede vom werdenden Gott und was diese Rede
bedeutet, und welche Stellung man schlieflich dazu gewinnen muf} oder kann,
das ist ja eine Frage, die doch wohl geradezu im Mittelpunkt dieser Tagung
steht. Es sind da 2 Maglichkeiten, sich dazu zu stellen. Die Rede vom wer-
denden Gott wird inbriinstig aufgegriffen, und zwar von ganz erlauchten
Geistern, von Dichtern und Theologen und Philosophen. Ich erinnere an Rilke
oder Morgenstern, bei denen sich diese Idee vom werdenden Gott findet. Der
Theologe ist Ernst Troltsch, der in seiner nachgelassenen Glaubenslehre dieser
Idee vom werdenden Gott seinen Tribut gezollt hat. Unter den Philosophen
sind es erlauchte Geister wie Johannes Volkelt, Scheler, Hermann Schwarz
und neuerdings auch Theodor Litt. Ich habe in meinem kiirzlich erschienenen
Buch ,Recht und Grenzen der natiirlichen Religion“ zwei sehr ausfithrliche
Briefe Litts dariiber veroffentlichen kdénnen, in der Litt auf das stirkste be-
wegt ist von dieser Idee des werdenden Gottes oder, wie er statt dessen sagt,
des Urgrundes der Welt. Geradezu erregend lesen sich diese Briefe, nur daf§
Litt im Unterschied zu andern dem werdenden Gott keine giinstige Prognose
stellt, sondern durchaus mit der Moglichkeit rechnet, dafl dieser werdende
Gott in die ,,Grenzsituation des Scheiterns“ gerat. Auf der andern Seite stehen
diejenigen, man kann es oft schon ihren Gesichtern absehen, die die Rede vom
werdenden Gott fiir blauen Dunst halten oder sonst irgend einen Hokuspokus.
Ja, welchen Weg kann man nun gehen, mufl man sich fiir eine dieser Moglich-
keiten entscheiden oder gibt es noch eine andere Moglichkeit, sich damit in
simnvoller Weise abzufinden? Zunichst glaube ich (nur feststellenderweise),
dafl Schellings Lehre vom werdenden Gott wie auch die Jakob Bohmes nicht
im Sinne, in der Meinung des sogenannten ,entwicklungsgeschichtlichen Pan-
theismus® interpretiert werden darf. Gott bedarf nicht der Welt, um durch
sie und die Geschichte des Menschen, um durch die Endlichkeit der natiirlichen
und der geschichtlichen Welt sich hindurchprozessierend zu sich selbst zu
kommen und seine innere Vollendung zu finden. Ich bin {iberzeugt, dafl es

259



richtig ist, wenn Herr Fuhrmans diese pantheistische Interpretation des wer-
denden Gottes ablehnt und von einem Schellingschen Theismus spricht, von
einem personlichen Gottwesen, das sich zwar in der Welt offenbart, aber
keineswegs mit ihr in irgend einem Sinne identisch ist, und ich glaube, dafl
auch Herr Medicus diese Auffassung vertritt. Andererseits, wenn ich Herrn
Medicus richtig verstanden habe in einem Artikel, den er in der Ziircher
Zeitung veroffentlicht hat, bestreitet Herr Medicus iberhaupt, dal man im
Hinblick auf Schelling von einem werdenden Gott sprechen kann. Ich sage
das natiirlich mit allem Vorbehalt, daff ich Herrn Medicus nicht richtig ver-
standen haben kénnte. Und nun glaube ich, dafl uns hier die Unterscheidung
weiterhilft, die ich auch anderweitig schon vorgenommen habe, wenn ich
unterscheide zwischen einem Werden Gottes im Sinne der Weltwerdung
Gottes (also so, dafl das Gottwesen der Welt bediirftig ist, um durch sie als
einem Organon mit ihrer Hilfe zu sich selbst zu kommen, eine immanente
Weltwerdung Gottes, in welchem Sinne Schelling seine Idee vom werdenden
Gott sicherlich nicht verstanden wissen wollte) und der transzendenten Selbst-
werdung Gottes. Schelling spricht von einem werdenden Gott, aber dieser
Gott ,wird“ sozusagen in sich selbst, in seiner iberweltlichen Transzendenz.
Indessen auch diese Unterscheidung 16st nicht die Frage, um die es geht: was
wir mit der Lehre vom werdenden Gott anstellen. Ich mochte so sagen: Es
gilt insonderheit von Schellings Altersphilosophie, der Philosophie der Mytho-
logie und Offenbarung, dafl sie als ganzes hinfillig ist, ich mochte sagen, ein
Gemisch von Tiefsinn und Phantasterei. Was mir wichtig erscheint, sind die
spezifisch anthropologischen Erkenntnisse, die Erkenntnis Schellings vom
Wesen und Werden des Menschen. Mit solchen Gedanken sind ja schon die
Entwiirfe der Weltalter durchsetzt. Immer wieder kommt Schelling auf das
Wesen und Werden des Menschen zuriick, um das, was er iiber Gott sagt,
anschaulich und verstindlich werden zu lassen, also Schellings Erkenntnis
vom Wesen und Werden des Menschen, dem analog das Wesen und Wer-
den Gottes nun konstruiert wird, dergestalt, dafl man sagen machte: Schellings
Theologie, beziechungsweise seine Theogonie ist der Widerschein seiner Anthro-
pologie. In seinen Gaottern malt sich der Mensch. Oder sagen wir genauer:
die konkreten Vorstellungen und Bilder und Anschauungen, die der Mensch
sich von Gott oder den Goéttern macht, gewinnt er aus der ihm zu Gebote
stehenden Erfahrung seiner selbst, ein Gesichtspunkt, der nicht in den von
Feuerbach promulgierten Illusionismus einzuschwenken braucht, auf alle Fille
aber zu einer Symboltheologie fithrt. Hier muf} ich noch einmal ein Wort zu
Darlegungen sagen, die von Herrn Jaspers gegeben worden sind. Herr Jaspers
berief sich gegen Schelling mehrfach auf das biblische Wort: ,Du sollst dir
von Gott kein Bild und Gleichnis machen®. Ich lege dieses Wort anders aus,
als Herr Jaspers es tat. Ich beziehe es auf den Umstand, dafl dem Volk
Israel hiermit ein Riegel vorgeschoben werden sollte, es daran zu hindern,
dem Gétzendienst, dem Tierdienst, dem Baalsdienst, dem Astartedienst der
umwohnenden Volker und Religionen zu verfallen. In diesem Sinn soll sich
das Volk kein Bild und Gleichnis machen von seinem Gott. Aber nicht ist
damit gemeint, dafl man nicht in Bildern und Gleichnissen von Gott reden
miisse und diirfe. Denn, wie die Propheten und wie die Psalmen auf Schritt

260



und Tritt uns erkennen lassen, strotzt ja geradezu das Alte Testament und
iibrigens auch das Neue Testament von religiosen Bildern und Gleichnisreden.
Ich erinnere z.B. an den 23. Psalm, wenn es da heifit: Der Herr ist mein
Hirte usw. Und nun, was den Begriff der Transzendenz anbelangt. Ja, Herr
Jaspers sagt, Transzendenz manifestiere sich nur in Symbolen, in Chiffern.
Nie haben wir die Transzendenz selbst, sondern immer nur in der Weise
einer Chiffer, eines Symboles, eines Hinweises, einer Hindeutung. Ich meine,
dafl man diesen Symbolbegriff auch auf die Transzendenz selbst tibertragen
mufl. Nicht nur Transzendenz manifestiert sich in Symbolen und Chiffern,
sondern Transzendenz selbst ist ein Symbol und eine Chiffer, Wofiir? Nun,
fir das Urmysterium des Seins, das letztlich nur beschwiegen, aber durch
kein Symbol und keine Chiffer mehr ausgesagt werden kann. In der Schelling-
schen Spatphilosophie sind die Kategorien, die Aussageformen ,Sein“ und
~Werden“ von fithrender Bedeutung. Kaum eine Seite, wo hier nicht vom
Sein, beziehungsweise vom Seienden, oder vom Werden die Rede ist. Ich
meine: Auf Gott angewandt sind Sein und Werden trotz ihrer Abstraktheit
durchaus mythische Kategorien, die in die religiose Gleichnis- und Bilder-
sprache gehoren, so dafd sich allenthalben das Wort bewahrheitet: So weit das
Ohr, so weit das Auge reicht, du findest nur Bekanntes, das thm gleicht und
deines Geistes hochster Feuerflug hat schon am Gleichnis, hat am Bild genug.
Und so ist die Rede vom werdenden Gott eine mythische Rede. Es muf} sehr
stark gesagt werden, dafl jede Rede von Gott mythische Rede ist. Es fragt
sich nur immer, welche mythische Rede die tiefere, die wahrere ist. Es gibt
einen Kampf der Mythen, der Gott, den gottlichen Urgrund betreffenden
Aussagen, der eben nur im kdmpfenden Umgang, wie Herr Jaspers sagte,
ausgetragen werden kann, der aber keiner objektiven Normierung mehr unter-
liegt. Nun mochte ich sagen: Wenn auch das von Gott ausgesagte , Werden*
ein bildliches Reden ist, ein gleichnishaftes Reden, ein symbolisches Reden,
ein mythisches Reden, und ebenso, wenn von Gott das ,Sein“ ausgesagt wird,
er aber das Mysterium ist, das nur beschwiegen werden kann, Gott auch durch
den Ausdruck ,Transzendenz“ nicht fixiert werden darf. Gott ist das unaus-
sagbare Jenseits von Sein und Werden. Die paradox-widerspriichliche und
damit sich selbst aufhebende Aussage von Sein und Werden in Gott ist die
einzige, wenn auch immer unangemessen bleibende Moglichkeit, das von der
Religion letztgemeinte Jenseits von Sein und Werden mythisch auszusagen.

GERBRAND DEKKER:

Prof. Leeses letzte Worte weisen auf eine Forderung hin, die allererst zu
erfiillen ist, soll Schellings Positive Philosophie wieder wirksam werden. Theo-
logen und Philosophen sollen gegenseitig ihre Sprache wieder verstehen, wie
es noch in frihgeschichtlicher Zeit war, da sie beide Sprachen innig verwandt
wuflten als zwei Formen jenes schopferischen und gestaltenden Wortes, das
alles geformt und geordnet hat. In Indien, wo die Brahmanen die Kenntnis
der Gottersprache fiir sich beanspruchten, steigerte sich diese Verwandtschaft
zur Identitdt. ImWesten wird, namentlich in der Auseinandersetzung zwischen

261



Orient und Hellas, eine Differenzierung zwischen menschlichem und géttlichem
Logos bemerkbar, die zuletzt zu einer fast vollstindigen Trennung fiihrte.

Dieses Wissen um den Logos—das er in den Anfangsworten des Johannes-
evangeliums dargestellt findet — ist Schelling ,mehr werth als alles andere
Wissen®; ist es doch aus einer inneren Erfahrung entstanden, die er in langen
Jahren geistigen Ringens mithsam zu einem philosophischen System — die
Positive Philosophie mitsamt ihren Praeludien — gestaltete. Wie monumental
diese Gestalt war, hat uns Prof. Barth dargestellt; dal sie, dank ihrer Reich-
haltigkeit, im Stande war, den deutschen Idealismus zu vollenden, demon-
strierte Prof. Schulz. Jedoch, so wertvoll diese Referate waren, sie rufen einer
Erginzung. Schellings System istkein in sich geschlossenes; darum ist von einer
eigentlichen Vollendung nie die Rede. Jeder scheinbare Abschlufl fordert einen
neuen Anfang; hierin liegt die dynamis seiner Dialektik. Fiir Schelling ins-
besondere gilt dieForderung, dafl er nicht nur retrospektiv, sondern auch pro-
spektiv verstanden sein will.

Diese unausgesprochene Forderung loste schon zu seinen Lebzeiten heftige
Reaktionen aus. Den Theologen war die Positive Philosophie ein Argernis,
den Philosophen eine Torheit; spiter schlossen sich die Religionsforscher die-
sem Urteil an. Die Situation schien v6llig verfahren; schon deshalb, weil Schel-
ling mit seinem System seinen Gegnern vielfach ,zu nahe® kam. Sie stieflen
sich an die Bdume und sahen den Wald nicht. Wir jedoch haben jetzt aus-
reichend Distanz gewonnen, um zu erkennen, wie iibermenschlich schwer es
Schelling fallen mufite, dieses kaum erforschte Gebiet — die Entwicklung des
Gottesbewufitseins von der anfinglichenVergangenheit bis in die Zukunft hin-
ein — in einem allumfassenden, teleologisch gerichteten System zu bewiltigen
uvnd zu ordnen. Abgesehen von den Hemmnissen personlicher und sachlicher
Art sowie von den zeitbedingten Einseitigkeiten — wie unzulidnglich waren,
formal wie material, die ihm zur Verfiigung stehenden Mittel! Wie beschwer-
lich war es, jene neue religions-philosophische Terminologie zu schaffen, die
seinen Zeitgenossen dann soviel Anstofl gab, schon weil sie Schellings Sprache
nur nach ihren eigenen Gedankengidngen verstehen konnten oder wollten!

Erst wer versteht, was Schelling mit dieser Sprache meint, kann die Positive
Philosophie unbefangen lesen. Zu den biblischen Bildern, die Schelling bevor-
zugt, findet er Gegenbilder in anderen Religionen. Er nimmt keinen Anstof§
daran, dafl es in der Philosophie der Mythologie neben sehr tief erfafiten
Gottergestalten auch teils oder véllig mifiverstandene gibt. Anstatt zu be-
anstanden, dafl viele Vor- oder Beildufigkeiten nicht stimmen, wird er immer
wieder bewundernd dieses groflartige System bestaunen. Dem Religionsphilo-
sophen steigert sich das Erstaunen zur Begliickung, sobald er befunden hat, dafl
die Positive Philosophie (mehr als irgend ein anderes System) in der Gesamt-
heit ihrer Struktur im Stande ist, die unabsehbare, erst vorliufig gegliederte
Masse an mythologischen und verwandten data, woriiber wir jetzt verfiigen,
als Entwicklungsprozefl des Gottesbewufitseins befriedigend zu ordnen und zu
deuten.

Ob auch die ,Negative® Philosophie eine dhnliche Bedeutung erlangen kann
— ich denke an Schellings Naturphilosophie in bezug auf die moderne Natur-
wissenschaft —, kann ich nicht beurteilen. Vielleicht ist ihre Bedeutung eine

262



andere. Aber wie dem sei — dieses haben wir wohl erfafit: das philosophische
Erbe des grofien Denkers bedeutet uns nicht nur eine reiche Gabe; es stellt uns
auch eine bedeutsame Aufgabe. Mdge (mit diesem Wunsch méchte ich schlie-
Ren) das innere Licht jener Augen, die wihrend dieser Tagung anregend und
prifend auf uns hinunterblickten, uns da ein-leuchten, wo zur Erfillung der
Aufgabe das Licht unserer eigenen Vernunft nicht ausreichen sollte!

HINRICH KNITTERMEYER:

‘Die gegenstrebige Harmonie der beiden letzten Vortrdge von Herrn Barth
und Herrn Schulz erschien mir als ein schoner Abschluf}, und ich scheute etwas
die bisher nicht sehr fruchtbare Diskussion. Aber ich wurde von Frau Doktor
Miller hierher zuriickgeschickt und bin jetzt dankbar dafiir, weil ich sonst die
fast als ein Vermdichtnis zu hiitenden Worte von Herrn Medicus nicht ver-
nommen hitte. Und jetzt miifite ich begriinden, warum die grofie idealistische
Synthese, wie sie Herr Schulz uns vermittelte, indem er auch Schelling gerade
von der Polaritdt der negativen und positiven Philosophie aus in ein Ganzes
zu retten sich miihte, mich ebenso beeindruckt hat wie Herr Barth mit seiner
tiefgreifenden Ausdeutung des langen Weges, den Schelling an dem mytho-
logischen Prozefl daherschritt bis zur Begegnung mit dem wirklichen Gott, der
Person ist. Vielleicht hat Herr Schulz zu eindeutig alle Linien ins Ganze ge-
zogen. Aber das mifite im einzelnen gepriift werden, insbesondere also die
Frage, ob die Betroffenheit durch Hegels Phdnomenologie fiir Schelling wirk-
lich eine so folgenreiche Auswirkung gehabt hat. Denn es ist ja so, dafl neu-
lich auch Herr Fuhrmans von den ,Weltaltern“ und der Erneuerung des gno-
stisch-plotinischen Stufenkosmos bis hin zur Apokatastasis aus alles ins Ganze
gezogen hat. Und nicht anders war es bei Herrn Szilasi und bei Herrn Pless-
ner. Auch sie haben von ihrem Ausgangspunkt aus irgendwie den ganzen Schel-
ling zu fassen vermocht. Ist nicht das vielleicht die besondere Sendung Schel-
lings innerhalb der idealistischen Bewegung gewesen, daf er zwar nicht als ein
Protéus sich fortwahrend gewandelt hat, wohl aber als ein stets derselbe Blei-
bender doch immer neuen Begegnissen sich ausgesetzt fand und auch wirklich
aussetzte? Von daher wird man doch das gewif nicht abzuleugnende Sendungs-
bewufitsein, aber auch all dasKleine, was hier gestern den freienBlick auf ihn
zu trilben schien, in die Richte bringen miissen. Schelling ist mit einer einzig-
artigen Kraft der Begegnung begabt gewesen. Er hat nicht wie Hegel die Arbeit
des Begriffs in den einen groflartigen Bau seines Systems versammeln kénnen,
aber er hat im Angesicht der Natur und dann der Geschichte und zuletzt unter
dem Anspruch des wirklichen Gottes, wie Herr Barth es uns ausgelegt hat,
immer neu von ‘Grund auf sein Denken in die Fille des Begegnenden zu brin-
gen getrachtet. Vielleicht wiirde daher nur eine solche Darstellung ihm ganz
gerecht werden kénnen, die all die einzelnen Blickpunkte, die hier uns nach-
einander eréffnet wurden, zusammenzunehmen wiifite und so die volle ,Melo-
die“ seines Philosophierens zum Klingen brachte. Schelling hat keineswegs nur
ins Leere hinein konstruiert, sondern bereiter als seine idealistischen Genossen
den groflen Gegebenheiten sich eroffnet, was ihm jeweils als die ihn bezwin-

263



gende Wirklichkeit begegnete. Ich glaube, dafl wir Grund zur Dankbarkeit
haben dafiir, daf der Blick auf diesen wirklichen Schelling uns hier von den
verschiedensten Phasen seines Denkens her freigegeben worden ist, und auch
all das in diesen Dank einzuschlieflen, was schweizerische Gastlichkeit uns da
hinein an Schénem und Erquickendem beschert hat.

WILHELM SZILASI:

Ich mochte noch zum AbschluB einige Worte sagen. Wir haben eine reich-
haltige, harmonisch gestaltete Tagung abgeschlossen. Ich kann der Freude
nicht warm genug Ausdruck geben, die uns wohl alle erfiillt und den Dank
nicht herzlich genug aussprechen, den wir den Veranstaltern, in erster Linie
Herrn Corti zollen, aber auch den Herren, die schon seit langer Zeit einen
Teil ihrer Lebensarbeit der Schelling-Forschung gewidmet haben, Herrn
Schroter, Herrn Knittermeyer und Herrn Heimsoeth.

Ich mochte nur noch zusammenzufassen versuchen, worin die epochale Be-
deutung des deutschen Idealismus, vor allem Kants und Schellings besteht.
Das Eindriicklichste fiir mich ist die Kontinuitit von anderthalb Jahrhunder-
ten. Mit der Kritik der reinen Vernunft beginnt eine neue, ungemein produk-
tive Epoche der Philosophie, die sich nicht nur in den Werken der grofien
Kantschiiler durchhilt, sondern trotz aller Umwege und Verdeckungen sich
bis heute durchgehalten hat und in den Bemithungen Heideggers einen grofien
Triumph erreicht. Diese Kontinuitdt ist von dem transzendentalen Prinzip
getragen. Es ist schon ungemein wichtig, dafl dieses Prinzip ermdglicht, alles
zu entfernen, was dem menschlichen Erkennen und Handeln im Wege steht.
Noch wichtiger ist es zu sehen, wie durch dieses Prinzip eine Neueroberung
der Metaphysik in.die Wege geleitet wird, mit der Erschiitterung aller Grund-
lagen und Grundfesten, in einer viel urspriinglicheren Weise, als die Er-
schiitterung der klassischen Naturwissenschaft, die in der modernen Physik
und Biologie gerade vor unseren Augen stattfindet. Die Reform der Meta-
physik liegt schon weiter zuriick, ihre urspringliche Gewalt wirkt zeitweise
nur im Hintergriindigen, obwohl die Neuwendung der modernen Naturwissen-
schaften ebenfalls ihre Folge ist.

Wie grofl auch die Spanne von anderthalb Jahrhunderten ist, der Gang
der Philosophie ist langsam und es ist wohl noch kaum moglich, das transzen-
dentale Prinzip, das Prinzip, das das ganze philosophische Denken in eine
neue Dimension gehoben hat, so dafl die alten und uniiberginglichen Fragen
eine neue Gestalt gewonnen haben, dieses fundamentale Prinzip entsprechend
zu formulieren. Was ich sagen mdchte, ist ein schiichterner Versuch. Das
Prinzip verlangt die Fragen der Metaphysik nach Gott, Welt, Mensch nicht
als dingliche Fragen zu behandeln. Wenn man auch nie gemeint hat, Gott,
Welt, Mensch wiren Dinge, waren doch die Methoden der Fragestellungen
identisch mit denen, die die Philosophie und in ihrer Folge die Wissen-
schaften an den dinglich begrenzten Zusammenhang der Dinge gerichtet hat.
Die Schwierigkeiten Kants sind die des Uberganges. Noch solche Unter-
suchungen, wie die Schelers nach der ,Stellung des Menschen im Kosmos*,

264



behandeln den Kosmos als Zusammenhang von Seienden, die sich gegenseitig
begrenzen und bestimmen, wie Dinge in einem geschlossenen Zusammenhang.
Die Kritik Schellings an Spinoza, ,daff der Fehler seines Systems keineswegs
darin liegt, dafl er die Dinge in Gott setzt, sondern darin, dafl es Dinge sind®
(I. VII. 349), erhellt die neue Denkatmosphire. Das tranzendentale Prinzip
besagt: das Seiende im Ganzen: Gott, Welt, Mensch ist kein Dingzusammen-
hang — es ist undenkbar als Zusammenhang von Seienden. Folglich ist auch
die traditionelle Frage nach demSein der Seienden neu zu stellen in derWeise,
dafl das Seiende nicht in seiner stationdren Bestimmtheit, als ein ein fiir alle-
mal bestimmtes Was-Seiendes verwahrt wird, sondern als solches, das sich als
Seiendes realisiert. Es hat keine festen Charaktere, noch unverinderliche Pra-
dikate, sondern nur solche, die in ihm, bzw. in seinem Geschehen realisiert
werden. Das eigentliche, zuerst entdeckte Realisierungsgeschehen ist das Sein
des ,Ich bin“. Die erste Etappe der Kantischen Kritik ist die Entdeckung der
Seinsverfassung des Subjekts — des Seienden, das Ich sagen kann, und mit
diesem Sagen eine neue Moglichkeit des Verhiltnisses zum Sein sich vorgibt.
Die zweite Etappe konnen wir — im Ubergehen der geschichtlichen Einzel-
heiten — mit Schellings Lebensarbeit identifizieren. Danach ist die mit der
Seinsverfassung des Menschen geschehende Realisierung des Seins des ,Ich bin®
nicht spezifisch. Die an diesem Geschehen gewonnenen Charaktere sind vom
,ich bin sagen Koénnen“ isolierbar. Dies zeigt, dafl wir vom Seienden im tradi-
tionellen Sinne tiberhaupt nur reden kénnen, wenn wir den verbal-transitiven
Sinn von ,seiend” radikal behalten. ,Seiend“ heiflt, was sein Sein vollzieht,
— um es mit einem etwas barbarischen Wortgebrauch auszudriicken: was rein
List“ ,istet. Das erste , Was®“, das zu diesem verbal-transitiven Gebrauch von
»ist“ als Subjekt gehort, revelliert den urspriinglichen Sinn von ,Subjekt® als
Hypokeimenon und behebt schon, wenn auch unzureichend den Abgrund zwi-
schen menschlicher Subjektivitit und dem Subjektmifligen, Hypokeimenon-
haften aller Seienden, sofern sich ein Sein in ihnen realisiert. Das Objektivste
an allem Seienden ist das Subjektum des Realisierungsgeschehens. Aber auch
dieses Subjekthafte 16st sich auf. Das erste, unprdadikative Was ist selbt schon
Geschehen. — Hat es aber dann noch einen Sinn, das Sein des Subjekts im
Sinne der menschlichen Subjektivitit dem Sein des Objekts prinzipiell ent-
gegenzusetzen? Die Betrachtung bricht sich Bahn, fir die die Trennung iiber-
haupt verschwindet. Das transzendentale Prinzip, das sich mit der Entdeckung
der Transzendentalitdt des Subjekts — der transzendentalen Subjektivitat ins
Werk setzt, wird genétigt — nicht zu einer Erhellung der Transzendentalitit
des Objekts — der transzendentalen Objektivitit, — sondern zur unistischen
Behandlung aller transzendentalen Moglichkeiten im Ganzen. ,Das Ganze® ist
nicht mehr Bezeichnung eines Zusammenbestehens, das kategorial explizierbar
ist, sondern eines Geschehens, zu dem alle Seinsmdglichkeiten ihren Beitrag
leisten. Wir wissen noch wenig von den Einzelheiten. Es mufl eine ganz neue
Art der Erfahrung des vielfdltigen Geschehens, in welchem kein Glied Be-
stehendes ist, sondern sich im Geschehen als sich selbst Realisierendes auflést,
ausgebildet, bzw. sofern sie durch Kant, Schelling, Hegel und zuletzt durch
Heidegger schon ausgebildet ist, noch auflerordentlich verfeinert und bereichert
werden.

265



Gerade in dieser Stunde diirfen wir die Stimme der Ungeduld nicht in uns
laut werden lassen. Denken wir daran, wie grofl der Bereich ist, der bis jetzt
erobert wurde, wie sehr das schon Enthiillte und damit zur Sicht Gebrachte die
Wissenschaften bereichert, unsere Begriffe von der Geschichte, von der wer-
denden Menschheit, der werdenden Gemeinschaft und der werdenden Sittlich-
keit schon bereichert hat. Das transzendentale Prinzip—und das liegt in seiner
elementaren Kraft — wird die Philosophie der kommenden Jahrhunderte, wie
auch dieJahrhunderte selbst ebenso bestimmen, wie die griechische Philosophie
die Zeit vor Kant. Das sehen wir jetzt schon an der Tiefenwirkung, die das
Denken in den disparatesten Bezirken, oft unter der Oberfliche und dadurch
nicht leicht sichtbar, ergriffen hat.

Wir haben in den verschiedenen Vortrigen gehért, wie Schellings Lebens-
arbeit die traditionellen Fragen nach Gott,Welt, Mensch auf eine neue Grund-
lage gestellt hat. Es scheint sich immer mehr zu bewahrheiten, was Kant mit
der Aussage (im Op. post.) im Auge hatte, dafl sich der Mensch als Kopula
zwischen Gott, dem einzigen ,Subjekt“ und dem Objektiven des Beziehungs-
geschehens aller Seinsméglichkeiten zeigen mufl. Betrachten wir in einer sach-
lich bedingten Einheit das philosophische Geschehen der letzten 150 Jahre mit
ihrem ersten Abschluf und dem Neuansatz in der Philosophie Heideggers,
dann diirfen wir jetzt als Zeugen und Mitarbeiter dieser gréfiten Wandlung
des philosophischen Denkens seit Aristoteles frohmiitig voneinander Abschied
nehmen.

FRITZ MEDICUS:

Dafl das Jahr 1954 in Bad Ragaz eine Gedaddhtnisfeier bringen werde, war
vorauszusehen; dafl diese Feier zu einem internationalen Kongrefl geworden
ist, war der Gedanke und in auflerordentlichem Mafle auch das Werk Walter
Robert Cortis. Seinen unermiidlichen Bemithungen war — wie noch manches
andere — die umfangreiche Ausstellung zu verdanken, die in Bildern, Bisten,
einer erstaunlich lebensvollen Daguerreotypie, in Handschriften und Druck-
werken dem Betrachter das Leben Schellings und die Umgebung nahe brachte,
in denen es sich entfaltete, wirkte und fortwirkt. Was die mit hingebender
Miihe vorbereitete Tagung gezeitigt hat, ist viel mehr, als man zu erwarten
gewagt hitte: von der Wand, die die Sprechenden hinter sich wufiten, von
ihrer Mitte zumal, der in herrlich gelungener Vergroflerung den Saal be-
herrschenden Daguerreotypie des alten Schelling, schien eine zur Verantwor-
tung rufende Ausstrahlung zu wirken. Der dlteste unter den nach Ragaz Ge-
kommenen, Prof. Medicus, der in Ziirich manche Gelegenheit gehabt hatte,
von den fast erdriickenden Beanspruchungen, die der Tagung vorausgegangen
waren, Kenntnis zu nehmen, schloff an die Diskussionen im Namen aller, der
Schweizer wie der Ausldnder, die die reich erfilllten Tage miterlebt und ge-
nossen hatten, den Dank an Walter Robert Corti.

266



	Die Vollendung des Deutschen Idealismus in der Spätphilosophie Schellings

