Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Die negative und die positive Philosophie
Autor: Barth, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883384

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die negative und die positive Philosophie

Von Heinrich Barth

Konnte sich uns das Rétsel der Natur enthiillen, ,wiirden wir die
Odyssee des Geistes darin erkennen, der wunderbar getduscht, sich
selber suchend, sich selber flieht® (S. W. I. 628). Wenn Schelling an be-
kannter Stelle den Weg des Geistes in der Natur als eine Irrfahrt, die
nach mannigfachen Miihsalen in die Heimat fiithrt, zu erkennen gibt,
dann 1afit er in eben diesen Worten ahnen, in welchem Bilde ihm das
Geschehen des Geistes und seine universale Entfaltung vor Augen steht,
— in einem Bilde, das sich von dem, das seine philosophischen Weg-
genossen bieten, deutlich abhebt. Fichtes Philosophie steht im Zeichen
des Aufbruchs des Geistes. Ihn bedrangen die gewaltigen Probleme,
von denen die ersten Schritte der aufbrechenden Vernunft — mit ihrem
Setzen und Entgegensetzen — umlagert sind. Doch ist es dem Geiste bei
Fichte noch versagt, die angetretene Bahn siegreich zu durchschreiten.
Geleitet von einem klar erkannten Gesetze des Fortschreitens, und be-
schwingt von einem Rhythmus der Bewegung, in dem das Universum
der geschichtlichen Gestalten eingeholt wird, vollfithrt bei Hegel der
Geist eine Reise, die ihn den Hohen triumphaler Umschau immer niher
bringt, indem kein ernstlicher Widerstand sein Vorriicken zu immer
neuer Sicht behindert. Die Sache Schellings dagegen ist nicht eben das
Problem des Aufbruchs des Geistes, noch die Genugtuung einer unbe-
schwerten Reise durch den Kosmos seiner eigensten Moglichkeiten, viel-
mehr das Abenteuer. Bei ihm ist der Geist auf einer Fahrt begriffen,
die zwar ihrerseits zu einer Begegnung mit den Weltrealitdten fiihrt.
Wiewohl er aber in diesen Realitdten sich selbst begegnet, muff ihm
solche Begegnung doch immer wieder zu einem recht unvertrauten,
befremdenden Erlebnis werden. Denn mag sich am Ende im Welt-
geschehen ein ordnendes Prinzip nicht vermissen lassen, so verstattet es
doch dem Geiste nicht, in vernunftvoll durchsichtiger Planung seine Reise
anzutreten. Im Wissen um viel Ungewisses wird er zum Abenteurer.
Doch kann ihm der Gedanke an die Heimkehr einen Halt verleihen.

225
15 Stud. Phil. XIV



Die uns in Schelling gegenwirtige Philosophie des sich entfaltenden
Geistes kennt kein Gesetz geistiger Ausbreitung, das in der Abstufung
und Ausgliederung eidetischer Sinngehalte und Bedeutungseinheiten
erfaflbar wire. Im Gegensatz zu Hegel lehrt sie nicht eine Entfaltung
der Vernunft, die am dialektischen Zusammenhang des Sinnes der Be-
griffe erkennbar wiirde. Diese Philosophie denkt und lebt im Hinblick
auf die Grundwirklichkeiten des Weltseins, deren Unterschiedenheit
keineswegs auf der logischen Unterscheidung eidetischer Bedeutungs-
gehalte beruht. ,Aber die Philosophie, auf deren Boden wir uns hier
befinden, hat nicht mit bloflen Begriffen, sondern mit wahren Reali-
titen, wirklichen Wahrheiten zu tun® (XII. 156). Die philosophischen
Begriffe sollen ,keine bloflen allgemeinen Kategorien, sie sollen wirk-
liche bestimmte Wesenheiten sein“ (XII. 49). Das Wesen Schellingscher
Philosophie besteht nicht eben im Vollzug dialektischer Synthese, viel-
mehr im Geschehen umfassender und durchdringender Zusammenschau
desWirklichen, wie es unter einem bestimmten, weittragenden Gesichts-
punkte geschaut wird, — geschaut in einer Intuition, die vor allem der
tiefsten Gegensdtze und Spannungen, die die Weltwirklichkeit durch-
walten, ansichtig wird. Dies ist nach Schelling der diese Philosophie
tragende Grundaspekt: ,Die wirkliche Welt in ihrem ganzen Umfang
wurde zum Inhalt der Philosophie, indem sie begriffen wurde als ein
von der Tiefe der Natur bis zu den letzten Hohen der geistigen Welt
fortgehender Prozefl, dessen Stufen oder Momente nur die Momente
einer fortwdhrenden Steigerung des Subjektiven sind, worin dieses ein
immer zunehmendes Ubergewicht iiber das Objektive erhalt .. .“ (XIIL.
245/246). Thema dieser Philosophie ist die sich steigernde, sich durch-
setzende Bewegtheit des Subjektiven, und das heifdt: des Geistes. Diese
Bewegtheit wird im Typus eines ideal-realen Grundgeschehens, und
zwar in naturphilosophischer Praigung derWeise der Sicht, gesehen. Fiir
die Beschreibung der Weise geistiger Bewegtheit ist dieser Philosophie
darum derBegriff des,Werdens“ unmittelbar nahegelegt. ,,Philosophie
ist also nichts anderes als eine Naturlehre unseres Geistes ... Wir be-
trachten das System unserer Vorstellungen nicht in seinem Sein, sondern
in seinem Werden. Die Philosophie wird genetisch; d. h. sie 1df}t die
ganze notwendige Reihe unserer Vorstellungen vor unseren Augen
gleichsam entstehen und ablaufen. Von nun an ist zwischen Erfahrung
und Spekulation keine Trennung mehr® (XII. 39).

Mit der nun folgenden Préazisierung des geistigen Geschehens, wie es
Schelling versteht, niahern wir uns bereits dem Probleme seiner Spat-

226



philosophie. ,Geistiger Prozef“ kann verstanden werden als Gang des
Geistes auf dem Wege der sich ihm fortschreitend erschlieRenden Er-
kenntnis. Dieser Prozef} ist der eigentliche ,Gedankengang“. Fiir ihn
sind Wegmarken die je erreichten, in der Erschliefung von Seiendem
gewonnenen Erkenntnisgehalte; und das Gesetz des Fortschreitens liegt
im logisch-ontologischen Konnex dessen, was sich der Erkenntnis er-
schlieffit. — Dem so im Sinne Hegels verstandenen geistigen Prozesse
vermag Schelling — wenn wir recht sehen — keine allzu grofie Teil-
nahme zu schenken. Seine Philosophie des Geistes bewegt sich in jener
andern Dimension, deren philosophische Bedeutung unserer Erkenntnis
nie lebendig genug in den Blickpunkt treten kann: ,Das Bewufitsein
besteht nur im Akt des Bewultwerdens; und so 1a3t sich auch in Gott
nicht ein ewiges Bewufltsein, nur ein ewiges Bewufitwerden denken®
(VIIL. 263). Schelling ist nicht von der Explikation des Logos in der
Ausbreitung seiner Inhalte in Anspruch genommen, sondern von dem
elementaren, ideal-realen Geschehen des Erwachens des Geistes aus dem
Dunkel des Unbewufiten zum Bewuftsein. Im Ereignis des Bewuf}t-
werdens liegt die Voraussetzung aller Geschichte des Geistes, in welcher
inhaltlichen Erfilllung sie immer geschehen mag. Diesem vorgeschicht-
lichen Ereignis ist Schellings Aufmerksamkeit zeit seines Lebens zu-
gewandt. Schon die Geschichtsphilosophie seiner Frithzeit wendet ihr
Interesse nicht der Folge der geschichtlichen Gestalten und der Mannig-
faltigkeit geschichtlicher Sinngebung zu, vielmehr dem Gegensatze von
Freiheit und unbewufiter Notwendigkeit im Geschehen der Geschichte.
Der ganze Schopfungsprozefl ist nach Schelling ,ein sukzessives Zu-sich-
kommen dessen, was im Menschen (als dem hochsten und letzten
Geschopf) das seiner selbst Bewufite ist® (XIII. 287). Das Problem des
Heraustretens des BewuBtseins aus der Potenz in die Aktualitit darf
als der Lebensnerv von Schellings philosophischem Denken angesehen
werden. Es stellt uns vor gnoseologische und ontologische Grundfragen,
mit denen weder der spekulative Idealismus fertig wird, noch irgend
eine andere Philosophie leicht ins Reine kommt. Nun kénnen wir aber
gerade bei Schelling neu darauf aufmerksam werden, dafl vom Problem
des ,Bewuflitwerdens® nicht etwa nur die theoretische Vernunft betrof-
fen wird. Erschiittert von der menschlich-aktuellen Tragweite eben die-
ses Problems gewinnt er in seiner spiaten Philosophie einen geschichts-
philosophischen Aspekt, durch den uns das ,Werden®, verstanden als
,Bewufitwerden®, in die Mitte der geschichtlichen Existenz geriickt wird.

In der Sicht Schellings wird die Bewegtheit und das Werden der

227



Wirklichkeit nicht durch dialektische Entgegensetzung, die eine logisch-
ontologische Synthese erheischt, hervorgerufen. Wohl bewegt sich das
Wirkliche in der Uberwindung von Gegensitzen. Doch lebt Schellings
Denken in der Vorstellung einer das Wirkliche durchwaltenden ideal-
realen Dynamik, die den Gegensatz in der Form der lebendigen ,,Span-
nung“ wahrnehmen laf}t, — ein Begriff, der seine naturphilosophische
Verwurzelung keineswegs verleugnet. Es ist nun aber im wesentlichen
eine einzige Spannung, die uns in den Intuitionen Schellings, und dies
in allen Phasen seines Denkens, immer wieder begegnet, und die uns
tief berithren muf}: die zwischen dem Dunkel des Unbewufiten und der
Helle des bewuf}t gewordenen Geistes. Im Zeichen dieser Polaritit steht
das ideal-reale Sein der Welt wie der Menschheit, und vor allem das
Sein Gottes. — ,Fuhlen Sie das nicht, dafl im Grunde Thres Bewuf3t-
seins etwas durch keinen Begriff Aufzulésendes liegt, etwas Dunkles,
gleichsam als Halt IThrer Personlichkeit? . .. Hinweg nun . . . ist es, ein-
mal erregt, nicht zu bringen, Liebe, und es soll auch nicht hinweg, weil
mit ihm zugleich die Personlichkeit verschwinde; aber verwandelt kann
es werden, daf es selbst Licht wird, ndmlich als stummer Trager des
hohern Lichts, die Eigenheit nur fiir dieses bewahrend, dafl es Wurzel
und Grund habe, nicht aber fir sich selbst® (IX. 68). — Mit diesen in
,Klara® ausgesprochenen Worten tritt in unseren Blickpunkt nicht nur
die urspriingliche Polaritdt von Dunkel und Helle des Bewufltseins als
solche, sondern auch ihr Sinn, ihr Problem und die Andeutung seiner
Losung. Die Entgegensetzung vonRealitit und Idealitit, von der Schel-
ling seinen zeitlichen Ausgang nimmt, begegnet uns spater in der-
jenigen des Grenzenlosen und der Grenze. Das ,reale Prinzip“ ist das
blinde, grenzen- und verstandlose Sein, wihrend die Ursache der
Begrenzung, des MafBannehmens und der Erkennbarkeit das ,ideale
Prinzip“ genannt werden darf (X. 242/243). Mit der Wendung zur
theosophischen Sicht gewinnt der Gegensatz von Natur und Geist die
erregende Bedeutung des Widerspiels eines ,Regellosen®, das als die
»unbegreifliche Basis der Realitdat“ und als der ,nie aufgehende Rest®
erkannt wird, gegen das auf seinen Gegenpol nichtsdestoweniger an-
gewiesene Ordnungsprinzip (VII. 359/360). Die zunachst kosmologische
Entgegensetzung des Chaotischen, Schrankenlosen gegen Regel und
Form gewinnt in der Philosophie der Freiheit die ontologische Gestalt
des Grundes der Existenz in ihrem Gegensatz zur Existenz selbst (VII.
357); und er geht ein in die theosophische Theologie, sofern in ihr die
Natur in das Sein Gottes einbezogen wird. Die Natur gehort zu Gott

228



als sein uneigentliches und anderes Wesen (IX. 74). Indem wir so zu
der Vorstellung eines Werdens Gottes aus dem Grunde, eines Sich-
Gebarens Gottes, einer Theogonie gelangen, kann es uns doch nicht ent-
gehen, dafl der theogonische Prozefl im wesentlichen ein solcher des
Bewufitwerdens ist: Es gibt in Gott eine Sehnsucht und einen verstand-
losen Willen, sich selbst zu gebaren. Es ist dies ,nicht ein bewufiter,
sondern ein ahndender Wille® (VII. 359). Unter dem Gesichtspunkt der
» Weltalter“ gesehen, wird aber dieser ganze gottlich-menschliche Unter-
grund zur, Vergangenheit®. Er spiegelt sich wider in der Geschichte der
Urzeit.

Wir werden aufmerksam auf Sinn und Notwendigkeit der Tatsache,
dafl Schellings Denken in einer Philosophie der Mythologie und der
Offenbarung ihren Abschlufl findet. Daf} er zeit seines Lebens und be-
sonders in der Reife seines Schaffens vom Probleme der Mythologie um-
getrieben wird, hat seinen Grund darin, dafl — wenn wir recht sehen —
im Mythus in der Tat das erwachende Bewuftsein der Menschheit sein
Selbstverstandnis sucht. Das erwachende Bewufitsein! Also nicht das
Bewufitsein, sofern es sich der Inhalte seiner Sinnerfullung als der kon-
stituierenden Momente einer urspriinglichen Humanitiat bewufit wird!
Wir meinen, dafl Schelling richtig sieht, wenn in seinen Augen das Her-
vortreten der mythischen Gestalten aus dem Dunkel des Unbewufiten
der Mythologie das entscheidende Geprage gibt. Wir dirfen uns die
Philosophie der Mythologie und der Offenbarung als die Geschichts-
philosophie des spatern Schelling gegenwirtig machen. Um Geschichte
des Geistes ist es ihm ja von der Frithzeit bis zum Ausklang zu tun.
Wenn ihm nun aber ,Geist“ so viel wie ,Bewufitwerden® bedeutet, —
wie kann es dann anders sein, als dafl ihm die Mythologie zum grofien
Thema seiner in alle Tiefen und Hoéhen ausgreifenden geschichtsphilo-
sophischen Spekulation wird?

Was Schelling seit den Frithzeiten tiberquellender idealistischer Syste-
matik im Blickpunkt stand, eben damit vollzieht er in seiner Philosophie
der Mythologie eine Konfrontation von gewaltigem Ausmafle: mit dem
Bewufitwerden des Geistes. Mythologie, die von ihm als Gotter-
geschichte oder Theogonie begriffen wird (XI. 7), ist fiir ihn ,ein wirk-
liches Werden Gottes im Bewufitsein® (XI. 198), und zwar ,das ur-
spriingliche Erzeugnis des sich selbst wiederherzustellen strebenden
Bewufitseins“ (XI. 222), oder , die Geschichte des Gottes selbst, der aus
urspriinglicher Ungeistigkeit zur vollkommenenVergeistigung sich iiber-
wunden und verklart hat® (XIII.494). ,In dem ganzen mythologischen

229



Prozef ist es darum zu tun, daf das wesentlich Gottsetzende des Be-
wufitseins zum actu und mit Bewuftsein Gottsetzenden werde“ (XII.
435). Wenn uns auf jeder Stufe des mythologischen Prozesses ,eine
Gestalt dieses werdenden Gottes® begegnet (XII. 103), dann ist damit
eine Stufe des Bewufltwerdens Gottes gemeint. — Wie tief die Vor-
stellung des mythologischen Prozesses aber in der spekulativen Grund-
anschauung des Philosophen verwurzelt ist, 148t sich daran erkennen,
daf} uns dieser Prozefl als Exponent der allgemeinen geistigen Bewe-
gung, die schon die Natur durchwaltet, vorgefithrt wird (XI. 216). Die
Mythologie ist ,die in einer hohern Potenz sich wiederholende Ge-
schichte der Natur® (XIII. 492). Eine spannungsreiche Geschichte! ,Vom
ersten Sichverfangen des Bewufltseins an ist eine Spannung gesetzt, die
nur sukzessiv sich 16sen kann“ (XII. 347). Der mythologische Prozef}
vollzieht sich nicht ohne ,Widerstand“ (XIII. 277).

Wie kommt es aber im mythologischen Geschehen zu Spannung und
Widerstand? Wie haben wir beides zu verstehen? Offenbar von jenem
sich durchhaltenden theosophischen Gedanken her, der das Bose auf
ein Heraustreten des gottlichen Urgrundes zu einem selbstherrlichen,
besonderen Sein zuriickleitet. Auch fiir den Philosophen der Mytho-
logie gibt es ja eine ,Materie der Gottheit®, als das Prinzip der gott-
lichen Latenz (XII. 25), einen Deus implicitus, der sich zum Deus ex-
plicitus entduflern will (XI. 274). Es ist nun aber die Mythologie der
Schauplatz des von Ungewittern und Katastrophen begleiteten Heraus-
tretens Gottes aus seiner Verborgenheit. Der erste Zustand ist ein
solcher ,der Einwickelung und des Schweigens® (XII. 19). Die erste
Bewegung des erwachenden Bewuftseins fithrt vom wahren Gott hin-
weg (XII. 186). Das Heidentum, der Abfall von dem wahren Gott,
hatte seinen Ursprung darin, ,daf} das Gott setzende Prinzip, der theo-
gonische Grund, im menschlichen Bewufitsein nicht inwohnend ge-
blieben, daf} er aus seiner Innerlichkeit oder Immanenz wieder hervor-
getreten®, um so die Ursache eines theogonischen Prozesses zu werden
(XIII. 869/370). Dieses Geschehen ist eine Kundgebung des ,Unwillens®
oder des ,gottlichen Zorns“. Doch ist freilich auch in ihm der positiver
gottliche Wille wirksam (XIII. 372). Denn der Prozefl der Mythologie,
der durch einen Akt der Emanzipation eingeleitet wird, vollzieht sich
dennoch unter der Leitung géttlicher Sinngebung. ,Dieses in Gott Ver-
borgene ... mufl eben von ihm ausgehen, um, indem es wiederkehrt,
nun als Wissendes oder wissentlich in dem zu sein, darin es zuerst
unwissentlich war® (XIII. 296). Der Weg der Mythologie fithrt von

230



einem in sich verschlossenen, sich in seiner Wahrheit noch undurch-
sichtigen Monotheismus zur Erschliefung des Bewufltseins im Poly-
theismus, — einer Geisteslage, die dann nach einer letzten Losung
ihrer Problematik ruft. Wobei der Polytheismus — unbeschadet der in
ihm wahrgenommenen Emanzipation — als ,Ubergang zum Bessern®,
als ,Befreiung der Menschheit von einer an sich wohltdtigen, aber ihre
Freiheit erdriickenden ... Gewalt® beurteilt wird (XI. 139).

Wie schon die Natur einen Weg der ,Wiederumwendung®, der
» Wiedervergeistigung“ durchschreitet (XII. 267), so stellt auch die
Mythologie einen ,Ubergang von der Blindheit und Verstandlosigkeit
zum Verstand“ dar (XII. 269). In ihr ist das Bewufitsein ,in der
volligen Wiederaufrichtung zum Geist begriffen® (XII. 272). Das
widerstrebende Prinzip wird dabei keineswegs vernichtet; ,es soll eben
nichts mit blofler Gewalt durchgesetzt werden® (XII. 263). Dies bedeu-
tet, dafl das sich emanzipierende Moment nicht etwa vertilgt, sondern
in die Verborgenheit zuriickversetzt wird. Die in das Sein hervortreten-
de und von Gott verneinte und iiberwundene Potenz ,verwandelt sich
in das Setzende des Gottes; an ihm haftet eigentlich dem Bewuftsein
der Gott® (XII. 390). — Drei Momente sind fiir Schelling im mytho-
logischen Prozesse wirksam. Er formuliert sie irgendwo als die Trias
des Unbestimmten, des Bestimmenden und des sich selbst Bestimmen-
den (XII. 877). Dem Ausbruch chaotischer Gestaltlosigkeit begegnet
formende, rationale Sinngebung. Doch wird diese Polaritdt iiberhoht
durch eine dritte zusammenfassende Kraft, die dem von der Vernunft
beherrschten Urgrund die ihm zukommende latente Wirksamkeit zu-
gesteht. Das Bewufitsein verlangt eine dritte Potenz, die bestimmt ist,
.auf jenes Verhidltnis der Unterwerfung das Siegel zu driicken® (XII.
391). — Das Ziel des ganzen Prozesses ist ,die Wiederherstellung der
urspringlichen Einheit des Monotheismus, der mit dem Wesen des
Menschen gesetzt war, und der sich eben aufheben mufite, um aus
einem potentiellen oder materiellen ein aktueller, erkannter zu werden®
(XII. 874). — Wie die in diesem Geschehen wirksame Spannung in
grauenvollen Ereignissen zu ihrer Entladung kommt, — dies ist es,
was Schelling aus den Mythen von Osiris, Typhon und Horos, von
Demeter, Proserpina und Dionysos herauszuhéren meint. Im Zu-
sammenspielen der drei mythologischen Grundmomente fithrt die
Gottergeschichte aber zu jenem wundersamen Ausgleich des mythischen
Bewufitseins, das uns in der olympischen Gestalt der Gottheit vor
Augen tritt. Hier scheint der Urgrund, die Natur, der reale Weltgrund

231



seine Bedrohlichkeit verloren zu haben. ,Die griechische Mythologie ist
der sanfte Tod, die wahre Euthanasie des realen Prinzips, das in sei-
nem Verscheiden und Untergehen an seiner Statt noch eine schéne und
bezaubernde Welt von Erscheinungen zuriicklaf}t® (XIII. 406).

Das im Sinne Schellings verstandene Problem der Mythologie muf}
uns aber lebendig geworden sein, wenn wir seiner spekulativ-ontologi-
schen Substruktion, der Potenzenlehre, ein tieferes Interesse abgewin-
nen sollen. Denn daran kann ein Zweifel nicht bestehen, das wir in
dieser Lehre dasjenige systematische Schema zu erkennen haben, das
geeignet sein soll, dem geistesgeschichtlichen Prozesse der Mythologie
zur philosophischen Auslegung zu dienen. ,Daf} der ganze mytholo-
gische Prozef sich nur um die drei Potenzen bewegt®, sagt uns ja
Schelling ausdriicklich (XIII. 8396). Im Hinblick auf den Sinn der Po-
tenzenlehre, die nicht eben ein dankbares Vortragsthema ist, werden
wir uns aber kurz fassen. Die mythologische Spannung und Lésung
krystallisiert sich ontologisch in der Trias von Potenz, Akt und ihrer
Vereinigung. Der Grund dieser Spannung ist ,das aus seinem An-sich
hervorgetretene, selbst seiend gewordene An-sich® (XIII. 271). Jene
Trias wird ausgesprochen als lautlose, sich differenzierende, ausdrick-
liche Einheit (X. 307), als das Seinkonnende, Seinmissende, Sein-
sollende (XIII. 267), als die hemmende, die wirkende, die antreibende
Potenz (XIIIL. 397). Der Dynamismus der altehrwiirdigen Potenz-Akt-
Ontologie ist offenbar wohl geeignet, der Mythologie zur Grundlage
ihrer Auslegung zu dienen.

Wenn nun die Mythologie durch ,Offenbarung® tberboten wird,
dann bedeutet dies nicht das Eintreten eines absoluten Geschehens in
die Geschichte des Bewufitseins. Die ,freie“, rein geistige, philosophisch
gelduterte Religion ist ja durch das Christentum nicht ,gesetzt“, nur
,vermittelt (XI. 258). Auf der andern Seite legt Schelling das grofite
Gewicht auf die nach rickwarts greifenden Beziehungen, die die Offen-
barung in den Tiefen des Bewufitseins mit der Mythologie verbinden.
Es ist ein und derselbe Gott, der dem mythologischen Bewufltsein in der
Trennung der Potenzen, und der dem durch Offenbarung erleuchteten
Bewuftsein in seiner urspriinglichen Einheit sich darstellt (XIII. 187).
Offenbarung kann ,nur in einem hohern geschichtlichen Zusammen-
hange zu begriinden sein, in einem hoéheren, d. h. in einem, der iiber
sie selbst und das Christentum als spezielle Erscheinung hinausgeht®
(XIII. 148). — Nichtsdestoweniger bedeutet das Eintreten der Offen-
barung fir die Gottesbeziechung des Bewufitseins eine entscheidende

232



Wendung. Denn die Mythologie vermag auf die Gottesfrage keine
durchgreifende Antwort zu geben. Mit den drei Potenzen ist nur die
Form des gottlichen Lebens gegeben, noch nicht ,das wirkliche Leben,
der lebendige Gott selbst® (XII. 59). Die mythologische Vorstellung
vermag zum wirklichen Geschehen und zum Akte der geschichtlichen
Entscheidung nicht durchzudringen. Sie hat die Frage unbeantwortet
gelassen, ,wodurch jenes Unprinzip des Bewufitseins der hohern Po-
tenz dennoch iiberwindlich geworden“ (XIV.56). Der Mythologie
bleibt das Problem der geschichtlichen Existenz noch verdeckt. Durch
die Philosophie der Mythologie wird die Mythologie ,zwar ihrem
Inhalt nach begriffen, aber nicht ihrer Existenz nach erklart® (XIV. 8).
Ist sie doch nur moglich® vermoge eines tber sie hinausgehenden
Willens oder Entschlusses, der freilich in ihr selbst nicht offenbar wird“
(XIV. 58). — Im mythologischen Prozefi kann das Unprinzip wohl
auflerlich iberwunden, aber in seinem Recht nicht aufgehoben werden.
Dieser Prozefl bringt keine wahre Versohnung, ,weil er das gott-
widrige Prinzip nur in der Wirkung, nicht aber in seiner Wurzel, in
seiner Potenz aufhebt® (XIV.54). Die Mythologie wird des in ihr
lebendigen Problems am Ende nicht Herr, und dies darum, weil sie
dem Horizonte der drei Potenzen, der Potenz-Akt-Beziechung, ihrer
Spannung und ihrer Losung, verhaftet bleibt. Das Problem der ge-
schichtlichen Existenz ist aber vor dem Wechselspiel der drei Potenzen
im Vorsprung. — Der ekstatische Zustand des Heidentums konnte nur
durch ein auflerordentliches, transzendentes Ereignis auf den Boden
der Wirklichkeit zuriickgefithrt werden (XIV. 174). Offenbarung setzt
einen Aktus aufler dem Bewuftsein voraus (XIV. 3). Nicht blofle Be-
lehrung, sondern dieser Aktus, diese Tat ist die Hauptsache der Offen-
barung (XIV. 28). Das Christentum ist nicht ,aus einem notwendigen
Prozefl , .. nur aus einem freien Wollen, einer freien Tat zu erkldaren®
(XIV. 59). ,Es ist keine Notwendigkeit vorhanden, dafl das mensch-
liche Bewufitsein in seinem Auseinandergehen sich behaupte, sich nicht
zerstore. Dies kann nur das Werk eines freien Willens sein, der es
nicht will verloren und untergehen lassen® (XIV. 8/9). In dieser freien
Willenstat ist nicht mehr die Potenz das Gott und Mensch vermittelnde
Prinzip, sondern die freie Personlichkeit (XIV. 59). Ist doch das Wir-
kende in der Mythologie die Potenz, in der Offenbarung die Person-
lichkeit (XIV. 88). — Wer konnte verkennen, dafl wir mit dieser Aus-
legung in den Bereich einer Philosophie getreten sind, die nicht mehr
im Zeichen einer modalen Ontologie steht, indem sie vielmehr der

233



Handlung, der Freiheit, der Personlichkeit Raum gibt? Sind wir mit
diesem Ubergang nicht eingetreten in einen philosophischen Horizont,
in dem alle Dinge ein vollig neues Antlitz gewinnen? Oder kénnen
wir es uns etwa ersparen, mit Schelling solchen Ubergang zu voll-
ziehen? — Auch wer sich durchaus nicht zu einem theistischen Glauben
bekennt, wird uns Eines zugestehen miissen: Aus Potenz und Akt und
ihrer Vereinung 1af3t sich die Weltwirklichkeit wohl bis weit hinein in
ihre Tiefen verstehen. Wohl wird von hier aus das Weltgeschehen als
,das Rad der Genese“ einsichtig. Und diese Sicht verkehrt sich ja in
-den Augen Schellings nicht in Irrtum und Liige. Doch wer wollte sich
anheischig machen, aus den drei Potenzen Handlung, Freiheit und
Personlichkeit in ihrer philosophischen Bedeutung auszulegen? Schel-
ling scheint innezuwerden, daf} hier der Potenzlehre mit Vollmacht ein
»Noli me tangere!“ zugerufen wird. Indem in ithm von neuem ein
Wissen davon lebendig wird, dall Handlung, Freiheit und Personlich-
keit eine befreiende Distanz vom Weltgeschehen in sich schliefit, eine
die triibe Atmosphare theogenetischer Theologie sonnenklar erhellende
Transzendenz, findet er zuriick zu Kants unverlierbarer Erkenntnis des
Menschen. Und weil sich in eben dieser Erkenntnis die transzendie-
rende Grunderkenntnis von Jahrtausenden abschattet, gewinnt er an
die philosophia perennis neuen Anschlufi.

In seiner Personlichkeit, in seiner geschichtlichen Existenz tritt der
Mensch in den Blickpunkt der Offenbarungsphilosophie, — er, der die
Tat des Abfalls vollzieht, dem nur der Herr des Seins mit seiner Tat
entgegentreten kann (XI. 366). Der Mensch ,reizte .. jene furchtbare
Gewalt, die Gott zum bloflen Triger der Kreatur bestimmt hatte, und
rief sie in die Wirklichkeit“ (IX. 85). Alle jene untergeordneten Mog-
lichkeiten, Potenzen und Geister erheben sich; ,und der Mensch fallt
nun in ihre Gewalt, anstatt daf} sie zuvor in der seinigen waren® (XIV.
282). — Dieser Lage begegnet Gott in Christus. ,Der Kampf Christi
gegen den Satan war nicht, wie im Heidentum, ein blof duflerer ..
Dieser Kampf ging dem Prinzip an das Leben, an das Innere, an die
Waurzel selbst. Es war ein Kampf auf Leben und Tod“ (XIV. 276).
Nur indem die Unterwerfung unter den goéttlichen Willen bis zum
Tode ging, war die ganze Macht jenes Prinzips gebrochen (XIV. 203).
+Das Gottliche des Versohners durchbricht das Natiirliche und ver-
zehrt es gleichsam in jenem Tode® (XIV.82). — Das ,Natiirliche®
bedeutet hier die geschichtliche Wirklichkeit, sofern sie unter dem
Gesichtspunkte des theogonischen Prozesses und das heifit eben: unter

234



dem Aspekte der in sich selbst schwingenden Potenz-Akt-Beziehung,
ihrer Spannungen und ihrer Losungen, gesehen wird. Alle theogonische
Polaritat, alle Problematik der in der Mythologie sich entladenden,
aus Potenz und Akt des Bewuftseins entspringenden Konflikte hat aber
ihre sie ibergreifende Voraussetzung in der geschichtlichen Existenz
als solcher. Menschliche Existenz ist auf dem Plane im Dunkel des
Mythus wie in der Helle der Humanitdt. Wenn es nach Schelling Sache
der Philosophie der Offenbarung ist, ,die Person Christi zu begreifen®
(XIV. 35), dann hat diese Konzentration auf die Christologie darin
ihren Grund, dafl in Christus die totale, durch Potenz und Akt, durch
Theogonie und Mythologie hindurchgreifende Reintegration der ge-
schichtlichen Existenz in die Einheit mit Gott vollzogen wird.

Das Geschehen der Offenbarung hat seine transzendente Voraus-
setzung in jenem vierten Prinzip, das von der Potenzenlehre her ge-
sehen die ,causa causarum® bedeutet. Doch geht Gott als Ursache in
den von ihm gesetzten Weltprozef nicht ein (XIII. 292), als das ab-
solute prius, dessen Ubergehen in das Sein nur Folge einer freien Tat
sein kann (XI.127), als das reine Daf}, ,wie es am Ende der Ver-
nunftwissenschaft als Letztes stehen bleibt® (XIII. 563), als das Uber-
existierende, das nicht blof} als hochste Idee, sondern als das wirklich
Existierende zu erweisen ist (XIII. 150). Gott ist diereine, ungemischte,
alles Potentielle ausschliefBende Wirklichkeit (XI. 412), der actus purus,
in dem kein Ubergang a potentia ad actum, keine Vermischung von
Potenz und Akt zu finden ist (XIII. 149. 155/156). — Diese scheinbar
scholastisch-ontologische Bestimmung des gottlichen Seins bedeutet
aber bei Schelling die begriffliche Formulierung seiner tiefsten. ge-
schichtsphilosophischen Erkenntnis. Sie liegt darin, dafl Gott selbst,
Gott in der Aktualitit seines transzendenten Seins, der Verwirklichung
im Prozesse nicht bedarf (XII. 108/109). Gegeniiber der Theosophie
Jakob Bohmes, die die Gottheit in eine Art von Naturprozefl ver-
wickelt, verwirft die positive Philosophie diejenige Vorstellung, die
Gott zum nicht blof logischen, sondern wirklichen Resultat eines Pro-
zesses macht (XIII. 121). — Die Bedeutung des letzten Schrittes von
Schellings Denken, der ihn in eine unwegsame theologische Ontologie
zu fithren scheint, liegt in der endgiiltigen, prazis formulierten Uber-
bietung des durch Potenz und Akt des Bewufltseins bestimmten Grund-
aspektes der Wirklichkeit, und damit die Befreiung von einer genetisch
begriffenen Gottheit. Das ,Werden“ hat nicht das letzte Wort. Wohl
ist Bewufitsein ein Bewufitwerden. Doch erst jenseits des Werdens hat

235



das Sein Gottes seine Statte. — Eines Albdrucks wird das Bewufitsein
ledig, wenn es inne wird, dafl der Geist nicht endgiiltig von jener Be-
zogenheit auf eine untergriindliche Vergangenheit belastet bleibt, von
jener Relation des Aktes auf die Potenz, die eine nie zu behebende
Ohnmacht des Geistes bedeutet. Bei aller Lebenswahrheit solcher Ver-
haftung des Geistes erfahrt das Bewufitsein doch im Wissen um eine
von Gottergeschichten ungetriibte Serenitdt seine grofie Befreiung.

Liegt aber in Schellings positiver Aussage tiber Gott nicht eine un-
ertragliche Herausforderung? In seinem Reden nicht nur von der Frei-
heit, als der letzten Ursache aller Dinge, nicht nur vom vollkommenen
Geist (XII. 256), sondern vom personlichen, wirklichen Gott, als dem
Herrn des Seins (XI. 564 et pss.)? Tritt dieser Gott der Offenbarung
nicht wie ein Deus ex machina auf den Plan? — Dieser personliche
Gott wire wohl eine befremdende Erscheinung, wenn er sich uns aus-
schlieRlich aus dem harten Gestein ontologischer Prinzipien mit ihrem
quid und quod herausheben wiirde. Nun miiiten wir allerdings weit
ausholen, wenn wir dem Theismus Schellings an dieser Stelle gerecht
werden wollten. Doch geben wir Eines zu bedenken: Dieser personliche
Gottesbegriff antwortet nicht auf eine ontologische Existenzfrage, son-
dern auf die der geschichtlichen Existenz. Wie denn iiberhaupt die
Lehre von den letzten Prinzipien nicht in sich selbst schwingt, sondern
als geschichtsphilosophische Grundlegung begriffen werden muf}! Nun
ist aber geschichtliche Existenz personliche Existenz. Wer uberhaupt
den Sinn transzendierender Ruckfrage verstanden hat, wird sich der
personlichen Transzendenz, wie sie Schelling lehrt, nicht voreilig ver-
schlieflen.

Der ,personlichen Trnaszendenz“? Was wir zu dieser Formulierung
noch beifiigen wollen, darf nicht als systematische Begriindung einer
bestimmten Position verstanden werden, nur als vorldufige Uberlegung
dessen, was hier etwa zu bedenken ware. — Weite Kreise der philoso-
phisch Beflissenen stehen heute im Banne der Heideggerschen Sugge-
stion, daf} die Frage nach dem ,Sein“ die letzte Frage sei, die tber-
haupt gestellt werden konne. Transzendierende Riickfrage, die iiber
die geschichtliche Existenz zuriickfragt, konnte also ihrerseits nur nach
dem Sein fragen und darin ihre Antwort finden, dafl das Sein irgend-
wie seine Pforten offnet. Wegweisung zur Transzendenz kann dann
allerdings nur eine Ontologie werden, die sich in die Indifferenz per-
sonfremden Seins zuriickzieht. Kann es aber je glaubwiirdig werden,
dafl der geschichtlich existierende Mensch auf dieses caput mortuum

236



hin ausgelegt werden darf? Dieses caput mortuum, das doch so leicht
als Medusenhaupt in die Augen fallen kénnte? Ist es glaubwiirdig, dafl
wir ,Freiheit® als ,Freiheit fiir die Transzendenz®, nicht aber ,in der
Transzendenz“ verstehen sollen, sodafl wir uns in der Freiheit im
besten Falle mit einem anonymen, transzendierenden Etwas konfron-
tiert sahen? Wiirde sich die Freiheit angesichts eines unfreien Gegen-
tber, in dem doch ihre eigene transzendierende Voraussetzung ldge, je
behaupten kénnen? — Uralte klassische Formulierung erinnert uns an
die Schranke aller Ontologie. Sie klingt aus in das berithmte .
enéxewva Tijg ovolog mpeoftig xal duvipel megéyovtog

Die Gegenstellung von ,negativer” und ,positiver® Philosophie ist
nun freilich nicht zur Sprache gekommen, wenigstens nicht ausdriicklich.
Und es bleibt uns keine Zeit, unserer Ankiindigung post festum gerecht
zu werden. Doch haben wir immerhin den Weg durchschritten, der uns
zu einem sinnvollen Erfassen dieser Begriffe fiihrt. Und wenn wir in
diesem Vortrage die Verhandlung des Themas scheinbar schuldig ge-
blieben sind, dann diirfen wir uns dessen getrosten, dafl das mit ihm
bezeichnete Problem in Wahrheit zur Sprache gekommen ist. Dieses
Problem liegt zum wenigsten in den Erlduterungen der beiden Begriffe,
wie sie Schelling bietet, vielmehr in jenem Hinterlande eines frucht-
baren Bathos geschichtlicher Erfahrung: in der Mythologie und in der
Offenbarung. Die Bedeutung jener thematischen Begriffe darf iibrigens
auch darum nicht iiberschitzt werden, weil weder hinter dem einen
noch hinter dem andern eine entfaltete Lehrbildung steht. — Doch ist
es immerhin eine subtil ausgearbeitete Modalontologie, was uns unter
dem Titel der ,negativen® und der ,positiven Philosophie“ zu ver-
handeln aufgegeben wire, eine Ontologie, die einem tiefern Eindrin-
gen ohne Zweifel Moglichkeiten sinnvoller und fruchtbarer Nach-
forschung bietet. Es ist aber nicht moglich, im begrenzten Raume eines
Vortrags den Zugang zu dieser Lehre zu erarbeiten und zugleich sie
auf ihren letzten Sinn zu befragen, Allzu weit miifiten wir ausholen,
wenn uns die Losung dieser zweiten Aufgabe je gelingen sollte. Wir
verzichten bewuflt auf ein solches Unternehmen, und dies auch in der
beruhigenden Uberlegung, dafl wir noch einen zweiten Vortrag, der
hier wahrscheinlich in die Liicke treten wird, zu erwarten haben. —
Was die ,negative“ Philosophie angeht, so kann die in ihr waltende
,Vernunft® sowohl im Sinne des vorkantischen Rationalismus, wie der
Vernunftkritik, wie der organologischen Auffassung des frithen Schel-
ling, wie der Hegelschen Dialektik, wie endlich der Potenzenlehre des

237



spaten Schelling verstanden werden. Dieser wenig eindeutige Begriff
von ,Vernunft und ,Philosophie® ist aber negativ dadurch bestimmt,
dafl er die Existenz nicht zu erreichen vermag. — Die positive Philo-
sophie ist nach Schellings Aussage ,geschichtliche Philosophie® (XI.
571). Sie ist in ihrer Gegenstellung gegen alle Formen der reinen Ver-
nunft dahin zu verstehen, daf} sie das Wirkliche unter dem Gesichts-
punkt der geschichtlichen Existenz in den Blick gewinnt, ohne aber
damit die Vernunft liquidieren zu wollen. Vom Standort der positiven
Philosophie wird eine Reintegration auch der Natur, auch der Ge-
schichte, auch der Mythologie in die Gottesbeziehung mdéglich. Sie ist
aber keine wohlfeile Sache. Sie mufl erkauft werden mit dem Verzichte
auf eine Vernunftphilosophie, die mit einer Realdialektik der Poten-
zen auch der Existenz — der Existenz Gottes und des Menschen —
machtig zu werden wihnt. Rationales Geschehen lafit sich in die Sicht
der positiven Philosophie einbeziehen. Doch gibt es umgekehrt keine
Integration der Existenz in die ratio der Begriffe. Geschweige denn
dessen, ,,quod non per existentiam existit® (XIV. 348).

238



	Die negative und die positive Philosophie

