
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Die negative und die positive Philosophie

Autor: Barth, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die negative und die positive Philosophie

Von Heinrich Barth

Könnte sich uns das Rätsel der Natur enthüllen, „würden wir die

Odyssee des Geistes darin erkennen, der wunderbar getäuscht, sich

selber suchend, sich selber flieht" (S. W. I. 628). Wenn Schelling an
bekannter Stelle den Weg des Geistes in der Natur als eine Irrfahrt, die

nach mannigfachen Mühsalen in die Heimat führt, zu erkennen gibt,
dann läßt er in eben diesen Worten ahnen, in welchem Bilde ihm das

Geschehen des Geistes und seine universale Entfaltung vor Augen steht,

— in einem Bilde, das sich von dem, das seine philosophischen

Weggenossen bieten, deutlich abhebt. Fichtes Philosophie steht im Zeichen

des Aufbruchs des Geistes. Ihn bedrängen die gewaltigen Probleme,

von denen die ersten Schritte der aufbrechenden Vernunft — mit ihrem
Setzen und Entgegensetzen — umlagert sind. Doch ist es dem Geiste bei

Fichte noch versagt, die angetretene Bahn siegreich zu durchschreiten.

Geleitet von einem klar erkannten Gesetze des Fortschreitens, und

beschwingt von einem Rhythmus der Bewegung, in dem das Universum
der geschichtlichen Gestalten eingeholt wird, vollführt bei Hegel der
Geist eine Reise, die ihn den Höhen triumphaler Umschau immer näher

bringt, indem kein ernstlicher Widerstand sein Vorrücken zu immer

neuer Sicht behindert. Die Sache Schellings dagegen ist nicht eben das

Problem des Aufbruchs des Geistes, noch die Genugtuung einer
unbeschwerten Reise durch den Kosmos seiner eigensten Möglichkeiten,
vielmehr das Abenteuer. Bei ihm ist der Geist auf einer Fahrt begriffen,
die zwar ihrerseits zu einer Begegnung mit den Weltrealitäten führt.
Wiewohl er aber in diesen Realitäten sich selbst begegnet, muß ihm
solche Begegnung doch immer wieder zu einem recht unvertrauten,
befremdenden Erlebnis werden. Denn mag sich am Ende im
Weltgeschehen ein ordnendes Prinzip nicht vermissen lassen, so verstattet es

doch dem Geiste nicht, in vernunftvoll durchsichtiger Planung seine Reise

anzutreten. Im Wissen um viel Ungewisses wird er zum Abenteurer.
Doch kann ihm der Gedanke an die Heimkehr einen Halt verleihen.

225
15 Stud. Phil. XIV



Die uns in Schelling gegenwärtige Philosophie des sich entfaltenden
Geistes kennt kein Gesetz geistiger Ausbreitung, das in der Abstufung
und Ausgliederung eidetischer Sinngehalte und Bedeutungseinheiten
erfaßbar wäre. Im Gegensatz zu Hegel lehrt sie nicht eine Entfaltung
der Vernunft, die am dialektischen Zusammenhang des Sinnes der

Begriffe erkennbar würde. Diese Philosophie denkt und lebt im Hinblick
auf die Grundwirklichkeiten des Weltseins, deren Unterschiedenheit

keineswegs auf der logischen Unterscheidung eidetischer Bedeutungsgehalte

beruht. „Aber die Philosophie, auf deren Boden wir uns hier
befinden, hat nicht mit bloßen Begriffen, sondern mit wahren Realitäten,

wirklichen Wahrheiten zu tun" (XII. 156). Die philosophischen

Begriffe sollen „keine bloßen allgemeinen Kategorien, sie sollen wirkliche

bestimmte Wesenheiten sein" (XII. 49). Das Wesen Schellingscher

Philosophie besteht nicht eben im Vollzug dialektischer Synthese,
vielmehr im Geschehen umfassender und durchdringender Zusammenschau

desWirklichen, wie es unter einem bestimmten, weittragenden Gesichtspunkte

geschaut wird, — geschaut in einer Intuition, die vor allem der
tiefsten Gegensätze und Spannungen, die die WeltWirklichkeit
durchwalten, ansichtig wird. Dies ist nach Schelling der diese Philosophie
tragende Grundaspekt: „Die wirkliche Welt in ihrem ganzen Umfang
wurde zum Inhalt der Philosophie, indem sie begriffen wurde als ein

von der Tiefe der Natur bis zu den letzten Höhen der geistigen Welt
fortgehender Prozeß, dessen Stufen oder Momente nur die Momente
einer fortwährenden Steigerung des Subjektiven sind, worin dieses ein

immer zunehmendes Übergewicht über das Objektive erhält .." (XIII.
245/246). Thema dieser Philosophie ist die sich steigernde, sich

durchsetzende Bewegtheit des Subjektiven, und das heißt: des Geistes. Diese

Bewegtheit wird im Typus eines ideal-realen Grundgeschehens, und

zwar in naturphilosophischer Prägung derWeise der Sicht, gesehen. Für
die Beschreibung der Weise geistiger Bewegtheit ist dieser Philosophie
darum der Begriff des „Werdens" unmittelbar nahegelegt. „Philosophie
ist also nichts anderes als eine Naturlehre unseres Geistes Wir
betrachten das System unserer Vorstellungen nicht in seinem Sein, sondern

in seinem Werden. Die Philosophie wird genetisch; d. h. sie läßt die

ganze notwendige Reihe unserer Vorstellungen vor unseren Augen
gleichsam entstehen und ablaufen. Von nun an ist zwischen Erfahrung
und Spekulation keine Trennung mehr" (XII. 39).

Mit der nun folgenden Präzisierung des geistigen Geschehens, wie es

Schelling versteht, nähern wir uns bereits dem Probleme seiner Spät-

226



philosophie. „Geistiger Prozeß" kann verstanden werden als Gang des

Geistes auf dem Wege der sich ihm fortschreitend erschließenden
Erkenntnis. Dieser Prozeß ist der eigentliche „Gedankengang". Für ihn
sind Wegmarken die je erreichten, in der Erschließung von Seiendem

gewonnenen Erkenntnisgehalte; und das Gesetz des Fortschreitens liegt
im logisch-ontologischen Konnex dessen, was sich der Erkenntnis
erschließt. — Dem so im Sinne Hegels verstandenen geistigen Prozesse

vermag Schelling — wenn wir recht sehen — keine allzu große
Teilnahme zu schenken. Seine Philosophie des Geistes bewegt sich in jener
andern Dimension, deren philosophische Bedeutung unserer Erkenntnis
nie lebendig genug in den Blickpunkt treten kann: „Das Bewußtsein
besteht nur im Akt des Bewußtwerdens; und so läßt sich auch in Gott
nicht ein ewiges Bewußtsein, nur ein ewiges Bewußtwerden denken"

(VIII. 263). Schelling ist nicht von der Explikation des Logos in der

Ausbreitung seiner Inhalte in Anspruch genommen, sondern von dem

elementaren, ideal-realen Geschehen des Erwachens des Geistes aus dem

Dunkel des Unbewußten zum Bewußtsein. Im Ereignis des Bewußtwerdens

liegt die Voraussetzung aller Geschichte des Geistes, in welcher
inhaltlichen Erfüllung sie immer geschehen mag. Diesem vorgeschichtlichen

Ereignis ist Schellings Aufmerksamkeit zeit seines Lebens

zugewandt. Schon die Geschichtsphilosophie seiner Frühzeit wendet ihr
Interesse nicht der Folge der geschichtlichen Gestalten und der
Mannigfaltigkeit geschichtlicher Sinngebung zu, vielmehr dem Gegensatze von
Freiheit und unbewußter Notwendigkeit im Geschehen der Geschichte.

Der ganze Schöpfungsprozeß ist nach Schelling „ein sukzessives Zu-sich-
kommen dessen, was im Menschen (als dem höchsten und letzten

Geschöpf) das seiner selbst Bewußte ist" (XIII. 287). Das Problem des

Heraustretens des Bewußtseins aus der Potenz in die Aktualität darf
als der Lebensnerv von Schellings philosophischem Denken angesehen

werden. Es stellt uns vor gnoseologische und ontologische Grundfragen,
mit denen weder der spekulative Idealismus fertig wird, noch irgend
eine andere Philosophie leicht ins Reine kommt. Nun können wir aber

gerade bei Schelling neu darauf aufmerksam werden, daß vom Problem
des „Bewußtwerdens" nicht etwa nur die theoretische Vernunft betroffen

wird. Erschüttert von der menschlich-aktuellen Tragweite eben dieses

Problems gewinnt er in seiner späten Philosophie einen geschichts-

philosophischen Aspekt, durch den uns das „Werden", verstanden als

„Bewußtwerden", in die Mitte der geschichtlichen Existenz gerückt wird.

In der Sicht Schellings wird die Bewegtheit und das Werden der

227



Wirklichkeit nicht durch dialektische Entgegensetzung, die eine logisch-
ontologische Synthese erheischt, hervorgerufen. Wohl bewegt sich das

Wirkliche in der Überwindung von Gegensätzen. Doch lebt Schellings
Denken in der Vorstellung einer das Wirkliche durchwaltenden
idealrealen Dynamik, die den Gegensatz in der Form der lebendigen „Spannung"

wahrnehmen läßt, — ein Begriff, der seine naturphilosophische

Verwurzelung keineswegs verleugnet. Es ist nun aber im wesentlichen

eine einzige Spannung, die uns in den Intuitionen Schellings, und dies

in allen Phasen seines Denkens, immer wieder begegnet, und die uns
tief berühren muß: die zwischen dem Dunkel des Unbewußten und der
Helle des bewußt gewordenen Geistes. Im Zeichen dieser Polarität steht
das ideal-reale Sein der Welt wie der Menschheit, und vor allem das

Sein Gottes. — „Fühlen Sie das nicht, daß im Grunde Ihres Bewußtseins

etwas durch keinen Begriff Aufzulösendes liegt, etwas Dunkles,

gleichsam als Halt Ihrer Persönlichkeit? Hinweg nun ist es, einmal

erregt, nicht zu bringen, Liebe, und es soll auch nicht hinweg, weil
mit ihm zugleich die Persönlichkeit verschwände; aber verwandelt kann
es werden, daß es selbst Licht wird, nämlich als stummer Träger des

höhern Lichts, die Eigenheit nur für dieses bewahrend, daß es Wurzel
und Grund habe, nicht aber für sich selbst" (IX. 68). — Mit diesen in

„Klara" ausgesprochenen Worten tritt in unseren Blickpunkt nicht nur
die ursprüngliche Polarität von Dunkel und Helle des Bewußtseins als

solche, sondern auch ihr Sinn, ihr Problem und die Andeutung seiner

Lösung. Die Entgegensetzung von Realität und Idealität, von derSchel-

lmg seinen zeitlichen Ausgang nimmt, begegnet uns später in
derjenigen des Grenzenlosen und der Grenze. Das „reale Prinzip" ist das

blinde, grenzen- und verstandlose Sein, während die Ursache der

Begrenzung, des Maßannehmens und der Erkennbarkeit das „ideale

Prinzip" genannt werden darf (X. 242/243). Mit der Wendung zur
theosophischen Sicht gewinnt der Gegensatz von Natur und Geist die

erregende Bedeutung des Widerspiels eines „Regellosen", das als die

„unbegreifliche Basis der Realität" und als der „nie aufgehende Rest"

erkannt wird, gegen das auf seinen Gegenpol nichtsdestoweniger

angewiesene Ordnungsprinzip (VII. 359/360). Die zunächst kosmologische

Entgegensetzung des Chaotischen, Schrankenlosen gegen Regel und
Form gewinnt in der Philosophie der Freiheit die ontologische Gestalt
des Grundes der Existenz in ihrem Gegensatz zur Existenz selbst (VII.
357); und er geht ein in die theosophische Theologie, sofern in ihr die

Natur in das Sein Gottes einbezogen wird. Die Natur gehört zu Gott

228



als sein uneigentliches und anderes Wesen (IX. 74). Indem wir so zu
der Vorstellung eines Werdens Gottes aus dem Grunde, eines Sich-

Gebärens Gottes, einer Theogonie gelangen, kann es uns doch nicht
entgehen, daß der theogonische Prozeß im wesentlichen ein solcher des

Bewußtwerdens ist: Es gibt in Gott eine Sehnsucht und einen verstandlosen

Willen, sich selbst zu gebären. Es ist dies „nicht ein bewußter,
sondern ein ahndender Wille" (VII. 359). Unter dem Gesichtspunkt der

„Weltalter" gesehen, wird aber dieser ganze göttlich-menschliche Untergrund

zur„Vergangenheit". Er spiegelt sich wider in der Geschichte der

Urzeit.
Wir werden aufmerksam auf Sinn und Notwendigkeit der Tatsache,

daß Schellings Denken in einer Philosophie der Mythologie und der

Offenbarung ihren Abschluß findet. Daß er zeit seines Lebens und
besonders in der Reife seines Schaffens vom Probleme der Mythologie
umgetrieben wird, hat seinen Grund darin, daß — wenn wir recht sehen —
im Mythus in der Tat das erwachende Bewußtsein der Menschheit sein

Selbstverständnis sucht. Das erwachende Bewußtsein! Also nicht das

Bewußtsein, sofern es sich der Inhalte seiner Sinnerfüllung als der
konstituierenden Momente einer ursprünglichen Humanität bewußt wird!
Wir meinen, daß Schelling richtig sieht, wenn in seinen Augen das

Hervortreten der mythischen Gestalten aus dem Dunkel des Unbewußten
der Mythologie das entscheidende Gepräge gibt. Wir dürfen uns die

Philosophie der Mythologie und der Offenbarung als die

Geschichtsphilosophie des spätem Schelling gegenwärtig machen. Um Geschichte

des Geistes ist es ihm ja von der Frühzeit bis zum Ausklang zu tun.

Wenn ihm nun aber „Geist" so viel wie „Bewußtwerden" bedeutet, —

wie kann es dann anders sein, als daß ihm die Mythologie zum großen
Thema seiner in alle Tiefen und Höhen ausgreifenden geschichtsphilo-

sophischen Spekulation wird?
Was Schelling seit denFrühzeiten überquellender idealistischer Systematik

im Blickpunkt stand, eben damit vollzieht er in seiner Philosophie
der Mythologie eine Konfrontation von gewaltigem Ausmaße: mit dem

Bewußtwerden des Geistes. Mythologie, die von ihm als

Göttergeschichte oder Theogonie begriffen wird (XI. 7), ist für ihn „ein wirkliches

Werden Gottes im Bewußtsein" (XI. 198), und zwar „das

ursprüngliche Erzeugnis des sich selbst wiederherzustellen strebenden

Bewußtseins" (XI. 222), oder „die Geschichte des Gottes selbst, der aus

ursprünglicher Ungeistigkeit zur vollkommenenVergeistigung sich

überwunden und verklärt hat" (XIII. 494). „In dem ganzen mythologischen

229



Prozeß ist es darum zu tun, daß das wesentlich Gottsetzende des

Bewußtseins zum actu und mit Bewußtsein Gottsetzenden werde" (XII.
435). Wenn uns auf jeder Stufe des mythologischen Prozesses „eine
Gestalt dieses werdenden Gottes" begegnet (XII. 103), dann ist damit
eine Stufe des Bewußtwerdens Gottes gemeint. — Wie tief die

Vorstellung des mythologischen Prozesses aber in der spekulativen
Grundanschauung des Philosophen verwurzelt ist, läßt sich daran erkennen,
daß uns dieser Prozeß als Exponent der allgemeinen geistigen Bewegung,

die schon die Natur durchwaltet, vorgeführt wird (XI. 216). Die
Mythologie ist „die in einer höhern Potenz sich wiederholende
Geschichte der Natur" (XIII.492). Eine spannungsreicheGeschichte! „Vom
ersten Sichverfangen des Bewußtseins an ist eine Spannung gesetzt, die

nur sukzessiv sich lösen kann" (XII. 347). Der mythologische Prozeß

vollzieht sich nicht ohne „Widerstand" (XIII. 277).

Wie kommt es aber im mythologischen Geschehen zu Spannung und
Widerstand? Wie haben wir beides zu verstehen? Offenbar von jenem
sich durchhaltenden theosophischen Gedanken her, der das Böse auf
ein Heraustreten des göttlichen Urgrundes zu einem selbstherrlichen,
besonderen Sein zurückleitet. Auch für den Philosophen der Mythologie

gibt es ja eine „Materie der Gottheit", als das Prinzip der
göttlichen Latenz (XII. 25), einen Deus implicitus, der sich zum Deus ex-
plicitus entäußern will (XI. 274). Es ist nun aber die Mythologie der

Schauplatz des von Ungewittern und Katastrophen begleiteten Heraustretens

Gottes aus seiner Verborgenheit. Der erste Zustand ist ein
solcher „der Einwickelung und des Schweigens" (XII. 19). Die erste

Bewegung des erwachenden Bewußtseins führt vom wahren Gott hinweg

(XII. 186). Das Heidentum, der Abfall von dem wahren Gott,
hatte seinen Ursprung darin, „daß das Gott setzende Prinzip, der theo-

gonische Grund, im menschlichen Bewußtsein nicht inwohnend
geblieben, daß er aus seiner Innerlichkeit oder Immanenz wieder
hervorgetreten", um so die Ursache eines theogonischen Prozesses zu werden

(XIII. 369/370). Dieses Geschehen ist eine Kundgebung des „Unwillens"
oder des „göttlichen Zorns". Doch ist freilich auch in ihm der positive
göttliche Wille wirksam (XIII. 372). Denn der Prozeß der Mythologie,
der durch einen Akt der Emanzipation eingeleitet wird, vollzieht sich

dennoch unter der Leitung göttlicher Sinngebung. „Dieses in Gott
Verborgene muß eben von ihm ausgehen, um, indem es wiederkehrt,
nun als Wissendes oder wissentlich in dem zu sein, darin es zuerst
unwissentlich war" (XIII. 296). Der Weg der Mythologie führt von

230



einem in sich verschlossenen, sich in seiner Wahrheit noch undurchsichtigen

Monotheismus zur Erschließung des Bewußtseins im
Polytheismus, — einer Geisteslage, die dann nach einer letzten Lösung
ihrer Problematik ruft. Wobei der Polytheismus — unbeschadet der in
ihm wahrgenommenen Emanzipation — als „Übergang zum Bessern",
als „Befreiung der Menschheit von einer an sich wohltätigen, aber ihre
Freiheit erdrückenden Gewalt" beurteilt wird (XI. 139).

Wie schon die Natur einen Weg der „WiederumWendung", der

„Wiedervergeistigung" durchschreitet (XII. 267), so stellt auch die

Mythologie einen „Übergang von der Blindheit und Verstandlosigkeit
zum Verstand" dar (XII. 269). In ihr ist das Bewußtsein „in der

völligen Wiederaufrichtung zum Geist begriffen" (XII. 272). Das

widerstrebende Prinzip wird dabei keineswegs vernichtet; „es soll eben

nichts mit bloßer Gewalt durchgesetzt werden" (XII. 263). Dies bedeutet,

daß das sich emanzipierende Moment nicht etwa vertilgt, sondern

in die Verborgenheit zurückversetzt wird. Die in das Sein hervortretende

und von Gott verneinte und überwundene Potenz „verwandelt sich

in das Setzende des Gottes; an ihm haftet eigentlich dem Bewußtsein
der Gott" (XII. 390). — Drei Momente sind für Schelling im
mythologischen Prozesse wirksam. Er formuliert sie irgendwo als die Trias
des Unbestimmten, des Bestimmenden und des sich selbst Bestimmenden

(XII. 377). Dem Ausbruch chaotischer Gestaltlosigkeit begegnet

formende, rationale Sinngebung. Doch wird diese Polarität überhöht
durch eine dritte zusammenfassende Kraft, die dem von der Vernunft
beherrschten Urgrund die ihm zukommende latente Wirksamkeit
zugesteht. Das Bewußtsein verlangt eine dritte Potenz, die bestimmt ist,

„auf jenes Verhältnis der Unterwerfung das Siegel zu drücken" (XII.
391). — Das Ziel des ganzen Prozesses ist „die Wiederherstellung der

ursprünglichen Einheit des Monotheismus, der mit dem Wesen des1

Menschen gesetzt war, und der sich eben aufheben mußte, um aus

einem potentiellen oder materiellen ein aktueller, erkannter zu werden"

(XII. 374). — Wie die in diesem Geschehen wirksame Spannung in
grauenvollen Ereignissen zu ihrer Entladung kommt, — dies ist es,

was Schelling aus den Mythen von Osiris, Typhon und Horos, von
Demeter, Proserpina und Dionysos herauszuhören meint. Im
Zusammenspielen der drei mythologischen Grundmomente führt die

Göttergeschichte aber zu jenem wundersamen Ausgleich des mythischen

Bewußtseins, das uns in der olympischen Gestalt der Gottheit vor
Augen tritt. Hier scheint der Urgrund, die Natur, der reale Weltgrund

231



seine Bedrohlichkeit verloren zu haben. „Die griechische Mythologie ist

der sanfte Tod, die wahre Euthanasie des realen Prinzips, das in
seinem Verscheiden und Untergehen an seiner Statt noch eine schöne und
bezaubernde Welt von Erscheinungen zurückläßt" (XIII. 406).

Das im Sinne Schellings verstandene Problem der Mythologie muß

uns aber lebendig geworden sein, wenn wir seiner spekulativ-ontologi-
schen Substruktion, der Potenzenlehre, ein tieferes Interesse abgewinnen

sollen. Denn daran kann ein Zweifel nicht bestehen, das wir in
dieser Lehre dasjenige systematische Schema zu erkennen haben, das

geeignet sein soll, dem geistesgeschichtlichen Prozesse der Mythologie
zur philosophischen Auslegung zu dienen. „Daß der ganze mythologische

Prozeß sich nur um die drei Potenzen bewegt", sagt uns ja
Schelling ausdrücklich (XIII. 396). Im Hinblick auf den Sinn der
Potenzenlehre, die nicht eben ein dankbares Vortragsthema ist, werden

wir uns aber kurz fassen. Die mythologische Spannung und Lösung
krystallisiert sich ontologisch in der Trias von Potenz, Akt und ihrer
Vereinigung. Der Grund dieser Spannung ist „das aus seinem An-sich

hervorgetretene, selbst seiend gewordene An-sich" (XIII. 271). Jene
Trias wird ausgesprochen als lautlose, sich differenzierende, ausdrückliche

Einheit (X. 307), als das Seinkönnende, Seinmüssende,
Seinsollende (XIII. 267), als die hemmende, die wirkende, die antreibende
Potenz (XIII. 397). Der Dynamismus der altehrwürdigen Potenz-Akt-
Ontologie ist offenbar wohl geeignet, der Mythologie zur Grundlage
ihrer Auslegung zu dienen.

Wenn nun die Mythologie durch „Offenbarung" überboten wird,
dann bedeutet dies nicht das Eintreten eines absoluten Geschehens in
die Geschichte des Bewußtseins. Die „freie", rein geistige, philosophisch
geläuterte Religion ist ja durch das Christentum nicht „gesetzt", nur
„vermittelt" (XI. 258). Auf der andern Seite legt Schelling das größte
Gewicht auf die nach rückwärts greifenden Beziehungen, die die

Offenbarung in den Tiefen des Bewußtseins mit der Mythologie verbinden.
Es ist ein und derselbe Gott, der dem mythologischen Bewußtsein in der

Trennung der Potenzen, und der dem durch Offenbarung erleuchteten

Bewußtsein in seiner ursprünglichen Einheit sich darstellt (XIII. 187).

Offenbarung kann „nur in einem höhern geschichtlichen Zusammenhange

zu begründen sein, in einem höheren, d. h. in einem, der über
sie selbst und das Christentum als spezielle Erscheinung hinausgeht"

(XIII. 143). — Nichtsdestoweniger bedeutet das Eintreten der
Offenbarung für die Gottesbeziehung des Bewußtseins eine entscheidende

232



Wendung. Denn die Mythologie vermag auf die Gottesfrage keine

durchgreifende Antwort zu geben. Mit den drei Potenzen ist nur die

Form des göttlichen Lebens gegeben, noch nicht „das wirkliche Leben,
der lebendige Gott selbst" (XII. 59). Die mythologische Vorstellung
vermag zum wirklichen Geschehen und zum Akte der geschichtlichen

Entscheidung nicht durchzudringen. Sie hat die Frage unbeantwortet
gelassen, „wodurch jenes Unprinzip des Bewußtseins der höhern
Potenz dennoch überwindlich geworden" (XIV. 56). Der Mythologie
bleibt das Problem der geschichtlichen Existenz noch verdeckt. Durch
die Philosophie der Mythologie wird die Mythologie „zwar ihrem
Inhalt nach begriffen, aber nicht ihrer Existenz nach erklärt" (XIV. 8).

Ist sie doch nur möglich" vermöge eines über sie hinausgehenden
Willens oder Entschlusses, der freilich in ihr selbst nicht offenbar wird"
(XIV. 58). — Im mythologischen Prozeß kann das Unprinzip wohl
äußerlich überwunden, aber in seinem Recht nicht aufgehoben werden.
Dieser Prozeß bringt keine wahre Versöhnung, „weil er das

gottwidrige Prinzip nur in der Wirkung, nicht aber in seiner Wurzel, in
seiner Potenz aufhebt" (XIV. 54). Die Mythologie wird des in ihr
lebendigen Problems am Ende nicht Herr, und dies darum, weil sie

dem Horizonte der drei Potenzen, der Potenz-Akt-Beziehung, ihrer
Spannung und ihrer Lösung, verhaftet bleibt. Das Problem der
geschichtlichen Existenz ist aber vor dem Wechselspiel der drei Potenzen

im Vorsprung. — Der ekstatische Zustand des Heidentums konnte nur
durch ein außerordentliches, transzendentes Ereignis auf den Boden
der Wirklichkeit zurückgeführt werden (XIV. 174). Offenbarung setzt

einen Aktus außer dem Bewußtsein voraus (XIV. 3). Nicht bloße
Belehrung, sondern dieser Aktus, diese Tat ist die Flauptsache der
Offenbarung (XIV. 28). Das Christentum ist nicht „aus einem notwendigen
Prozeß nur aus einem freien Wollen, einer freien Tat zu erklären"

(XIV. 59). „Es ist keine Notwendigkeit vorhanden, daß das menschliche

Bewußtsein in seinem Auseinandergehen sich behaupte, sich nicht
zerstöre. Dies kann nur das Werk eines freien Willens sein, der es

nicht will verloren und untergehen lassen" (XIV. 8/9). In dieser freien
Willenstat ist nicht mehr die Potenz das Gott und Mensch vermittelnde

Prinzip, sondern die freie Persönlichkeit (XIV. 59). Ist doch das

Wirkende in der Mythologie die Potenz, in der Offenbarung die Persönlichkeit

(XIV. 88). — Wer könnte verkennen, daß wir mit dieser

Auslegung in den Bereich einer Philosophie getreten sind, die nicht mehr
im Zeichen einer modalen Ontologie steht, indem sie vielmehr der

233



Handlung, der Freiheit, der Persönlichkeit Raum gibt? Sind wir mit
diesem Übergang nicht eingetreten in einen philosophischen Horizont,
in dem alle Dinge ein völlig neues Antlitz gewinnen? Oder können

wir es uns etwa ersparen, mit Schelling solchen Übergang zu
vollziehen? — Auch wer sich durchaus nicht zu einem theistischen Glauben
bekennt, wird uns Eines zugestehen müssen: Aus Potenz und Akt und
ihrer Vereinung läßt sich die Weltwirklichkeit wohl bis weit hinein in
ihre Tiefen verstehen. Wohl wird von hier aus das Weltgeschehen als

„das Rad der Genese" einsichtig. Und diese Sicht verkehrt sich ja in
den Augen Schellings nicht in Irrtum und Lüge. Doch wer wollte sich

anheischig machen, aus den drei Potenzen Handlung, Freiheit und
Persönlichkeit in ihrer philosophischen Bedeutung auszulegen? Schelling

scheint innezuwerden, daß hier der Potenzlehre mit Vollmacht ein

„Noli me tangere!" zugerufen wird. Indem in ihm von neuem ein
Wissen davon lebendig wird, daß Handlung, Freiheit und Persönlichkeit

eine befreiende Distanz vom Weltgeschehen in sich schließt, eine
die trübe Atmosphäre theogenetischer Theologie sonnenklar erhellende
Transzendenz, findet er zurück zu Kants unverlierbarer Erkenntnis des

Menschen. Und weil sich in eben dieser Erkenntnis die transzendie-
rende Grunderkenntnis von Jahrtausenden abschattet, gewinnt er an
die philosophia perennis neuen Anschluß.

In seiner Persönlichkeit, in seiner geschichtlichen Existenz tritt der
Mensch in den Blickpunkt der Offenbarungsphilosophie, — er, der die
Tat des Abfalls vollzieht, dem nur der Herr des Seins mit seiner Tat
entgegentreten kann (XI. 366). Der Mensch „reizte jene furchtbare

Gewalt, die Gott zum bloßen Träger der Kreatur bestimmt hatte, und
rief sie in die Wirklichkeit" (IX. 85). Alle jene untergeordneten
Möglichkeiten, Potenzen und Geister erheben sich; „und der Mensch fällt
nun in ihre Gewalt, anstatt daß sie zuvor in der seinigen waren" (XIV.
282). — Dieser Lage begegnet Gott in Christus. „Der Kampf Christi

gegen den Satan war nicht, wie im Heidentum, ein bloß äußerer

Dieser Kampf ging dem Prinzip an das Leben, an das Innere, an die
Wurzel selbst. Es war ein Kampf auf Leben und Tod" (XIV. 276).

Nur indem die Unterwerfung unter den göttlichen Willen bis zum
Tode ging, war die ganze Macht jenes Prinzips gebrochen (XIV. 203).

„Das Göttliche des Versöhners durchbricht das Natürliche und
verzehrt es gleichsam in jenem Tode" (XIV. 82). — Das „Natürliche"
bedeutet hier die geschichtliche Wirklichkeit, sofern sie unter dem

Gesichtspunkte des theogonischen Prozesses und das heißt eben: unter

234



dem Aspekte der in sich selbst schwingenden Potenz-Akt-Beziehung,
ihrer Spannungen und ihrer Lösungen, gesehen wird. Alle theogonische
Polarität, alle Problematik der in der Mythologie sich entladenden,
aus Potenz und Akt des Bewußtseins entspringenden Konflikte hat aber

ihre sie übergreifende Voraussetzung in der geschichtlichen Existenz
als solcher. Menschliche Existenz ist auf dem Plane im Dunkel des

Mythus wie in der Helle der Humanität. Wenn es nach Schelling Sache

der Philosophie der Offenbarung ist, „die Person Christi zu begreifen"
(XIV. 35), dann hat diese Konzentration auf die Christologie darin
ihren Grund, daß in Christus die totale, durch Potenz und Akt, durch

Theogonie und Mythologie hindurchgreifende Reintegration der
geschichtlichen Existenz in die Einheit mit Gott vollzogen wird.

Das Geschehen der Offenbarung hat seine transzendente Voraussetzung

in jenem vierten Prinzip, das von der Potenzenlehre her
gesehen die „causa causarum" bedeutet. Doch geht Gott als Ursache in
den von ihm gesetzten Weltprozeß nicht ein (XIII. 292), als das

absolute prius, dessen Übergehen in das Sein nur Folge einer freien Tat
sein kann (XI. 127), als das reine Daß, „wie es am Ende der Ver-
nunftwissenschaft als Letztes stehen bleibt" (XIII. 563), als das

Überexistierende, das nicht bloß als höchste Idee, sondern als das wirklich
Existierende zu erweisen ist (XIII. 150). Gott ist die reine, ungemischte,
alles Potentielle ausschließende Wirklichkeit (XI. 412), der actus purus,
in dem kein Übergang a potentia ad actum, keine Vermischung von
Potenz und Akt zu finden ist (XIII. 149. 155/156). — Diese scheinbar

scholastisch-ontologische Bestimmung des göttlichen Seins bedeutet

aber bei Schelling die begriffliche Formulierung seiner tiefsten ge-
schichtsphilosophischen Erkenntnis. Sie liegt darin, daß Gott selbst,

Gott in der Aktualität seines transzendenten Seins, der Verwirklichung
im Prozesse nicht bedarf (XII. 108/109). Gegenüber der Theosophie
Jakob Böhmes, die die Gottheit in eine Art von Naturprozeß
verwickelt, verwirft die positive Philosophie diejenige Vorstellung, die

Gott zum nicht bloß logischen, sondern wirklichen Resultat eines

Prozesses macht (XIII. 121). — Die Bedeutung des letzten Schrittes von

Schellings Denken, der ihn in eine unwegsame theologische Ontologie

zu führen scheint, liegt in der endgültigen, präzis formulierten
Überbietung des durch Potenz und Akt des Bewußtseins bestimmten
Grundaspektes der Wirklichkeit, und damit die Befreiung von einer genetisch

begriffenen Gottheit. Das „Werden" hat nicht das letzte Wort. Wohl
ist Bewußtsein ein Bewußtwerden. Doch erst jenseits des Werdens hat

235



das Sein Gottes seine Stätte. — Eines Albdrucks wird das Bewußtsein

ledig, wenn es inne wird, daß der Geist nicht endgültig von jener Be-

zogenheit auf eine untergründliche Vergangenheit belastet bleibt, von
jener Relation des Aktes auf die Potenz, die eine nie zu behebende

Ohnmacht des Geistes bedeutet. Bei aller Lebenswahrheit solcher

Verhaftung des Geistes erfährt das Bewußtsein doch im Wissen um eine

von Göttergeschichten ungetrübte Serenität seine große Befreiung.
Liegt aber in Schellings positiver Aussage über Gott nicht eine

unerträgliche Herausforderung? In seinem Reden nicht nur von der Freiheit,

als der letzten Ursache aller Dinge, nicht nur vom vollkommenen
Geist (XII. 256), sondern vom persönlichen, wirklichen Gott, als dem

Herrn des Seins (XI. 564 et pss.)? Tritt dieser Gott der Offenbarung
nicht wie ein Deus ex machina auf den Plan? — Dieser persönliche
Gott wäre wohl eine befremdende Erscheinung, wenn er sich uns
ausschließlich aus dem harten Gestein ontologischer Prinzipien mit ihrem

quid und quod herausheben würde. Nun müßten wir allerdings weit
ausholen, wenn wir dem Theismus Schellings an dieser Stelle gerecht
werden wollten. Doch geben wir Eines zu bedenken: Dieser persönliche

Gottesbegriff antwortet nicht auf eine ontologische Existenzfrage,
sondern auf die der geschichtlichen Existenz. Wie denn überhaupt die

Lehre von den letzten Prinzipien nicht in sich selbst schwingt, sondern

als geschichtsphilosophische Grundlegung begriffen werden muß! Nun
ist aber geschichtliche Existenz persönliche Existenz. Wer überhaupt
den Sinn transzendierender Rückfrage verstanden hat, wird sich der

persönlichen Transzendenz, wie sie Schelling lehrt, nicht voreilig
verschließen.

Der „persönlichen Trnaszendenz"? Was wir zu dieser Formulierung
noch beifügen wollen, darf nicht als systematische Begründung einer

bestimmten Position verstanden werden, nur als vorläufige Überlegung
dessen, was hier etwa zu bedenken wäre. — Weite Kreise der philosophisch

Beflissenen stehen heute im Banne der Heideggerschen Suggestion,

daß die Frage nach dem „Sein" die letzte Frage sei, die

überhaupt gestellt werden könne. Transzendierende Rückfrage, die über

die geschichtliche Existenz zurückfragt, könnte also ihrerseits nur nach

dem Sein fragen und darin ihre Antwort finden, daß das Sein irgendwie

seine Pforten öffnet. Wegweisung zur Transzendenz kann dann

allerdings nur eine Ontologie werden, die sich in die Indifferenz
personfremden Seins zurückzieht. Kann es aber je glaubwürdig werden,
daß der geschichtlich existierende Mensch auf dieses caput mortuum

236



hin ausgelegt werden darf? Dieses caput mortuum, das doch so leicht
als Medusenhaupt in die Augen fallen könnte? Ist es glaubwürdig, daß

wir „Freiheit" als „Freiheit für die Transzendenz", nicht aber „in der
Transzendenz" verstehen sollen, sodaß wir uns in der Freiheit im
besten Falle mit einem anonymen, transzendierenden Etwas konfrontiert

sähen? Würde sich die Freiheit angesichts eines unfreien Gegenüber,

in dem doch ihre eigene transzendierende Voraussetzung läge, je
behaupten können? — Uralte klassische Formulierung erinnert uns an
die Schranke aller Ontologie. Sie klingt aus in das berühmte
êjtéxËiva xfjç oùaîaç jtQeaßtlq: y.ai Ôtivctjxei TjjtEpÉxovtoç

Die Gegenstellung von „negativer" und „positiver" Philosophie ist

nun freilich nicht zur Sprache gekommen, wenigstens nicht ausdrücklich.

Und es bleibt uns keine Zeit, unserer Ankündigung post festum gerecht

zu werden. Doch haben wir immerhin den Weg durchschritten, der uns

zu einem sinnvollen Erfassen dieser Begriffe führt. Und wenn wir in
diesem Vortrage die Verhandlung des Themas scheinbar schuldig
geblieben sind, dann dürfen wir uns dessen getrösten, daß das mit ihm
bezeichnete Problem in Wahrheit zur Sprache gekommen ist. Dieses

Problem liegt zum wenigsten in den Erläuterungen der beiden Begriffe,
wie sie Schelling bietet, vielmehr in jenem Hinterlande eines fruchtbaren

Bathos geschichtlicher Erfahrung: in der Mythologie und in der

Offenbarung. Die Bedeutung jener thematischen Begriffe darf übrigens
auch darum nicht überschätzt werden, weil weder hinter dem einen
noch hinter dem andern eine entfaltete Lehrbildung steht. — Doch ist

es immerhin eine subtil ausgearbeitete Modalontologie, was uns unter
dem Titel der „negativen" und der „positiven Philosophie" zu
verhandeln aufgegeben wäre, eine Ontologie, die einem tiefern Eindringen

ohne Zweifel Möglichkeiten sinnvoller und fruchtbarer
Nachforschung bietet. Es ist aber nicht möglich, im begrenzten Räume eines

Vortrags den Zugang zu dieser Lehre zu erarbeiten und zugleich sie

auf ihren letzten Sinn zu befragen, Allzu weit müßten wir ausholen,

wenn uns die Lösung dieser zweiten Aufgabe je gelingen sollte. Wir
verzichten bewußt auf ein solches Unternehmen, und dies auch in der

beruhigenden Überlegung, daß wir noch einen zweiten Vortrag, der

hier wahrscheinlich in die Lücke treten wird, zu erwarten haben. —
Was die „negative" Philosophie angeht, so kann die in ihr waltende

„Vernunft" sowohl im Sinne des vorkantischen Rationalismus, wie der

Vernunftkritik, wie der organologischen Auffassung des frühen Schelling,

wie der Hegeischen Dialektik, wie endlich der Potenzenlehre des

237



späten Schelling verstanden werden. Dieser wenig eindeutige Begriff
von „Vernunft" und „Philosophie" ist aber negativ dadurch bestimmt,
daß er die Existenz nicht zu erreichen vermag. — Die positive
Philosophie ist nach Schellings Aussage „geschichtliche Philosophie" (XI.
571). Sie ist in ihrer Gegenstellung gegen alle Formen der reinen
Vernunft dahin zu verstehen, daß sie das Wirkliche unter dem Gesichtspunkt

der geschichtlichen Existenz in den Blick gewinnt, ohne aber

damit die Vernunft liquidieren zu wollen. Vom Standort der positiven
Philosophie wird eine Reintegration auch der Natur, auch der
Geschichte, auch der Mythologie in die Gottesbeziehung möglich. Sie ist
aber keine wohlfeile Sache. Sie muß erkauft werden mit dem Verzichte

auf eine Vernunftphilosophie, die mit einer Realdialektik der Potenzen

auch der Existenz — der Existenz Gottes und des Menschen —
mächtig zu werden wähnt. Rationales Geschehen läßt sich in die Sicht

der positiven Philosophie einbeziehen. Doch gibt es umgekehrt keine

Integration der Existenz in die ratio der Begriffe. Geschweige denn

dessen, „quod non per existentiam existit" (XIV. 348).

238


	Die negative und die positive Philosophie

