
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Der Mensch in der Philosophie Schellings

Autor: Zeltner, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Mensch in der Philosophie Schellings

Von Hermann Zeltner

Wie Schelling die berühmten drei Hauptfragen Kants auf eine völlig
neue Weise beantwortet hat, so findet er auch auf die vierte Kantische

Frage: „Was ist der Mensch?" eine eigene Antwort. Von dieser Antwort

möchte ich Ihnen in Kürze einen Begriff zu geben versuchen. Was

uns dabei vor allem auffallen wird, sind die Weite und der Reichtum

der Gesichtspunkte, von denen aus Schelling an die Frage nach dem

Wesen des Menschen herangegangen ist. Diese Vielfalt ist andererseits

keine Beliebigkeit. Der besondere Wert der Schellingschen Anthropologie

scheint mir vielmehr gerade darin zu liegen, daß in ihr eigentlich

alle wesentlichen Gedanken über den Menschen, die im Denken des

Abendlandes nach- und nebeneinander aufgetreten sind, lebendig
werden, um dann in der Ursprünglichkeit seines Denkens eine ganz
originale und lebendige Verbindung einzugehen.

Ausdrücklich anthropologische Gedankengänge finden wir allerdings
erst beim alten Schelling, und auch da nur ansatzweise. Und gerade die

als „Anthropologisches Schema" bezeichneten Notizen (X, 287 lf.)
bestehen im wesentlichen aus Distinktionen psychologischer Art, über die
sich zudem in der hier gebotenen Kürze kaum etwas Zureichendes sagen
läßt. Aber das darf nicht darüber hinwegtäuschen, daß der Mensch,

„das sichtbare, herumwandernde Problem aller Philosophie", wie schon

der junge Schelling ihn einmal genannt hat (II, 55), zeitlebens Gegenstand

seines Nachdenkens gewesen ist. Nur sucht er dem Wesen des

Menschen nicht, wie etwa dem Phänomen der Kunst oder des Staates,

unmittelbar und geradezu auf die Spur zu kommen, sondern er
versucht, den Menschen zu sehen in seiner Verknüpfung mit den verschiedenen

Bereichen des Seins, in seiner Beziehung vor allem zu Natur,
Geschichte, Gott.

Aber es gilt auch das Umgekehrte: nur in Beziehung auf den
Menschen, so sagt Schelling gerade an der eben angezogenen Stelle,
gewinnen wir die richtige Idee der Natur, und nicht anders ist es in der

211



Geschichts- und in der Religionsphilosophie. DieAnalogie von Gott und
Mensch hat Schelling später zum Prinzip seiner Gotteslehre erhoben.

Wir ersehen daraus die Bedeutung der Anthropologie für Schellings

Denken, wir werden aber darum andererseits bei deren Betrachtung

notwendig das Ganze seiner Philosophie in den Blick zu nehmen haben.

Eine Anschauung von Schellings Anthropologie läßt sich am leichtesten

gewinnen, wenn wir den Denkerfahrungen folgen, die darin
nacheinander ihren Niederschlag gefunden haben. Das gilt für Schelling

überhaupt, es gilt aber hier noch in besonderem Maße: immer stärker

tritt der Mensch ins Blickfeld seiner Betrachtung, und man kann
geradezu die zunehmende Reife seines Denkens ablesen an der Intensität,
mit der er das Wesen des Menschen zu begreifen sucht. Eine
Philosophie, die auf das Wesen des Menschen gegründet ist, proklamiert zwar
bereits der junge Schelling (I, 156 ff.). Aber wir hören des weiteren
zunächst nur, „daß das Wesen des Menschen selbst nur in der Einheit und
durch Einheit bestehe". Bisher, so meint Schelling sarkastisch, ist der
Mensch in nichts als in seiner Inkonsequenz konsequent. Die Einheit des

Wollens und des Handelns soll ihm jedoch so natürlich werden als der
Mechanismus seines Körpers und die Einheit seines Selbstbewußtseins.

Diese Disparatheit von Wollen und Handeln ist nicht etwa im pauli-
nischen Sinne als die schmerzvoll erfahrene Diskrepanz vonWollen und

Vollbringen zu verstehen, aus der dann Gottes Erlösungstat den Menschen

befreit. Darüber darf auch der merkwürdige Gleichklang der
folgenden Formulierungen mit christlichen Aussagen nicht täuschen. Was
dem Menschen zur Einheit seines Wesens fehlt, sagt Schelling weiter,
ist das Bewußtsein seiner Freiheit. Nur der Unfreie zittert vor der
Gerechtigkeit, der Freie, der Würdige dagegen ist von selbst frei und so

mit sich selbst eins. Dieses Bewußtsein der Freiheit zu wecken, ist Aufgabe

der Philosophie, und aus dieser Überzeugung entspringt gerade
beim jungen Schelling der aristokratische Stolz des philosophischen
Menschen.

So abstrakt diese Überlegungen anmuten, sie enthalten doch zwei
wichtige Voraussetzungen: einmal die, daß der Mensch nicht von
vornherein das, was er seinem Wesen nach sein sollte, auch in Wirklichkeit
ist. Andererseits aber ist seine Selbstbefreiung und damit die Gewinnung

seiner Wesenseinheit gar nicht primär Aufgabe des Einzelnen als
vielmehr der Menschheit im ganzen. Als Menschheit ist der Mensch auf
dem Wege zu seinem eigentlichen Wesen, steht er im Begriff, das Prinzip

der Einheit als konstitutives Gesetz zu realisieren, als Eine voll-

212



endete Person demselben Gesetz der Freiheit zu gehorchen. Es ist
derselbe Enthusiasmus, dieselbe Begeisterung für die Ideale der Menschheit,

wie wir sie bei Schiller und beim jungen Hölderlin finden. Von
vornherein ist also die Selbstbefreiung, die Emanzipation der Menschheit

in einen zunächst freilich noch recht vagen Zusammenhang gebracht

mit ihrer Geschichte, vor allem mit der Geschichte der Religion. So

proklamiert insbesondere das „Systemprogramm" die Beseitigung der

Priesterherrschaft, den „Umsturz alles Afterglaubens" : nicht mehr außer

sich, sondern in sich hat der Mensch Gott und Unsterblichkeit zu suchen.

Diese Wendung führt uns auf den letzten Grund dieser Anthropologie:

daß der Mensch frei ist, bedeutet, „daß er kein Ding, keine Sache,

und seinem eigentlichen Sein nach überhaupt kein Obiekt" ist (I, 157).

Und weil dem so ist, kann der Mensch sich dann auch ausdrücklich zu

dem machen, was er seinem Wesen nach ist.

Der Mensch ist also ein freies, ungegenständliches und zugleich ein
sich selbst verwirklichendes, sich selbst herstellendes Wesen. Damit
nimmt Schelling einen Grundgedanken der Anthropologie von Karl
Marx vorweg — wobei wir freilich nicht übersehen dürfen, daß Marx
inzwischen von Hegel den bei Schelling noch fehlenden Begriff der
Arbeit hinzugewonnen hat.

So weit trägt uns die Philosophie des jungen Schelling in der Frage
nach dem Wesen des Menschen. Es ist aber die Eigenart des spekulativen

Philosophierens, nicht bei der Feststellung phänomenaler
Tatbestände stehenzubleiben, sondern diese in ihrem Sinn zu durchleuchten.

Darauf zielt die Frage, der wir gerade beim jungen Schelling wiederholt

begegnen: wie kommt das Absolute überhaupt dazu, aus sich selbst

herauszugehen? Anthropologisch gewendet, besagt das: wie kommt es

zu der Diskrepanz zwischen dem eigentlichen Wesen des Menschen und
seinem augenblicklichen Status, wie kommt es zu seinem geschichtlichen
Sein?

Eine Antwort auf dieses Problem versucht Schelling zu geben, indem

er den Menschen in der weiteren Entfaltung seines Denkens begreift im

Zusammenhang von Natur und Geschichte. Die philosophische Betrachtung

der Natur gibt Schelling sogleich neue Gesichtspunkte auch für das

philosophische Verständnis des Menschen an die Hand. Einst besaß der

Mensch jene innere Einheit seines Wesens, wie sie ihm heute als Aufgabe

gestellt ist: damals nämlich, als er eins war mit der Natur. Als
geistbestimmtes Wesen ist er jedoch aus dem Zusammenhang der Natur
herausgetreten. Denn das Element des menschlichen Geistes ist Freiheit;

213



kraft dieser Freiheit mußte er sich den Fesseln der Natur und ihrer

Vorsorge entwinden und sich dem ungewissen Schicksal seiner eigenen
Kräfte überlassen. Der Mensch hat sich damit auf einen Weg voller
Gefahren begeben. Das Gleichgewicht der Kräfte, das ihm als Naturwesen

eigentlich zukommt, ist zerstört. Das Heraustreten aus der Natur
aber und damit der Verlust jener Einheit ist Folge der Reflexion. Und
doch ist die Reflexivität, ist seine Geistigkeit gerade das, was den Menschen

zum Menschen macht, und darum ist jene ursprüngliche natürliche
Einheit nicht die seinem eigentlichen Wesen entsprechende Einheit.

Ursprünglich war der Mensch unwissend über sich selbst, nicht reflexiv,
nicht in sich selbst seiendes Sein, aber er war damit überhaupt nicht

eigentlich Sein — „alles was ist (im eigentlichen Sinne des Wortes ist),
ist nur in der Richtung auf sich selbst" (I, 369) — nicht frei, sondern

Ding. Seine wahre Einheit muß sich der Mensch darum erst erringen.
Das ist aber wiederum im Plan der Natur, im Plan des Seins überhaupt
so angelegt, und so sucht Schelling den Menschen nunmehr zu begreifen
in seinem Zusammenhang mit den einzelnen Bereichen der Natur.
Ungesucht ergibt sich ihm dabei der Mensch als die Mitte der Natur. An
ihm hat das ganze Weltall mitgewirkt, er ist das eigentliche Ziel des

Naturprozesses — so sieht noch der alte Schelling die Stellung des Menschen

im Kosmos. Die Leitidee dieser Betrachtungsweise ist wiederum
die Idee der Freiheit. In der Reihe der Seinsbereiche beobachten wir ein

beständiges Anwachsen von Freiheit und Selbstbewußtsein, feststellbar
namentlich in dem Zusammenhang von Bewegung und Spontaneität.
Die Kraft des Gestirns ist noch ganz nach außen, aus sich strebende

Bewegung. Im Tier erscheint dann ein Prinzip, das nicht bloß überhaupt
sich bewegt, sondern sich bewegen und nicht bewegen, sein und auch

nicht sein kann. Das Tier ist also in gewissem Grade schon seiner selbst

mächtig, wieviel mehr der Mensch. Das Tier ist „zum Teil, der Mensch

aber völlig das überwundene Gestirn" : in ihm wendet die nach außen

gewandte Bewegungskraft sich in sich zurück, sie ist Wille geworden.
Dieser Gedankengang, übrigens ein charakteristisches Beispiel spekulativer

Psychologie, bestätigt also auf eine neue Weise die schon immer
von Schelling vertretene These: Der Mensch ist — wenigstens seinerldee
nach —das unbedingt seiner selbst Mächtige (X, 385 ff.).

So wird auch aus dem Zusammenhang des Menschen mit der Natur
deutlich, daß sich der Mensch erst zu dem erheben muß, was er seiner

Bestimmung, seinem Wesen nach ist. Indem er aber so zur Erfüllung
seines eigenen Wesens gelangt, führt er nur die in der Natur bereits

214



vorhandenen Tendenzen ihrer Vollendung entgegen. Wir können also

sagen: Der Begriff der Natur, von dem Schelling ausging, als er von
der ursprünglichen, nunmehr aber zerstörten Einheit des Menschen mit
der Natur sprach, war selbst noch unvollständig und unzureichend. Die
menschliche Freiheit ist in der Natur ursprünglich angelegt. Wie aber

Schelling auf diesem Wege den Dualismus von Natur und Geist zu

überwinden strebt, so führt er damit zugleich über eine nur
naturalistische Anthropologie hinaus, ohne im mindesten den Zusammenhang
von Mensch und Natur preiszugeben.

Gleichwohl konnte Schelling darin nur eine vorläufige Lösung des

Menschenrätsels erblicken. Und so sehen wir denn die Bestimmung des

Verhältnisses von Mensch und Natur sich komplizieren durch Gedanken,
die zwar in dem ursprünglichen Ansatz mitenthalten sind, die aber

später erst in ihrerBedeutunghervortreten.Vor allem die metaphysische

Bewertung des Zusammenhangs von Mensch und Natur wird nunmehr
eine andere. So meint der alternde Schelling in der Natur das Wirken
eines irrationalen Prinzips wahrzunehmen, eine ewige Nacht und Flucht
des Lichts, ein ewig ringendes, nie zum wirklichen Sein kommendes Sein.

Die Mannigfaltigkeit der Natur ist nicht das Produkt friedlicher
Entfaltung, die Naturprodukte sind eher Kinder der Angst, des Schreckens,

ja der Verzweiflung; und daß wir den Menschen in diesen Zusammenhang

verstrickt sehen, löst darum eher ein Gefühl des Grauens als der

Geborgenheit in uns aus (vgl. IX, 27; VIII, 322). Aber nicht nur dies:

der Mensch ist selbst mitschuldig an diesem Sein der Natur. Von seiner

Freiheit hing die ganze Erhebung der Natur ab, wie andererseits—und
damit erhält der Begriff des Menschen als der Mitte des Kosmos eine

entscheidende Vertiefung — der Mensch zum Erlöser der Natur
bestimmt ist (vgl. dazu VII, 363; IX, 54).

Das Verständnis dieser Gedanken macht es notwendig, daß wir uns

nunmehr auch den beiden anderen Problemkreisen, dem Zusammenhang

von Mensch und Geschichte und dem Verhältnis von Mensch und

Gott zuwenden. Zwar sieht Schelling schon in der Naturphilosophie
seine Aufgabe darin, das System der Natur geschichtlich zu verstehen,

und insbesondere das Verhältnis von Mensch und Natur bot dazu

Veranlassung, wie wir gesehen haben. Gerade durch seine Geschichtlichkeit

unterscheidet sich andererseits der Mensch von allen Naturwesen.
Geschichte ist zunächst einmal Menschengeschichte; gegenüber der Natur,
dem Reich der Notwendigkeit, aber ist sie das Reich der Freiheit. Das

ist freilich keine einfache Antithese: es ist dasselbe Geschehen, das sich

215



in beiden Bereichen vollzieht — in der Natur mehr im Modus der
Notwendigkeit, in der Geschichte mehr im Modus der Freiheit.

Fassen wir kurz in einigen Thesen zusammen, was die Geschichtlichkeit

nach Schellings Meinung für das Wesen des Menschen bedeutet:

1. Als geschichtliches Wesen ist der Mensch ein sich wandelndes
Wesen; wir können geradezu mit Nietzsche sagen: er ist „das nicht
festgestellte Tier".

2. In derGeschichte erst ist der Mensch wirklich aus Freiheit handelndes,

verantwortlich entscheidendes Wesen.

3. Andererseits „ist, daß wir Geschichte haben, Werk unserer
Beschränktheit". So sagt schon der junge Schelling (I, 472), und später gilt
ihm die Geschichtlichkeit geradezu als das Signum und die Folge des

Abfalls vom Absoluten. Wir können sagen: als geschichtliches Wesen ist
der Mensch in besonderem Maße und noch in ganz anderem Sinne als

das Tier oder sonst ein Naturwesen ein endliches Wesen.

4. Als geschichtlich sich selbst herstellendes Wesen schafft der Mensch

sich seine menschlicheWelt in Kultur, Staat, Religion. Diese Welt beruht
auf Tradition, undTradition — so sieht es vor allem der junge Schelling

(I, 471) —ist eine Art Aushilfe gegenüber dem Mangel an jener Sicherheit,

wie sie den bloßen Naturwesen durch die Unterordnung unter
Naturgesetze gewährleistet ist. Denn der Mensch ist ein „Mängelwesen",
wie Arnold Gehlen das später genannt hat. Andererseits aber wandelt
sich diese menschliche Welt geschichtlich wie der Mensch selbst.

Die Existenz dieser geistig-geschichtlichen Welt hat aber anthropologisch

noch eine weitere Bedeutung. Menschliches Handeln ist von der

Aktivität des bloßen Naturwesens insbesondere dadurch unterschieden,
daß der Mensch berufen ist, damit das Absolute zu realisieren. Diese

besondere Fähigkeit des Menschen steht in engstem Zusammenhang mit
seiner Vernünftigkeit. Es ist jedoch daran zu erinnern, daß Vernunft
für Schelling nicht in erster Linie ein anthropologischer oder
psychologischer Begriff ist. Vernunft ist vielmehr, wie es Schelling besonders

in der Identitätsphilosophie, darin Hegel vorgreifend, versteht, das

Wesen der Welt. Vernunft faßt aber darum in sich ebenso die
Irrationalität der Welt wie das, was uns an ihr begreiflich ist. An dieser

Weltvernunft hat der Mensch in besonderer Weise Anteil. Seiner

geistigen Natur nach ist er Geist von ihrem Geist, er vermag das Wesen

216



der Welt zu vernehmen. Und nicht nur dies: er hat auch die Macht, dieses

Wesen der Welt zu artikulieren, es auszusprechen und darzustellen.

Darin liegt die besondere Würde vonWissenschaft und Kunst. In beiden

ist der Mensch schöpferisch tätig, seine Vernunft ist also vernehmende

und als solche zugleich schöpferische Vernunft, und so ist der Mensch

nicht nur Schöpfer seiner Welt, sondern dadurch zugleich Mitschöpfer
der Welt im Ganzen, schöpferisch beteiligt an dem Geschehen des Seins

selbst, und weil er dies ist, darum ist er im eminenten Sinne geschichtliches

Wesen.

Diese ganzen Zusammenhänge haben wir in einer durch die
Umstände bedingtenVerkürzung wiedergegeben. Aber wir haben sie damit

zugleich verharmlost. Wir wollen das wenigstens etwas auszugleichen

versuchen, indem wir nunmehr noch den dritten großen Bezug ins Auge
fassen, in welchem wir mit Schelling den Menschen zu sehen haben: das

Verhältnis von Mensch und, Gott. Hier erst bekommen die bisher

angerührten Probleme ihre volle Schärfe, hier auch finden sie innerhalb
der Schellingschen Philosophie zugleich ihre Lösung.

Wir sprachen vorhin etwas ungenau davon, daß das Reich der Natur
mehr das Reich der Notwendigkeit, das der Geschichte mehr das der

Freiheit sei. Die in der Geschichte wirksame Freiheit und Selbstverantwortlichkeit

des menschlichen Handelns besitzt aber ihr notwendiges
Komplement in einer überindividuellen Macht, die wir zunächst Schicksal

nennen, in der wir aber, wenn wir sie philosophisch wirklich begriffen

haben, die Vorsehung Gottes erkennen. Unter diesem Gesichtspunkt
hat Schelling über das Verhältnis von Gott und Mensch schon sehr bald
nachzudenken begonnen. Das zeigt insbesondere jener großartige
Vergleich des geschichtlichen Geschehens mit einem Stegreifspiel, den wir
im „System des transzendentalen Idealismus" finden (III, 602): jeder,
der an dem Schauspiel der Geschichte teilhat, dichtet selbst seine Rolle
und spielt sie ganz frei nach eigenem Gutdünken, und doch stimmt alles

in merkwürdiger und unerwarteter Harmonie zusammen, weil alle in
Einem Geist, dem Geist des Dichters, ihre Rolle dichten und spielen.
Aber das Wesen des geschichtlichen Geschehens hat noch eine andere
Seite: der Dichter, dessen Geist uns zu dieser Stegreifdichtung inspiriert,
hat sich ja damit zugleich in unsere Hand gegeben, es liegt an uns, an
dem Spiel unserer Freiheit, daß sich sein Drama gestaltet. Er kann sich

nur sukzessive durch das Spiel unserer Freiheit selbst enthüllen und
offenbaren, so daß ohne diese Freiheit auch er selbst nicht wäre.

Damit ist in großartiger Paradoxic das Rätsel des Menschenwesens

217



formuliert, wie es Schelling zeitlebens beschäftigt hat: der Mensch,
gelenkt von begrifflich nicht faßbaren, unser Denken übersteigenden Mächten

und doch zugleich diesen Mächten in eigentümlicher Freiheit
gegenüberstehend und deren Sein mitgestaltend.

Aber versuchen wir zunächst zu zeigen, wie Schelling dieses Rätsel

später noch tiefer gesehen hat. Natur und Geschichte, die ontologischen

Voraussetzungen dieses eben beschriebenen Verhältnisses von Gott und
Mensch, sind die Dinge in ihrem Auseinander- und Nacheinandersein,
bestimmt durch Raum und Zeit. Dieses ihr raumzeitliches Dasein gilt
Schelling später als eine Folge davon, daß der Mensch sich außer Gott

gestellt hat, als eine Folge seines Abfalls von Gott. Was Schelling in
jener Paradoxic zu fassen versuchte, ist also zwar das jetzige Wesen,
aber nicht das eigentliche Wesen des Menschen. Ursprünglich, so

formuliert es der alte Schelling, ist der Mensch nichts anderes als das Gott

zugewandte, das Gott setzende Wesen. Diese Gottzugewandtheit ist
Merkmal des Menschen im besonderen, also nicht nur sofern er Naturwesen

überhaupt ist, sie hängt zusammen mit seiner Gottebenbildlichkeit.

Im Menschen, und nur im Menschen, sagt Schelling, hat Gott die

Welt geliebt.
Damit haben wir eine Bestimmung für das Wesen des Menschen

aufgegriffen, die in Schellings Denken besonders tief verwurzelt ist. Sie

führt zu dem bereits erwähnten, für seine Gotteslehre fundamentalen

Prinzip der Analogie zwischen Gott und Mensch. Die Gottebenbildlichkeit

des Menschen bedeutet aber auch Ebenbürtigkeit des Menschen mit
Gott, und diese wäre unvollständig ohne Freiheit der Entscheidung.
Freilich kann dies immer nur eine Freiheit der Entscheidung für Gott
sein — eine Entscheidung gegen Gott, so sieht es Schelling nunmehr, ist
gleichzusetzen mit Unfreiheit. Nun gilt aber allerdings, daß der Mensch

diese Freiheit zu Gott tatsächlich immer schon verwirkt hat: tatsächlich

ist der Mensch der vom Absoluten, von Gott abgefallene Mensch. Dies

ist nicht nur eine geschichtliche Tatsache, sondern ein das Sein von Natur
und Geschichte überhaupt erst begründendes Urfaktum. Aus ihm ergibt
sich jene Konstellation, die eine sukzessive Offenbarung Gottes—unter
Mitwirkung des Menschen — sowohl möglich wie notwendig macht, eine

Konstellation, die in gewisser Weise der Mensch Gott aufgezwungen
hat durch seine Entscheidung gegen ihn, in der aber noch viel mehr der
Mensch dem Zwang der Mythologie, den Irrationalitäten von Natur
und Geschichte sich ausgeliefert sieht. Das Ende dieses großen Prozesses

aber kann darum nur ein Zustand sein, in dem der Mensch, nun jedoch

218



aus freier Entscheidung, wieder das Gott zugewandteWesen ist, in dem

Gott alles in allem ist, in dem aber sowohl die Kategorie der
Offenbarung wie die Kategorie der menschlichen Freiheit im herkömmlichen

Sinne nicht mehr anwendbar ist. Hier haben Natur und Geschichte ihr
Ziel erreicht. Das Auseinander und Nacheinander sind zurückgenommen

in die Einheit mit dem Absoluten.
Die damit erreichte Wendung scheint mir für das Ganze von Schel-

lings Anthropologie von größter Bedeutung zu sein. Um es kurz
zusammenzufassen: alle bisher angeführten, so außerordentlich einleuchtenden

Gesichtspunkte dieser Anthropologie sind doch nur vorläufiger,
im strengen Sinne transitorischer Natur. Dahinter erst liegt die eigentliche

Wirklichkeit des Menschen: der Mensch als das Gott zugewandte,

ja schlechthin Gottes bedürftige Wesen. Damit hat Schelling eine alte

Wahrheit der christlichen Anthropologie wieder aufgenommen. Aber er
hat sie zugleich philosophisch neu verständlich gemacht, indem er sie

mit den anderen Weisen, den Menschen philosophisch zu begreifen, in
Zusammenhang gebracht hat.

Das gilt nicht nur in der Überdimensionalität der Welt- und
Seinsgeschichte, es hat auch seinen schlicht anthropologischen Sinn. Das zeigt
sich, wenn Schelling im Gefolge jener Wendung nunmehr das Wesen
des Menschen als Person zu verstehen sucht. Person ist ihm der Mensch,

sofern in ihm ein Prozeß der Selbstbildung und Selbstwerdung sich

vollzogen hat und noch vollzieht, in dem das Dunkle und Bewußtlose zu

einem bewußten und selbstverantwortlichenWesen hinaufgebildet wird.
Die diesem Prozeß zugrundeliegende Polarität aber ist die Spannung

von Selbstsein und Hingabe an das Allgemeine, von Egoität und Liebe.

Schelling hat die Behauptung gewagt, daß auch diese Polarität in Gottes

Persönlichkeit ihre Entsprechung habe. Gott ist jedoch Person im
absoluten Sinne. Es gibt darum zwar auch in ihm eine Heraufbil dung dessen,

was in ihm nicht er selbst ist, zu dem ihm Gleichen und Ähnlichen.
Dieser Vorgang ist seine Schöpfertätigkeit. Dessen unerachtet aber ist
seine Person in ihrem Sein aller Fraglichkeit entrückt, und so ist er der

Herr des Seins, und der Mensch seinerseits kann sich selbst als Person

nur verstehen, Person nur werden in der Beziehung zu dieser absoluten
Person Gottes.

Um Person zu werden, bedarf der Mensch also Gottes. Aber er bedarf
auch des Mitmenschen. Das scheint wenigstens der junge Schelling ganz
klar gesehen zu haben: „Individuum bin ich nur, insofern meiner Freiheit

eine andere Freiheit entgegengesetzt ist". Andererseits aber istFrei-

219



heit gerade das gemeinschaftliche Medium, wodurch Geister sich

verstehen: „Wo der Geist eines Menschen nicht vom Bewußtsein der Freiheit

erfüllt ist, ist alle geistige Verbindung unterbrochen, nicht nur mit
anderen, sondern sogar mit ihm selbst; kein Wunder, daß er sich selbst

ebensogut als andern unverständlich bleibt, und in seiner fürchterlichen
Einöde nur mit eitlen Worten sich ermüdet, denen kein freundlicher
Widerhall (aus eigner oder fremder Brust) antwortet" (I, 251).

Wir finden also den Menschen bei Schelling verstanden einmal in seiner

Beziehung zu Gott und andererseits bezogen auf den Mitmenschen.
Das ist derselbe Doppelsinn des Personbegriffes, wie er uns heute bei

Romano Guardini ebenso wie in der Dialogik Martin Bubers begegnet.

Allerdings ist die zweite Linie, das Begreifen des „Individuums in der

Rolle des Mitmenschen" (Löwith), zwar beim jungen Schelling angelegt,
aber später nicht weiterentwickelt. Umso nachhaltiger hat er das

Selbstverständnis des Menschen aus der Gottesbeziehung bedacht, und was

Schelling damit philosophisch gewonnen hat, lehrt ein Rückblick auf die

Anthropologie seiner Jugendschriften, von der wir ausgegangen sind.

Ihr Grundgedanke war, daß der Mensch frei ist, weil er nicht ein Ding
ist, sondern in sich und aus sich selbst existiert. Diese Selbstgewißheit
geht dem philosophierenden Menschen in der intellektuellen Anschauung

ebenso auf, wie sie ihm andererseits gerade in ihr zu verschwinden
droht. An die Stelle dieser unmittelbaren Selbstgewißheit tritt beiSchelling

im weiteren Verlauf seines Philosophierens das Selbstverständnis
des Menschen aus Natur und Geschichte; aber immer wieder versucht

Schelling aus diesem Selbstverständnis mit seiner stets nur relativen
Gewißheit den Durchbruch zu einer absoluten Selbstgewißheit in jenem
ursprünglichen Sinn, um schließlich in dem Gottesverhältnis des

Einzelnen, der menschlichen Person zur Person Gottes die Natur und
Geschichte hinter sich lassende adäquate Beschreibung dieser Selbstgewißheit

zu finden. Die anderen Weisen des menschlichen Selbstverständnisses:

der Mensch als das in Freiheit sich selbst herstellende Wesen, der
Mensch als das von der Natur zur Freiheit bestimmte, in der Geschichte

sich und die Gottheit ins Dasein bringende Wesen, der Mensch als der
Urheber des Abfalls und zugleich als der Erlöser der Welt vom Abfall
— alle diese Bestimmungen sind dadurch in keiner Weise widerlegt.
Aber sie sind wie Verheißungen, die ihre Erfüllung finden in der
menschlichen Gottesgewißheit. Es ist, als ob Schelling in dem großen
Stil seines Denkens das Wort Goethes vergegenwärtigt hätte:

220



Und alles Drängen, alles Ringen
ist ewige Ruh in Gott dem Herrn.

Diese Worte aber sind nur die beruhigtere Version eines Bekenntnisses,

das in seiner emotionalenUrsprünglichkeit dem Denken des alten

Schelling vielleicht noch mehr entspricht, der Worte Augustins:

Fecisti nos ad te, et inquietum est cor nostrum, donee requiescat in te.

221



DISKUSSION

LEO A. ZANDER:

Erlauben Sie mir, einige Worte in Anknüpfung an die Vorträge von Dr.
Fuhrmans und Prof. Schröter zu sagen. Während der ganzen Konferenz fühlte
ich die peinliche Scheidung zwischen Philosophie und Theologie, diese Scheidung

scheint mir übrigens eine Illusion zu sein; deshalb war ich erfreut, wenn
ein Versuch einer Überbrückung der beiden Gebiete gemacht wurde. Es schien

mir immer, als man rein philosophisch sprach, daß man der Theologie sagen
könnte: de te fabula narratur; um dies zu illustrieren, möchte ich zu einerWelt
greifen, die vielleicht den meisten von ihnen fremd ist. Wir hörten den Vortrag

über die Ahnen von Schelling. Ich möchte einige Worte über seine Erben

sagen. Ich denke, daß nirgends sein Gedanke so leidenschaftlich lebend ist, daß

man nirgends über Entstehung einer neuen Mythopoese (wir würden sie als

Theologumenun bezeichnen) als in der gesamten Schule der russischen Sophio-
logie. Diese wurde hier gar nicht erwähnt. Zwar befindet sich irgendwo hinten

ein Porträt vonVladimir Solovioff. Sie wissen vielleicht nicht, daß für uns
— russische Denker — Solovioff, obwohl wir ihn alle für einen Lehrer und
„Pädagogen" halten, doch ein Plusquamperfekt ist; daß seit seinem Tode sehr
vieles in russischem Denken geschehen ist. Das Charakteristische in diesem Denken

ist gerade nicht nur eine Versöhnung, sondern eine organische Einigkeit,
Einheit: Ich würde nicht sagen, der Philosophie und der Theologie, sondern
des philosophischen Denkens und der religiösen Erfahrung. Das ist
charakteristisch, und in diesem Denken wirkt Schellings Gedanke sehr oft als
Katalysator. Das, was wir aus der Theologie als Formel nehmen, wird zur lebendigen

Erfahrung, wenn es mit dem Gedanken Schellings trifft. Man könnte
denWendepunkt in dem Buch von Florenski, das 1913 erschienen ist, erblicken.
Ich zitiere auswendig nur einen von seinen Sätzen. Er sagt: „Als der Donner
der ,Homusios' über die Stadt des Sieges (Nicaea) gedonnert hat, haben sich

für das menschliche Denken unendliche neue Möglichkeiten eröffnet". Wenn
ich von dieser etwas künstlichen Sprache Abstraktion mache, so muß es

folgenderweise lauten: Wir müssen immer und überall (wenn wir trinitarisch denken)

die Personen und die Natur unterscheiden. Diese Unterscheidung wird
von den späteren Vätern als eine Denkart, als eine „Epinoia" angesehen, aber
sie bleibt doch fest, und diese Elemente werden zu den Hauptkategorien des

ganzen folgenden Denkens.

Darf ich jetzt zu dem heutigen Thema greifen und folgendes sagen. Wenn
die Patristik eine Rezeption der Antike ist, können wir in dem großen System
der russischen Philosophie eine neue Rezeption der neueren Philosophie, und
zwar des deutschen Idealismus sehen. Aber es wird in einer eigentümlichen
Weise gedacht. Alles was mit Fichtes „Ich" verknüpft ist, ist für unsere Denker

222



nichts anderes (ich drücke mich sehr schroff und sehr kurz aus) als eine Theologie

des Vaters, des absoluten Subjekts, abgesondert vom Logos und vom
Pneuma. Alles was mit Hegel verknüpft ist (das Wort „Panlogismus" zeugt

davon), gehört zu einer Philosophie des Logos, aber abgesondert von der

Quelle des Lebens — des Vaters und vom Leben selbst — den Heiligen Geist.

Und alles, was reiner Spiritualismus ist oder Spiritualismus mit einem
Minuszeichen, das heißt Materiellismus ist, ist ein Versuch einer Philosophie des

Geistes, aber wieder abgesondert vom Vater und vom Sohn. Alle diese
Versuche haben ihren Wert, weil sie uns gewisse Züge für die Dialektik des inner-
trinitarischen Lebens geben.

Jetzt können wir die folgende Frage stellen: Wie bezeichnen wir von diesem

Standpunkte die Philosophie Schellings? Wohin gehört sie, wenn man sie

trinitarisch ausdrückt? Die Frage ist nicht einfach; um sie zu lösen, müssen

wir zu den Begriffen des „Ussia" — der Natur Gottes — und der „Sophia" —
der von Gott geschaffenen Natur — greifen. Diese müssen in einer Korrespondenz

gedacht werden und diese Korrespondenz des Göttlichen und des

Geschaffenen ist gerade das Problem, das hier besprochen wurde, zwar ohne

Anknüpfung an die geniale Philosophie von Gregor Palamas, der in diesem
Gebiet am meisten geleistet hat. In seinem Denken ist Theologie und
Philosophie eins und diese Einstellung kann uns zum richtigen Verständnis von
Schellings Bedeutung führen. Ich kann diesen Gedankengang nicht weiter
entwickeln. Er ist nur ein Wink auf das Feld der russischen Philosophie (die
den Wegen des Gregor Palamas folgt), wo Schellings Gedanken die tiefsten
Wurzeln hat und die schönsten Blumen gibt.

Siehe darüber: Sergius Bulkakov. Die Tragödie der Philosophie, Darmstadt
1927.

FRITZ MEDICUS:
•»

Herr Zeltner hat bedauert, in der ihm gegebenen Zeit sein Thema nur
allzu fragmentarisch behandeln zu können. Als Ergänzung sei ein Wort aus
den „Jahrbüchern der Medizin als Wissenschaft" nachgetragen. Es nimmt zu

einer von Jacobi aufgeworfenen Frage Stellung und erklärt — hinausführend
über die von Kant vertretene Lehre, nach der die Vernunft das Vermögen zu
schließen sei: „Die Vernunft ist kein Vermögen, kein Werkzeug und läßt sich

nicht brauchen. Überhaupt gibt es keine Vernunft, die wir hätten, sondern nur
eine Vernunft, die uns hat". Schlüsse zu ziehen ist Sache des Verstandes. Die
Vernunft aber ist es, die den Menschen zwischen Wahr und Falsch, Gut und
Böse, Schön und Häßlich unterscheiden läßt und sein geistiges Leben mit
unausweichlicher Macht in diesen Wertgegensätzen festhält. Sie gibt die
Möglichkeit frei, das Wertwidrige zu wählen; aber auch wo dies geschieht,
bleiben ihre Forderungen unentrinnbar im Bewußtsein (der Lügner ist
genötigt, dem Wahren, das er verbirgt, Rechnung zu tragen): die Vernunft
hat uns. Ihre Ideen des Wahren, des Guten, des Schönen stellen uns unablässig

vor Aufgaben und weisen so die Menschheitsgeschichte zu immer neuen
Möglichkeiten, neuen Höhen. Gutes verwirklicht sich, wo eine Situation als

223



das behandelt wild, was sie in Wahrheit ist; im Schönen wird Wahrheit
offenbar, die in Prosa nicht ausgesprochen werden kann: der Idee des Wahren
kommt umfassende Bedeutung zu. Doch führen auch die ernstesten Bemühungen

um Verwirklichung des von der Vernunft Geforderten an kein
genugtuendes Ende: das Wahre bleibt unerreichbar. Im 6. Kapitel des Ersten Briefes
an Timotheus ist von Gott gesagt, daß er in unzugänglichem Licht wohne.
Schelling läßt dieses Wort außerordentlich oft anklingen, auch ohne es

ausdrücklich zu zitieren. Die Vernunft, die uns zwar in allen Regungen unseres
Geistes auf das Wahre — und damit letztlich auf Gott — bezieht, enthüllt
uns doch nicht das Mysterium seines Seins. Die letzte Tiefe des Wirklichen
verharrt in unzugänglichem Licht.

224


	Der Mensch in der Philosophie Schellings

