
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Schellings theologische Geistesahnen

Autor: Benz, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883381

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schellings theologische Geistesahnen

von Ernst Benz

Einführung

Man hat es der historischen Quellenforschung oft zum Vorwurf
gemacht, daß sie sich die im Grunde trostlose Aufgabe stelle, die Großen

der Geschichte ihrer Originalität zu berauben, indem sie mit vielwisserischem

Pathos nachweise, daß diese auch in ihren originalsten Ideen

von anderen abhängig seien, die dasselbe vor ihnen sagten. Wenn hier
die theologischen Geistesahnen Schellings behandelt werden sollen, so

möchten wir uns von vorneherein gegen diesen Vorwurf schützen, als

wollten wir Schelling der Originalität seines Denkens berauben. Der

positive Zweck einer solchen Untersuchung kann nur darin bestehen, die

Erkenntnis der Schellingschen Philosophie dadurch zu vertiefen, daß sein

geschichtlicher Standort innerhalb der Überlieferung des europäischen
Geisteslebens festgestellt wird.

Die Erforschung der geistigen Ahnen ist nun allerdings gerade bei

Schelling besonders schwierig. Kaum ein Philosoph hat ein so ausgesprochen

genialisches Bewußtsein von der Originalität seiner Erkenntnisse,
wie dies bei Schelling der Fall ist. Dieses Originalitätsbewußtsein trägt
bei ihm häufig einen fast pathologischen Zug und beschattet die
Beziehungen zu seiner Umwelt, ja gerade zu seinen besten Freunden und

treuestenAnhängern1, da er sich von ihnen immer wieder bestohlen und
ausgeraubt fühlt. Ebenso charakteristisch ist für Schelling, daß er dort,
wo er selbst auf fremde Anreger zurückgreift, selten genau zitiert oder
den Anreger auch nur mit Namen erwähnt. Schelling bringt seine
Erforscher dadurch zur Verzweiflung, daß er sehr wenige wörtliche Zitate
anführt. Selbst dort, wo er wörtlich zitiert, ist wenigstens der Name des

Autors und des Buches verheimlicht, dem er das Zitat entnimmt, und

1 So hat Schelling zunächst Hegel, dann Franz von Baader vorgeworfen, sie
hätten ihn geistig bestohlen und ausgeplündert.

179



er begnügt sich häufig mit undeutlichen Anspielungen wie: „Die Alten
sagen" oder „Die Väter sagen", wenn er in Wirklichkeit Jacob Boehme

oder F. C. Oetinger zitiert. Selbst Bibelzitate führt er gelegentlich mit
der Formel an: „Wie ein morgenländisches Buch sagt". In den meisten

Fällen aber wird das andere vollständig in die Gedankengänge seines

eigenen Geistes aufgenommen nach demWort Augustins: „Quod bonum

est, nostrum est". Wie in einem feurigen Ofen werden in Schellings
Geist die fremden Ideen eingeschmolzen und in das Modell des eigenen

Systems eingegossen. Mit der Rücksichtslosigkeit des Genies greift
er das verwandte Fremde auf und verleibt es sich ein. Auf diese Weise
hat er auch gegenüber der historischen Kritik das Prestige seiner

Originalität nach Möglichkeit zu wahren gesucht.

1. Schelling und die Heilige Schrift

Schelling hat sich in dem Fragment der „Weltalter" von 1813

ausführlich mit dem Problem der Tradition beschäftigt und bekennt sich

dort ausdrücklich zur Überlieferung. „Schon an sich wünschenswerth für
jeden, der über die ersten Anfänge als ein Wissender redet, ist, sich an
ein irgend von altersher Ehrwürdiges, an irgend eine höher beglaubigte
Überlieferung anzuschließen, auf der die Gedanken der Menschen ruhen

Doppelt wünschenswerth ist eine solche Anschließung dem, der keine

neue Meinung aufdringen, sondern nur die längst, wenn auch im
Verborgenen, dagewesene Wahrheit wieder geltend machen will, und in
Zeiten, die eigentlich alle festen Begriffe verloren haben"2.
Überraschenderweise ist nun diejenige Überlieferung, die Schelling hier vor
allem für sich in Anspruch nimmt, die Heilige Schrift. „Wo konnte ich

nun diese Überlieferung eher finden, als in den ewig auf sich selber

ruhenden, unerschütterlichen Urkunden, welche allein eine vom Anfang
bis zum Ende hinausgehende Welt- und Menschengeschichte enthalten?
Dieß mag zur Erklärung dienen, wenn schon bisher öfters an Aussprüche
jener heiligen Bücher erinnert worden, und wenn dieß in der Folge
vielleicht noch öfter geschehen wird"3.

Dies bedeutet nun aber nicht, daß sich Schelling an irgend eine der

zu seiner Zeit herrschenden dogmatischen Deutung der Heiligen
Schrift anschließt. Gerade in der Auslegung der Heiligen Schrift hat er

2 Schelling Werke Bd. VIII S. 270.
5 Schelling Werke Bd. VIII S. 271.

180



für sich die vollkommene Freiheit der Forschung undErkenntnis in
Anspruch genommen. Ja, er kritisiert gerade die herrschende dogmatische

Bibelauslegung als ungenügend, indem er schreibt: „Niemand wird
behaupten wollen, daß der gegenwärtige Lehrbegriff die Reichthümer der

Schrift erschöpft habe: niemand leugnen, daß das System, welches alle

Aussprüche der Schrift erklärte und in vollkommenen Einklang brächte,

noch nicht gefunden ist. Eine Menge höchst sinnschwerer Stellen muß

noch immer im Dunkel gelassen oder zurückgesetzt werden. Darum
findet man in unseren Systemen die hervorragendsten Lehrpunkte, aber

starr dogmatisch hingestellt, ohne die innere Verknüpfung, die

Übergänge, die vermittelnden Glieder, die sie doch allein zu einem verständlichen

Ganzen machten, das nicht mehr blinden Glauben forderte,
sondern die freie Zustimmung des Geistes wie des Herzens erhalten würde.
Es fehlt mit EinemWort an dem inwendigen (esoterischen) System, dessen

Weihe ganz besonders die Lehrer haben sollten" 4.

Dieser theoretischen Hochschätzung der Heiligen Schrift entspricht nun
durchaus sein praktisches Interesse an ihr. Bei keinem der großen
Philosophen des deutschen Idealismus läßt sich feststellen, daß seine

philosophischen Erwägungen sich in einem solchen Maß auf Worte des Alten
und Neuen Testamentes stützen wie bei Schelling. Seine Vertrautheit
mit der Heiligen Schrift — die Frucht einer ständig geübten Meditation
derselben — macht sich aber nicht nur in den vielen wörtlichen Zitaten
bemerkbar, sondern färbt auch unmittelbar auf seinen Stil ab, der
besonders in seinem Alterwerk häufig die Tönung der Sprache der

Propheten, der Psalmen, der Paulus-Briefe und vor allem des Johannes-

Evangeliums annimmt. Ein deutlicherAusdruck dieses praktischen Interesses

an der Heiligen Schrift ist auch die Tatsache, daß Schelling während

seiner Erlanger Zeit — er dozierte dort zwischen 1820 und 1826 —
Vorstand des dortigen Bibelvereins war. Er hat in dieser Eigenschaft
eine Rede über denWert und die Bedeutung der Bibelgesellschaften
gehalten, in der er sich nachdrücklich gegen die Monopolisierung der
Heiligen Schrift durch den Stand der Theologen wendet und die Erhebung
der Bibel zum Gemeinbesitz des Volkes durch die Bibelgesellschaften als

ein Wiederaufleben der eingeschlummerten Reformation bezeichnet«.

In seinen Werken hat er Worte des Alten und Neuen Testamentes

allerdings nur dort als solche mit genauer Stellenangabe angeführt, an

4 Schelling Werke Bd. VIII S. 271.
« Schelling Werke Bd. IX S. 247 ff.

181



die er ausdrückliche exegetische Betrachtungen anknüpfte, während er

sonst die Schriftworte ohne besondere Kennzeichnung in seine

philosophischen Beweisführungen einfließen läßt. DieseTatsache ist für seine

Auffassung von der Heiligen Schrift sehr bezeichnend. Für ihn ist eine

Erkenntnis nicht deswegen wahr, weil sie in der Heiligen Schrift
überliefert ist, vielmehr sieht Schelling umgekehrt dieAutorität der Heiligen
Schrift in der Tatsache begründet, daß die Erkenntnisse, die in ihr
ausgedrückt sind, Wahrheiten sind. Eben deshalb hat er auch in vollem

Umfange die Berechtigung der historischen Kritik der heiligen
Überlieferung anerkannt. Einem Pfarrhaus entstammend, das sehr stark
durch die altschwäbische pietistische Frömmigkeit und ihren biblischen
Realismus geprägt war, hat er während seines Studiums in Tübingen
die moderne historisch-kritische Richtung kennengelernt und hat mit
sicherer Intuition die Notwendigkeit der historischen Kritik bejaht und
sich ihre Ergebnisse angeeignet. In den Jahren 1793—94 plante er eine

Reihe historisch-kritischer Abhandlungen, zu denen der Entwurf der

Vorrede noch erhalten ist und in denen er die historische Interpretation
der Bibel „in weitestem Sinn" fordert6. Diesen historisch - kritischen

Gesichtspunkt hat er während seines ganzen Lebens nicht wieder
preisgegeben. Noch in seiner „Philosophie der Mythologie" und in seiner

„Philosophie der Offenbarung" versichert er immer wieder, daß er nicht

nur die Bibel, sondern das Christentum insgesamt nur unter rein
historischen Gesichtspunkten, nur als geschichtliches Phänomen betrachten

wolle, d.h. also in keiner Weise anders als etwa die Geschichte der
vorchristlichen und außerchristlichen Mythologie.

Trotzdem sind diese Äußerungen bei Schelling ganz anders zu
verstehen als etwa bei David Friedrich Strauß oder bei Bruno Bauer. Wenn
er erklärt, er wolle das Christentum als ein geschichtliches Phänomen
behandeln, so besagt dies für ihn nicht, daß für ihn das Christentum
eine Religion wie alle übrigen ist. Vielmehr ist für ihn die Geschichte

des Christentums identisch mit der geschichtlichen Selbstoffenbarung
Gottes in der Gestaltjesu Christi. Die Inkarnation Gottes inJesus Christus

ist für ihn das zentrale geschichtliche Ereignis innerhalb der
Gesamtheit der Selbstbewegung Gottes, die zu seiner „manifestatio" in
Schöpfung und Erlösung führt. Gerade die Tatsache, die von der ratio-

0 Kuno Fischer, Schellings Leben, Werke und Lehre, 4. Aufl., Heidelberg
1923 S. 13.

182



nalistischen Bibelkritik als reiner Mythus bewertet wird, ist für ihn der

Mittelpunkt der Geschichte und der Ausgangspunkt seines

Gesamtverständnisses des Lebens. Der Ausgangspunkt seiner Fragestellung ist:
Was muß in Gott vorgegangen sein, daß es zur Menschwerdung kam?

Wie muß das Wesen Gottes in seiner innersten Selbstbewegung sein,

damit diese zur Schöpfung und zur Erlösung führte? Die
Menschwerdung Gottes in Jesus Christus ist für ihn die unumstößliche, in Gott
selbst liegende Voraussetzung seiner Betrachtung der Geschichte als

Heilsgeschichte. Die historische Kritik hat für ihn nie, wie für viele
seiner Zeitgenossen, diese Voraussetzung in Frage gestellt, sondern sie

erhärtet.
So ist sein historisch-kritisches Bemühen um einVerständnis der Schrift

in ein vorgegebenes tieferes theologisches Verständnis der Offenbarung
eingezeichnet. Hierin wirken sich bei Schelling die Traditionen des

biblischen Realismus aus, wie ihn die Kirchenväter des schwäbischen Pietismus,

Bengel und Oetinger, entwickelt haben. Zahlreiche Exegesen von
Bibelstellen, die sich in Schellings Schriften finden, schließen sich

unmittelbar, z. T. wörtlich an Formulierungen an, die Oetinger zu
denselben Stellen entwickelt, und benutzen sogar die Oetinger'sche
Obersetzung des griechischen und hebräischen Urtextes, die z. T. mit einer
scharfen Kritik der Übersetzung Luthers verbunden sind7. Aber auch

die Gesamtauffassung der Heiligen Schrift, von der aus die

Einzelexegesen Schellings entwickelt ist, entspricht dem Bibelverständnis der
schwäbischen Väter, Bengel und Oetinger. Sie erblickten ja in der Bibel
ein Ganzes, einen Organismus, ein System der sukzessiven Offenbarungen

Gottes in der Geschichte. Schon Bengel legte größten Wert auf die

Feststellung, daß die Offenbarung Gottes, dessenWesen die Selbstoffenbarung

ist, sich nicht auf einmal, sondern sukzessiv, stufenweise,
vollzieht8. Die Heilige Schrift ist ein „Lagerbuch", in dem dargelegt wird,
„wie der lebendige Gott durch seineWerke undZeugnisse sich nach und

7 Siehe die ausführlichen Stellennachweise in meiner gleichnamigen
Abhandlung: Schellings theologische Geistesahnen, Beiheft zur Zeitschrift für
Religions- und Geistesgeschichte 1955. Schelling hat die Kritik Oetingers an
Luther, der dem Jacobus-Brief und seiner Lehre vom „Rad der Geburt" kein
Verständnis entgegenbrachte (s. Oetinger, Bibl.Wörterbudi S.122), von diesem
in seiner „Philosophie der Offenbarung" übernommen.

8 Siehe Joh. Alb. Bengel, Sechzig erbauliche Reden über die Offenbarung
Joh., 1748, Stuttgart 1870 Rede I zu cap. 1, v. 1—3 S. 7.

183



nach geoffenbart hat9. In ähnlicher Weise versteht auch Schelling
die Heilige Schrift als eine Einheit, ein Ganzes, ein System, das die

Ordnung der sukzessiven Selbstoffenbarungen Gottes enthält, „eine vom

Anfang bis zum Ende hinausgehendeWelt- und Menschengeschichte"10.
So blieb Schelling den Ergebnissen einer historisch-kritischen Betrachtung

der Bibel stets geöffnet, doch haben sie sein Grundverständnis, das

in dem Erscheinen Jesu Christi den Eingang Gottes in die Geschichte

erblickte und die Geschichte des Christentums als die Offenbarung der

innersten Bewegung des göttlichen Lebens verstand, nicht erschüttert
oder gesprengt.

2. Die spekulative Mystik des Mittelalters

Neben der biblischen Überlieferung hat die spekulative Mystik des

deutschen Mittelalters einen großen Einfluß auf Schelling gehabt.
Seinem Denktypus nach gehört ja Schelling selbst in diese Linie der
geistigen Überlieferung hinein.

Wenngleich Schelling nach den vorliegenden Zeugnissen an der
Entdeckung Meister Edchardts keinen unmittelbaren Anteil hatte, so war
ihm doch sehr wohl das mystische Schrifttum Taulers vertraut, der ja
ein unmittelbarer Schüler Meister Eckhardts ist. In die Zeit seines ersten
Münchener Aufenthaltes von 1806—1820, die allgemein durch sein

intensives Studium der mystischen und theosophischen Überlieferung
charakterisiert ist, fällt auch Schellings Beschäftigung mit Tauler. Ein
Brief an seinen Freund G. von Schubert 1811 zeigt, daß er nicht nur
verschiedene Taulerausgaben kennt, sondern ihn ebenso als Anreger des

spekulativen Denkens wie Ms Sprachschöpfer zu schätzen weiß11. In der
Tat kehren auch eine Reihe Tauler'scher Ausdrücke — z. B. die stille
Gottheit, der Urgrund, die Abgeschiedenheit —in seiner Potenzenlehre
wieder.

Ebenso bringt Schelling auch demjenigen Mystiker unter den
deutschen Barockdichtern eine besondere Neigung entgegen, der die Gedan-

9 Fr. C. Oetinger, Bibl. Wörterbuch S. 363, vergl. Lehrtafel der Prinzessin
Antonia S. 309, Die güldene Zeit S. 2.

10 Schelling Werke Bd. VIII S. 271.
11 Plitt, Schellings Leben in Briefen Bd. II S. 252/3: „Diese Schriften sind

für das Studium unserer Sprache fast ebenso wichtig wie für das der Mystik
und für Kräftigung des Ausdrucks so mächtig wie für Erhebung des Geistes."

184



ken der älteren deutschen spekulativen Mystik in die geschliffenste und
einprägsamste Form gefaßt hat, Angelus Silesius. Die Korrespondenz
Schellings vor allem mit Schubert zeigt, wie zum Teil dieselben Exemplare

mystischer Schriftsteller in dem Münchener Freundeskreis bei Schubert,

Bischof Sailer, Franz von Baader, Burger und Schelling die Runde
machen und die Freunde alle aus demselben mystischen Becher tranken,
der der Reihe nach bei allen kreiste12.

3. Jacob Boehme

Schon in Jena hat sich bei Schelling auch die Aneignung Jacob Boeh-

mes vollzogen, doch muß zunächst festgestellt werden, daßJacob Boehme

bereits einen wichtigen Bestandteil der schwäbischen Geistestradition

darstellte, in die Schelling von Jugend auf hineingewachsen ist. Hat
doch gerade der schwäbische Pietismus mit seinen stark theosophischen

und naturtheologisehen Tendenzen die Tradition Jacob Boehmes

sorgfältig weitergepflegt. So ist vor allem Oetinger der Wiederentdecker

Jacob Boehmes geworden. Oetinger hat in Jacob Boehmes Philosophie
die Kundgebung eines echten prophetischen Charismas erblickt, durch

das die christliche Offenbarung im Hinblick auf die göttlichen Grundlagen

der Natur eine neue größere Erhellung erfahren hat13.

Es war also die Erneuerung einerjugendliebe, wenn Schelling inJena
die Werke Boehmes aufs neue im Originaltext studierte, angeregt durch

Tieck und Novalis, die in den literarischen Gesprächen im Schlegel'-
schen oder Fromann'schen Hause Jacob Boehme gegen Fichte verteidigten,

der ihn als „Schwärmer" und „verworrenen Träumer" ablehnte14.

12 Plitt, Schellings Leben in Briefen Bd. II S. 252.
13 Oetinger hat nicht nur in seinem Werk „Swedenborgs und anderer

Irdische und Himmlische Philosophie" Jacob Boehme's Philosophie als Maßstab

einer Kritik der zeitgenössischen Naturwissenschaft und Naturphilosophie
benutzt, sondern hat auch eine Reihe von besonderen Schriften zur
Wiedererweckung des Boehme'schen Geisteserbes veröffentlicht, so vor allem 1) Hala-
tophili lrenaei Vorstellung, wie viel Jacob Boehme's Schriften zur lebendigen
Erkenntnis beitragen, 2) Versuch einer Auflösung der 177 Fragen aus Jacob
Boehme, 1777, 3) Inbegriff der Grundweisheit oder kurzer Auszug aus den
Schriften des deutschen Philosophen in einem verständlichen Zusammenhang,
1774, alle drei abgedruckt in Oetinger Sämmtl. Schriften, 2. Abth. Bd. I, hgg.
von K. Chr. E. Ehmann, Stuttgart 1858 S. 247—396.

14 Plitt, Schellings Leben in Briefen Bd. I S. 245/6 und H. Düntzer,
Ungedruckte Briefe aus Knebels Nachlaß II S. 19.

185



Die Bemühung um Jacob Boehme setzt sich dann bei Schelling in seiner

ersten Münchener Epoche fort, in stärkster Auseinandersetzung mit
Franz von Baader, der in derselben Zeit Jacob Boehme durchforschte15.

Sein philosophisches Urteil über Boehme hat Schelling am klarsten in
seiner „Philosophie der Offenbarung" zusammengefaßt in dem Kapitel,
in dem er über das Verhältnis seiner eigenen Philosophie zum
„Theosophismus" spricht. Er bekennt sich hier ausdrücklich zum spekulativen
oder theoretischen Mystizimus als zu dem Vorläufer der positiven, d.h.

seiner eigenen Philosophie. Er zeigt, wie dieser spekulative Mystizismus
durch das ganze Mittelalter hindurch der von der Kirche genehmigten
Scholastik zur Seite ging und nach der Zeit der Reformation abermals

aufstand und „in Jacob Boehme ihren Gipfel fand" 16. Er weist darauf
hin, „daß die Philosophie sich bis jetzt nicht imstande gesehen hat, das,

was diese Lehren freilich nur auf unwissenschaftliche Weise zu
leisten versuchten oder zu leisten vorgaben, eben das auf eine
wissenschaftlich allgemein einleuchtende, die Vernunft selbst überzeugende
Weise zu leisten; aber eben darum enthalten diese Lehren die, wenn
auch von ihnen selbst unerfüllte Forderung einer positiven Philosophie".

Jacob Boehme erscheint hier als das Haupt einer Linie der
spekulativen Mystik, die als „zweitePhilosophie" immer vorhanden war und
deren Anliegen nunmehr in Schellings eigener Philosophie seine Erfüllung

findet. „Man kann nicht umhin, von Jacob Boehme zu sagen, er sei

eine Wundererscheinung in der Geschichte der Menschheit und besonders

in der Geschichte des deutschen Geistes. Könnte man je vergessen,
welcher Schatz von natürlicher Geist- und Herzenstiefe in der deutschen

Nation liegt, so dürfte man sich nur an ihn erinnern, der über die
gemein-psychologische Erklärung, die man von ihm versucht, in seiner Art
ebenso erhaben ist, wie es z.B. unmöglich wäre, die Mythologie aus
gemeiner Psychologie zu erklären. Wie die Mythologien und Theogonien
der Völker der Wissenschaft vorausgingen, so ist Jacob Boehme mit der
Geburt Gottes, wie er sie uns beschreibt, allen wissenschaftlichen Systemen

der neueren Philosophie vorausgegangen.
"

13 Franz von Baader, Index zu seinen Gesammelten Werken, hgg. von
Fr. Hoffmann, Bd. XVI unter „Jakob Boehme", wo sämtliche Schriften Baaders

über Jacob Boehme und die Stellenhinweise auf die wichtigsten
Äußerungen Baaders über Boehme zusammengestellt sind.

10 Schelling Werke Bd. III S. 120 f.

186



4. Swedenborg

Noch eine dritte Gestalt ist unter den geistlichenVätern Sdiellings zu

nennen, nämlich Emanuel Swedenborg (1688—1772). Die Schriften und
Ideen des schwedischen Theosophen und Visionärs haben auf Schelling

vor allem ab 1809 einen außerordentlichen Einfluß gehabt.
Die Beschäftigung mit Swedenborg steht im engsten Zusammenhang

mit der allgemeinen Hinwendung der Romantik zu einer Beobachtung

derTraumwelt, der unbewußten Tätigkeit der Seele, der visionären und

hyponotischen Phänomene, ja eine Beschäftigung mit dem Gesamtkomplex

der später unter dem Titel: „Parapsychologie" zusammengefaßten

Fragen, wie sie sich in dem Freundeskreis Schellings schon während
seines ersten Münchener Aufenthalts feststellen läßt. Die Nachtseite der

Seele, die visionären und Traumerfahrungen sind damals zum ersten

Mal systematisch erforscht worden. Der ganze Kreis der Romantiker und
der idealistischen Philosophen, nicht nur Novalis und Justinus Kerner,
sondern auch Franz von Baader, Gotthilf Heinrich von Schubert, F. von
Meyer beschäftigten sich aufs intensivste mit diesen Problemen. Sie fanden

ihre Bundesgenossen in den frommen Häuptern der Erweckungs-
bewegung wie Jung-Stilling, Frau von Krüdener und Oberlin, die ihr
Hauptaugenmerk gerade auf die Bekundungen der jenseitigen Welt
richteten. In dieser Epoche hat Swedenborg eine unerwartete
Wiederentdeckung erlebt und großen Einfluß nicht nur auf Jung-Stilling und

Lavater, sondern auch auf die Dichter und Philosophen der Romantik
ausgeübt.

Möglicherweise ist dabei auch hier Oetinger der Vermittler Swedenborgs

und seiner Anschauungen von der geistigen Welt an Schelling
geworden. Oetinger erblickte in den Offenbarungen Swedenborgs eine
echte Weiterbildung der biblischen Offenbarung über Wesen und Aufbau

der himmlischen Welt und hatte bereits dessen System in eine
Zusammenschau mit der mystischen TheologieJacob Boehmes und mit den

naturphilosophischen Erkenntnissen der modernen Naturwissenschaft

einesNewton, Baglivius undCluver gebracht; er hat auch als erster eine
Schrift Swedenborgs ins Deutsche übersetzt. Ein großer Teil von Oetin-

gers theosophischen Schriften enthält eine ausführliche kritische
Auseinandersetzung mit Swedenborgs Ideen.

Für Schelling gab den Anstoß für die Beschäftigung mit Swedenborg
vor allem der unerwartete Tod Karolinens, der ihn 1809 seiner Gattin,
Geliebten und Freundin beraubte und eine LiebesVerbindung zerriß,

187



deren konfliktreiche Entstehungsgeschichte die Gesellschaft der

damaligen Zeit mit der größten Spannung verfolgt hatte. Der plötzliche
Tod der geliebten Gattin stürzte Schelling in Spekulationen über die

Fortsetzung des Umgangs mit der geliebten Verstorbenen und ließ ihm
die Idee Swedenborgs über die Fortdauer der wahren Ehe nach dem

Tode und deren Vollendung im Himmel als einzigen Trost in seinem

Schmerz erscheinen. Er hat diesem Gedanken einen allgemeinen
philosophischen Ausdruck gegeben in seinemDialog „Clara", der unmittelbar
unter dem Eindruck des Todes von Karoline niedergeschrieben wurde,
aber auch in seiner Schrift über die „Weltalter" kehren seine Ideen über
das Geisterreich wieder, die er sich unter dem Eindruck der Ideen
Swedenborgs gebildet hatte17, und auch in seinen Briefen anklingen. So

schreibt er an seinen Freund Georgii am 19. März 1811 zum Tode von
dessen Frau, selber noch ganz unter dem Eindruck des Verlustes von
Karoline: „AnhaltendesNachdenken undForschen hat bei mir nur dazu

gedient, eine Überzeugung zu bestätigen, daß der Tod, weit entfernt,
die Persönlichkeit zu schwächen, sie vielmehr erhöht, indem er sie von
so manchem Zufälligen befreit, daß Erinnerung ein viel zu schwacher

Ausdruck ist für die Innigkeit des Bewußtseins, welche dem Abgeschiedenen

vom vergangenen Leben und den Zurückgelassenen bleibt, daß

wir im Innersten unseresWesens mit jenen vereinigt bleiben, da wir ja
unserm besten Theile nach nichts anderes sind, als was sie auch sind —
Geister, daß eine künftigeWiedervereinigung bei gleichgestimmten Seelen,

die das Leben hindurch nur Eine Liebe, Einen Glauben und Eine

17 In meiner Schrift: „Swedenborg als geistiger Wegbahner der deutschen

Romantik und des deutschen Idealismus", in: Deutsche Vierteljahrsschrift für
Lit.-Wiss. und Geistesgeschichte, Jg. XIX, Heft 1 habe ich auf diese
Zusammenhänge hingewiesen. Die Bedeutung Oetingers für die Verbreitung
Swedenborgs in Deutschland habe ich dann in meinem Werk: „Swedenborg in
Deutschland, F. C. Oetingers und Immanuel Kants Auseinandersetzung mit
der Person und Lehre Emanuel Swedenborgs, nach neuen Quellen bearbeitet",
Frankfurt 1947, behandelt. Ebenso habe ich die Zusammenhänge zwischen

Swedenborg und Lavater in meiner Abhandlung: „Swedenborg und Lavater,
Über die religiösen Grundlagen der Physiognomik" in Zeitschrift für
Kirchengeschichte Bd. 57, 1938 behandelt. Neuerdings hat Dr. Friedemann Horn in
seinem Buch: „Schelling und Swedenborg, Ein Beitrag zur Problemgeschichte
des deutschen Idealismus und zur Geschichte Swedenborgs in Deutschland",
Lörrach 1954 die Zusammenhänge zwischen Schelling und Swedenborg literar-
kritisch weiter erforscht und viele neue Erkenntnisse zu Tage gefördert.

188



Hoffnung gehabt, zu den gewissesten Sachen gehört, und namentlich von
den Verheißungen des Christenthums auch nicht Eine unerfüllt bleiben

wird, so schwer begreiflich sie auch einem mit bloßen abgezogenen

Begriffen umgehenden Verstände sein mögen. Täglich erkenne ich mehr,
daß Alles weit persönlicher und unendlich lebendiger zusammenhängt,
als wir uns vorzustellen vermögen. Könnte bei richtigem Fühlen und
Denken zur Gewißheit jener Überzeugungen irgend etwas fehlen, so

bedarf es nur des Todes einer innig geliebten, mit uns verbunden

gewesenen Person, um sie zur höchsten Lebendigkeit zu erhöhen" 18.

5. Das Erbe des schwäbischen Pietismus,

vor allem der Theosophie Friedrich Christoph Oetingers

Wie bereits bemerkt, ist Schelling in der Tradition der schwäbischen

Theosophie groß geworden. Innerhalb der langen Kette seiner
Vorfahren, die alle Pfarrer waren, gehörte bereits sein Großvater der Richtung

Joh. Albrecht Bengels an, der dem schwäbischen Pietismus seine

eigentümliche eschatologische Note gegeben hat. Oetingers Werke
befanden sich in der Bibliothek seines Vaters; Schellings Onkel Faber in
Neufen war ein feuriger Anhänger Oetingers, ebenso der Diakon Köst-

lin, bei dem er während seines Besuches der Lateinschule in Nürtingen
wohnte19. In der späteren Entwicklung Schellings ist dieses theologische
Erbe der schwäbischen Theosophie eine Zeitlang durch die Begegnung
mit der rationalistischen Theologie seiner Epoche überblendet worden,
wie sie ihm auf der UniversitätTübingen entgegentrat. Aber bereits im
Augenblick seiner Bekanntschaft mit dem Fichte'schen Idealismus werden
viele Ideen dieser Überlieferung der schwäbischen Väter in ihm wieder
wach. In seiner späteren Entwicklung läßt sich eine bewußte Rückkehr

zu dieser Überlieferung feststellen.

Vor allem auf Oetinger hat Schelling von 1802 an immer stärker zu-

18 bei O. Braun, Schelling als Persönlichkeit, Briefe, Reden, Aufsätze, Leipzig

1908; s. auch Plitt, Schellings Leben in Briefen Bd. II S. 248 f.
19 Siehe den ausführlichen Nachweis bei Robert Schneider, Schellings und

Hegels schwäbische Geistesahnen, Würzburg 1938. Der Verfasser dieser
hervorragenden Untersuchung ist im II. Weltkrieg gefallen, die gesamte Auflage
seines Werkes ist bis auf wenige, vom Verfasser selbst noch versandte
Geschenkexemplare, durch Bomben vernichtet worden.

189



rückgegriffen. Schon 1802 verrät er in einem Brief vom 8. Juli an seine

Eltern den Wunsch, sich aufs neue mit der Theosophie Oetingers zu

beschäftigen20. Ein weiterer Anstoß kam dann von einem anderen
Liebhaber der mystischen Quellen der deutschen Philosophie, von Franz von
Baader, der sich im September 1806 an Schelling mit der Bitte wandte,

er möchte ihm doch die bisher für ihn unzugänglichen Werke Oetingers

besorgen. Schelling gibt dieser Bitte sofort nach und wendet sich brieflich

an seinen Vater, erbittet aber charakteristischerweise die im Besitz

der väterlichen Bibliothek befindlichen Oetingerbände für seinen eigenen

Gebrauch, während die von Baader benötigten Bände Pfarrer Pre-

gitzer, ein Schüler Oetingers, besorgen soll. Schelling hat dann im Oktober

1809 noch einmal die Hilfe Pregitzers zur Besorgung der Schriften

Oetingers in Anspruch genommen. In dem Brief an Pregitzer hat sich

Schelling selbst als Fortsetzer und Vollstrecker der theosophischen
Einsichten Oetingers bezeichnet: „Die Zeit ist nahe, wo Vieles allgemeiner,
lebendig und bestimmt wird eingesehen werden, was Oetinger für seine

Person vorlängst eingesehen" 21.

In seinenWerken hat nun allerdings Schelling seinen großen Anreger
Oetinger nirgends mit Namen genannt, doch liegen die erneuten
Einwirkungen Oetingers bereits jener auffälligen Wandlung der

Naturphilosophie Schellings ins Mystisch-Theosophische zu Grunde, die sich

vomjahr 1803 ab feststellen läßt. Von der „Abhandlung über das Reale

und Ideale in der Natur" bis zu den „Weltaltern" häufen sich die

Anlehnungen an Oetinger nicht nur in der Form, daß immer mehr Begriffe
der Oetingerschen „Theologie des Lebens" von Schelling übernommen

werden, sondern auch in der Form der Wiedergabe ganzer Sätze,

Exegesen und Formulierungen, die allerdings nicht unter dem Namen
Oetingers, sondern höchstens unter der Wendung: „Die Alten sagen",
eingeführt werden.

Die tatsächlichen Zusammenhänge zwischen Oetinger und Schelling
sollen im folgenden an drei Punkten erhellt werden:

20 Plitt, Schellings Leben in Briefen Bd. I S. 373: vgl. audi Ernst Benz, Die
abendländische Sendung der östl.-orth. Kirche, Die russische Kirche und das
abendländische Christentum im Zeitalter der Heiligen Allianz, Abh. d. Ak. d.
Wiss. und der Lit., Geistes- und soz. wiss. Kl. Jg. 1950 nr. 8 S. 642, und Susini,
lettres inédites de Franz von Baader nr. 95 S. 294 und nr. 96 S. 296.

21 Plitt, Schellings Leben in Briefen Bd. II S. 179.

190



a) Die Potenzenlehre Schellings

Die unmittelbare Beeinflussung Schellings durchOetingers „Theologie
des Lebens" gilt bereits für die allgemeinste Grundidee der Philosophie
des späteren Schelling, seine Potenzenlehre. Schelling macht ja in
seinem Spätwerk denVersuch, die Gesamtheit der Bewegung des Seins von
den Anfängen der ersten Selbstbewegung in der verborgenen Tiefe
Gottes an bis zu seiner letzten Selbstentfaltung in der Natur und in der

Geschichte zu verfolgen und gelangt von hier aus zu jener einzigartigen
Verbindung vonNaturphilosophie und Geschichtsphilosophie, die in der

Idee von der Zentralschau mündet.
Dieser Aufriß ist bereits in der Metaphysikjacob Boehmes undjacob

Boehmes vorgezeichnet. Schon Boehme schildert in seinem „Mysterium
Magnum" und in seinen späteren Schriften die geheimnisvolle innere

Selbstbewegung Gottes, die er als ein Hervortreten immer neuer Kräfte
in jenem geheimnisvollen Akt der Selbstoffenbarung Gottes aus seinem

„Ungrund" heraus schildert. Schon beiJacob Boehme hat sich die Spekulation

der mittelalterlichen deutschen Mystik, die an die Spekulationen
der Scholastik über das innertrinitarische Leben Gottes anknüpfte, mit
der kabbalistisch-jüdischen Tradition vollzogen. Gerade bei der

Darlegung der Entfaltung der Kräfte Gottes greift Jacob Boehme auf die

kabbalistische Lehre von den Sephiroth zurück, ohne daß es bisher
gelungen wäre, die Frage seiner literarischen oder mündlichen Quellen zu
klären22.

Eine neue und in ihren literarischen und mündlichen Quellen
deutlicher faßbare Begegnung mit derKabbala findet nun beiOetinger statt.
Die Kabbalistik hatte in Württemberg eine bemerkenswerte Sonder-

tiadition, an die Oetinger unmittelbar anknüpft. Die württembergische
Prinzessin Antonia (1613—1679), eine Schwester Herzog EberhardllL,
hatte sich unter Leitung des Pfarrers Joh. Jak. Strelin in die Geheimnisse

der kabbalistischen Philosophie einführen lassen und ein christlich-
kabbalistisches System entwickelt. Den Niederschlag dieser Studien stellt
die sogenannte „Kabbalistische Lehrtafel" dar, die die Prinzessin in der
Kirche des berühmten Bades Teinach hatte aufstellen lassen, und auf

22 Will Erich Peuckert spricht in seinem „Leben Jacob Boehmes", Jena
1924 S. 101, die Vermutung aus, Boehmes kabbalistische Meinungen gingen auf
mündliche Mitteilungen über Reuchlin s Werk de arte Cabbalistica zurück, die
ihm Dr. Balthasar Walter während seines Aufenthaltes in Görlitz machte.

191



der die ganzen Ausgänge der Gottheit in den Sephiroth samt ihrer
Verwirklichung in der Natur und in der Heilsgeschichte in symbolischen

Gestalten dargestellt waren23. Oetinger hat sich nun bemüht, auf Grund
eines Studiums neuerer kabbalistischer Quellen eine Auslegung dieser

kabbalistischen Lehrtafel zu geben. Bereits in dem Eingangskapitel
seiner „Erklärung der Lehrtafel der Prinzessin Antonia" zeigt er, wie

aus der unergründlichen Tiefe, dem „Ungrund" Gottes, nacheinander

die verschiedenen Sephiroth als die Kräfte (Potenzen) Gottes hervortreten.

In gleichem Zusammenhang greift Oetinger immer wieder auf
solche Bibelstellen zurück24, die auch sonst bei ihm im Sinne der
kabbalistischen Tradition interpretiert werden, so vor allem auf Psalm 150,1:

„Lobet ihn in der Ausbreitung seiner Kraft". In dieser Stelle erblickt

Oetinger einen geheimnisvollen Hinweis auf den Akt der Ausdehnung
Gottes, durch den er mit seiner Kraft das ganze Universum erfüllt und
den Raum zum sensorium dei macht. Gerade dieses Psalmwort kehrt in
der kabbalistischen Auslegung Oetingers bei Schelling in der Darlegung
seiner Potenzenlehre und seiner Spekulationen über den Raum häufig
wieder243.

Der Potenzenlehre selbst liegt ein Gedanke zugrunde, der sich bereits

in der kabbalistischen, Boehme'schen und Oetinger'schen Überlieferung
vorfindet: der Gedanke nämlich, daß Gott selbst seiner innersten Natur
nach zur Offenbarung seines dunklen Wesens drängt, daß sein Wesen

selbst Offenbarung seiner, manifestatio sui ist. Oetinger bezeichnet Gott
als den „spiritus manifestativus sui" 25 oder als das „Ens manifestati-

vum sui", und diese Anschauung ist in Zusammenhang gebracht mit der
Lehre von den Kräften (Sephiroth) Gottes, die sich sowohl in der Schöpfung

wie in der Heilsgeschichte verwirklichen.

23 Siehe darüber J. Beck, Die Lehrtafel der Prinzessin Antonia von
Württemberg in der Dreifaltigkeitskirche zu Teinach, Calw 1930. Oetinger's Werk
über diese Tafel hat den Titel: Oeffentliches Denkmal der Lehrtafel einer
weil. Wirttembergischen Prinzessin Antonia in Kupfer gestochen, dessen

Original sie von den zehn Abglänzen Gottes in den Deinachischen Brunnen in
einem prächtigen Gemälde gestiftet, wobei von der Kraft der Brunnquellen,
von der Philosophie der Ebräer, und überhaupt von dem Geiste Gottes nach

allen Stellen neuen Testaments eine Erklärung gegeben wird (hgg. von K. Chr.
E. Ehmann in F. C. Oetinger, Sämmt. Schriften 2. Abth., Bd. I, S. 1 ff.).

24 so Oetinger, Bibl. Wörterbuch, S. 145, 182, 205, 380—382 u. ö.
24 a Schelling Werke Bd. VII S. 243 und S. 285.
25 Oetinger, Bibl. Wörterbuch S. 52, 84, 181 u. ö.

192



Ignaz Paul Vitalis Troxler



Derselbe Gedanke findet sich in der Potenzenlehre Schellings. Auch

für ihn ist Gottes Wesen seinem innersten Wesen und Willen nach auf
eine Offenbarung seiner selbst angelegt. Auch für Schelling entfalten
sich die Potenzen Gottes im Akt dieser Offenbarung seiner selbst. Er
teilt diese Anschauung mit Hegel, dem sie aus derselben theologischen

Überlieferung zugeflossen sind. Allerdings hat die Tatsache, daß auch

Hegel seine Geschichtsmetaphysik auf diese Idee von der Geschichte als

der fortschreitenden Offenbarung begründete, Schelling veranlaßt, sich

auch in diesem Punkt von ihm zu distanzieren. „Es ist jetzt ein gewöhnlicher

Gedanke, die ganze Geschichte der Welt anzusehen als eine
fortschreitende Offenbarung Gottes. Aber wie kam die Gottheit dazu, oder

wie fing sie es an, sich zu offenbaren? Die Antwort: Gott ist ein seiner

Natur nach, also nothwendig, sich offenbarendes Wesen (ens manifesta-
tivum sui), ist kurz, aber nicht bündig. Hart ist, was nach gemeinsamem
Gefühl immer alsWerk des Wohlgefallens und der höchsten Freiwilligkeit

angesehen worden, die Schöpfung der Welt, als etwas Gezwungenes

zu denken. Da wir aber schon im Menschen nur das überschwenglich
Freie als sein eigentliches Selbst ansehen, werden wir nicht aus Gott ein
bloß nothwendiges Wesen machen, und auch in ihm das unfaßlich Freie
als sein eigentliches Selbst betrachten. Aber eben von der Offenbarung
dieses höchsten Selbstes der Gottheit ist die Rede. Nun ist ein Freies

eben darum frei, daß es sich nicht offenbaren muß. Sich offenbaren ist
Wirken, wie alles Wirken ein sich-Offenbaren. Dem Freien aber muß

frei sein, innerhalb des bloßen Könnens stehen zu bleiben, oder zurThat
überzugehen. Ginge es nothwendig über, so würde es nicht als das wirklich,

das es ist, nämlich als das Freie" 26.

Schelling bezeichnet hier den Gedanken, die Geschichte der Welt sei

eine fortschreitende Offenbarung Gottes, als „gewöhnlich". Tatsächlich

war dieser Gedanke in keiner Weise „gewöhnlich" im Sinn von
„allgemeinverbreitet", sondern bildete die spezifische, bis dahin ungewöhnliche

Auffassung von der Geschichte, wie sie Hegel und Schelling auf
Grund ihrer gemeinsamen theologischenVäter entwickelt hatten. Ebenso

„gewöhnlich", d.h. auf Grund ihres gemeinsamen theologischen Geisteserbes

für Schelling und Hegel „gewöhnlich", aber für die damalige
Schulphilosophie ungewöhnlich war die Bezeichnung Gottes als des „ens
manifestativum sui". Schelling hält hier ausdrücklich andern vonOetin-

86 Schelling Werke Bd. VIII S. 305.

13 Stud. Phil. XIV
193



ger wörtlich übernommenen Begriff fest, wendet sich aber gegen die

fatalistische Auslegung, die Hegel seinerMeinung nach dieser Oetinger-
schen Formel gegeben hat. So kann er in seinen „Weltaltern" sagen:

„Gott seinem höchsten Selbst nach ist nicht offenbar, er offenbart sich, er

ist nicht wirklich, er wird wirklich, eben damit er als das allerfreieste

Wesen erscheine" 27.

In welch nahem Zusammenhang diese Lehre von Gott als dem „ens

manifestativum sui" mit der Potenzenlehre steht, bestätigt der Abschluß

von Schellings Ausführungen über die Offenbarung in den

"Weltaltern"28. „Wir können daher auch diese Folge der Offenbarung als

eine Folge von Potenzen ansehen, die das Seyn zu seiner Vollendung
durchgeht". Ebenso wird hier deutlich, wie es gerade der Gedanke der

sukzessiven Offenbarung ist, der bei Schelling den Übergang zu der

Idee der Theogonie bildet. Auch hier ist es letzthin ein Bild, an dem er
diesen Gedanken der Selbstoffenbarung Gottes — auch hierin ein Schüler

Oetingers — verdeutlicht, nämlich die Gottesvision des Elias auf
dem Horeb: „Wie in dem nächtlichen Gesicht, da der Herr vor dem

Propheten überging, erst ein mächtiger Sturm kam, der die Berge zer-
riss, und die Felsen zerbrach, nach diesem ein Erdbeben, endlich ein

Feuer, der Herr selbst aber in keinem von dem allem war, sondern ein
stillsanftes Sausen folgte, darin Er war, so muß in der Offenbarung des

Ewigen Macht, Gewalt und Strenge vorausgehen, bis im sanften Wehen
der Liebe erst er selbst als Er Selbst erscheinen kann(I. Kön. 19,11 ff)"29.

Besonders deutlich wird der Zusammenhang mit Oetingers in Schellings

Theologie des Lebens. Oetinger hatte sich in seinem „Theologia
ex idea vitae deducta" die Ableitung der gesamten Theologie aus dem

Begriff des Lebens zum Ziel gesetzt. Für Oetinger ist Leben der zentrale
Begriff der Theologie schlechthin. „Die Offenbarung Gottes ist eine

Offenbarung seiner Herrlichkeit nach der Kraft des unauflöslichen
Lebens". Das Leben Gottes wird hier nach Hebr. 7, 16 als unauflöslich —
àv.o.xà\r\xo<; — insofern bezeichnet, als in ihm alle inneren Potenzen
miteinander verbunden sind und ineinander wirken. In der
Offenbarung Gottes vollzieht sich die sukzessive Entfaltung der im göttlichen

27 Schelling Werke Bd. VIII S. 311.
28 Schelling Werke Bd. VIII S. 309.
29 Schelling Werke Bd. VIII S. 311.

194



Leben verdichteten und intensivierten Lebenskräfte30. Dementsprechend

wird die àxatahvoia — Unauflöslichkeit — des göttlichen Lebens in der

„Lehrtafel der Prinzessin Antonia" als das höchste Attribut Gottes

bezeichnet31.

Ganz in den Worten Oetingers und in Form einer Auslegung
derselben Bibelstelle Hebr. 7, 16 entwirft Schelling in den „Weltaltern"
seine Metaphysik des Lebens, die ihren Grund in dem Verständnis
Gottes als des „Lebendigen Gottes" hat. Unter Berufung auf Hebr. 7,16

führt Schelling aus: „Wir wissen von keinem als einem lebendigen
Gott; jener Zusammenhang seines höchsten geistigen Lebens mit
seinem natürlichen ist das Urgeheimnis seiner Individualität, das Wunder
des unauflöslichen Lebens, wie bedeutungsvoll einer der Apostel sich

ausdrückt" s2. Und genau wie Oetinger der Unauflöslichkeit des

göttlichen Lebens die Auflöslichkeit des menschlichen Lebens als Folge des

Mißbrauchs seiner Freiheit gegenüberstellt, so sagt Schelling bereits in
seinem „Wesen der Freiheit": „Diejenige Einheit, die in Gott
unzertrennlich ist, muß im Menschen unzertrennlich sein, und dies ist die

Möglichkeit des Guten und Bösen. Das Böse selbst ist dann die
Auflösung der in Gott unauflöslichen Prinzipien" 32a.

Wie sich diese engen Zusammenhänge zwischen Schelling und Oetinger

auch in seiner Behandlung des Todesproblems dokumentieren und
wie sich hier Schelling sogar auf ein alchemistisches Experiment mit
extrahiertem Melissenöl beruft, das Oetinger wiederholt in seinen Schriften

beschreibt und zur Deutung seiner Anschauung von Tod und
Auferstehung heranzieht, habe ich an anderer Stelle ausgeführt33.

b) Die Wissenschaftslehre

Nicht weniger auffällig ist der Zusammenhang zwischen Schelling und

Oetinger dort, wo Schelling es unternimmt, ein prophetisches Bild von
der zukünftigen Entwicklung der Menschheit zu entwerfen. Unwillkür-

30 Siehe vor allem Oetinger Lehrtafel S. 117, 127, 171, Philosophie der
Alten II S. 158, Bibl. Wörterbuch S. 310. Swedenborgs Irrdisdie und Himmlische

Philosophie II S. 165 f, S. 189 f.
31 Oetinger, Lehrtafel S. 172 f.; 181; 234; 251.
32 Schelling Werke Bd. VIII S. 259.
32 a Schelling Werke Bd. VII S. 364.
33 Eranos-Jahrbuch 1954, Abhandlung: Theogonie und Wandlung des Menschen

bei Schelling.

195



lieh tritt ihm dabei das Bild von der „Güldenen Zeit" vor Augen, das

Oetinger für die Endzeit entworfen hat.

Am Schluß seiner berühmten Einleitung zu seinen „Weltaltern"
versucht Schelling, seine eigene Position innerhalb der bisherigen
Wissenschaftsentwicklung zu bestimmen34. „Unserem Zeitalter scheint es

vorbehalten gewesen zu sein, den Weg der Objektivität der Wissenschaft

für immer zu öffnen". Diese Objektivität besteht für ihn in der

Vereinigung der Erkenntnis der Naturwissenschaften mit denen der
Geisteswissenschaften. „Solange nämlich die Wissenschaft auf das Innerliche
beschränkt bleibt, fehlt es ihr an dem natürlichen Mittel äußerer

Darstellung. Jetzt ist nach langen Verirrungen die Erinnerung an die Natur
und an ihr vormaliges Einssein mit ihr der Wissenschaft wiedergewonnen".

Aber bei diesem jetzt erreichten Zustand, so meint Schelling,
wird es nicht bleiben. Nach einiger Zeit wird die bisher übliche

Verachtung des Physischen aufhören und eine einzigartige Verbindung der

Natur- und Geisteswissenschaften wird anbrechen. „Eine kurze Zeit,
und die Verachtung, womit ohnedies nur noch die Unwissenden auf
alles Physische herabsehen, wird aufhören, und noch einmal wahr
werden das Wort: ,Der Stein, den die Bauleute verworfen, ist zum
Eckstein worden'. Dann wird die so oft vergebens gesuchte Popularität
von selber sich ergeben, dann wird zwischen der Welt des Gedankens

und der Welt der Wirklichkeit kein Unterschied mehr sein. Es wird
eine Welt sein, und der Friede des goldenen Zeitalters zuerst in der

einträchtigen Verbindung aller Wissenschaften sich verkündigen" 35.

Diese Worte wiederholen in einer für Schelling charakteristischen

Weiterbildung alle jene Gedanken von der Entwicklung der Wissenschaften

in der Endzeit, die Oetinger in seinem Werk „Abhandlungen
von den letzten Dingen" 1759 ausgesprochen hatte36. Die erste

Abhandlung trägt den Titel, der auch bei Schelling nachklingt: „Die
güldene Zeit". Dieser Titel ist bei Oetinger durchaus nicht utopistisch
gemeint, steht er doch unter dem Eindruck von Bengels Berechnungen der

Endzeit-Termine, aufgrund deren die Wiederkunft im Jahre 1834

erwartet wurde. Das bedeutet für Oetinger zur Zeit, als er seine

„Abhandlungen" herausgab, daß bis zu diesem Termin nur noch ca. 75

34 Schelling Nachlaßband München 1946 S. 8, vgl. Werke Bd. VIII S. 205.
35 Daselbst S. 206.
36 abgedruckt von Ehmann in: Sämmtl. Schriften 2. Abth. Bd. 6.

196



Jahre vergehen werden. In dieser Zeit hat sich die Welt auf das Kommen

der „güldenen Zeit" vorzubereiten, und Oetingers Schrift „Die
güldene Zeit" hat gerade die Absicht, die Regenten und Gelehrten

seiner Zeit darauf hinzuweisen, wie dringend es für sie sei, und wie es

zu ihrem unmittelbaren Verantwortungsbereich gehöre, ihre Zeitgenossen

auf die kommende Zeit zu bereiten. Dies betrifft nicht nur die

Regierungsformen, die im Hinblick auf die kommende Herrschaft Christi
reformiert werden müssen, sondern vor allem auch die Wissenschaften.

So gibt Oetinger eine Beschreibung der kommenden „Lichtwissenschaft"
der Endzeit, die in sich die Erkenntnisse aller Einzelwissenschaften
enthalten wird. Von ihr sagt er: „Wieder wird man die Rechte, die Medizin,

die Theologie mit der einfachsten Grundweisheit verstehen, die

Berge werden den Frieden verkündigen und die Hügel die Gerechtigkeit

(Ps. 72, 3). An sich selbst, an der Erkenntnis seiner eigenen Seele

und des Geistes wie an den Geschöpfen wird man die unsichtbaren

Dinge und die Ausgänge der Gottheit in Drei und Sieben ersehen

können" 37. Wie bei Schelling wird also bereits nach Oetinger die

einträchtige Verbindung aller Wissenschaften den Frieden des goldenen
Zeitalters einleiten.

Diese Universalwissenschaft ist — darin die Potenzenlehre Schellings

vorwegnehmend — schon bei Oetinger eine Erkenntnis der Ausgänge
der Gottheit, d. h. der Selbstbewegung und Selbstoffenbarung Gottes

in seinen verschiedenen Sephiroten oder Potenzen, wie Schelling die

„Drei" und die „Sieben" nach dem Vorbild der kabbalistischen Sephi-
rotspekulation nennen wird. Und wie Schelling sagt: „Dann wird die

so oft vergebens gesuchte Popularität von selbst sich ergeben", so wird
schon bei Oetinger darauf hingewiesen, daß diese Lichterkenntnis der

güldenen Zeit nicht ein Privileg von Gelehrten mehr sein wird, sondern
daß der sensus communis „die verschiedenen Wissenschaften in ihrer
einfachsten Grundweisheit verstehen" wird.

Die Analogie zwischen Schelling und Oetinger reicht bis in den

Wissenschaftsbegriff selbst hinein. Auch für Oetinger besteht ja die
Zentralschau, die cognitio centralis, in einer Zusammenschau der
göttlichen Geheimnisse in Natur und Geschichte. Schon Oetinger führt wie
nach ihm Schelling einen erbitterten Kampf gegen die Vernachlässigung
der Naturwissenschaft, vor allem der Physik, durch die Philosophen

37 Oetinger Sämmtl. Schriften Bd. 6 S. 21 f.

197



und Theologen. Er zeigt, wie die heilsgeschichtliche Erkenntnis bei den

Patriarchen des Alten Testamentes mit einer „Patriarchal-Physik"
begann38. Das Hohepriestertum Christi wird in der Endzeit die

Zusammenfassung aller Wissenschaften bringen. Unter der Überschrift „Daß
sie die Wissenschaften erhöhe!" heißt es von der „Güldenen Zeit":
„Das Hohepriestertum Jesu ist die Quelle aller Wissenschaften, Jesus

spricht Lukas 12, 2 zur Warnung vor Heuchelei, es sei nichts verborgen,
das nicht offenbar werde, es müssen demnach alle verborgenen Dinge
sich auswickeln", und er versteht darunter die Geheimnisse der
göttlichen Selbstoffenbarung, die in allen Dingen beschlossen liegen. „Es ist

nicht genug, daß man sich auf das Innerste der Dinge, das ist auf die

Mystik lege, ohne Hilfsmittel des Äußeren, womit Gott das Innere
abbildet" 30.

Die Beschreibung der hohepriesterlichen Zentral- oder Lichtswissenschaft

nimmt auch begrifflich Schellings Beschreibung der
Universalwissenschaft voraus. „Die Wissenschaften der Logik, d. i. der
Vernunftlehre, der Ontologie, d. i. der allgemeinen Begriffe, der Kosmologie,

d. i. der Welt, der Pneumatologie, d. i. der Geister, der Psychologie,

d. i. der Seele, der Theologie, der Astronomie, der Physik, der

Moral, der Arithmetik, Geoemtrie und Algebra sind zwar grober
Eitelkeit unterworfen, weil sie sich von dem Hohepriestertum Jesu

abgerissen und nicht auf der rechten Wurzel stehen. Jedoch sind sie alle
in der Hand Jesu: er offenbart durch sie alles Verborgene: durch sie

läuft es, daß alles stückweise sich auswickle, damit es einmal in der
Vollkommenheit intuitiv beisammenstehe und von den Kindern Gottes

gesehen werde". Von dieser zukünftigen intuitiven Zentralerkenntnis
heißt es dann: „Unter den Wissenschaften ist die Wissenschaft des

Lebens die vornehmste, durch sie lernt man, wie in der toten Materie
die bildenden Kräfte dem Leben erweckt werden, sie geht mit dem
Leben und Licht um, und wenn die Arithmetik, Geometrie, Musik und
Astronomie dazukommen, so wird die Wissenschaft des Lebens
vollkommen. Melchisedek hatte die Wissenschaft des Lebens Inzwischen
hat es von Anbeginn eine Reihe von melchisedekischen Priestern ge-

38 Die Offenbarung Gottes fängt mit der Patriardialphysik an: die Patriarchen

hatten von Gott einen tiefen Einblick in die göttlichen Geheimnisse der
Natur.

39 Oetinger Bd. 6 S. 138.

198



geben, welche nach der Ordnung Melchisedeks nach der Kraft des .un¬

auflöslichen Lebens' ihre Wissenschaft eingerichtet haben" 40.

Als Nachfolger Melchisedeks erscheinen bei Schelling gerade jene
Weisen, die darum ringen, vom Hohepriestertum Christi aus eine

Reform der Wissenschaft im Sinn einer Verbindung der Erkenntnisse

aller Geheimnisse der Natur und der Geschichte durchzuführen. Von
der Erfüllung dieses Zieles in der Endzeit heißt es dann: „Nämlich
die wahre Wissenschaft ist ein Inbegriff göttlicher Dinge, welcher im
Geist seinen Sitz hat und hernach in die Vernunft ausfließt. Gott hat
sie dem Geist eingesenkt, der Lehrer muß sie durch Gott in die
Vernunft bringen, die Vernunft muß sie mit dem Geist vereinbaren und der

Geist muß sich dadurch mit Gott vereinigen" 41. So erscheint die
Zentralwissenschaft als der Weg der höchsten Vereinigung mit Gott, der Weg,
in dem Gott selbst sich im Menschen und der Mensch in Gott erkennt:
der Grundgedanke der Identitätsphilosophie ist bereits bei Oetinger
vorgebildet.

c) Die Eschatologie

Nach der bisherigen Aufhellung engster Zusammenhänge zwischen

Oetinger und Schelling wird es nicht mehr verwundern, bei Schelling
auch noch die Spiegelung jener endzeitlichen Geschichtsdeutung selbst

zu bemerken, die Bengel in seiner Erklärung der Johannesoffenbarung
entwickelt und die Oetinger dann von ihm übernommen hat. Am
Schluß seiner „Philosophie der Offenbarung" entwirft Schelling jenes

eigentümliche Bild von der kommenden Entwicklung der Kirche Jesu

Christi, das auf einer allegorisch-typologischen Deutung der drei

Apostel Petrus, Paulus und Johannes aufgebaut ist. Jeder dieser drei

Apostel repräsentiert nach Schelling ein bestimmtes Prinzip des

Christentums, das sich in einer ihm jeweils zugeordneten Epoche der
Kirchengeschichte besonders realisiert. So repräsentiert Petrus das Prinzip der
Autorität und damit die römisch-katholische Kirche, Paulus repräsentiert

das freie, von Petrus von Anfang an unabhängige Prinzip, das in
der Reformation hervorgetreten ist, und der Apostel Johannes
repräsentiert das Prinzip der Geistkirche, das am Ende der geschichtlichen

40 Oetinger Bd. 6 S. 139.
41 Oetinger Bd. 6 S. 141.

199



Entwicklung der Kirche hervortreten und die beiden vorhergehenden

Prinzipien in sich aufnehmen soll42.

In diesem Zusammenhang entwickelt Schelling eine Deutung der

Kirchengeschichte aufgrund einer geschichtstypologischen Auslegung

der Apokalypse und sagt bei seinen Ausführungen über den paulini-
schen reformatorischen) Typus des Christentums: „Die freie, von
dem ausschließlichen Prinzip unabhängige Kirche sollte in Deutschland

entstehen und vorzugsweise unter den germanischen Nationen sich

verbreiten Deutschland ist die Wüste, in welche das Weib der
Offenbarung entflieht, deren Sohn, den sie mit großen Wehen gebiert, der

Drache, der Widersacher nachstellt" 43

Diese geheimnisvolle Stelle nimmt Bezug auf das 12. Kapitel der

Johannesapokalypse, in der beschrieben wird, wie das apokalyptische

Sonnenweib, das an einem Sohne schwanger ist, vom Drachen verfolgt
in die Wüste flieht und dort ihren Sohn gebiert. Wenn Schelling in der

genannten Stelle seiner Philosophie der Offenbarung auf die deutsche

Reformation unter Luther bezieht, so folgt er damit einer Tradition,
die sich zum ersten Mal in der „Erklärten Offenbarung" Johann
Albrecht Bengels und den „60 erbaulichen Reden zur Offenbarung
Johannis" 1748 ausgesprochen findet. Bengel zeigt, wie das Christentum

den deutschen Stämmen durch Karl den Großen gebracht wurde,
wie dann durch das Papsttum eine Verwüstung des Christentums
besonders in Deutschland eintritt, und wie dann zuerst in Böhmen, dann

in Deutschland die Reformation hervortritt44. Diese Deutung ist dann

von Oetinger übernommen worden und findet sich gerade in der Schrift

„Die güldene Zeit", deren Spuren wir so häufig bei Schelling
nachweisenkonnten. In seiner Abhandlung „Das Wichtigste aus der
Kirchengeschichte", die Oetinger in diese Schrift aufgenommen hat, legt er
ausführlich dar, daß das Sonnenweib des 13. Kapitels der
Johannesapokalypse die christliche Kirche repräsentiere, die Flucht des Weibes

in die Wüste aber als die Wanderung der Kirche nach Deutschland zu
verstehen sei. Das 14. Kapitel der genannten Schrift bringt die
Zusammenfassung der genannten geschichtstypologischen Deutung jenes 12.

42 Schelling Werke Bd. XIV S. 302 ff.
43 Schelling Werke Bd. XIV S. 308.
44 Joh. Albr. Bengel, Sechzig erbauliche Reden zur Offenbarung Joh., 1748,

Stuttgart 1870, S.316, S. 318, S. 334.

200



Kapitels der Johannesapokalypse unter der Überschrift: „Flug der

Kirche mit Adlersflügeln nach Deutschland" 45.

So wirkt das Geschichtsbewußtsein der Reformation, das in der

Endzeiterwartung der schwäbischen Pietisten aufs neue aufflammte,
unmittelbar in dem Geschichtsbewußtsein Schellings und seiner hohen

Würdigung der Reformation nach. Traditionen aus den Kommentaren
der pietistischen Schwabenväter zu dem geheimnisvollen Buch der

Johannesapokalypse, Überlieferungen, die in den frommen Stundenkreisen

Württembergs voller Ehrfurcht gepflegt und weitergegeben

wurden, finden hier in der Deutung der Reformation innerhalb des

Gesamtsystems seiner Geschichtstheologie ihre Erneuerung und bezeugen

und bestätigen die eigentümliche innere Kontinuität, die zwischen

den philosophischen Spekulationen Schellings und den theologischen
Grübeleien seiner schwäbischen Geistesahnen besteht.

45 Oetinger Bd. 6 S. 85 f.

201


	Schellings theologische Geistesahnen

