Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Schellings theologische Geistesahnen
Autor: Benz, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883381

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schellings theologische Geistesahnen

von Ernst Benz
Einfithrung

Man hat es der historischen Quellenforschung oft zum Vorwurf ge-
macht, daB sie sich die im Grunde trostlose Aufgabe stelle, die Grofien
der Geschichte ihrer Originalitit zu berauben, indem sie mit vielwisse-
rischem Pathos nachweise, daf diese auch in ihren originalsten Ideen
von anderen abhingig seien, die dasselbe vor ihnen sagten. Wenn hier
die theologischen Geistesahnen Schellings behandelt werden sollen, so
mochten wir uns von vorneherein gegen diesen Vorwurf schiitzen, als
wollten wir Schelling der Originalitdt seines Denkens berauben. Der
positive Zweck einer solchen Untersuchung kann nur darin bestehen, die
Erkenntnis der Schellingschen Philosophie dadurch zu vertiefen, daf} sein
geschichtlicher Standort innerhalb der Uberlieferung des europaischen
Geisteslebens festgestellt wird.

Die Erforschung der geistigen Ahnen ist nun allerdings gerade bei
Schelling besonders schwierig. Kaum einPhilosoph hat ein so ausgespro-
chen genialisches Bewufitsein von der Originalitdt seiner Erkenntnisse,
wie dies bei Schelling der Fall ist. Dieses Originalitdtsbewufitsein tragt
bei ihm haufig einen fast pathologischen Zug und beschattet die Be-
ziehungen zu seiner Umwelt, ja gerade zu seinen besten Freunden und
treuesten Anhdngern?, da er sich von ihnen immer wieder bestohlen und
ausgeraubt fiihlt. Ebenso charakteristisch ist fiir Schelling, daf} er dort,
wo er selbst auf fremde Anreger zuriickgreift, selten genau zitiert oder
den Anreger auch nur mit Namen erwéhnt. Schelling bringt seine Er-
torscher dadurch zur Verzweiflung, dafl er sehr wenige wortliche Zitate
anfithrt. Selbst dort, wo er wortlich zitiert, ist wenigstens der Name des
Autors und des Buches verheimlicht, dem er das Zitat entnimmt, und

1 So hat Schelling zundchst Hegel, dann Franz von Baader vorgeworfen, sie
hétten ihn geistig bestohlen und ausgepliindert.

179



er begntigt sich hdufig mit undeutlichen Anspielungen wie: ,Die Alten
sagen“ oder ,Die Viter sagen®, wenn er in Wirklichkeit Jacob Boehme
oder F. C. Oetinger zitiert. Selbst Bibelzitate fiihrt er gelegentlich mit
der Formel an: ,Wie ein morgenliandisches Buch sagt®. In den meisten
Fillen aber wird das andere vollstindig in die Gedankenginge seines
eigenen Geistes aufgenommen nach demWort Augustins: ,Quod bonum
est, nostrum est“. Wie in einem feurigen Ofen werden in Schellings
Geist die fremden Ideen eingeschmolzen und in das Modell des eige-
nen Systems eingegossen. Mit der Riicksichtslosigkeit des Genies greift
er das verwandte Fremde auf und verleibt es sich ein. Auf diese Weise
hat er auch gegeniiber der historischen Kritik das Prestige seiner Ori-
ginalitat nach Moglichkeit zu wahren gesucht.

1. Schelling und die Heilige Schrift

Schelling hat sich in dem Fragment der ,Weltalter® von 1813 aus-
fihrlich mit dem Problem der Tradition beschaftigt und bekennt sich
dort ausdriicklich zur Uberlieferung. ,Schon an sich wiinschenswerth fiir
jeden, der uber die ersten Anfange als ein Wissender redet, ist, sich an
ein irgend von altersher Ehrwiirdiges, an irgend eine hoher beglaubigte
Uberlieferung anzuschlieflen, auf der die Gedanken der Menschen ruhen
... Doppelt wiinschenswerth ist eine solche Anschliefung dem, der keine
neue Meinung aufdringen, sondern nur die lingst, wenn auch im Ver-
borgenen, dagewesene Wahrheit wieder geltend machen will, und in
Zeiten, die eigentlich alle festen Begriffe verloren haben®2 Uber-
raschenderweise ist nun diejenige Uberlieferung, die Schelling hier vor
allem fiir sich in Anspruch nimmt, die Heilige Schrift. ,Wo konnte ich
nun diese Uberlieferung eher finden, als in den ewig auf sich selber
ruhenden, unerschiitterlichen Urkunden, welche allein eine vom Anfang
bis zum Ende hinausgehende Welt- und Menschengeschichte enthalten?
Diefl mag zur Erklarung dienen, wenn schon bisher 6fters an Ausspriiche
jener heiligenBiicher erinnert worden, und wenn dief} in der Folge viel-
leicht noch 6fter geschehen wird“s.

Dies bedeutet nun aber nicht, dafl sich Schelling an irgend eine der
zu seiner Zeit herrschenden dogmatischen Deutung der Heiligen
Schrift anschliefit. Gerade in der Auslegung der Heiligen Schrift hat er

2 Schelling Werke Bd. VIII S. 270.
3 Schelling Werke Bd. VIII S. 271.

180



fir sich die vollkommene Freiheit der Forschung und Erkenntnis in An-
spruch genommen. Ja, er kritisiert gerade die herrschende dogmatische
Bibelauslegung als ungeniigend, indem er schreibt: ,Niemand wird be-
haupten wollen, dafl der gegenwirtige Lehrbegriff die Reichthiimer der
Schrift erschopft habe: niemand leugnen, dafl das System, welches alle
Ausspriiche der Schrift erklirte und in vollkommenen Einklang brichte,
noch nicht gefunden ist. Eine Menge hochst sinnschwerer Stellen muf}
noch immer im Dunkel gelassen oder zuriickgesetzt werden. Darum
findet man in unseren Systemen die hervorragendsten Lehrpunkte, aber
starr dogmatisch hingestellt, ohne die innere Verkniipfung, die Uber-
ginge, die vermittelnden Glieder, die sie doch allein zu einem verstdnd-
lichen Ganzen machten, das nicht mehr blinden Glauben forderte, son-
dern die freie Zustimmung des Geistes wie des Herzens erhalten wiirde.
Es fehlt mit EinemWort an dem inwendigen (esoterischen) System, des-
sen Weihe ganz besonders die Lehrer haben sollten® 4,

Dieser theoretischen Hochschatzung der Heiligen Schrift entspricht nun
durchaus sein praktisches Interesse an ihr. Bei keinem der grofien Philo-
sophen des deutschen Idealismus 143t sich feststellen, dafl seine philo-
sophischen Erwigungen sich in einem solchen Mafl auf Worte des Alten
und Neuen Testamentes stiitzen wie bei Schelling. Seine Vertrautheit
mit der Heiligen Schrift — die Frucht einer stindig geiibten Meditation
derselben — macht sich aber nicht nur in den vielen wortlichen Zitaten
bemerkbar, sondern firbt auch unmittelbar auf seinen Stil ab, der be-
sonders in seinem Alterwerk hiufig die Tonung der Sprache der Pro-
pheten, der Psalmen, der Paulus-Briefe und vor allem des Johannes-
Evangeliums annimmt. Ein deutlicherAusdruck dieses praktischenInter-
esses an der Heiligen Schrift ist auch die Tatsache, daf} Schelling wah-
rend seiner Erlanger Zeit — er dozierte dort zwischen 1820 und 1826 —
Vorstand des dortigen Bibelvereins war. Er hat in dieser Eigenschaft
eine Rede tiber denWert und die Bedeutung der Bibelgesellschaften ge-
halten, in der er sich nachdricklich gegen die Monopolisierung der Hei-
ligen Schrift durch den Stand der Theologen wendet und die Erhebung
der Bibel zum Gemeinbesitz des Volkes durch die Bibelgesellschaften als
ein Wiederaufleben der eingeschlummerten Reformation bezeichnet 5.

In seinen Werken hat er Worte des Alten und Neuen Testamentes
allerdings nur dort als solche mit genauer Stellenangabe angefiihrt, an

* Schelling Werke Bd. VIII S. 271.
5 Schelling Werke Bd. IX S. 247 ff.

181



die er ausdriickliche exegetische Betrachtungen ankniipfte, wahrend er
sonst die Schriftworte ohne besondere Kennzeichnung in seine philo-
sophischen Beweisfithrungen einflieflen 1at. Diese Tatsache ist fiir seine
Auffassung von der Heiligen Schrift sehr bezeichnend. Fiir ihn ist eine
Erkenntnis nicht deswegen wahr, weil sie in der Heiligen Schrift tiber-
liefert ist, vielmehr sieht Schelling umgekehrt die Autoritdt der Heiligen
Schrift in der Tatsache begriindet, daf} die Erkenntnisse, die in ihr aus-
gedriickt sind, Wahrheiten sind. Eben deshalb hat er auch in vollem
Umfange die Berechtigung der historischen Kritik der heiligen Uber-
lieferung anerkannt. Einem Pfarrhaus entstammend, das sehr stark
durch die altschwabische pietistische Frommigkeit und ihren biblischen
Realismus gepréigt war, hat er wihrend seines Studiums in Tibingen
die moderne historisch - kritische Richtung kennengelernt und hat mit
sicherer Intuition die Notwendigkeit der historischen Kritik bejaht und
sich thre Ergebnisse angeeignet. In den Jahren 1793—94 plante er eine
Reihe historisch-kritischer Abhandlungen, zu denen der Entwurf der
Vorrede noch erhalten ist und in denen er die historische Interpretation
der Bibel ,in weitestem Sinn“ fordert®. Diesen historisch-kritischen
Gesichtspunkt hat er wihrend seines ganzen Lebens nicht wieder preis-
gegeben. Noch in seiner ,Philosophie der Mythologie“ und in seiner
»Philosophie der Offenbarung“ versichert er immer wieder, dafl er nicht
nur die Bibel, sondern das Christentum insgesamt nur unter rein histo-
rischen Gesichtspunkten, nur als geschichtliches Phidnomen betrachten
wolle, d.h. also in keiner Weise anders als etwa die Geschichte der vor-
christlichen und auferchristlichen Mythologie.

Trotzdem sind diese Auflerungen bei Schelling ganz anders zu ver-
stehen als etwa bei David Friedrich Straul oder bei Bruno Bauer. Wenn
er erklirt, er wolle das Christentum als ein geschichtliches Phinomen
behandeln, so besagt dies fiir ihn nicht, dafl fiir ihn das Christentum
eine Religion wie alle iibrigen ist. Vielmehr ist fur ihn die Geschichte
des Christentums identisch mit der geschichtlichen Selbstoffenbarung
Gottes in der GestaltJesu Christi. Die Inkarnation Gottes inJesus Chri-
stus ist fiir ihn das zentrale geschichtliche Ereignis innerhalb der Ge-
samtheit der Selbstbewegung Gottes, die zu seiner ,manifestatio” in
Schopfung und Erlosung fithrt. Gerade die Tatsache, die von der ratio-

% Kuno Fischer, Schellings Leben, Werke und Lehre, 4. Aufl., Heidelberg
1923 S. 13.

182



nalistischen Bibelkritik als reiner Mythus bewertet wird, ist fiir ihn der
Mittelpunkt der Geschichte und der Ausgangspunkt seines Gesamt-
verstindnisses des Lebens. Der Ausgangspunkt seiner Fragestellung ist:
Was mufl in Gott vorgegangen sein, dafl es zur Menschwerdung kam?
Wie mufl das Wesen Gottes in seiner innersten Selbstbewegung sein,
damit diese zur Schépfung und zur Erlosung fiithrte? Die Mensch-
werdung Gottes in Jesus Christus ist fiir ihn die unumstéfliche, in Gott
selbst liegende Voraussetzung seiner Betrachtung der Geschichte als
Heilsgeschichte. Die historische Kritik hat fiir ihn nie, wie fiir viele
seiner Zeitgenossen, diese Voraussetzung in Frage gestellt, sondern sie
erhartet.

So ist sein historisch-kritisches Bemithen um einVerstandnis der Schrift
in ein vorgegebenes tieferes theologisches Verstandnis der Offenbarung
eingezeichnet. Hierin wirken sich bei Schelling die Traditionen des bib-
lischen Realismus aus, wie ithn die Kirchenviter des schwabischen Pietis-
mus, Bengel und Oetinger, entwickelt haben. Zahlreiche Exegesen von
Bibelstellen, die sich in Schellings Schriften finden, schlieflen sich un-
mittelbar, z. T. wortlich an Formulierungen an, die Oetinger zu den-
selben Stellen entwickelt, und benutzen sogar die Oetinger’sche Uber-
setzung des griechischen und hebrédischen Urtextes, die z. T. mit einer
scharfen Kritik der Ubersetzung Luthers verbunden sind?. Aber auch
die Gesamtauffassung der Heiligen Schrift, von der aus die Einzel-
exegesen Schellings entwickelt ist, entspricht dem Bibelverstindnis der
schwabischen Viter, Bengel und Oetinger. Sie erblickten ja in der Bibel
ein Ganzes, einen Organismus, ein System der sukzessiven Offenbarun-
gen Gottes in der Geschichte. Schon Bengel legte grofiten Wert auf die
Feststellung, dafl die Offenbarung Gottes, dessenWesen die Selbstoffen-
barung ist, sich nicht auf einmal, sondern sukzessiv, stufenweise, voll-
zieht 8. Die Heilige Schrift ist ein ,Lagerbuch®, in dem dargelegt wird,
,wie der lebendige Gott durch seine Werke und Zeugnisse sich nach und

7 Siehe die ausfithrlichen Stellennachweise in meiner gleichnamigen Ab-
handlung: Schellings theologische Geistesahnen, Beiheft zur Zeitschrift fiir
Religions- und Geistesgeschichte 1955. Schelling hat die Kritik Oetingers an
Luther, der dem Jacobus-Brief und seiner Lehre vom ,Rad der Geburt® kein
Verstdndnis entgegenbrachte (s. Oetinger, Bibl. Waérterbuch S.122), von diesem
in seiner ,Philosophie der Offenbarung” iibernommen.

8 Siche Joh. Alb. Bengel, Sechzig erbauliche Reden iber die Offenbarung
Joh., 1748, Stuttgart 1870 RedeI zu cap. 1, v.1—3 S. 7.

183



nach ... geoffenbart hat®. In dhnlicher Weise versteht auch Schelling
die Heilige Schrift als eine Einheit, ein Ganzes, ein System, das die Ord-
nung der sukzessiven Selbstoffenbarungen Gottes enthidlt, ,eine vom
Anfang bis zum Ende hinausgehende Welt- und Menschengeschichte®19,
So blieb Schelling den Ergebnissen einer historisch-kritischen Betrach-
tung der Bibel stets gedffnet, doch haben sie sein Grundverstdndnis, das
in dem Erscheinen Jesu Christi den Eingang Gottes in die Geschichte
erblickte und die Geschichte des Christentums als die Offenbarung der
innersten Bewegung des gottlichen Lebens verstand, nicht erschiittert
oder gesprengt.

2. Die spekulative Mystik des Mittelalters

Neben der biblischen Uberlieferung hat die spekulative Mystik des
deutschen Mittelalters einen grofien Einflufl auf Schelling gehabt. Sei-
nem Denktypus nach gehort ja Schelling selbst in diese Linie der gei-
stigen Uberlieferung hinein.

Wenngleich Schelling nach den vorliegenden Zeugnissen an der Ent-
deckung Meister Eckhardts keinen unmittelbaren Anteil hatte, so war
ihm doch sehr wohl das mystische Schrifttum Taulers vertraut, der ja
ein unmittelbarer Schiiler Meister Eckhardts ist. In die Zeit seines ersten
Miinchener Aufenthaltes von 1806—1820, die allgemein durch sein
intensives Studium der mystischen und theosophischen Uberlieferung
charakterisiert ist, fallt auch Schellings Beschaftigung mit Tauler. Ein
Brief an seinen Freund G.vonSchubert 1811 zeigt, daf} er nicht nur ver-
schiedene Taulerausgaben kennt, sondern ihn ebenso als Anreger des
spekulativen Denkens wie als Sprachschopfer zu schitzen weiftt. In der
Tat kehren auch eine Reihe Tauler’scher Ausdriicke — z. B. die stille
Gottheit, der Urgrund, die Abgeschiedenheit —in seiner Potenzenlehre
wieder.

Ebenso bringt Schelling auch demjenigen Mystiker unter den deut-
schen Barockdichtern eine besondere Neigung entgegen, der die Gedan-

® Fr.C. Oetinger, Bibl. Worterbuch S. 363, vergl. Lehrtafel der Prinzessin
Antonia S. 309, Die giilldene Zeit S.2.

10 Schelling Werke Bd. VIII S. 271.

1t Plitt, Schellings Leben in Briefen Bd.II S.252/3: ,Diese Schriften sind
fiir das Studium unserer Sprache fast ebenso wichtig wie fir das der Mystik
und fir Kréftigung des Ausdrucks so méachtig wie fiir Erhebung des Geistes.“

184



ken der dlteren deutschen spekulativen Mystik in die geschliffenste und
einpragsamste Form gefafit hat, Angelus Silesius. Die Korrespondenz
Schellings vor allem mit Schubert zeigt, wie zum Teil dieselben Exem-
plare mystischer Schriftsteller in dem Miunchener Freundeskreis bei Schu-
bert, Bischof Sailer, Franz von Baader, Burger und Schelling die Runde
machen und die Freunde alle aus demselben mystischen Becher tranken,
der der Reihe nach bei allen kreiste!2.

3. Jacob Boehme

Schon in Jena hat sich bei Schelling auch die Aneignung Jacob Boeh-
mes vollzogen, doch muf} zunichst festgestellt werden, dafl Jacob Boehme
bereits einen wichtigen Bestandteil der schwabischen Geistestradition
darstellte, in die Schelling von Jugend auf hineingewachsen ist. Hat
doch gerade der schwibische Pietismus mit seinen stark theosophischen
und naturtheologischen Tendenzen die Tradition Jacob Boehmes sorg-
faltig weitergepflegt. So ist vor allem QOetinger der Wiederentdecker
Jacob Boehmes geworden. Oetinger hat in Jacob Boehmes Philosophie
die Kundgebung eines echten prophetischen Charismas erblickt, durch
das die christliche Offenbarung im Hinblick auf die gottlichen Grund-
lagen der Natur eine neue groflere Erhellung erfahren hat13.

Es war also die Erneuerung einer Jugendliebe, wenn Schelling inJena
die Werke Boehmes aufs neue im Originaltext studierte, angeregt durch
Tieck und Novalis, die in den literarischen Gesprachen im Schlegel’-
schen oder Fromann’schen Hause Jacob Boehme gegen Fichte verteidig-
ten, der ihn als ,Schwidrmer” und ,verworrenen Triumer“ ablehnte!4.

12 Plitt, Schellings Leben in Briefen Bd. IT S. 252.

13 Qetinger hat nicht nur in seinem Werk ,Swedenborgs und anderer Ir-
dische und Himmlische Philosophie“ Jacob Boehme’s Philosophie als Mafi-
stab einer Kritik der zeitgendssischen Naturwissenschaft und Naturphilosophie
benutzt, sondern hat auch eine Reithe von besonderen Schriften zur Wieder-
erweckung des Bochme’schen Geisteserbes verdffentlicht, so vor allem 1) Hala-
tophili Irenaei Vorstellung, wie viel Jacob Boehme’s Schriften zur lebendigen
Erkenntnis beitragen, 2) Versuch einer Auflosung der 177 Fragen aus Jacob
Boehme, 1777, 3) Inbegriff der Grundweisheit oder kurzer Auszug aus den
Schriften des deutschen Philosophen in einem verstindlichen Zusammenhang,
1774, alle drei abgedruckt in Oetinger Simmtl. Schriften, 2. Abth. Bd. I, hgg.
von K. Ghr. E. Ehmann, Stuttgart 1858 S. 247—396.

14 Plitt, Schellings Leben in Briefen Bd. I S. 245/6 und H. Diintzer, Unge-
druckte Briefe aus Knebels Nachlaf} II S. 19.

185



Die Bemithung um Jacob Boehme setzt sich dann bei Schelling in seiner
ersten Miinchener Epoche fort, in stirkster Auseinandersetzung mit
Franz von Baader, der in derselben Zeit Jacob Boehme durchforschtets,
Sein philosophisches Urteil iiber Boehme hat Schelling am klarsten in
seiner ,Philosophie der Offenbarung® zusammengefafit in dem Kapitel,
in dem er tiber das Verhiltnis seiner eigenen Philosophie zum ,Theo-
sophismus® spricht. Er bekennt sich hier ausdriicklich zum spekulativen
oder theoretischen Mystizimus als zu dem Vorlaufer der positiven, d.h.
seiner eigenen Philosophie. Er zeigt, wie dieser spekulative Mystizismus
durch das ganze Mittelalter hindurch der von der Kirche genehmigten
Scholastik zur Seite ging und nach der Zeit der Reformation abermals
aufstand und ,in Jacob Boehme ihren Gipfel fand” 18. Er weist darauf
hin, ,,dafl die Philosophie sich bis jetzt nicht imstande gesehen hat, das,
was diese Lehren freilich nur auf unwissenschaftliche Weise ... zu
leisten versuchten oder zu leisten vorgaben, eben das auf eine wissen-
schaftlich allgemein einleuchtende, die Vernunft selbst iiberzeugende
Weise zu leisten; aber eben darum enthalten diese Lehren die, wenn
auch von ihnen selbst unerfiillte Forderung einer positiven Philosophie®.

Jacob Boehme erscheint hier als das Haupt einer Linie der speku-
lativen Mystik, die als ,zweite Philosophie® immer vorhanden war und
deren Anliegen nunmehr in Schellings eigener Philosophie seine Erfiil-
lung findet. ,Man kann nicht umhin, von Jacob Boehme zu sagen, er sei
eine Wundererscheinung in der Geschichte der Menschheit und beson-
ders in der Geschichte des deutschen Geistes. Kénnte man je vergessen,
welcher Schatz von natiirlicher Geist- und Herzenstiefe in der deutschen
Nation liegt, so diirfte man sich nur an ihn erinnern, der iber die ge-
mein-psychologische Erklarung, die man von ihm versucht, in seiner Art
ebenso erhaben ist, wie es z.B. unmoéglich ware, die Mythologie aus ge-
meiner Psychologie zu erkliren. Wie die Mythologien und Theogonien
der Volker der Wissenschaft vorausgingen, so ist Jacob Boehme mit der
Geburt Gottes, wie er sie uns beschreibt, allen wissenschaftlichen Syste-
men der neueren Philosophie vorausgegangen.

5 Franz von Baader, Index zu seinen Gesammelten Werken, hgg. von
Fr. Hoffmann, Bd. XVI unter ,Jakob Boehme®, wo simtliche Schriften Baa-
ders liber Jacob Boehme und die Stellenhinweise auf die wichtigsten Aufie-

rungen Baaders iiber Boehme zusammengestellt sind.
16 Schelling Werke Bd. III S. 120 f.

186



4. Swedenborg

Noch eine dritte Gestalt ist unter den geistlichenVatern Schellings zu
nennen, niamlich Emanuel Swedenborg (1688—1772). Die Schriften und
Ideen des schwedischen Theosophen und Visionars haben auf Schelling
vor allem ab 1809 einen auflerordentlichen Einflufl gehabt.

Die Beschiftigung mit Swedenborg steht im engsten Zusammenhang
mit der allgemeinen Hinwendung der Romantik zu einer Beobachtung
derTraumwelt, der unbewufdten Tatigkeit der Seele, der visionaren und
hyponotischen Phianomene, ja eine Beschiftigung mit dem Gesamtkom-
plex der spiter unter dem Titel: ,Parapsychologie® zusammengefafiten
Fragen, wie sie sich in dem Freundeskreis Schellings schon wahrend
seines ersten Miinchener Aufenthalts feststellen 1aft. Die Nachtseite der
Seele, die visionaren und Traumerfahrungen sind damals zum ersten
Mal systematisch erforscht worden. Der ganze Kreis der Romantiker und
der idealistischen Philosophen, nicht nur Novalis und Justinus Kerner,
sondern auch Franz von Baader, Gotthilf Heinrich von Schubert, F. von
Meyer beschaftigten sich aufs intensivste mit diesen Problemen. Sie fan-
den ihre Bundesgenossen in den frommen Hauptern der Erweckungs-
bewegung wie Jung-Stilling, Frau von Kriiddener und Oberlin, die ihr
Hauptaugenmerk gerade auf die Bekundungen der jenseitigen Welt
richteten. In dieser Epoche hat Swedenborg eine unerwartete Wieder-
entdeckung erlebt und grofen Einfluf nicht nur auf Jung-Stilling und
Lavater, sondern auch auf die Dichter und Philosophen der Romantik
ausgetibt.

Moglicherweise ist dabei auch hier Oetinger der Vermittler Sweden-
borgs und seiner Anschauungen von der geistigen Welt an Schelling
geworden. Oetinger erblickte in den Offenbarungen Swedenborgs eine
echte Weiterbildung der biblischen Offenbarung iiber Wesen und Auf-
bau der himmlischen Welt und hatte bereits dessen System in eine Zu-
sammenschau mit der mystischen Theologie Jacob Boehmes und mit den
naturphilosophischen Erkenntnissen der modernen Naturwissenschaft
eines Newton, Baglivius und Cluver gebracht; er hat auch als erster eine
Schrift Swedenborgs ins Deutsche tibersetzt. Ein grofier Teil von Oetin-
gers theosophischen Schriften enthélt eine ausfiithrliche kritische Ausein-
andersetzung mit Swedenborgs Ideen.

Fiir Schelling gab den Anstofl fiir die Beschaftigung mit Swedenborg
vor allem der unerwartete Tod Karolinens, der ihn 1809 seiner Gattin,
Geliebten und Freundin beraubte und eine Liebesverbindung zerrif},

187



deren konfliktreiche Entstehungsgeschichte die Gesellschaft der da-
maligen Zeit mit der grofiten Spannung verfolgt hatte. Der plotzliche
Tod der geliebten Gattin stiirzte Schelling in Spekulationen tber die
Fortsetzung des Umgangs mit der geliebten Verstorbenen und lief ihm
die Idee Swedenborgs tiber die Fortdauer der wahren Ehe nach dem
Tode und deren Vollendung im Himmel als einzigen Trost in seinem
Schmerz erscheinen. Er hat diesem Gedanken einen allgemeinen philo-
sophischen Ausdruck gegeben in seinem Dialog ,Clara®, der unmittelbar
unter dem Eindruck des Todes von Karoline niedergeschrieben wurde,
aber auch in seiner Schrift iiber die , Weltalter® kehren seine Ideen iiber
das Geisterreich wieder, die er sich unter dem Eindruck der Ideen Swe-
denborgs gebildet hatte!?, und die auch in seinen Briefen anklingen. So
schreibt er an seinen Freund Georgii am 19. Mérz 1811 zum Tode von
dessen Frau, selber noch ganz unter dem Eindruck des Verlustes von
Karoline: ,, Anhaltendes Nachdenken und Forschen hat bei mir nur dazu
gedient, eine Uberzeugung zu bestitigen, dafl der Tod, weit entfernt,
die Personlichkeit zu schwichen, sie vielmehr erhoht, indem er sie von
so manchem Zufilligen befreit, daf} Erinnerung ein viel zu schwacher
Ausdruck ist fur die Innigkeit des Bewuftseins, welche dem Abgeschie-
denen vom vergangenen Leben und den Zuriickgelassenen bleibt, dafi
wir im Innersten unseres Wesens mit jenen vereinigt bleiben, da wir ja
unserm besten Theile nach nichts anderes sind, als was sie auch sind —
Geister, daf} eine kiinftigeWiedervereinigung bei gleichgestimmten See-
len, die das Leben hindurch nur Eine Liebe, Einen Glauben und Eine

17 In meiner Schrift: ,Swedenborg als geistiger Wegbahner der deutschen
Romantik und des deutschen Idealismus“, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fir
Lit.-Wiss. und Geistesgeschichte, Jg. XIX, Heft 1 habe ich auf diese Zusam-
menhinge hingewiesen. Die Bedeutung Oetingers fiir die Verbreitung Swe-
denborgs in Deutschland habe ich dann in meinem Werk: ,Swedenborg in
Deutschland, F.C. Oetingers und Immanuel Kants Auseinandersetzung mit
der Person und Lehre Emanuel Swedenborgs, nach neuen Quellen bearbeitet®,
Frankfurt 1947, behandelt. Ebenso habe ich die Zusammenhinge zwischen
Swedenborg und Lavater in meiner Abhandlung: ,Swedenborg und Lavater,
Uber die religiosen Grundlagen der Physiognomik® in Zeitschrift fiir Kirchen-
geschichte Bd. 57, 1938 behandelt. Neuerdings hat Dr. Friedemann Horn in
scinem Buch: ,Schelling und Swedenborg, Ein Beitrag zur Problemgeschichte
des deutschen Idealismus und zur Geschichte Swedenborgs in Deutschland*,
Lorrach 1954 die Zusammenhinge zwischen Schelling und Swedenborg literar-
kritisch weiter erforscht und viele neue Erkenntnisse zu Tage gefordert.

188



Hoffnung gehabt, zu den gewissesten Sachen gehort, und namentlich von
den Verheiflungen des Christenthums auch nicht Eine unerfiillt bleiben
wird, so schwer begreiflich sie auch einem mit bloflen abgezogenen Be-
griffen umgehenden Verstande sein mogen. Téglich erkenne ich mehr,
dafl Alles weit personlicher und unendlich lebendiger zusammenhangt,
als wir uns vorzustellen vermogen. Kénnte bei richtigem Fihlen und
Denken zur Gewifheit jener Uberzeugungen irgend etwas fehlen, so
bedarf es nur des Todes einer innig geliebten, mit uns verbunden ge-
wesenen Person, um sie zur hochsten Lebendigkeit zu erhéhen® 18,

5. Das Erbe des schwibischen Pietismus,
vor allem der T heosophie Friedrich Christoph Oetingers

Wie bereits bemerkt, ist Schelling in der Tradition der schwibischen
Theosophie grofl geworden. Innerhalb der langen Kette seiner Vor-
fahren, die alle Pfarrer waren, gehorte bereits sein Grofivater der Rich-
tung Joh. Albrecht Bengels an, der dem schwabischen Pietismus seine
eigentiimliche eschatologische Note gegeben hat. Oetingers Werke be-
fanden sich in der Bibliothek seines Vaters; Schellings Onkel Faber in
Neufen war ein feuriger Anhanger Oetingers, ebenso der Diakon Kost-
lin, bei dem er wahrend seines Besuches der Lateinschule in Niirtingen
wohnte!®. In der spateren Entwicklung Schellings ist dieses theologische
Erbe der schwabischen Theosophie eine Zeitlang durch die Begegnung
mit der rationalistischen Theologie seiner Epoche tiberblendet worden,
wie sie thm auf der Universitit Tibingen entgegentrat. Aber bereits im
Augenblick seiner Bekanntschaft mit dem Fichte’schen Idealismus werden
viele Ideen dieser Uberlieferung der schwibischen Vater in ihm wieder
wach. In seiner spateren Entwicklung 1afit sich eine bewufite Riickkehr
zu dieser Uberlieferung feststellen.

Vor allem auf Oetinger hat Schelling von 1802 an immer stiarker zu-

18 bei O. Braun, Schelling als Personlichkeit, Briefe, Reden, Aufséitze, Leip-
zig 1908; s. auch Plitt, Schellings Leben in Briefen Bd. II S. 248 f.

19 Siehe den ausfithrlichen Nachweis bei Robert Schneider, Schellings und
Hegels schwibische Geistesahnen, Wiirzburg 1938. Der Verfasser dieser her-
vorragenden Untersuchung ist im II. Weltkrieg gefallen, die gesamte Auflage
seines Werkes ist bis auf wenige, vom Verfasser selbst noch versandte Ge-
schenkexemplare, durch Bomben vernichtet worden.

189



rickgegriffen. Schon 1802 verrdt er in einem Brief vom 8. Juli an seine
Eltern den Wunsch, sich aufs neue mit der Theosophie Oetingers zu be-
schaftigen20. Ein weiterer Anstofl kam dann von einem anderen Lieb-
haber der mystischen Quellen der deutschen Philosophie, von Franz von
Baader, der sich im September 1806 an Schelling mit der Bitte wandte,
er mochte ihm doch die bisher fir ihn unzuganglichen Werke Oetingers
besorgen. Schelling gibt dieser Bitte sofort nach und wendet sich brief-
lich an seinen Vater, erbittet aber charakteristischerweise die im Besitz
der viterlichen Bibliothek befindlichen Oetingerbinde fir seinen eige-
nen Gebrauch, wihrend die von Baader benétigten Bande Pfarrer Pre-
gitzer, ein Schiiler Oetingers, besorgen soll. Schelling hat dann im Okto-
ber 1809 noch einmal die Hilfe Pregitzers zur Besorgung der Schriften
Oetingers in Anspruch genommen. In dem Brief an Pregitzer hat sich
Schelling selbst als Fortsetzer und Vollstrecker der theosophischen Ein-
sichten Oetingers bezeichnet: ,Die Zeit ist nahe, wo Vieles allgemeiner,
lebendig und bestimmt wird eingesehen werden, was Oetinger fiir seine
Person vorliangst eingesehen® 21,

In seinenWerken hat nun allerdings Schelling seinen groflen Anreger
Oetinger nirgends mit Namen genannt, doch liegen die erneuten Ein-
wirkungen Oetingers bereits jener auffilligen Wandlung der Natur-
philosophie Schellings ins Mystisch-Theosophische zu Grunde, die sich
vom Jahr 1803 ab feststellen 1lafit. Von der, Abhandlung iber das Reale
und Ideale in der Natur® bis zu den ,Weltaltern® haufen sich die An-
lehnungen an Oetinger nicht nur in der Form, dafl immer mehr Begriffe
der Oetingerschen ,Theologie des Lebens“ von Schelling ibernommen
werden, sondern auch in der Form der Wiedergabe ganzer Sitze, Exe-
gesen und Formulierungen, die allerdings nicht unter dem Namen
Oetingers, sondern hochstens unter der Wendung: ,Die Alten sagen®,
eingefiihrt werden.

Die tatsichlichen Zusammenhinge zwischen Oetinger und Schelling
sollen im folgenden an drei Punkten erhellt werden:

20 Plitt, Schellings Leben in Briefen Bd. I S. 373: vgl. auch Ernst Benz, Die
abendlindische Sendung der 6stl.-orth. Kirche, Die russische Kirche und das
abendlindische Christentum im Zeitalter der Heiligen Allianz, Abh. d. Ak. d.
Wiss. und der Lit., Geistes- und soz. wiss. K1. Jg. 1950 nr. 8 S. 642, und Susini,
lettres inédites de Franz von Baader nr. 95 S. 294 und nr. 96 S. 296.

21 Plitt, Schellings Leben in Briefen Bd. IT S. 179.

190



a) Die Potenzenlehre Schellings

Die unmittelbare Beeinflussung Schellings durch Oetingers , Theologie
des Lebens® gilt bereits fiir die allgemeinste Grundidee der Philosophie
des spateren Schelling, seine Potenzenlehre. Schelling macht ja in sei-
nem Spitwerk denVersuch, die Gesamtheit der Bewegung des Seins von
den Anfingen der ersten Selbstbewegung in der verborgenen Tiefe
Gottes an bis zu seiner letzten Selbstentfaltung in der Natur und in der
Geschichte zu verfolgen und gelangt von hier aus zu jener einzigartigen
Verbindung von Naturphilosophie und Geschichtsphilosophie, die in der
Idee von der Zentralschau miindet.

Dieser Aufrif} ist bereits in der Metaphysik Jacob Boehmes und Jacob
Boehmes vorgezeichnet. Schon Boehme schildert in seinem , Mysterium
Magnum® und in seinen spateren Schriften die geheimnisvolle innere
Selbstbewegung Gottes, die er als ein Hervortreten immer neuer Krifte
in jenem geheimnisvollen Akt der Selbstoffenbarung Gottes aus seinem
»,Ungrund® heraus schildert. Schon beiJacobBoehme hat sich die Speku-
lation der mittelalterlichen deutschen Mystik, die an die Spekulationen
der Scholastik tiber das innertrinitarische Leben Gottes ankniipfte, mit
der kabbalistisch-jlidischen Tradition vollzogen. Gerade bei der Dar-
legung der Entfaltung der Krifte Gottes greift Jacob Boehme auf die
kabbalistische Lehre von den Sephiroth zuriick, ohne daf} es bisher ge-
lungen wire, die Frage seiner literarischen oder miindlichen Quellen zu
klaren22.

Eine neue und in ihren literarischen und mundlichen Quellen deut-
licher fafibare Begegnung mit der Kabbala findet nun bei Oetinger statt.
Die Kabbalistik hatte in Wirttemberg eine bemerkenswerte Sonder-
tradition, an die Oetinger unmittelbar ankniipft. Die wiirttembergische
Prinzessin Antonia (1613—1679), eine Schwester Herzog Eberhard III.,
hatte sich unter Leitung des Pfarrers Joh. Jak. Strelin in die Geheim-
nisse der kabbalistischen Philosophie einfiihren lassen und ein christlich-
kabbalistisches System entwickelt. Den Niederschlag dieser Studien stellt
die sogenannte ,Kabbalistische Lehrtafel“ dar, die die Prinzessin in der
Kirche des beriihmten Bades Teinach hatte aufstellen lassen, und auf

22 Will Erich Peuckert spricht in seinem ,Leben Jacob Boechmes“, Jena
1924 8. 101, die Vermutung aus, Boehmes kabbalistische Meinungen gingen auf
miindliche Mitteilungen {iber Reuchlin’s Werk de arte Cabbalistica zuriick, die
ihm Dr. Balthasar Walter wihrend seines Aufenthaltes in Gorlitz machte.

191



der die ganzen Ausginge der Gottheit in den Sephiroth samt ihrer Ver-
wirklichung in der Natur und in der Heilsgeschichte in symbolischen
Gestalten dargestellt waren23. Oetinger hat sich nun bemiiht, auf Grund
eines Studiums neuerer kabbalistischer Quellen eine Auslegung dieser
kabbalistischen Lehrtafel zu geben. Bereits in dem Eingangskapitel
seiner ,Erklarung der Lehrtafel der Prinzessin Antonia“ zeigt er, wie
aus der unergriindlichen Tiefe, dem ,Ungrund® Gottes, nacheinander
die verschiedenen Sephiroth als die Kréfte (Potenzen) Gottes hervor-
treten. In gleichem Zusammenhang greift Oetinger immer wieder auf
solche Bibelstellen zuriick24, die auch sonst bei ihm im Sinne der kabba-
listischen Tradition interpretiert werden, so vor allem auf Psalm 150,1:
»Lobet ihn in der Ausbreitung seiner Kraft“. In dieser Stelle erblickt
Oetinger einen geheimnisvollen Hinweis auf den Akt der Ausdehnung
Gottes, durch den er mit seiner Kraft das ganze Universum erfiillt und
den Raum zum sensorium dei macht. Gerade dieses Psalmwort kehrt in
der kabbalistischen Auslegung Oetingers bei Schelling in der Darlegung
seiner Potenzenlehre und seiner Spekulationen iber den Raum hiufig
wieder24a,

Der Potenzenlehre selbst liegt ein Gedanke zugrunde, der sich bereits
in der kabbalistischen, Boehme’schen und Oetinger’schen Uberlieferung
vorfindet: der Gedanke niamlich, dafl Gott selbst seiner innersten Natur
nach zur Offenbarung seines dunklen Wesens dringt, dafl sein Wesen
selbst Offenbarung seiner, manifestatio sui ist. Oetinger bezeichnet Gott
als den ,spiritus manifestativus sui“25 oder als das ,Ens manifestati-
vum sui“, und diese Anschauung ist in Zusammenhang gebracht mit der
Lehre von den Kriften (Sephiroth) Gottes, die sich sowohl in der Schép-
fung wie in der Heilsgeschichte verwirklichen.

23 Siehe dariiber J. Beck, Die Lehrtafel der Prinzessin Antonia von Wiirt-
temberg in der Dreifaltigkeitskirche zu Teinach, Calw 1930. Oetinger’s Werk
iber diese Tafel hat den Titel: Oeffentliches Denkmal der Lehrtafel einer
weil. Wirttembergischen Prinzessin Antonia in Kupfer gestochen, dessen
Original sie von den zehn Abglinzen Gottes in den Deinachischen Brunnen in
einem prachtigen Gemaélde gestiftet, wobei von der Kraft der Brunnquellen,
von der Philosophie der Ebrder, und tberhaupt von dem Geiste Gottes nach
allen Stellen neuen Testaments eine Erklidrung gegeben wird (hgg. von K. Chr.
E. Ehmann in F. C. Oetinger, Simmt. Schriften 2. Abth., Bd. I, S. 1 ff.).

24 50 Qetinger, Bibl. Worterbudh, S. 145, 182, 205, 380—382 u. 6.

*a Schelling Werke Bd. VII S. 243 und S. 285.

% Qetinger, Bibl. Worterbuch S. 52, 84, 181 u. 6.

192



Ignaz Paul Vitalis Troxler



Derselbe Gedanke findet sich in der Potenzenlehre Schellings. Auch
fiir ihn ist Gottes Wesen seinem innersten Wesen und Willen nach auf
eine Offenbarung seiner selbst angelegt. Auch fiir Schelling entfalten
sich die Potenzen Gottes im Akt dieser Offenbarung seiner selbst. Er
teilt diese Anschauung mit Hegel, dem sie aus derselben theologischen
Uberlieferung zugeflossen sind. Allerdings hat die Tatsache, daf auch
Hegel seine Geschichtsmetaphysik auf diese Idee von der Geschichte als
der fortschreitenden Offenbarung begriindete, Schelling veranlafit, sich
auch in diesem Punkt von ihm zu distanzieren. ,Es ist jetzt ein gewohn-
licher Gedanke, die ganze Geschichte der Welt anzusehen als eine fort-
schreitende Offenbarung Gottes. Aber wie kam die Gottheit dazu, oder
wie fing sie es an, sich zu offenbaren? Die Antwort: Gott ist ein seiner
Natur nach, also nothwendig, sich offenbarendes Wesen (ens manifesta-
tivum sui), ist kurz, aber nicht biindig. Hart ist, was nach gemeinsamem
Gefiihl immer als Werk des Wohlgefallens und der hochsten Freiwillig-
keit angesehen worden, die Schépfung der Welt, als etwas Gezwungenes
zu denken. Da wir aber schon im Menschen nur das iiberschwenglich
Freie als sein eigentliches Selbst ansehen, werden wir nicht aus Gott ein
blof nothwendiges Wesen machen, und auch in ihm das unfaBlich Freie
als sein eigentliches Selbst betrachten. Aber eben von der Offenbarung
dieses hochsten Selbstes der Gottheit ist die Rede. Nun ist ein Freies
eben darum frei, dafl es sich nicht offenbaren mufl. Sich offenbaren ist
Wirken, wie alles Wirken ein sich-Offenbaren. Dem Freien aber muf§
frei sein, innerhalb des bloBen K6nnens stehen zu bleiben, oder zurThat
iiberzugehen. Ginge es nothwendig tiber, so wiirde es nicht als das wirk-
lich, das es ist, nimlich als das Freie“ 28,

Schelling bezeichnet hier den Gedanken, die Geschichte der Welt sei
eine fortschreitende Offenbarung Gottes, als ,gewohnlich“. Tatsachlich
war dieser Gedanke in keiner Weise ,gewohnlich im Sinn von ,all-
gemein verbreitet®, sondernbildete die spezifische, bis dahin ungewohn-
liche Auffassung von der Geschichte, wie sie Hegel und Schelling auf
Grund ihrer gemeinsamen theologischenViter entwickelt hatten. Ebenso
»gewohnlich®, d.h. auf Grund ihres gemeinsamen theologischen Geistes-
erbes fiir Schelling und Hegel ,gewéhnlich®, aber fiir die damalige
Schulphilosophie ungewohnlich war die Bezeichnung Gottes als des ,ens
manifestativum sui“. Schelling halt hier ausdriicklich an dem vonQetin-

26 Schelling Werke Bd. VIII S. 305.

193
13 Stud, Phil, XIV



ger wortlich {ibernommenen Begriff fest, wendet sich aber gegen die
fatalistische Auslegung, die Hegel seiner Meinung nach dieser Oetinger-
schen Formel gegeben hat. So kann er in seinen ,Weltaltern® sagen:
,Gott seinem hochsten Selbst nach ist nicht offenbar, er offenbart sich, er
ist nicht wirklich, er wird wirklich, eben damit er als das allerfreieste
Wesen erscheine® 27,

In welch nahem Zusammenhang diese Lehre von Gott als dem ,ens
manifestativum sui“ mit der Potenzenlehre steht, bestatigt der Abschluf}
von Schellings Ausfithrungen iiber die Offenbarung in den “Welt-
altern®28, ,Wir konnen daher auch diese Folge der Offenbarung als
eine Folge von Potenzen ansehen, die das Seyn zu seiner Vollendung
durchgeht“. Ebenso wird hier deutlich, wie es gerade der Gedanke der
sukzessiven Offenbarung ist, der bei Schelling den Ubergang zu der
Idee der Theogonie bildet. Auch hier ist es letzthin ein Bild, an dem er
diesen Gedanken der Selbstoffenbarung Gottes — auch hierin ein Schii-
ler Oetingers — verdeutlicht, namlich die Gottesvision des Elias auf
dem Horeb: ,Wie in dem nachtlichen Gesicht, da der Herr vor dem
Propheten tiberging, erst ein machtiger Sturm kam, der die Berge zer-
riss, und die Felsen zerbrach, nach diesem ein Erdbeben, endlich ein
Feuer, der Herr selbst aber in keinem von dem allem war, sondern ein
stillsanftes Sausen folgte, darin Er war, so muf} in der Offenbarung des
Ewigen Macht, Gewalt und Strenge vorausgehen, bis im sanften Wehen
der Liebe erst er selbst als Er Selbst erscheinen kann (I. Kon. 19, 11)“ 29,

Besonders deutlich wird der Zusammenhang mit Oetingers in Schel-
lings Theologie des Lebens. Oetinger hatte sich in seinem ,Theologia
ex idea vitae deducta® die Ableitung der gesamten Theologie aus dem
Begriff des Lebens zum Ziel gesetzt. Fiir Oetinger ist Leben der zentrale
Begriff der Theologie schlechthin. ,Die Offenbarung Gottes ist eine
Offenbarung seiner Herrlichkeit nach der Kraft des unaufléslichen Le-
bens“. Das Leben Gottes wird hier nach Hebr. 7, 16 als unauflaslich —
dxatdhnrog — insofern bezeichnet, als in ithm alle inneren Potenzen
miteinander verbunden sind und ineinander wirken. In der Offen-
barung Gottes vollzieht sich die sukzessive Entfaltung der im géttlichen

27 Schelling Werke Bd. VIII S. 311.
28 Schelling Werke Bd. VIII S. 309.
2 Schelling Werke Bd. VIII S. 311.

194



I.eben verdichteten und intensivierten Lebenskrafte 30. Dementsprechend
wird die éxarorvoie — Unaufloslichkeit — des gottlichen Lebens in der
»Lehrtafel der Prinzessin Antonia“ als das hochste Attribut Gottes
bezeichnet 31,

Ganz in den Worten Oetingers und in Form einer Auslegung der-
selben Bibelstelle Hebr. 7, 16 entwirft Schelling in den ,Weltaltern®
seine Metaphysik des Lebens, die ihren Grund in dem Verstindnis
Gottes als des ,Lebendigen Gottes“ hat. Unter Berufung auf Hebr. 7,16
fihrt Schelling aus: ,Wir wissen von keinem als einem lebendigen
Gott; jener Zusammenhang seines hochsten geistigen Lebens mit sei-
nem natiirlichen ist das Urgeheimnis seiner Individualitdt, das Wunder
des unaufléslichen Lebens, wie bedeutungsvoll einer der Apostel sich
ausdrickt® 32, Und genau wie Oetinger der Unaufléslichkeit des gott-
lichen Lebens die Aufloslichkeit des menschlichen Lebens als Folge des
Miflbrauchs seiner Freiheit gegeniiberstellt, so sagt Schelling bereits in
seinem , Wesen der Freiheit“: ,Diejenige Einheit, die in Gott unzer-
trennlich ist, muf’ im Menschen unzertrennlich sein, und dies ist die
Moglichkeit des Guten und Bésen. Das Bose selbst ist dann die Auf-
16sung der in Gott unauflgslichen Prinzipien® 322,

Wie sich diese engen Zusammenhange zwischen Schelling und Oetin-
ger auch in seiner Behandlung des Todesproblems dokumentieren und
wie sich hier Schelling sogar auf ein alchemistisches Experiment mit ex-
trahiertem Melissenol beruft, das Oetinger wiederholt in seinen Schrif-
ten beschreibt und zur Deutung seiner Anschauung von Tod und Auf-
erstehung heranzieht, habe ich an anderer Stelle ausgefiihrt 33.

b) Die Wissenschaftslehre

Nicht weniger auffallig ist der Zusammenhang zwischen Schelling und
Oetinger dort, wo Schelling es unternimmt, ein prophetisches Bild von
der zukiinftigen Entwicklung der Menschheit zu entwerfen. Unwillkiir-

% Siehe vor allem Oetinger Lehrtafel S.117, 127, 171, Philosophie der
Alten II S. 158, Bibl. Wérterbuch S. 310. Swedenborgs Irrdische und Himm-
lische Philosophie II S.165 f, S. 189 f.

31 Qetinger, Lehrtafel S. 172 f.; 181; 234; 251.

%2 Schelling Werke Bd. VIII S. 259.

2a Schelling Werke Bd. VII S. 864.

3 Eranos-Jahrbuch 1954, Abhandlung: Theogonie und Wandlung des Men-
schen bei Schelling.

195



lich tritt ihm dabei das Bild von der ,Giildenen Zeit“ vor Augen, das
Oetinger fiir die Endzeit entworfen hat.

Am Schluf} seiner berithmten Einleitung zu seinen , Weltaltern® ver-
sucht Schelling, seine eigene Position innerhalb der bisherigen Wissen-
schaftsentwicklung zu bestimmen 34. ,Unserem Zeitalter scheint es vor-
behalten gewesen zu sein, den Weg der Objektivitit der Wissenschaft
fiir immer zu offnen”. Diese Objektivitat besteht fir ihn in der Ver-
einigung der Erkenntnis der Naturwissenschaften mit denen der Gei-
steswissenschaften. ,Solange ndamlich die Wissenschaft auf das Innerliche
beschrinkt bleibt, fehlt es ihr an dem natiirlichen Mittel duflerer Dar-
stellung. Jetzt ist nach langen Verirrungen die Erinnerung an die Natur
und an ihr vormaliges Einssein mit ihr der Wissenschaft wiederge-
wonnen“. Aber bei diesem jetzt erreichten Zustand, so meint Schelling,
wird es nicht bleiben. Nach einiger Zeit wird die bisher uibliche Ver-
achtung des Physischen aufhéren und eine einzigartige Verbindung der
Natur- und Geisteswissenschaften wird anbrechen. ,Eine kurze Zeit,
und die Verachtung, womit ohnedies nur noch die Unwissenden auf
alles Physische herabsehen, wird aufhéren, und noch einmal wahr
werden das Wort: ,Der Stein, den die Bauleute verworfen, ist zum
Eckstein worden‘. Dann wird die so oft vergebens gesuchte Popularitit
von selber sich ergeben, dann wird zwischen der Welt des Gedankens
und der Welt der Wirklichkeit kein Unterschied mehr sein. Es wird
eine Welt sein, und der Friede des goldenen Zeitalters zuerst in der
eintrachtigen Verbindung aller Wissenschaften sich verkiindigen® 3.

Diese Worte wiederholen in einer fiir Schelling charakteristischen
Weiterbildung alle jene Gedanken von der Entwicklung der Wissen-
schaften in der Endzeit, die Oetinger in seinem Werk ,Abhandlungen
von den letzten Dingen“ 1759 ausgesprochen hatte?s. Die erste Ab-
handlung tridgt den Titel, der auch bei Schelling nachklingt: ,Die giil-
dene Zeit®“. Dieser Titel ist bei Oetinger durchaus nicht utopistisch ge-
meint, steht er doch unter dem Eindruck von Bengels Berechnungen der
Endzeit-Termine, aufgrund deren die Wiederkunft im Jahre 1834 er-
wartet wurde. Das bedeutet fiir Oetinger zur Zeit, als er seine ,Ab-
handlungen® herausgab, dafl bis zu diesem Termin nur noch ca. 75

3¢ Schelling Nachlaflband Miunchen 1946 S. 8, vgl. Werke Bd. VIII S. 205.
% Daselbst S. 206.
3 abgedruckt von Ehmann in: Simmtl. Schriften 2. Abth. Bd. 6.

196



Jahre vergehen werden. In dieser Zeit hat sich die Welt auf das Kom-
men der ,giildenen Zeit* vorzubereiten, und Oetingers Schrift ,Die
guldene Zeit“ hat gerade die Absicht, die Regenten und Gelehrten
seiner Zeit darauf hinzuweisen, wie dringend es fir sie sei, und wie es
zu ihrem unmittelbaren Verantwortungsbereich gehére, ihre Zeitge-
nossen auf die kommende Zeit zu bereiten. Dies betrifft nicht nur die
Regierungsformen, die im Hinblick auf die kommende Herrschaft Christi
reformiert werden miissen, sondern vor allem auch die Wissenschaften.
So gibt Oetinger eine Beschreibung der kommenden ,, Lichtwissenschaft®
der Endzeit, die in sich die Erkenntnisse aller Einzelwissenschaften ent-
halten wird. Von ihr sagt er: ,Wieder wird man die Rechte, die Medi-
zin, die Theologie mit der einfachsten Grundweisheit verstehen, die
Berge werden den Frieden verkindigen und die Hiigel die Gerechtig-
keit (Ps. 72, 3). An sich selbst, an der Erkenntnis seiner eigenen Seele
und des Geistes wie an den Geschopfen wird man die unsichtbaren
Dinge und die Ausginge der Gottheit in Drei und Sieben ersehen
konnen® 37. Wie bei Schelling wird also bereits nach Oetinger die ein-
trichtige Verbindung aller Wissenschaften den Frieden des goldenen
Zeitalters einleiten.

Diese Universalwissenschaft ist — darin die Potenzenlehre Schellings
vorwegnehmend — schon bei Oetinger eine Erkenntnis der Ausginge
der Gottheit, d. h. der Selbstbewegung und Selbstoffenbarung Gottes
in seinen verschiedenen Sephiroten oder Potenzen, wie Schelling die
,Drei“ und die ,Sieben“ nach dem Vorbild der kabbalistischen Sephi-
rotspekulation nennen wird. Und wie Schelling sagt: ,Dann wird die
so oft vergebens gesuchte Popularitit von selbst sich ergeben®, so wird
schon bei Oetinger darauf hingewiesen, daf} diese Lichterkenntnis der
giildenen Zeit nicht ein Privileg von Gelehrten mehr sein wird, sondern
daf} der sensus communis ,die verschiedenen Wissenschaften in ihrer
einfachsten Grundweisheit verstehen® wird.

Die Analogie zwischen Schelling und Oetinger reicht bis in den
Wissenschaftsbegriff selbst hinein. Auch fiir Oetinger besteht ja die
Zentralschau, die cognitio centralis, in einer Zusammenschau der gott-
lichen Geheimnisse in Natur und Geschichte. Schon Oetinger fithrt wie
nach ihm Schelling einen erbitterten Kampf gegen die Vernachldssigung
der Naturwissenschaft, vor allem der Physik, durch die Philosophen

3 Qetinger Simmtl. Schriften Bd. 6 S. 21 f.

197



und Theologen. Er zeigt, wie die heilsgeschichtliche Erkenntnis bei den
Patriarchen des Alten Testamentes mit einer ,Patriarchal-Physik“ be-
gann 3. Das Hohepriestertum Christi wird in der Endzeit die Zusam-
menfassung aller Wissenschaften bringen. Unter der Uberschrift ,Daff
sie die Wissenschaften erhohe!“ heifit es von der ,Giildenen Zeit“:
,Das Hohepriestertum Jesu ist die Quelle aller Wissenschaften, Jesus
spricht Lukas 12, 2 zur Warnung vor Heuchelei, es sei nichts verborgen,
das nicht offenbar werde, es miissen demnach alle verborgenen Dinge
sich auswickeln®, und er versteht darunter die Geheimnisse der gott-
lichen Selbstoffenbarung, die in allen Dingen beschlossen liegen. ,Es ist
nicht genug, dafl man sich auf das Innerste der Dinge, das ist auf die
Mystik lege, ohne Hilfsmittel des Aufleren, womit Gott das Innere
abbildet® 39

Die Beschreibung der hohepriesterlichen Zentral- oder Lichtswissen-
schaft nimmt auch begrifflich Schellings Beschreibung der Universal-
wissenschaft voraus. ,Die Wissenschaften der Logik, d.i. der Ver-
nunftlehre, der Ontologie, d. i. der allgemeinen Begriffe, der Kosmolo-
gie, d. i. der Welt, der Pneumatologie, d. i. der Geister, der Psycholo-
gie, d.i. der Seele, der Theologie, der Astronomie, der Physik, der
Moral, der Arithmetik, Geoemtrie und Algebra sind zwar grober
Eitelkeit unterworfen, weil sie sich von dem Hohepriestertum Jesu ab-
gerissen und nicht auf der rechten Wurzel stehen. Jedoch sind sie alle
in der Hand Jesu: er offenbart durch sie alles Verborgene: durch sie
lauft es, dal alles stiickweise sich auswickle, damit es einmal in der
Vollkommenheit intuitiv beisammenstehe und von den Kindern Gottes
gesehen werde®. Von dieser zukiinftigen intuitiven Zentralerkenntnis
heifit es dann: ,Unter den Wissenschaften ist die Wissenschaft des
Lebens die vornehmste, durch sie lernt man, wie in der toten Materie
die bildenden Krifte dem Leben erweckt werden, sie geht mit dem
Leben und Licht um, und wenn die Arithmetik, Geometrie, Musik und
Astronomie dazukommen, so wird die Wissenschaft des Lebens voll-
kommen. Melchisedek hatte die Wissenschaft des Lebens . . . Inzwischen
hat es von Anbeginn eine Reihe von melchisedekischen Priestern ge-

% Die Offenbarung Gottes fangt mit der Patriarchalphysik an: die Patriar-
chen hatten von Gott einen tiefen Einblick in die gottlichen Geheimnisse der
Natur.

3 Qetinger Bd. 6 S.138.

198



geben, welche nach der Ordnung Melchisedeks nach der Kraft des ,un-
aufloslichen Lebens‘ ihre Wissenschaft eingerichtet haben® 40.

Als Nachfolger Melchisedeks erscheinen bei Schelling gerade jene
Weisen, die darum ringen, vom Hohepriestertum Christi aus eine Re-
form der Wissenschaft im Sinn einer Verbindung der Erkenntnisse
aller Geheimnisse der Natur und der Geschichte durchzufithren. Von
der Erfilllung dieses Zieles in der Endzeit heifit es dann: ,Namlich
die wahre Wissenschaft ist ein Inbegriff gottlicher Dinge, welcher im
Geist seinen Sitz hat und hernach in die Vernunft ausflieit. Gott hat
sie dem Geist eingesenkt, der Lehrer muf} sie durch Gott in die Ver-
nunft bringen, die Vernunft mufl sie mit dem Geist vereinbaren und der
Geist mufl sich dadurch mit Gott vereinigen® 4. So erscheint die Zentral-
wissenschaft als der Weg der hochsten Vereinigung mit Gott, der Weg,
in dem Gott selbst sich im Menschen und der Mensch in Gott erkennt:
der Grundgedanke der Identitdtsphilosophie ist bereits bei Oetinger
vorgebildet.

c) Die Eschatologie

Nach der bisherigen Aufhellung engster Zusammenhidnge zwischen
Oetinger und Schelling wird es nicht mehr verwundern, bei Schelling
auch noch die Spiegelung jener endzeitlichen Geschichtsdeutung selbst
zu bemerken, die Bengel in seiner Erklarung der Johannesoffenbarung
entwickelt und die Oetinger dann von ihm ibernommen hat. Am
Schluf} seiner ,Philosophie der Offenbarung® entwirft Schelling jenes
eigentiimliche Bild von der kommenden Entwicklung der Kirche Jesu
Christi, das auf einer allegorisch-typologischen Deutung der drei
Apostel Petrus, Paulus und Johannes aufgebaut ist. Jeder dieser drei
Apostel reprasentiert nach Schelling ein bestimmtes Prinzip des Chri-
stentums, das sich in einer ihm jeweils zugeordneten Epoche der Kirchen-
geschichte besonders realisiert. So reprasentiert Petrus das Prinzip der
Autoritdt und damit die rémisch-katholische Kirche, Paulus reprasen-
tiert das freie, von Petrus von Anfang an unabhingige Prinzip, das in
der Reformation hervorgetreten ist, und der Apostel Johannes repra-
sentiert das Prinzip der Geistkirche, das am Ende der geschichtlichen

49 Qetinger Bd. 6 S.139.
41 Qetinger Bd. 6 S. 141.

199



Entwicklung der Kirche hervortreten und die beiden vorhergehenden
Prinzipien in sich aufnehmen soll 4.

In diesem Zusammenhang entwickelt Schelling eine Deutung der
Kirchengeschichte aufgrund einer geschichtstypologischen Auslegung
der Apokalypse und sagt bei seinen Ausfithrungen iiber den paulini-
schen (= reformatorischen) Typus des Christentums: ,Die freie, von
dem ausschlieflichen Prinzip unabhingige Kirche sollte in Deutschland
entstehen und vorzugsweise unter den germanischen Nationen sich ver-
breiten . .. Deutschland ist die Wiiste, in welche das Weib der Offen-
barung entflieht, deren Sohn, den sie mit groflen Wehen gebiert, der
Drache, der Widersacher nachstellt® 43,

Diese geheimnisvolle Stelle nimmt Bezug auf das 12. Kapitel der
Johannesapokalypse, in der beschrieben wird, wie das apokalyptische
Sonnenweib, das an einem Sohne schwanger ist, vom Drachen verfolgt
in die Wiiste flieht und dort ihren Sohn gebiert. Wenn' Schelling in der
genannten Stelle seiner Philosophie der Offenbarung auf die deutsche
Reformation unter Luther bezieht, so folgt er damit einer Tradition,
die sich zum ersten Mal in der ,Erklarten Offenbarung“ Johann
Albrecht Bengels und den ,60 erbaulichen Reden zur Offenbarung
Johannis“ 1748 ausgesprochen findet. Bengel zeigt, wie das Christen-
tum den deutschen Stimmen durch Karl den Groflen gebracht wurde,
wie dann durch das Papsttum eine Verwiistung des Christentums be-
sonders in Deutschland eintritt, und wie dann zuerst in Bohmen, dann
in Deutschland die Reformation hervortritt44. Diese Deutung ist dann
von Qetinger iibernommen worden und findet sich gerade in der Schrift
,Die giildene Zeit“, deren Spuren wir so hdufig bei Schelling nach-
weisen konnten. In seiner Abhandlung ,Das Wichtigste aus der Kirchen-
geschichte“, die Oetinger in diese Schrift aufgenommen hat, legt er
ausfihrlich dar, daff das Sonnenweib des 13. Kapitels der Johannes-
apokalypse die christliche Kirche reprisentiere, die Flucht des Weibes
in die Wiiste aber als die Wanderung der Kirche nach Deutschland zu
verstehen sei. Das 14. Kapitel der genannten Schrift bringt die Zusam-
menfassung der genannten geschichtstypologischen Deutung jenes 12.

2 Schelling Werke Bd. XIV S. 302 ff.

43 Schelling Werke Bd. XIV S. 308.

4 Joh. Albr. Bengel, Sechzig erbauliche Reden zur Offenbarung Joh., 1748,
Stuttgart 1870, S. 316, S. 318, S. 334.

200



Kapitels der Johannesapokalypse unter der Uberschrift: ,Flug der
Kirche mit Adlersfliigeln nach Deutschland® 4.

So wirkt das Geschichtsbewufitsein der Reformation, das in der End-
zeiterwartung der schwabischen Pietisten aufs neue aufflammte, un-
mittelbar in dem Geschichtsbewufitsein Schellings und seiner hohen
Wiirdigung der Reformation nach. Traditionen aus den Kommentaren
der pietistischen Schwabenviter zu dem geheimnisvollen Buch der Jo-
hannesapokalypse, Uberlieferungen, die in den frommen Stunden-
kreisen Wiirttembergs voller Ehrfurcht gepflegt und weitergegeben
wurden, finden hier in der Deutung der Reformation innerhalb des
Gesamtsystems seiner Geschichtstheologie ihre Erneuerung und bezeu-
gen und bestitigen die eigentiimliche innere Kontinuitdt, die zwischen
den philosophischen Spekulationen Schellings und den theologischen
Griibeleien seiner schwabischen Geistesahnen besteht.

4% Qetinger Bd.6 S.85f.

201



	Schellings theologische Geistesahnen

