
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Die Philosophie der Weltalter

Autor: Fuhrmans, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Philosophie der Weltalter

von Horst Fuhrmans

Wenn im geistigen Geschehen der damaligen Zeit Schellings

Philosophieren bis 1806 einen bedeutsamen Platz eingenommen hat, und

wenn heute seine Spätphilosophie (von 1827 an) wieder in den Blick

gerückt ist — scheint sie doch vielen eine der wesenhaften Ursprünge
der Existenzphilosophie, so fristet Schellings Philosophie der mittleren
Zeit (von 1806—1827) ein relativ unbeachtetes Dasein, jene Zeit, in der

Schelling weder doziert noch irgendetwas veröffentlicht hat. Als ich

darum im Jahre 1940 erstmals auf die bis dahin unbekannten „Weltalter

"-drucke von 1811 und 1813 aufmerksam wurde (sie fanden sich in
Schellings Münchener Nachlaß), schienen auch mir diese Drucke nicht

sonderlich wichtig. Sie erschienen mir verworren und vager theosophi-
scher Spekulation verfallen. Aber als dann Manfred Schröter größere
Stücke herausgab (ich hatte nur einen Teil abschreiben können) und ich

mich neu mit ihnen befaßte, eröffneten sie sich plötzlich, und ich bin
heute überzeugt, daß Schelling in dieser Zeit zu großen Dingen
vorgestoßen ist, und daß das in seinen Weltaltern Gewollte ebenbürtig
neben das Philosophieren der Frühzeit gestellt werden kann. Wenn es

vor dieser Arbeit Schellings ein Bedauern gibt, dann nur dieses, daß

er die damals konzipierten Dinge nicht in gleicher Intensität in seiner

Spätphilosophie festgehalten hat (denn wenn er sie auch später nie
aufgegeben hat, so haben sie doch in der Spätphilosophie ihr ursprüngliches

Feuer verloren).
Ich habe von dieser Welt der „Weltalter" in einem umfangreichen

Buch, das dieses Jahr erschienen ist, Kunde zu geben versucht, und Sie

mögen mir gestatten, daß ich in diesem Vortrag nicht über neue Dinge
spreche, sondern Ihnen im Grunde nur ein Referat meines Buches gebe.
Es geschieht das darum, weil eine Diskussion über dieses Phase des

Schellingschen Philosophierens erst dann sinnvoll erscheint, wenn die
in meinem Buch entworfenen Sichten zur Kenntnis genommen worden
sind.

162



Es sei zunächst ein Weniges über das Grundlegende der damaligen
Schellingschen Wende gesagt.

Wenn Schelling lange als der sich stetig ändernde Proteus gesehen

worden ist, so scheint es mir ein Vorzug des gegenwärtigen Denkens,

wenn immer mehr eingesehen wird, wie problematisch das Wort von
dem Proteus Schelling ist. Gewiß, es gibt mancherlei Phasen in Schel-

lings Denken. Das Andere der jeweiligen Sprachlichkeit und der

jeweiligen Begriffsweit scheidet sie klar. Aber ich bin doch überzeugt, daß

es in Schellings ganzem Philosophieren nur eine einzige wirkliche

Wendung gegeben hat, jene, die gekennzeichnet ist durch Schellings

Eintritt in München im Jahre 1806. Das Wie dieser Wende ist freilich
bislang sehr verschieden formuliert worden: als Zusammenbruch des

romantischen Weltbildes, als Flucht ins Religiöse, als Hinwendung
zum Irrationalen; aber ich glaube, daß all solche Sichten das eigentliche

Phänomen verfehlen, das mir genuin nur faßbar scheint als

Rückwende ins Christliche. Dieses Phänomen ist bei vielen Romantikern
oft gesehen worden, aber es schien vielen wie eine Flucht ins Objektive,
in den Halt der katholischen Kirche etc. In Wirklichkeit ging es um ein

viel Tieferes: in der Aufklärung war das Religiöse und Christliche als

eigentliches Erlebnisfeld und als Wirklichkeit versunken. In Idealismus

und Romantik vollzog sich die große Rückwende ins Religiöse, das

als eigener Raum wieder begriffen und in seiner Größe verstanden
wurde. Viele führende Geister kehrten von da aus ins Religiöse und in
die überkommene Christlichkeit zurück (neben der Konversion gibt es

so überall die Rückwende zum ursprünglichen christlichen Bekenntnis:
Schleiermacher, selbst Fichte, A. von Arnim, Görres, Brentano). Damals

sprang jenes Phänomen auf, das wir so oft nur in seiner Endform als

die Restauration kennen, jenes Geschehen, das das deutsche Denken im
Grunde bis 1848 beherrscht hat, als dessen Träger sich nicht zuletzt die
beiden romantischen Könige Ludwig I. von Bayern und Friedrich
Wilhelm IV. von Preußen gesehen haben. In einer großen Wiedergeburt
des Religiösen sollte sich die tiefe Überwindung der Aufklärung
vollziehen, und in einer Neugeburt des Christlichen sollte sich die Renaissance

des Jahrhunderts vollenden. Gerade jene Besinnung, die dem
durch Napoleon besiegten Deutschland aufgegeben worden war, hat
solche Dinge überaus lebendig werden lassen. Sie gehören einfach zum
Signum des Deutschlands der Befreiungskriege.

Diese große geistige Bewegung hat Schelling 1806 ergriffen, als er
in München Baader begegnete. Romantisches vermählte sich hier mit

163



Naturmystik und Theosophie. DieWelt Böhmes, Taulers, Swedenborgs,

Oetingers stürmte auf ihn ein, Hamann wurde mächtig, und das alles

ließ in Schelling ein kühnes Programm aufbrechen, das er um 1811 zu

formulieren versucht hat: „Wiedergeburt der Religion durch die höchste

Wissenschaft, dieses eigentlich ist die Aufgabe des deutschen Geistes

Nach der Zeit der Entzweiung nehmen wir dieses durch die

religiöse Revolution eines früheren Jahrhunderts begonnene Werk an dem

Punkt auf, wo es verlassen wurde. Jetzt fängt die Zeit der Vollführung
und Vollendung an" (VIII, 9).

Aber die Rüdewende ins Religiöse und ins Christliche war nicht

reaktionär gemeint, sondern sie zielte auf den Neuentwurf einer großen
christlichen Philosophie, auf ein alles umfassendes System christlicher

Gnosis, in die die ganze Welt der Theosophie aufgenommen werden

sollte, all das, was in vergangenen Jahrhunderten von Boehme und
vielen andern abseits vom Raum der offiziellen Philosophie ersonnen und

ergrübelt worden war. Mehr noch: Schelling war, wie sich bald näher

zeigen wird, des Glaubens, daß im idealistischen Denken die
Philosophie jene Höhe erreicht habe, die jene weitgespannte, und wie er

glaubte, nie erreichte Synthese von Wissen und Glauben ermögliche, —
es war ein typisch idealistischer und romantischer Traum, der hier
geträumt wurde.

Aus solchem Glauben heraus verkündete Schelling 1812 der überraschten

Öffentlichkeit, die gerade in ihm seit Jahren den Inaugurator eines

neuen Pantheismus gesehen hatte, als Aufgabe der Zeit den Entwurf
einer großen theistischen Philosophie, um zu sagen: „Der Erste, dem auf
dem Wege reiner Vernunftforschung als die alles versöhnende Lösung
des großen Rätsels der Gedanke in die Seele sprang, daß ein persönliches

Wesen Urheber und Lenker der Welt sein möge, war davon
unstreitig wie von einem Wunder gerührt.. Es war nicht nur ein kühner,
es war schlechthin der kühnste aller Gedanken Aber gerade Er, der

zu diesem Gedanken durch wissenschaftliche Forschung geleitet war,
mußte auch gleich am bestimmtesten erkennen, daß die vollkommen
begründete Einsicht von der Existenz dieses Wesens nur die letzte Frucht
der durchgebildetsten, umfassendsten Wissenschaft sein könne. So steht
es im Grunde bis diesen Tag. Noch ist die Wirklichkeit eines solchen

Wesens und sein Verhältnis zu der Welt Gegenstand der wissenschaftlichen

Forschung" (VIII, 54). Aber es wird der Tag kommen, wo dieses

System entworfen ist. Jener Theismus, der alles versöhnt, der —
darüber ließ Schelling keinen Zweifel — mehr als aller vergangener

164



Theismus Ja sagen muß zur Schöpfung und zu allen Mächten der Erde

und der Natur. Es war Schellings tiefste Überzeugung, daß der
kommende Theismus das Ja neuzeitlichen Denkens zur Erde nicht

preisgeben durfte, nicht die Naturmystik der Theosophen und nicht die

Goethes, aber auch nicht die erdhafte Christlichkeit Hamanns und das

Naturerleben der Romantik und seine eigene Naturphilosophie zumal.

Der kommende Theismus dürfe kein „schaler" Theismus sein. Die
Mächte der Natur müßten ihre metaphysische Begründung erhalten
bis in den Abgrund des Göttlichen hinein.

Und wenn Schellings Schrift von der Freiheit in dieser Richtung ein

erster Versuch sein sollte, so sollte die eigentliche Vollendung sich

vollziehen durch seine „Weltalter". In diesem Werk, das die großen Alter
alles Seins, die vorweltliche Vergangenheit, darin nur Gott ist, Gott
in seinem vorweltlichen Werden, — die Gegenwart als den Äon der

Welt und ihrer Geschichte, — und die Zukunft als den Äon der Heimkehr

der Dinge zu Gott behandeln sollte, sollte das große System des

Theismus erstehen. Die „Weltalter" sollten Schellings „klassisches"
Buch werden, Ergebnis und Summe all seines Denkens. Der Plan für
diese Schrift war also überaus kühn. Daß ihm keine Vollendung
beschieden war, sondern daß Schelling, über ein Jahrzehnt über seinen

„Weltaltern" grübelnd nicht einmal zur Vollendung des ersten Teils
und zu seiner Veröffentlichung gelangte, daß alles Torso blieb — das ist
der große Schatten, der auf Schellings Schaffen liegt, der nicht von ihm

genommen werden kann. Was später in der Philosophie der My thologie
und Offenbarung gegeben ward, entsprang zwar völlig aus der Konzeption

des „Weltalter"-Werks, aber es fehlt im die Glut und die Intensität

des einstigen Denkens.

Wie wohl aber Schellings „Weltalter" nur ein Torso sind, so sind
doch die Grundlinien des von ihm Gewollten klar sichtbar und sie seien

in zwei Formen aufgezeigt, als Aufweis der Ontologie und der
Grundstruktur seines ganzen Wurfs.

I.
Wenn Schellings frühe Philosophie immer als Idealismus gefaßt worden

ist, so gilt es zu sehen, daß sie von Anfang an Real- Idealismus

war. Beeinflußt von Kant und von Fichte (Fichtes Ich und Nicht-Ich)
war Schellings Philosophie von Anfang an Gegensatzphilosophie. Das

Seiende in all seinen Formen, als Anorganisches, Pflanzliches,Tierisches,
als Mensch usw., war ihm aus dem Gegeneinander der Mächte des Realen

und des Idealen geboren. Diese Position ist seit 1806 nicht auf-

165



gegeben. Im Gegenteil: sie ist ganz festgehalten, aber ungemein vertieft.

Hier lebt nicht mehr rein idealistischer Geist, sondern das ganze Erleben

der Spätromantik ist nun eingebrochen, aber auch die Theosophie Böhmes

und der Sturm und Drang Hamanns, und das gibt allen überlieferten

Formeln eine neue Tiefe, ja eine gefährliche Abgründigkeit. Dabei

ist es nicht so sehr das Prinzip des Idealen, das solcheVertiefung erfährt,
als vielmehr das Prinzip des Realen, eine Vertiefung, die nicht ohne

Konsequenz war. Schellings frühes Philosophieren, das ganz der Natur

hingegeben war, hatte seine Aufgabe darin gesehen, immer neu zu

betonen, daß das Sein der Natur nicht ohne den Logos sei, ohne die Wirkung

des Geistes und der Idee. Seit 1809 steht nicht mehr die Natur in
der Mitte seines Denkens, sondern der Mensch. Damit mußten sich die

Akzente von selbst verlagern. Hatte Schelling bis dahin immer neu

betont, daß die Natur nicht ohne Geist sei, so trat nun jenes Andere in
den Vordergrund, daß der Geist nicht ohne Natur ist. Und hier wurde

Schellings Hinwendung zur Spätromantik überaus bedeutsam.

Die Romantik ist bis heute ein viel umstrittenes Phänomen. Viel
geliebt und viel befeindet, schwankt bislang ihre Deutung und Analyse.
Aber in dem Maß, als die beiden Schlegels an Bedeutung für uns
verloren haben, scheint sich ihr Wesen immer mehr zu enthüllen: sie war
der große Gang zu den Mächten derTiefe, der Gang zu den „Müttern",
war die entscheidende Entdeckung, daß der Mensch nicht nur aus den

Mächten des Geistes lebt und des Lichtes, sondern auch aus denen des

Blutes und der Nacht, aus Gefühl und Ahnung, daß es nicht nur den

Logos gibt und die Ratio, sondern auch die eminent schaffenden,
dynamischen Mächte des Irrationalen. Über die Frühromantik hinaus ist es

die Spätromantik, die weithin frei von dem Träumerischen der frühen
Romantiker vorstieß zu solchen Tiefen. Görres und Baader, Schubert

undCarus und manche andere sind die Repräsentanten solchen Denkens.
Ich stimme darum Fr. Seifert ganz zu, wenn er sagt: „Die Romantik
sei der weitausholende, leidenschaftlich kühne Versuch, gegen die
Aufklärung wieder das echte ,Unter' heraufzurufen, jenes, was gemeint ist
mit dem Termini: Erde, Natur, Mutter, Tiefe, Nacht, Unbewußtes ."
Bei all diesen Denkern könnte man geradezu von einer großen neuen
Welle des „Sturm undDrang" sprechen. So erruptiv wurde hier gedacht
und so trotzig die „Nachtseite der Natur" betont. Hamann wurde hier
überall tief verehrt; aber der, der dieses ganze Denken von seinen

Anfängen an entscheidend bestimmt und geleite that, war Böhme, unstreitig
der dualistischste Denker, den die Philosophie kennt.

166



Schelling hat sich in der Begegnung mit Baader dem allen stürmisch

geöffnet und seine Ontologie ist letzthin von Böhme her formuliert.

Schellings Versuche, das Gegenprinzip des Idealen, das Reale in den

Griff zu bekommen, waren dabei überaus vielseitig. Das Reale war ihm
irrationale Macht, Begier, Drang, irrationaler Wille, Grund usw. Aber
seit 1811 bestimmte Böhme die Formel: es ist das kontrahierende Prinzip,

Macht, die sich verschließen kann, Macht, die grimmig ist und voll
Strenge, Macht des Zornes und des Feuers.

Es liegt nahe, hier von Irrationalismus zu sprechen. Aber das

verschließt den Umfang des Phänomens. Zunächst: Schelling war nicht

gewillt, das Ideale aufzugeben. Sein Anliegen war nur, endlich auch der

Gegenmacht zum Ausdruck zu verhelfen. Dies, daß es im Sein nicht nur
den Logos gibt, sondern auch die Mächte der Leidenschaft, die Mächte

des Affektiven, des Triebhaften. Neben der Macht des Logos und der

Ratio als Maß und Helle die Mächte der Dynamis und des schaffenden

Dunkels. Solche Besinnung war aber zunächst eminent vitalistisch
gemeint. Hamann war hier führend. Triebe sind nicht einfach abzutun

und minderwertig, sondern sind Antriebe. Sein kann nicht allein leben

aus Geist und Vernunft, sondern es bedarf einer Macht des Drängenden,

des Schaffenden. Nur auf solcher Basis ist Sein möglich.
Wechseldurchdringung des Realismus und Idealismus muß darum das Ziel einer
echten Philosophie sein. „Der Idealismus, wenn er nicht einen lebendigen

Realismus zur Basis erhält", ist ein leeres System. „Idealismus ist

zwar Seele der Philosophie; Realismus (aber) ihr Leib; nur beide

zusammen machen ein lebendiges Ganzes aus." In solcher Fassung kämpft
Schellings Theismus und sein christliches Philosophieren leidenschaftlich

gegen die Sinnenfeindlichkeit des überlieferten christlichen Denkens.

Hamanns Pathos und sein Kampf für eine bluthafte Christlichkeit
verbindet sich hier mit einer leidenschaftlichen Abwehr gegen das Denken
der Aufklärung, eine Abwehr, die in Schelling in dieser Zeit immer wieder

stürmisch hervortritt, wenn er das Reale bezeichnet als die „uralte
heilige Kraft des Seins", wenn er betont, daß alle Tüchtigkeit und alle
Kraft geradezu aus dem inhumanen Prinzip des Seins komme, aus jenem
„barbarischen Prinzip das überwunden, aber nicht vernichtet, die

eigentliche Grundlage aller Größe ist". Von da aus zögert Schelling
nicht zu sagen: das tiefsteWesen des Geistes sei „Sucht, Begierde,Lust",
und der Verstand sei aus dem Verstandlosen geboren, ja, „wirklicher,
lebendiger, aktiver Verstand ist eigentlich nichts als geregelter
Wahnsinn". Und in seinem Entwurf über das Wesen der deutschen

167



Wissenschaft hat Sdielling in leidenschaftlichem Pathos erklärt: „Ihr
habt die Natur geschmäht, daß sie die Sinne eingesetzt und den Menschen

nicht nach dem Muster Eurer Abstraktionen geschaffen; ihr habt
seine Natur geschändet und verstümmelt Ihr bedachtet nicht, daß in
Sachen der Wissenschaft, der Religion und der Kunst so wenig als in
weltlichen Geschäften je ohne überwiegende Naturkraft etwas Großes

vollbracht worden, und daß die erhabendsten Äußerungen der Seele

ohne eine kräftige Sinnlichkeit tot und unwirksam sind. — Ihr
bedachtet nicht, daß, in dem Ihr die Leidenschaften ausrottet, Ihr zugleich

derTugend den Stoff die Materie raubt, ohne welche sie keine Äußerung

hat". Die Mächte des Realen sind nicht einfach zerstörende Mächte,
durch die das Dasein seine Besinnung verliert und dem Bösen verfällt,
sondern sie sind An-triebe, Auf-triebe, Mächte, die dem Seienden seine

Kraft geben, seine Größe und seine Bewegtheit.
So ist Schellings Hinwendung zur Spätromantik zu einer fundamentalen

vitalistischen Besinnung geworden und zu einem leidenschaftlichen

innerchristlichen Kampf gegen alle platonisierende Leibfeindlichkeit.
Schellings Real-Idealismus erreichte erst faktisch darin seine Höhe.

Aber die Tiefe der Schelling'schen Besinnung war es — und hier
führte ihn Böhme über Hamann hinaus — daß diese Rehabilitierung der
Macht des Realen zugleich zu einer Besinnung wurde über die Urgründe
des weltlichen Seins. Mit Böhme und der ganzen Überlieferung waren
ihm die Mächte des Realen nicht nur Mächte des Auftriebs und des

Antriebs, sondern das Reale ist natura anceps: doppelsinnige Macht.

Gebändigt vom Geist Ursprung der Macht und der Größe, ist es,

preisgegeben, und sich selbst überlassen, dem Geist entrissen oder gar über
ihn erhoben, zerstörende Macht. Da es aus sich reiner Drang ist, Drang
ohne Maß, das aus sich Regellose, wird es zum blinden besinnungslosen
Willen, wird es jenes Irrationale, das allen ordo sprengt und alles
Vernünftige überrennt. Dasein ruht so — das bricht hier bei Schelling nun
durch wie höchstens zuvor bei Böhme — auf gefährlichem Grund. Die
Basis des Seins ist keine tragende Macht der Ruhe, sondern eine gefährliche

Macht der Dynamis, die, wenn sie mächtig wird, alles zerstört.

„Alles Leben muß (darum) durch das Feuer des Widerspruchs gehen;

Widerspruch ist des Lebens Triebwerk". Anders: Leben ist nur als

Synthese möglich. Wer den Geist allein will, der verfällt der Unfruchtbarkeit.

Wer aber die Mächte des Blutes allein erhebt, verfällt dem
Chaos. Nur im Miteinander beider Mächte kann Seiendes sein. Nur
wenn der Mensch immer neu die Mächte des Abgrundes bejaht und

168



bestellt, nur wenn er immer neu ihre Dämonie bricht, werden sie zu

jenem Daimonion, aus dem das Seiende seinen göttlichen Funken hat.

Seiendes ist nicht möglich ohne Maß.

Dabei ist Schelling in der Betonung der Notwendigkeit der Mächte

des Realen vor keiner Konsequenz zurückgeschreckt. Wenn er einst

gegen Descartes mit Spinoza betont hatte — darin ist ihm Spinoza

immer führend geblieben — daß Gott nicht nur res cogitans sei,

sondern res cogitans und res extensa zugleich, so ist er nun nicht müde

geworden, mit Böhme zu betonen: Gott ist nicht nur Geist, sondern er

birgt das Leibliche zugleich, was heißt: Gott ist nicht nur Logos und

Licht, sondern in ihm ist auch Nacht und Dunkel, Wille und Drang. In
Sdiellings Formulierung: „Mit solchen abgezogenen Begriffen von Gott
als Actus purissimus läßt sich überall nichts ausrichten. Gott ist etwas

Realeres als eine bloße moralische Weltordnung, und hat ganz andere

und lebendigere Bewegungskräfte in sich, als ihm die dürftige Subtilität
abstrakter Idealisten zuschreibt... Der Idealismus, wenn er nicht einen

lebendigen Realismus zurBasis enthält, wird ein leeres System".
Der Realismus ist nicht die Seele der Philosophie. „Nie kann der letztere

das Prinzip hergeben, aber er muß Grund und Mittel sein, worin
jener Fleisch und Blut annimmt. Fehlt einer Philosophie dieses

lebendige Fundament so verliert sie sich in jene Systeme, deren

abgezogene Begriffe mit der Lebenskraft und der Fülle der Wirklichkeit

in dem schneidendsten Kontrast stehen."
So verkündete sich „der neue Theismus" Schellings als radikaler

Realidealismus, — eine These, die als überaus revoluitonär empfunden
wurde und heute noch empfunden wird, die aber weniger revolutionär
ist, als es den Anschein hat. Denn man könnte sagen: in solcher Wende

vollzog sich nicht einfach einAbfall von der abendländischen Lehre, daß

Gott wesenhaft Geist ist, sondern es brach wieder jene Dimension auf,
die Gott im Alten Testament gehabt hat, da er nicht nur numen fasci-

nosum war, sondern numen tremendum zugleich, eine Dimension, die
bei dem Gott des Aristoteles verlorengegangen war.

In alldem erhellt aber, daß es in Schellings Real-Idealismus nicht nur
um eine vitalistische Besinnung ging, obwohl mir das entgegen vielen
anderen Auffassungen das Primäre scheint: es vollzog sich hier
vielmehr eine entscheidende Änderung der Weltsicht und eine Anbahnung
jener Sicht, die uns heute die gemäßere scheint. Hatte sich das

abendländische Philosophieren aus hellenistischem Geist bis dahin fast völlig
dem Logos und seiner Macht zugewandt, und schien Dasein bis dahin

169



wesenhaft ordo und Harmonie, so brach nun inSchelling jene Weltsicht
entscheidend auf, die die zweite Hälfte des 19. und des 20.Jahrhunderts
so fundamental bestimmt: daß Sein nicht nur voll Harmonie ist, sondern
auch vom Irrationalen bestimmt, abgründig und voller Gefahr. Daß

Schelling beides im Prinzip des realen Begriffs begriff: daß es voller
Größe ist und voller Gefahr zugleich, tief doppelsinnig — das scheint

mir die Größe seines ontologischen Entwurfs. Und wenn man in diesen

Tagen, da wir seines 100. Todestages gedenken, oft verlegen und ein

wenig mühsam die Bedeutsamkeit seines Philosophierens aufzuzeigen
versucht, so meine ich, sie liegt hier und sie bedarf keiner Übertreibungen,

die ein Jubiläum veranlassen könnte. Alle großen metaphysischen

Systeme des 19. Jahrhunderts: Schopenhauer und Nietzsche, E. v.

Hartmann bis hin zu Max Scheler sind ohne den Schelling der mittleren Zeit
undenkbar. Von ihm aus erhielt ihr Denken unmittelbar oder mittelbar
ihren Anstoß. Aber sie vereinseitigten, was Schelling als Ganzes
festhielt. Sie faßten das Reale pessimistisch (Schopenhauer) oder dionysisch

(Nietzche) und gaben damit preis, daß es Schelling beides zugleich war:
Prinzip der Größe und der Gefahr, Ursprung des Lebens, aber auch

Urmöglichkeit des Bösen.

II.
Schellings Philosophie der Weltalter ist also radikaler Real-Idealis-

mus. Logos und Bios, Ratio und Irratio, Geist und Blut, Apollinisches
und Dionysisches, oder wie immer man diese Gegensätze fassen will,
sind ihm die Urmächte allen Seins. Gründend in Gott, in dem sie ihren

Ursprung haben, walten sie in allem Seienden, es sei, was es sei. So

bestimmen sie alle Stufen des Seienden, aber auch alle Phasen der
Geschichte. Aber wie nun Schelling von da aus sein Gesamtsystem als sich

steigerndes Gegeneinander der Mächte konstruiert, erst das führt in die

Mitte seines Systems. Und wenn bisher das Ganze sehr antiidealistisch
schien, so wird nun entscheidend das Idealistische seines damaligen
Denkens sichtbar. Denn das System „der Weltalter" ist völlig aus
idealistischem Geist gedacht und konstruiert. Noch hat Schelling den Bruch

mit dem Idealismus nicht vollzogen. Sondern er steht ganz zu ihm, ja,
er sieht in der Methodik des idealistischen Philosophierens die Höhe
philosophischer Methodik schlechthin.

Seitdem Fichte die Dialektik zur wesenhaften Methode der
Philosophie erhoben und ihr die Aufgabe zugewiesen hatte, die notwendigen
Momente des Prozesses aufzuzeigen, in dem das Ich zu sich selbst kommt,
hat das Fascinosum der dialektischen Methode alle Idealisten ergriffen.

170



Nicht nur Hegel, sondern auch Schelling, und zwar ihn von seinen

Anfängen an. Die ganze Naturphilosophie hat immer das innerste Ziel

gehabt, die einzelnen Formen der Natur als notwendige Momente eines

Entwicklungsprozesses zu verstehen, und auch Schellings „transcenden-
taler Idealismus" war ganz von daher entworfen; ja, der späte Schelling

hat es immer als sein Verdienst gesehen, der Philosophie seiner Zeit
diese Systematik gewonnen zu haben, darin es ihm gelungen war, alles

Seiende als Glieder eines einzigen großen Organismus zu gewinnen, der

alles Seiende umspannt und von der niedersten Stufe der Natur
aufsteigt bis zur höchsten des Geistes. Solche Methodik war in der Phase

seiner Identitätsphilosophie (von 1800 — 1806) weitgehend
zurückgetreten. Aber es gehört zum Grundlegenden seiner Wende von 1806,

daß vor allem durch die Begegnung mit Böhme und mit Hegel der

dynamische Geist seines ursprünglichen Philosophierens wieder
aufgebrochen ist. Vor allem Hegels „Phänomenologie des Geistes" hat ihn
wohl die Größe der dialektischen Methode neu sehen lassen. Sie schien

die eigentliche Methode der Philosophie, Weg, in dem das Seiende der

Zufälligkeit entrissen und in seiner Notwendigkeit begriffen wurde,
Geschichte aber als großer Prozeß, der nicht aus Willkür und Zufall
kommt, sondern einem Telos untersteht, das Stufe um Stufe des

Geschehens mit Notwendigkeit erzeugt. So hat Schelling sich um 1810 erneut
tief zur Dialektik bekannt, um zu sagen: „Es ist ein Vorzug unserer
Zeiten, daß der Wissenschaft das (wahre) Wesen wiedergegeben worden,

und zwar auf eine Art, daß sie es nicht wieder verlieren
kann. Es ist nicht zu hart, wenn geurteilt wird, daß nach dem einmal
geweckten dynamischen Geist jedes Philosophieren, das nicht aus ihm
seine Kraft nimmt, nur als ein leerer Mißbrauch der edeln Gabe

zu denken angesehen werden kann" (VIII. 199). Die wahre Philosophie
kann nur dialektisch sein, kann nur Philosophie der Entwicklung sein,
darin alles Seiende aus einer einzigen Gesetzlichkeit Stufe um Stufe als

notwendig entspringend begriffen wird. Und es war für Schelling nicht
minder wie für Hegel klar: sollte dieses dialektische System von
wirklicher Größe sein, dann mußte es im Absoluten beginnen. Erfüllung
konnte nur werden, wenn es gelang, aus einer Dialektik des absoluten
Seins selbst lückenlos alles Seiende und den ganzen Prozeß der
Geschichte zu entwickeln. Wie Schelling formuliert hat: „Die bisher
geltende Vorstellung von derWissenschaft war, daß sie eine bloße
Entwicklung eigener Begriffe sei. Die wahre Vorstellung ist, daß es die

Entwicklung eines lebendigen, wirklichenWesens ist, die in ihr sichdar-

171



stellt"; was heißt: diePhilosophie hat im Grunde einen einzigen Gegenstand:

das Absolute. Sein Sein und seine Geschichte ist die innerste Mitte
der Philosophie. Schelling hat darum nicht gezögert zu sagen, Gegenstand

der Philosophie sei der Entwicklungsprozeß des Absoluten. Alles
Seiende sei im Letzten „Prozeß der Verwirklichung Gottes".

Damit scheint aber klar, daß dieser angebliche Theismus inWirklichkeit

dynamischer Pantheismus ist. Die Einheit des Seins und die
Dialektik der Geschichte scheint wesentlich diese zu sein, daß alles Stufe

und Phase der in der Welt ringenden und zu sich selbst kommenden

Gottheit ist. Hier von Theismus zu sprechen, scheint nur insofern möglich,

als es am Ende des ganzen Prozesses den zu sich selbst gekommenen
Theos gibt. Ich bin der tiefen Oberzeugung, daß diese Deutung irrig ist,

ja das Eigentliche des Schellingschen Wollens verkennt, und mein ganzes

Buch gilt eigentlich diesem Nachweis. Sein als Ganzes und Geschichte

in all ihren Phasen ist der Verwirklichungsprozeß des Absoluten. Das

gilt für Schelling ohne Zweifel, darüber kann kein Streit sein. Aber es

gilt einzusehen, daß nichts dazu zwingt, solche These pantheistisch zu

interpretieren. Schellings These ist theistisdi gemeint. Was hier gewollt
ist, ist wesenhaft dies: Welt nicht das als ganz Andere Gott gegenüber

zu fassen, als das Nichtseinmüssende. Welt soll hier vielmehr in all
ihren Formen und Geschichte in all ihren Stufen von Gott her
verstanden werden, es soll irgendwie einbezogen sein in das göttlicheLeben.
Dem dient die Grundkategorie der „Verwirklichung". Verwirklichung
der Person meint dabei nicht einfach Bewußtwerdung, sondern das weit
Darüberhinausgehende, daß Person sich verwirklicht im Werk. Das

reale Werk ist nicht Abfall von der Idee, sondern ist allererst deren
Realisation. Das zuvor „nur" ideal Existierende wird darin Wirklichkeit,

es ver-wirklicht sich und gewinnt sichtbare Gestalt. Dieses

Grundphänomen ist das Kategorial geworden, von dem aus Schelling Welt
und Geschichte von Gott her zu gewinnen versucht hat. Auch von Gott
gilt: „Alles Seiende hat den Stachel des sich Ausbreitens in sich,

Unendliches ist in ihm verschlossen, das es aussprechen möchte; denn
ein jedes Seiendes verlangt nicht bloß innerlich zu sein, sondern das,

was es ist, auch wieder, nämlich äußerlich zu sein". Welt ist nicht das

ganz Andere Gott gegenüber, das Fremde, das weit hinter dem
Göttlichen zurückbleibt. Welt ist auch nicht das inWillkür Gesetzte, das auch

nicht sein könnte, sondernWelt ist der wesenhafte Raum, in dem Gottes

zuvor verborgene Fülle sich expliziert. Welt ist explicatio Dei, Raum,
in dem Gottes Fülle sich auffaltet, ist Raum der göttlichen Offenbarung.

172



Welt kommt nach Schelling nicht aus dem Nichts — dieses

Grundlegende des christlichen Theismus hat Schelling immer abgelehnt — sie

ist vielmehr Entfaltung der Fülle Gottes. Es sind seine zuvor verborgenen

Kräfte, die darin ins Außen treten und existent werden. So hat alles

„weltliche" Sein darin seinen Sinn und Geschichte, darin ihr telos, daß

in ihnen Gottes Fülle sich vcr-wirklicht. Gott wäre weniger ohne Welt.
Aber in ihrem Sein und in ihrem Geschehen entfalten sich die Schätze

seines Grundes und gewinnt seine Herrlichkeit sichtbaren Kontur. Gott
ist das ewig und ständig sich manifestierende Sein, aus dessen

Manifestation Welt und Geschichte ihren Sinn und ihr telos haben. So kann

Schelling sagen: „Das ist die Endabsicht: daß alles so viel möglich figürlich

und in sichtbare leibliche Form gebracht werde; Leiblichkeit ist
Ziel der Wege Gottes (finis viarum Dei), der räumlich wie zeitlich

sich offenbaren will Das ganze räumlich ausgedehnteWeltall ist
nichts anderes als das schwellende Herz der Gottheit, das durch unsichtbare

Kräfte gehalten, in beständigem Plusschlag fortdauert" (VIII325).
In solchen Formulierungen war nichts Pantheistisch.es gemeint. Hier

suchte vielmehr ein „neuer" Theismus seinen entscheidenden Weg.
Der abendländische Theismus hat durch alle Jahrhunderte vor Schelling

von Piatos „Timäus" her gedacht und der Weise her, wie dort die

ué-ôeliç des endlichen am göttlichen Sein gefaßt worden war. Endliches
Sein existiert danach durchTeilhabe am absoluten Sein. Ist es von daher

von Göttlichem erfüllt, so doch nur in endlicherWeise. Teil-habe resultiert

aus einerTeil-gabe, die aber zugleich nurTeil (zum-Teil)-habe ist.

Endliches Sein ist so gering vor der Fülle des Göttlichen, ist nur Schatten

und Kopie. Welt muß hier durchaus nicht sein. Wenn sie nicht wäre,
fehlte Gott nichts. Welt kommt hier aus dem schenkenden Akt der Gottheit,

die teilgibt an ihrer Fülle. So war hier weltliches Sein von Grund
auf dialektisches Sein: erfüllt vom Göttlichen war es zugleich gering vor
dem göttlichen Glanz.Weltlichem Sein fehlte hier letzter Rang. Es macht
das Fundamentale der Schellingschen Denkbemühungen von Anfang an

aus, daß er aus neuzeitlichem Erleben von Welt und ihrer Gewichtigkeit

heraus nach einem Kategorial suchte, das der Welt größeren Rang
gibt, Rang gibt von Gott her. Und in solchem Bemühen gab Schelling
einem alten Terminus eine neue Nuancierung .Immer schon hatte das

christliche Denken Welt als Offenbarung Gottes gesehen, ohne über das

Nähere dieser Offenbarung Genaueres zu sagen. Schelling gab dem nun
aber die neue Betonung: Wenn Welt Offen-barung des Göttlichen sein

soll, dann hat sie primär Bedeutung für Gott selbst. Erst in der Welt

173



wird dann Gottes zuvor verborgene Fülle offenbar.Welt ist kein
Gleichgültiges für Gott, und ebenso wenig ihre Geschichte: sondern sie schenken

Gott etwas, was ohne ihr Sein nicht wäre. Erst durch sie wird Gottes

Fülle ent-faltet, wird sie offenbar. Offenbarung wurde hier ganz und

gar als ein Vorgang der Ent-wicklung eines zuvor Unentwickelten

gefaßt. Und Schelling konnte so — in alten Termini, aber in neuer

Betonung sagen — die Welt in all ihren Formen und ihrer Geschichte

sei nichts anderes als die „fortschreitende Offenbarung" des Absoluten.

Welt ist Prozeß, indem das in Gott zuvor verborgene allererst ins Offene

tritt. Darin hat Welt ihren Rang und ihre unaufhebbare Bedeutung.
Diese Sicht hat, wie ich glaube, Schelling schon 1800 geleitet, wenn er

nicht müde geworden ist, in immer neuen Formeln zu betonen: Gott sei

das Ideale, das nie ohne das Reale (die Welt) sei; er sei das Innen, das

immer schon ins Außen entfaltet sei; er sei das Wesen, die Welt aber

die notwendig zugehörige Form. Welt sei die „ewige Selbstbejahung
Gottes", sie komme aus der unendlichen Liebe Gottes zu sich selbst, aus

der „unendlichen Lust, sich selbst zu offenbaren". Welt sei die „ewige
Geburt Gottes in dieWirklichkeit". Welt sei der Sohn Gottes usw. Hier
war, wie ich glaube, nie ein Pantheistisches gemeint, sondern ein eminent

Theistisches, darin ein neuer Glaube an die Welt und ihre
„Göttlichkeit" gültige Formeln suchte für das Verhältnis von absolutem und
endlichem Sein.Welt ist hier immer als explicatio Dei verstanden. Diese

Formel, schon zu Beginn der Neuzeit — bei Nicolaus von Cues

aufbrechend — war Schellings Leitformel, und er fand sich darin befestigt
durch Spinoza: Gott ist nie ohne Welt; er ist nie ohne seine entfaltete
Fülle. Gott ist manifestierendes und je immer schon manifestiertes Sein.

Welt ist darum nie nicht, sondern immer schon mitgesetzt wie der Schatten

mit dem Licht oder wie — was Schelling von Spinoza entnahm —
die Tatsache, daß die Summe aller Winkel eines Dreiecks 2 R ist mit
demWesen des Dreiecks. Das göttliche Sein ist nie ohne seine entfaltete
Fülle, es ist je immer schon umgeben von den tausend Spiegeln seines

Seins und ist nie ohne sie. So ist Gott in diesem Sinne je immer schon

„verwirklicht".
Dieses Gefüge, das keineswegs pantheistisch ist, sondern klar von ihm

geschieden, hat Schelling, wie ich glaube, um 1800 gemeint und es war
auch die leitende Idee der Weltalter. Aber was in der Identitätsphilosophie

rein statisch gefaßt war (Welt als das von Ewigkeit Mitgesetzte,
darin Gott immer schon „verwirklicht" ist), das entwarf er seit 1809

unter dem Eindruck Böhmes und Hegels als einen großen dynamischen

174



Prozeß. Gott war ihm seitdem nicht der immer schon verwirklichte,
sondern jener, der im Werden der Welt in einem dunkel - abgründigen
Prozeß, der voll Mühe und Kampf ist, fortschreitend seine Fülle
entfaltet und damit seiner „Verwirklichung" entgegenschreitet. Geschichte

hat darum dann ihr Ende erreicht, wenn alles zuvor in Gott Verborgene

Wirklichkeit geworden ist. Dann wird alles heimkehren zu Gott
und mit ihm vereinigt werden, „so daß die Früchte verschiedener Zeiten

(dann) in Einer Zeit zusammenleben und in konzentrischer Stellung wie
Blätter Einer und der nämlichen Blüte, um Einen Mittelpunkt
versammelt sind". Dann hat die alles umgreifende Dialektik derVerwirk-
lichung ihr Ziel erreicht. Wenn alle Früchte der Geschichte zu Gott
versammelt werden, dann ist Gott —, und zwar dann erst — „Alles in
Allem". Das Sein als Ganzes war so von Schelling als ein einziger
Prozeß konzipiert, der in den Tiefen Gottes anfängt und auch sein Ende

findet in ihm. Dies, wie die Mächte im Anfang ganz noch in Gott
schlummern,wie sie dann in ihm aufbrechen und in einem Ansturm voll
Chaos, gebändigt eine ganzeWelt in Gott gebären: dieWelt der Ideen;
wie Gott sie dann freigibt zu eigenem Schaffen, darin sie in einer
Geschichte voll Sturm und Mühe das Sein in all seinen Formen gebären
und das Reich der Geschichte, und wie am Ende alles heimkehrt zu Gott,
dieser plotinische Kreis, des von-Gott, mit-Gott, zu-Gott wurde für
Schelling zur innersten Geschichte des Seins. DerWille zu einem neuen,
alle Abgründe des göttlichen und des weltlichen Seins überspannenden
Theismus, idealistische Methodik und spätromantisches Offensein für die

dunklen Dimensionen des Seins verbanden sich so hier zu einem kühnen

Entwurf, der nicht ohne Größe ist. Alles Seiende fand sich in der einen

Formel zusammen: es sei Phase und Form der,,Verwirklichung Gottes".
Theistisch gemeint, konnte so Schelling formulieren: „Es ist ein großer
und notwendiger Gedanke, daß alles Geschehen Ein Geschehen ist, daß

alles, was ist und sich begibt nur zu Einer großen Bewegung gehört, daß

es also nur Ein Höchstes ist, das in allem sich verwirklichen, sich offenbaren

will — Gott". Der „neue" Theismus fand darin die alles umgreifende,

allem Sinn gebende Formel.

III.

Es kann hier nicht versucht werden, alle Stadien dieses großen

Entwicklungsprozesses nachzuzeichnen, aber es scheint gut, auf ein paar
wesentliche Dinge aufmerksam zu machen.

Wenn Schelling die Philosophie der „Weltalter" als einen einzigen

175



großen dialektischen Prozeß gewollt hat, der im Absoluten beginnt, um
dann Stufe um Stufe mit notwendiger Gesetzlichkeit weiterzuschlagen,

so hat er diese Idee mit einer eigenen Radikalität durchzuführen
versucht. Soll seine Philosophie wirklich radikale Ent-wicklung sein, dann
muß sie auch wirklich vom Sein in seiner allerersten Form ausgehen,

von der radikalen implicatio. Wenn aber das, dann kann der Anfang
nicht die bewußte Gottheit sein. Bewußtsein ist, wie Fichte gezeigt hat,
kein primäres Sein. Bewußtsein setzt immer Scheidung und Gegenüber

voraus. Der bewußte Gott kann nicht der Anfang einer Philosophie der

„Weltalter" sein. Philosophie begänne dann mit einem Posterius. Es

muß aber ihr Wille sein, von Anfang an „hinter den großen Prozeß zu

kommen", den das Sein durchlaufen hat, sie muß sein — und hier liegt
die klarste Formulierung, die Schelling je über die Idee der „Weltalter"
gegeben hat—„der innerlich wiederholende und
nachbildende Prozeß jenes ungeheuren Prozesses allen
Lebens von seinem ersten stillen Anfang bis zur
Gegenwart, ja, bis zur fernsten Zukunft".

Wenn aber die bewußte Gottheit nicht der Anfang ist, sollte es dann
nicht die Nacht der Gottheit sein?, das Dunkel des Urgrundes? Es gilt
einzusehen, daß alle Schellinginterpretation hier bislang in die Irre
gegangen ist. Schellings vorbewußter Gott ist nicht die Nacht, sondern Gott
als sinnendes Sein, Gott, der noch selig in sich selbst ist vor allem
Aufbruch der Mächte. Die von M. Schröter veröffentlichten Teile zeigen das

mit absoluter Klarheit. Viele Formulierungen der Mystik schwingen

jetzt bei Schelling mit, um dieses uranfängliche, allererste Sein der Gottheit

zu beschreiben. Es ist „das lautere Nichts", die „reine Frohheit", der

„Wille der noch nichts will", die „reine Gelassenheit". Es ist geradezu
die selige Kindheit Gottes vor aller Bewußtheit und aller Reflexion.
Hölderlin fällt einem ein: „Ein König ist der Mensch, wenn er träumt,
aber ein Bettler, wenn er nachdenkt". Romantische Vorliebe für das

kindhafte, unreflektierte Sein leitet hier Schelling. Nicht also die dunkle
Nacht, nicht das Chaos ist der Ausgangspunkt, sondern die sinnende

Gottheit. Das ist die neue Fassung der einstigen absoluten Indifferenz,
und von hier aus zerbricht von Anfang an jeder Versuch, Schellings
System der Weltalter als jenen dunklen Prozeß zu fassen, in dem Gott
sich emporringt aus dunkler Nacht zur Klarheit des Lichtes. Schelling
hat vielmehr die ganze Dialektik entfaltet vom sinnenden Sein her.Jede
Stufe hat dialektische Struktur. Hat sie etwas Bedeutsames zu eigen, so

fehlt ihr zugleich ein anderes. Alles ist Gewinn und Verlust zugleich.

176



Besitzt Gott als Urgrund die Seligkeit des sinnenden Seins, so fehlt ihm
doch die Klarheit der bewußten Existenz. Sie bricht erst in einer zweiten
Phase auf, eine Phase, deren Konstruktion Schelling viel Mühe gemacht

hat, ohne daß die Konstruktion jemals wirklich gelang. Idealistische

Tradition und die gefährlicheAbgründigkeit theosophischerSpekulation
trafen hier aufeinander. Böhme stand gegen Plato. Aber im Ganzen ist

Schellings Konstruktion klar. Nach Schelling brechen in einer zweiten
Phase die bis dahin ruhenden Mächte in Gott auf und ihr
Gegeneinander gebiert ein zerreißendes Chaos, das voller Schrecken ist. Mit
Böhme muß Gott zuvor einmal die ganze Abgründigkeit der Mächte

seines Schoßes erfahren, ehe er sie hinausgibt zur weltlichen Existenz.
Es ist das „drehende Rad der Gottheit", Aufbruch einer Dimension, in
der das numen tremendum Gottes erschreckend offenbar wird.
Spätromantische Freude am Dämonischen des Irrationalen spielt hier
unverkennbar bei Schelling mit, aber auch sein neues Weltbild, das sich den

Schrecken des Seins stellen will. Aber auch diese Phase drängt ins Weitere.

In einem Geschehen, das Böhme als den großen „Schrack" gefaßt
hat, in einer gleichsam blitzartigen Entladung, wird das Chaos des

göttlichen Schoßes zerbrochen und das dämonische Spiel derMächte ins
Harmonische gewandt, und aus diesem geordneten Spiel der Mächte
entsteht nun in Gott eine ganze Welt: die Welt der Ideen; entsteht ein
Reich von Bildern und Visionen, in denen Gott die Vor-Bilder
möglicherWeltsetzung erschaut und in denen er „dieWunder seines eigenen
Wesens begreift". Die platonische Vorstellung vom Reich der Ideen,
schon im Frühchristlichen übernommen und als Gedankenreich Gottes

begriffen, erfährt so hier eine Renaissance. Und mehr noch geschieht
nach Schelling: am Gegenüber zu diesen Ideen begreift Gott sich selbst,

begreift er sich als Geist, aber zugleich als möglicher Schöpfer und als

Herr des Seins, begreift sich Gott in der Souveränität seiner Freiheit.
Nach Schelling rufen die Ideen Gott an; sie sind nicht höheres Sein dem

Realen gegenüber, sondern sind schwächeres Sein, sie verlangen nach

Realität. DieWelt der Ideen ruft nach der realenWelt als dem Ort ihrer
explicatio. Es ist in Schellings Denken völlig neu, wenn es nun heißt,
Gott könne sich diesem Anruf verschließen. Er sei absolut frei, sie real
zu setzen oder ungesetzt zu lassen; was heißt, Welt kommt jetzt für
Schelling aus der souveränen Freiheit Gottes, und Welt beginnt wesenhaft

in der Zeit. Im Prozeß der vorweltlichen Verwirklichung ist Gott
zu sich selbst gekommen, zu seinem eigenen Bewußtsein und zu seiner

eigenen Freiheit. Großes und Entscheidendes ist damit erreicht, aber

177
12 Stud. Phil. XIV



Großes steht zugleich noch aus. Noch fehlt die Verwirklichung im Realen.

Und das ist der Ursprung der Welt: in ihr gibt Gott die erwachten

Mächte seines Schoßes wirklich frei, gibt sie aus sich heraus. Und so

entsteht daraus über das göttliche Sein hinaus ein neues, entsteht Welt,
Welt in all ihren Stufen. Entsteht als Letztes der Mensch und aus seiner

Tat der Raum der Geschichte. Schelling ordnet hier alles Christliche ein:
der Mensch hat die Mächte des Grundes neu erhoben und daraus ist ein

neuer Kampf geworden: der Abfall des Menschen von Gott, der
Aufbruch des Bösen, aber zugleich die Antwort Gottes: die Menschwerdung
seines Sohnes, der ins weltliche Sein eingebrochen ist, um die Macht des

Dämonischen zu brechen und das weltliche Sein erlösend heimzuführen

zu Gott. Welt geht darum am Ende aus dem Tun Christi ins Ewige ein.

Christus wird am Ende alles weltliche Sein dem Vater zu Füßen legen
und dann wird Gott „Alles in Allem" sein, der dreifaltige Gott, unendlich

bereichert durch das in der Welt und ihrer Geschichte Gewordene.
So schließt im Äon der Zukunft die Geschichte des Seins und die
Philosophie der „Weltalter".

Es ist ein großes, kühnes Bild, das Schelling so vom Sein als Ganzem

gibt. Idealistisches Fasziniertsein vom Sein als Prozeß und das Ergriffensein

von der Idee der Dialektik hat hier einen entscheidenden
Ausdruck gefunden. Es soll hier nicht gefragt werden, wie weit uns solche

Dinge ernsthaft etwas angehen. Dem Philosophieren der Gegenwart
kann es nurHybris sein, in die Tiefen der Gottheit vordringen und von
da aus den Seinsprozeß darstellen zu wollen. Unser Denken fragt nicht
in solchen Dimensionen. Wenn man aber begreift, wie sehr hier
gerungen worden ist um die Rätselhaftigkeit und den Sinn des weltlichen
Seins, wie sehr hier versucht worden ist, Größe und Gefahr der Mächte
des Abgrundes aufzuzeigen, dann ist klar, wie viel uns dieses Denken
angeht. Neben der Größe des Hegeischen Idealismus, sollte die
Abgründigkeit desSchellingschenReal-Idealismus nicht übersehen werden.
Denn hier erschloß sich das Weltbild tiefer den problematischen Strukturen

des Daseins. Wie sehr aber auch die Theologie von solchem Denken

angerufen ist, das sollte niemandem verborgen sein, der um die
immer neue Gefährdung des Christlichen durch das Platonische weiß.

178


	Die Philosophie der Weltalter

