
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Schellings Schwermut

Autor: Staiger, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schellings Schwermut

Von Emil Staiger

Wenn ich eingeladen wurde, in diesem Kreis über Schelling zu sprechen,

geschah dies sicher nicht in der Meinung, ich sei imstande, auch

nur das Geringste zur Erweiterung und Vertiefung der philosophischen
Erkenntnis seines Schaffens beizutragen. Viele unter Ihnen haben ihr
Leben seinem Denken gewidmet und sich in Ausgaben seiner Werke,
in großen geschichtlichen Darstellungen und Untersuchungen einzelner

Fragen die unschätzbarsten Verdienste erworben und Schriften

vorgelegt, zu denen ich mich in jeder Hinsicht nur als Lernender verhalten
kann. Vielleicht besteht aber das Bedürfnis, daß Schelling auch auf
andere Weise sichtbar werde, nicht im Rahmen metaphysischer Problematik

und nicht in ideengeschichtlichem Licht, sondern als einer der größten

Repräsentanten des Geists der Goethezeit, der wie kein andrer, audi
kein Dichter, es sei denn der einzige Goethe selbst, ihr Schicksal in sich

ausgetragen und ihren Frühling, ihren Sommer und ihren Herbst
erfahren hat. Nur in diesem Sinne darf ich mich hier getrauen, das Wort
zu ergreifen. Sie müssen es dabei freilich ertragen, daß auch Begriffe
und Kategorien, deren Sinn und Gültigkeit Gegenstand Ihrer Diskussionen

sind, nur als Symbole aufgefaßt werden, nicht anders als die

Motive der Dichter, die Schellings Zeitgenossen waren. Ich sage damit
nicht, auch er sei eigentlich „nur" ein Dichter gewesen. Ich nehme mir
nur das Recht, ihn literaturgeschichtlich aufzufassen, und hoffe, damit
auch vor Ihnen nichts Ungehöriges zu tun.

In einem Fragment des „Athenäum" vom Jahre 1798 steht Friedrich
Schlegels bekannter Satz:

„Die französische Revolution, Fichtes Wissenschaftslehre und Goethes

Meister sind die größten Tendenzen des Zeitalters" 1.

1 Friedrich Schlegels prosaische Jugendschriften, hrsg. von J. Minor, Wien
1906, II. Bd. S. 236.

112



Die französische Revolution würden auch wir zu den größten
Tendenzen zählen. Schon beim „Wilhelm Meister" dagegen wären die

Ansichten wohl geteilt. Und die „Wissenschaftslehre" Fichtes erhielte

vermutlich am wenigsten Stimmen. Vielleicht hat Schlegel aber gerade
hier das bedeutendste Zeichen erkannt. Nicht die moralische Energie,
auch nicht die eiserne Logik war es, was dieser Schrift in seinen und

in seiner Gefährten Augen einen so ungeheueren Glanz verlieh. Sondern

es war die Entwicklung allen Seins aus dem einen Prinzip, dem

Ich. Die Unterscheidung zwischen absolutem und empirischem Ich, auf
die bei Fichte alles ankam, wurde indes sehr bald wo nicht ganz
aufgegeben so doch verwischt. Die Sprache des frühromantischen Kreises

bezeugt, noch mehr im Rhythmus und im Ton als in ihrer Begrifflichkeit,

ein Hochgefühl vermessenster Art, eine göttlich-trunkene Schöpferlust,

als sei das Universum wirklich aus mir selbst, wie ich mich fühle,
als Traum und Wunder aufgestiegen und sei es mir erlaubt, mich überall

in meinem altvertrauten eigensten Besitz zu wissen. Verstand man
die „Wissenschaftslehre" so, dann freilich krönte sie eine seit
Jahrhunderten angebahnte Entwicklung und schien sie der Neuzeit endlich

zum Bewußtsein ihrer lang geahnten Möglichkeiten zu verhelfen.

Wir verzichten darauf, die Linie von der Renaissance und der
Reformation bis zur deutschen Romantik und Klassik zu ziehen. Sie ist

gebrochen und verläuft durchaus nicht so eindeutig, wie der Historiker
zur Erleichterung seines Geschäfts es manchmal wünschen möchte. Doch

so viel glauben wir wahrzunehmen, daß das Ich in immer neuer und
immer mehr umfassender Weise zum Ausgangspunkt des Denkens

wird: als Schauplatz der Offenbarung zuerst, sodann als Ratio, die es

wagt, auch Gott vor ihr Gericht zu fordern, und endlich im Sturm und

Drang, in ganzer Höhe, Breite und Tiefe als Empfindung, Herz, Gefühl
und Wille, als heiliges prometheisches Selbst, das keine Schranken

mehr anerkennt und sich als Originalgenie dem Schöpfer ebenbürtig
findet. Nicht alle, die damals ihre Stimme erhoben, haben aus diesem

Pathos die letzten Folgerungen gezogen. Die meisten lassen es bei
einzelnen Explosionen von Kraft bewenden und verstummen angesichts
des Widerstands der stumpfen Welt. Die Ernsteren versuchen, zwischen

Ich und Nicht-Ich zu vermitteln und festen Boden zu gewinnen. Auch

sie vergessen aber nie das „überirdische Vergnügen" Fausts in „Wald
und Höhle", das Mephisto in die Worte faßt:

„Und Erd' und Himmel wonniglich umfassen,
Zu einer Gottheit sich aufschwellen lassen,

113
8 Stud. Phil. XIV



Der Erde Mark mit Ahnungsdrang durchwühlen,
Alle sechs Tagewerk' im Busen fühlen."

Für diesen Ahnungsdrang schien die romantisch verstandene
„Wissenschaftslehre" die philosophische Formel zu liefern. Und wenn man sich

auch nur selten auf die Abenteuerlichkeiten einließ, die Jean Paul in
seiner „Clavis Fichtiana" verspottet hat, es bleibt das Signum der

Goethezeit, daß ihr nur wesentlich werden kann, was Ich in mir
erfahren, gleichsam neu in Mir erschaffen habe. Die Würde des Begriffs
„Erlebnis", die hohe Schätzung der Individualität und ihres
unveräußerlichen Rechts, die Forderung, daß ein Kunstwerk eigenartig und
unwiederholbar sei, dies alles, was uns eben erst nicht mehr selbstverständlich

zu werden beginnt, gehört zum Charakter der großen Epoche

und hebt sie von älteren Zeiten ab.

Auch dieser Geist der Goethezeit aber, dessen Physiognomie wir
uns einzuprägen versuchen, hat seine Geschichte, Jugend, Reifezeit und
Alter. Sehen wir ihrem Beginn in den sechziger oder den siebziger
Jahren zu, so schwirrt es in der Luft von Plänen und Entwürfen größten

Stils. Ein neuer Himmel und eine neue Erde scheinen sich aufzutun.
Das Gegenwärtige und Vergangene bis zurück zur Erstlingsparadieseswonne,

die man wiedergewinnen möchte, gilt als nichtig. Der Zukunft
als dem Reich der Freiheit gehört das Sinnen und Trachten eines

gewaltig aufgeregten Geschlechts.

Doch solche Hoffnungen währen nicht lange. Nach wenigen Jahren
schon tritt eine eigentümliche Stille ein. Und in der Stille, die während
Goethes erster Weimarer Zeit anhält, bereitet die zweite Phase sich

vor, die durch den minder blendenden, aber gediegeneren Versuch

charakterisiert ist, sich mit den neuen Schätzen des Herzens, dem Reichtum

der Innerlichkeit, im Möglichen, in der Gegenwart einzurichten.
Das ist der Augenblick der klassischen Vollendung, des Zeniths, den

wir in „Hermann und Dorothea", in Schillers „Lied von der Glocke"
verehren, wo auch der Deutsche es zu lernen scheint, sich selber zu
genügen und sich die Fülle des Ewigen von der Hand der Stunde reichen

zu lassen.

In diesem Augenblick tritt Schelling in die Geistesgeschichte ein, keck,

frühreif, unternehmungslustig, ein dreiundzwanzigj ähriger Jüngling,
der, durch bewundernde Freunde verwöhnt, sich zutraut, überall
durchzudringen und Schwierigkeiten und Hindernisse mit leichter Hand
beiseitezuräumen. In seinen ersten Schriften scheint er noch ganz auf
Fichtes Spuren zu wandeln. Doch die moralische Anstrengung, die

114



Fichte ein Bedürfnis ist, liegt ihm so wenig wie Friedrich Schlegel. Er
ist gewohnt, sich überall heimisch zu fühlen und Liebesgrüße zu tauschen

und sich zu regen in der Welt als in einem tragenden Element. Statt

drum das Nicht-Ich, wie sein Meister, heroisch zu bekämpfen, beginnt
er, es verführerisch zu umwerben, gläubig in es einzudringen und ihm
Freundschaft, Neigung, volles Einverständnis abzunötigen. Das
Resultat dieses Liebesbemühens sind die naturphilosophischen Schriften, in
denen die von Fichte aufgerissene Kluft sich schließt, das Ich in einem

Nicht-Ich sich erkennt und die frohe Botschaft verkündet wird: Der
Geist ist die unsichtbare Natur, die Natur ist der sichtbare Geist.

Geistesgeschichtlich bedeutet dies, daß Schelling von der futurischen
Existenz der ersten Phase der Goethezeit zu der erfüllten Gegenwart
der zweiten Phase übergeht. Er ist nicht mehr auf einen Äon, der einmal

kommen wird, ausgerichtet. Aus dem Kelch des Geisterreiches, das

sich „in herbis et lapidipus", in den Gestirnen und Elementen vor
seinen leuchtenden Augen breitet, schäumt ihm die Unendlichkeit. So

spricht er es aus in dem „Epikurisch Glaubensbekenntnis Heinz
Widerporstens", in einem Gedicht, das sich gegen einige religiöse Gefährten
wendet und das er im einzelnen philosophisch wohl nicht ganz
verantworten möchte, das aber eben deshalb seine Stimmung besser

erkennen läßt als die etwas vorsichtigeren Reflexionen. Wir lesen da

unter anderem die Verse:

„Wüßt auch nicht, wie mir vor der Welt sollt grausen,
Da ich sie kenne von innen und außen.

Ist gar ein träg und zahmes Tier,
Das weder dräuet dir noch mir,
Muß sich unter Gesetze schmiegen,

Ruhig zu meinen Füßen liegen.
Steckt zwar ein Riesengeist darinnen,
Ist aber versteinert mit seinen Sinnen,

Kann nicht aus dem engen Panzer heraus,

Noch sprengen das eisern Kerkerhaus,

Obgleich er oft die Flügel regt,
Sich gewaltig dehnt und bewegt,
In toten und lebendgen Dingen
Tut nach Bewußtsein mächtig ringen;
Daher der Dinge Quallität,
Weil er drin quellen und treiben tat,

115



Die Kraft, wodurch Metalle sprossen,
Bäume im Frühling aufgeschossen,
Sucht wohl an allen Ecken und Enden
Sich ans Licht herauszuwenden,
Läßt sich die Mühe nicht verdrießen,
Tut jetzt in die Höhe schießen,

Seine Glieder und Organ' verlängern,
Jetzt wieder verkürzen und verengern,
Und sucht durch Drehen und durch Winden
Die rechte Form und Gestalt zu finden.

Und kämpfend so mit Füß und Händ
Gegen widrig Element,
Lernt er im Kleinen Raum gewinnen,
Darin er zuerst kommt zum Besinnen;
In einen Zwergen eingeschlossen

Von schöner Gestalt und graden Sprossen,

Heißt in der Sprache Menschenkind,
Der Riesengeist sich selber findt.
Vom eisernen Schlaf, vom langen Traum
Erwacht, sich selber erkennet kaum,
Über sich gar sehr verwundert ist,
Mit großen Augen sich grüßt und mißt;
Möcht alsbald wieder mit allen Sinnen

In die große Natur zerrinnen,
Ist aber einmal losgerissen,
Kann nicht wieder zurück fließen,
Und steht zeitlebens eng und klein
In der eignen großen Welt allein.
Fürchtet wohl in bangen Träumen,
Der Riese könnt sich ermannen und bäumen.

Und wie der alte Gott Satorn
Seine Kinder verschlingen im Zorn.
Denkt nicht, daß er es selber ist,
Seiner Abkunft ganz vergißt,
Tut sich mit Gespenstern plagen,
Könnt also zu sich selber sagen:
Ich bin der Gott, der sie im Busen hegt,
Der Geist, der sich in Allem bewegt,
Vom ersten Ringen dunkler Kräfte

116



Bis zum Erguß der ersten Lebenssäfte,

Wo Kraft in Kraft, und Stoff in Stoff verquillt,
Die erste Blüt', die erste Knospe schwillt,
Zum ersten Strahl von neu gebornem Licht,
Das durch die Nacht wie zweite Schöpfung bricht,
Und aus den tausend Augen der Welt
Den Himmel so Tag wie Nacht erhellt.
Hinauf zu des Gedankens Jugendkraft,
Wodurch Natur verjüngt sich wieder schafft,

Ist Eine Kraft, Ein Pulsschlag nur, Ein Leben,
Ein Wechselspiel von Hemmen und von Streben" 2.

Unüberhörbar ist in diesen Hans Sachsischen Knittelversen der Nachklang

des Faustfragments von 1790. Und sicher hat sich Schelling
damals — Spinoza etwa ausgenommen — keinem näher gefühlt als

Goethe. Goethe erwiderte seine Verehrung. Er trat dem jungen Freund

sogar den Plan eines großen Naturgedichts ab. Schelling hat es nicht

ausgeführt. Wir bleiben auf das „Epikurisch Glaubensbekenntnis" und
die spekulativen Schriften, vor allem die Abhandlung „Von der Weltseele"

angewiesen, wenn wir uns der beglückenden Einigkeit des Denkers

und des Dichters auf dem Höhepunkt des neueren deutschen Geists

versichern wollen.

Vergessen wir darüber aber geheimere Differenzen nicht. Goethe hält
sich in seiner Naturwissenschaft aufs strengste an die Erfahrung, sondert

gewissenhaft das mineralische vom botanischen und dieses vom
animalischen Reich und verzichtet, alsForscher, durchaus darauf, von einem

Gebiet zum anderen überzugehen und eine Einheit, eine Stufenfolge zu

behaupten, die er nicht nachzuweisen vermag. Schelling schreitet kühner

voran. Analogien, die bei Goethe höchstens zwischen den Zeilen stehen,

benutzt er als Stützen seines Systems. Fragwürdige Theorien zeitgenössischer

Physiker, die ihm gelegen kommen, verwendet er unbesehen.

Und so gelingt es ihm, sich selbst und andere davon zu überzeugen, er
sei im Besitz des Schlüssels der Welt; sie sei ihm in ihrer Mannigfaltigkeit

verständlich als "Ev xod otäv. Das "Ev jedoch, das Eine, in dem das

Jtâv, das All, identisch ist, sei Ich, das absolute Ich, zu dem die intellektuelle

Anschauung sich zu erheben vermag.

2 Aus Schellings Leben, in Briefen, hrsg. von G. L. Plitt, Leipzig 1869,

I. Bd. S. 286 ff.

117



So geraten wir, wenn wie von Goethe zu Schelling hinüberwechseln,
schon im Bereich der Naturforschung in einen flüchtigeren Aggregatzustand

und büßen freilich alsbald auch die leichte Beweglichkeit der

Gedanken mit einem gewissen Schwindelgefühl. Wir stoßen nicht mehr

an Tatsachen an; aber sie halten uns auch nicht mehr. Wir träumen
einen göttlichen Traum; doch daß es ein Traum ist, vergessen wir nur,
solang uns Schellings Sprache mit ihrer sonoren Siegesgewißheit berückt.

Der unbehagliche Schwindel aber muß sich in ein Erschauern

verwandeln, wenn Schelling nicht nur die Natur, sondern audi die menschliche

Welt gelassen zu harmonisieren versucht, wenn er sich

auszusprechen erlaubt: das Reich der Freiheit sei identisch mit dem Reich der

Notwendigkeit; wie alles untermenschliche Sein das Absolute symbolisiere,

so ziele auch jede menschliche Handlung, ob bewußt oder
unbewußt, nur auf die Realisierung Gottes. EinWiderspruch zwischen Gott
und Mensch beruhe auf Imagination. Das minder Vollkommene sei nur
da, weil alle Grade der Perfektion von den allerniedersten bis zu den

höchsten im Universum vorhanden sein müßten; das Ziel der Geschichte

sei gewiß; sie sei Beweis des Daseins Gottes; und wenn sich dieser
Beweis auch erst am Ende aller Geschichte vollende, so sei ihr Gang
doch sichergestellt und vorgezeichnet in dem Geist, den höchstes Wissen

jetzt schon als den ewigen, allgegenwärtigen kenne.

Es ist ein anderes, ob ein Dichter oder ein Denker dergleichen
verkündet. Der Dichter spricht es aus als Offenbarung eines Augenblicks,
den ein künftiger Augenblick, vielleicht der Trauer und Verzweiflung,
ablöst. Der Denker erhebt den Anspruch, etwas schlechthin Gültiges
auszusagen. So kann man wohl den Denker, aber nicht den Dichter widerlegen.

Diese Bemerkung ist am Platz, wenn man sich einigerVerse Goethes

vom Anfang des Jahrhunderts erinnert, die Schelling beizupflichten

scheinen. Den wesentlichsten Unterschied berühren wir damit aber
noch nicht. Wir haben ihn darin anzuerkennen, daß die sinnerfüllte,
harmonische, göttlich-schöne Gegenwart von Schelling als wirklich
angenommen und in verwegenen Schlüssen behauptet, von Goethe

dagegen als immer neu zu bewältigende Aufgabe aufgefaßt wird. Schon

in der „Iphigenie auf Tauris" ist dies unmißverständlich der Fall. Das

Werk beschönigt das Entsetzen antiker Tragik keineswegs. Der Fluch
Orests drohtbis zuletzt die schöne Gotteswelt zu zerstören; und nur weil
Iphigenie Thoas mit Glauben und Liebe entgegentritt, erweist er sich als

der Liebe wert und ist der glückliche Ausgang möglich. Und so ist

118



immer ein schöpferischesVertrauen von Mensch zu Mensch erforderlich,

wenn die Gesellschaft als Organismus, als Ebenbild der organisierenden
Gotteskraft, bestehen soll. Wir dürfen uns im Sinne Goethes nicht mit
der Überzeugung begnügen, das Menschliche ruhe in Gottes Hand; wir
seien aller Sorge ledig. Es ziemt sich, ebenso zu bedenken, daß uns das

Göttliche anvertraut und täglicher Pflege bedürftig ist, und daß das

Chaos wieder hereinbricht, wenn wir maßlos damit umgehen. Goethe

spricht als reifer Mann, der sich die reine Gegenwart mit unsäglicher
Mühe erarbeitet hat. Schelling spricht als Erbe, der das Errungene als

Besitz übernimmt, ja fast als selbstverständlich voraussetzt und wenig

von den Mächten weiß, gegen die es ihn einst zu verteidigen galt. Ein
herrliches, aber gefährliches Schauspiel, wie der Flug Euphorions, des

Sohnes Helenas und Fausts, herrlich vor allem deshalb, weil uns nicht

nur die Gedanken, nicht nur das Gerippe des Systems, sondern, in dem

Duktus seiner Sätze, in seiner Bildgewalt und in der Rhythmik seiner

Prosa, der triumphale Hochsinn seines Schöpfers überliefert ist wie eine

Erinnerung an die Zeit, in der Magie noch wirksam war und ein machtvoll

ausgesprochenes Wort, was immer wünschbar schien, erschuf. Wäre
Schelling, wie Novalis, um die Jahrhundertwende gestorben, so hätten
ihn die Zeitgenossen wie eine Sagengestalt beklagt. Doch nach der

Vollendung des „Systems des transzendentalen Idealismus" hatte er noch

über ein halbes Jahrhundert hienieden auszuharren und, anders als

Hölderlin, mit wachem Geiste seinen Mann zu stehen. Dieses Kapitel
seines Lebens ergreift uns heute mehr als das in den hellsten Farben

gehaltene erste. Es ist die Epoche einer immer unheimlicheren
Verdüsterung, gesteigerten Anspruchs, ohnmächtigen Drangs und einer im
Grunde der Seele wie ein grauer Nebel lagernden Schwermut. Man hat

von einem Versagen gesprochen. Und ein Versagen war es in einem
äußerlich literarischen Sinn, insofern als Schelling in den letzten Dezennien

seines Lebens, nach der Abhandlung über die Freiheit, kein größeres

Werk mehr publizierte und mit einem schwer zu entziffernden,

gram- und trotzgesättigten Schweigen das Befremden der deutschen

Öffentlichkeit über sein Verhalten ertrug. Sein philosophischer Nachlaß

aber, seine Briefe, das Menschliche, so wie es uns in zeitgenössischen
Dokumenten sichtbar bleibt, auch die Verwandlung seiner Züge, die

mythische Mächtigkeit seiner Person, dies alles bezeugt in beredtester

Sprache, daß Schelling dem Gesetz, nach dem er angetreten, Treue hielt,
ja, daß er, wie vielleicht kein anderer deutscher Denker oder Dichter,
die eigentümliche Not derZeit mit vollem Bewußtsein erfuhr und durch-

119



litt. Wir versuchen, ihm zu folgen, und blicken noch einmal auf die in
den früheren Schriften erreichte Stufe zurück.

Das „System des transzendentalen Idealismus" und die benachbarten

Werke gehören zur mittleren Phase der Goethezeit, die in Romantik
und Klassik um 1800 kulminiert. Noch heute, wenn wir uns ihres Glanzes

erfreuen, rufen wir sehnsuchtsvoll: Verweile doch! du bist so schön!

Die Blüten sind entfaltet; das Leben scheint ins Reine gedacht zu sein.

Doch weder der Sonne noch der Geschichte ist es vergönnt, im Zenith

zu verharren. Selbst Goethe, der sein Dasein und Schaffen auf einen so

festen Grund gestellt hat, sieht sich unaufhaltsam weitergedrängt auf
einer Bahn, die von klassischer Vorbildlichkeit und Klarheit ins Tief-
Geheimnisvolle führt, in eine Sphäre, die trotz gesteigerter Intensität
und Bedeutungsfülle an allgemeiner Geltung einbüßt und abseits, in
der Einsamkeit, liegt. Noch viel weniger konnte Schelling einem solchen

Geschick entgehen. Seine frühe Vollendung, sein Bild der Welt, in dem

die Vollendung sich spiegelte, war ein Schein, in dem doppelten Sinne

des Worts, des Glänzenden und des Trügerischen. Die naturwissenschaftliche

Forschung, die er von jeher nachlässig verarbeitet hatte,
schritt weiter und gab ihm nicht mehr Recht. Das Spiel mit Worten, die

Äquivokationen, deren er sich bedient, um Freiheit und Notwendigkeit,
das Schicksal und die Vorsehung zur Übereinstimmung zu bringen und
die Gesellschaft als einen harmonischen, auf ein gemeinsames Endziel

ausgerichteten Geisterbund darzustellen, sie mußten für ihn selber auf
die Dauer ihre Beweiskraft verlieren. Viel schwerer fielen aber neue

Lebenserfahrungen ins Gewicht. Die alte Mahnung „Primum vivere,
deinde philosophari" wurde ihm unbarmherzig eingeprägt. Man pflegt
die Wendung mit dem Tode seiner Gattin zu begründen. Zu Unrecht!
Sie beginnt schon früher. Der Klatsch um seine Verbindung mit Caroline

und ihre Ehe mit Schlegel, der Vorwurf, er habe Auguste Böhmer,
Carolines Tochter, durch eine auf naturphilosophischen Ideen beruhende
Kur getötet, der Streit mit der Literaturzeitung, die Verödung der

Jenaer Universität, die Auflösung des romantischen Kreises: dies alles

entsprach so gar nicht seiner hochgemuten Metaphysik, bewies die
Existenz des Ungefügen und Hinderlichen so scharf, daß die serene

Stimmung, der Traum von einer universalen Harmonie, allmählich einer
nicht minder universalen Gereiztheit wich. Um diese Zeit bemerken wir
in Schellings Charakter zum erstenmal auch tückische und dämonische

Züge, den Haß, in den ein allzu großes verletztes Vertrauen so leicht

umschlägt, die zornige Ungeduld, die einen Menschen wohl befallen

120



mag, der deutlich sieht, was nach seiner heiligsten Überzeugung nicht

sein kann. Es ist hier nicht der Ort, die ganze Leidensgeschichte dieser

unheilvollen Jahre nachzuerzählen. Von Hegels Aufstieg wäre zu reden,

der Schellings Ehrgeiz so schwer traf, vom Scheitern aller politischen

Hoffnung im Jahre 1806, von seiner Vereinsamung in München und

von dem Schicksal seines Hauptwerks, das nie abgeschlossen wurde. Aber
die Andeutungen genügen, um den engen Zusammenhang von Leben

und Schaffen, der bei Schelling immer gewahrt bleibt, sicherzustellen.

Derselbe Mann, der 1802 in der „Philosophie der Kunst" erklärte:
„Das Universum ist in Gott als absolutes Kunstwerk und in ewiger

Schönheit gebildet"3,
bekennt sich jetzt zu der Überzeugung:

„Ein Hemmendes, Widerstrebendes drängt sich überall auf: dies

andere, das, so zu reden, nicht sein sollte, und doch ist, ja sein muß,

dies Nein, das sich dem Ja, dies Verfinsternde, das sich dem Licht, dies

Krumme, das sich dem Geraden, dies Linke, das sich dem Rechten

entgegenstellt, und wie man sonst diesen ewigen Gegensatz in Bildern
auszudrücken versucht hat" 4.

Die Gesetzmäßigkeit der Natur ist verwischt; es gibt einen sinnlosen
blinden Zufall. Das Böse läßt sich nicht als niederer Grad der
Perfektion verstehen; es ist eine ungeheuere Macht, die oft der erhabensten

Willenskraft spottet. Ein trüber Schleier breitet sich über das Spiegelbild

des göttlichen Geistes. Ein Reales, das sich jeder Vergeistigung
widersetzt, ist da, ein Dunkel, das kein Licht durchdringt, ein Festes,

das sich nicht auflöst.

Mit solchen Sätzen treten wir in die dritte Phase der Goethezeit

über, in die Welt der Spätromantik. Ähnliche Erfahrungen nämlich

waren damals auch andern beschieden, Görres, Baader, aber auch

Dichtern wie Arnim, E. T. A. Hoffmann, Brentano, Mörike, Kerner,
Annette von Droste. Die Literaturgeschichte spricht von dem Erwachen
des Realismus und hat dazu ein gewisses Recht, da alles am Ende wirklich

in eine wieder ihrer selbst gewisse realistische Dichtung mündet.
Sie richtet sich vielleicht aber doch zu sehr nach dem Ergebnis aus. Am
Anfang des Prozesses nämlich gibt es noch kein Ziel, nur Abschied.

Abschied von der gotterhellten oder, was hier dasselbe besagt, der
menschlich angeeigneten Welt, die mir vertraut, durchsichtig ist, in der

3 V, 385.
4 VIII, 211

121



ich mich als in mir selber, als in meiner Heimat weiß. E. T. A.
Hoffmann findet sich in einer äußerlichen Umgebung, in der städtischen

Bürgerlichkeit, aus der der Geist verschwunden ist, die seine Seele nicht

anspricht. Und nur in seltenen Augenblicken leuchtet das Wunderbare
auf, trifft das unendliche Einsgefühl ihn wieder wie ein elektrischer

Schlag. Mörike versteht in Urach, an der Stätte seiner Kindheit, zu

seinem namenlosen Schmerz die Sprache der Natur nicht mehr; und
erst in dem Gewitterschauer, der über seinem Haupt losbricht, vereinigt
wieder ein Entzücken sein Gemüt mit dem der Welt. Inselhaft wird
nun das Glück, das universal gewesen ist. Das Ich, das sich im Mittelpunkt

des Kosmos wußte, ist verbrannt und kehrt nur noch in seltenen

Stunden in sein verlorenes Erbe zurück.

Die Dichter haben das hingenommen, so wie sie alles hinzunehmen

gezwungen sind, als Fluch und Gnade, oft mit einer Wehmut, die uns
fast köstlicher scheint als der sichere Besitz. Wie aber soll der Schöpfer
des „Systems des transzendentalen Idealismus" einer solchen Erfahrung,

die seinen Grund gefährdet, begegnen? Man könnte sich denken,

daß er damals, wie viele seiner romantischen Freunde, stumm beiseitegetreten

wäre als ein verstörter, gebrochener Mann. Doch wenn er auch

nach der Freiheitsschrift kein größeres Werk mehr publizierte, im
Stillen war er tätig wie je und unablässig um eine neue Fassung seiner

Gedanken bemüht. Denkbar wäre ferner, daß er die Idee der Einheit
alles Lebens preisgegeben und das Ich wieder einem unbegreiflichen,
mit heroischem Pathos zu bekämpfenden Nicht-Ich ausgesetzt hätte.

Aber die Stunde für eine solche Weltdeutung war längst vorüber; und
hätte sich Schelling so entschieden, so wäre er, mit Hegel zu reden, zum

„abgeschiedenen Geist" geworden, der sich zwar noch kundgibt, aber

kein echtes Mitspracherecht mehr besitzt. Er hätte das Los Jacobis
geteilt. Das einsam aufgestellte Ich, das sich der Welt entgegenstemmt,
gehört zur Epoche des Sturmes und Dranges, zu dem prometheischen

Selbstgefühl, das alle Gegenwart verschmäht und einzig seiner Freiheit,

seiner grenzenlosen Zukunft lebt. Nichts ist für Schelling bezeichnender,

als daß er sich auch jetzt zu keiner tragisch-pathetischen Haltung

bekannte. Er hatte sich zu tief in das Geheimnis der Natur
versenkt, zu sehr dem Ganzen hingegeben, als daß er sich aus der
Verschlingung wieder hätte lösen können. Ein Satz, den er beim Tode
Carolines auszusprechen wagte, erhellt blitzartig sein Geschick. Hier
sei, so sagte er, von keinem bloß persönlichen Verlust die Rede; die

Welt werde ärmer durch solchen Tod. So hat er sich selber und die

122



Welt zeitlebens nicht auseinandergehalten, ihre Wonnen und ihre
Schmerzen in seinem Herzen ausgetragen und Wonnen und Schmerzen

seines Herzens in ihrem Spiegel wiederentdeckt. Denn die Natur, das

Universum war für ihn nicht nur im transzendentalphilosophischen
Sinne der sichtbare Geist; es war die Wirklichkeit seiner Seele, ihr
lust- und leidensfähiger Leib, in dessen Gliedern er sich regte und

bewegte und fühlte bis an die Grenze der menschlichen Schaffenskraft.

Nur wenn wir uns dies ganz klar gemacht haben, verstehen wir die

eigentümliche Wandlung seiner Metaphysik.
Schon im „System des transzendentalen Idealismus" spielt das Ich

als Prinzip der Philosophie bei weitem nicht mehr die große Rolle wie
in den ersten Schriften und wie bei Fichte. Hölderlins ernster Mahnung
in dem großen Brief an seinen Bruder vom Frühjahr 1801:

„Alles unendliche Einigkeit, aber in diesem Allem ein vorzüglich
Einiges und Einigendes, das an sich, kein Ich ist, und dieses sei unter
uns Gott " 5

hätte Schelling damals wohl als einer nur terminologischen Frage

wenig Bedeutung beigemessen. Jetzt aber, in der Spätzeit, kann auch

er den Unterschied von Ich und Gott nicht ernst genug betonen. Dennoch

gehört auch sein spätes Schaffen noch insofern der Goethezeit an,
der Epoche, zu deren größten Tendenzen die „Wissenschaftslehre"
Fichtes zählt, als der Seele des Menschen, die er sich „aus der Quelle
der Dinge geschöpft und ihr gleich" denkt, „Mitwissenschaft der

Schöpfung" vergönnt ist, als er auch jetzt sich unbefangen auf seine

persönliche Erfahrung, auf seine Erinnerungen beruft, wenn er das

Wesen Gottes, wie es vor der Schöpfung war, entwirft.
Woran erinnert er sich aber jetzt? Was ist der Inhalt seiner neuen

intellektuellen Anschauung, die immer noch das Eine wahrnimmt, das

im Grunde sie selber ist, ein Einiges aber, das auch alle Härten, alle
Widerstände und Finsternisse in sich birgt? Er erinnert sich eines

Gottes, der außer dem Prinzip der Liebe auch das der Egoität in sich

birgt, obzwar der Liebe untergeordnet, der in der Schöpfung sich

kontrahiert und so das Undurchdringliche zur Basis alles Seins gemacht
hat und nun in dem Prozeß der Geschichte das Lichte aus dem Dunkel
entwickelt und leidend, ringend, triumphierend der höchsten

Verklärung entgegenwächst. Und er gedenkt der Kreatur, die das Prinzip

5 Hölderlin, sämtl. Werke, hrsg. von N. von Hellingrath, V. Bd., Berlin
1923. S. 311.

123



der Egoität der Liebe übergeordnet hat und dadurch sündig geworden
ist, die also der Erlösung bedarf, des Opfers Christi, der im Menschen

das wahre Verhältnis wiederherstellt. So ist es ihm möglich, alles, auch

das Hemmende, Widerstrebende, ja das Böse in Gott beschlossen zu
denken und dennoch, in der Möglichkeit der Umkehr der Prinzipien, die
menschliche Freiheit und damit auch ein Widergöttliches anzuerkennen.
Das ist ein ungeheurer Gewinn. Denn Schelling sieht sich nun nicht, wie
die meisten spätromantischen Dichter, genötigt, auf das Chaotische und
Wilde als das nur Falsche, das eigentlich nicht sein dürfte, schaudernd

hinzustarren. Das große Interesse, das, meist nur mit schlechtem

Gewissen, die Zeit den dämonischen Mächten entgegenbringt, wird durch

sein Denken legitimiert. Auch hier ist Göttliches, wenngleich Göttliches

in der fürchterlichsten Verkehrung. Es soll und kann nicht ausgerottet
werden, wie bürgerliche Moral und ängstliche Askese will. Die Aufgabe
ist, es umzubilden und wieder der Liebe unterzuordnen.

So scheint denn Schelling, nachdem er in seinem Identitätssystem
bereits das Glück derVollendung gekostet und in der ewigen Schöne des

Kosmos geruht hat, erst jetzt ein Ziel ins Auge zu fassen und sich

aufzuraffen zu jener prophetischen Energie, die Hölderlin, in der Goethezeit

unverstanden, schon im „Empedokles" und in den letzten Hymnen
bewiesen hat. Und wenn wir Schellings Briefe lesen, wenn wir sehen,

welche Unrast ihn in den letzten Jahren befällt, wie er immer wieder
das große, die Menschheit erlösende Wort ankündigt, so können wir
nicht daran zweifeln, daß er sich klar über seine Aufgabe, daß er im
Tiefsten davon durchdrungen war, er sei gesandt, dem über einer Welt
von Schrecken thronenden Gott mit eben dieses Gottes Kraft in seiner

Brust zum Sieg zu verhelfen.
Und dennoch rafft er sich nicht auf. Oder er rafft sich auf und sinkt

im letzten Augenblick wieder zurück, gelähmt, ohnmächtig, als hätten
schattenhafte Hände ihn angerührt. Er machte den Eindruck eines

gereizten, mit seinen stechenden Augen auf manche oft sogar eines

bösartigen Menschen. Widerspruch ertrug er nicht. Jeden Angriff erwiderte

er mit einer Erbitterung, die jedes Maß verlor und keineswegs auf
innere Sicherheit schließen ließ. Daneben entdecken wir aber auch wieder

fast kindlich-schlichte, fromme Züge, eine ergreifende Herzensgüte,

und, immer noch, den grandiosen, faszinierenden menschlichen Stil, der

ihm von jeher eigen war. Wie haben wir das auszulegen?

Eine Antwort finden wir in der Geschichte jenes Werkes, aus dem

sein Hauptwerk werden sollte und das doch nie veröffentlicht wurde, das

124



er immer wieder zurückzog und das er niemals über den ersten Teil
hinaus zu fördern vermochte. Der erste Teil befaßt sich mit dem Äon
der Vergangenheit, dem Wesen Gottes vor der Schöpfung der Natur
und des endlichen Geistes. Der Äon der Gegenwart sollte folgen, die

Schilderung von Gottes weltlichem Sein und der Geschichte, die sich nun
als Heilsgeschichte vollzieht; derÄon der Zukunft, die prophetische
Darstellung Gottes und der Welt in ihrer endgültigen Einigung, hätte das

mächtige Unternehmen gekrönt. Was besagt es, daß Schelling nur den

Äon der Vergangenheit, diesen aber gleich in mehreren Niederschriften

ausgeführt hat?

„Vergangenheit", so lautet ein oft zitierter Abschnitt des Fragments,
„Vergangenheit, ein ernster Begriff, allen bekannt und doch von wenigen

verstanden. Die meisten wissen keine, als die in jedem Augenblidc
durch eben diesen sich vergrößert, selbst noch wird, nicht ist. Ohne
bestimmte entschiedene Gegenwart gibt es keine; wie viele erfreuen sich

wohl einer solchen? Der Mensch, der nicht sich selbst überwunden, hat
keine Vergangenheit, oder vielmehr kommt nie aus ihr heraus, lebt
beständig in ihr. Wohltätig und förderlich ist dem Menschen, etwas, wie

man sagt, hinter sich gebracht, d.h. als Vergangenheit gesetzt zu haben;
heiter wird ihm nur dadurch die Zukunft und leicht, auch etwas vor sich

zu bringen. Nur der Mensch, der die Kraft hat, sich von sich selbst (dem

Untergeordneten seines Wesens) loszureißen, ist fähig, sich eine

Vergangenheit zu erschaffen; eben dieser genießt auch allein einer wahren

Gegenwart, wie er einer eigentlichen Zukunft entgegensieht; und schon

aus diesen sittlichen Betrachtungen würde erhellen, daß keine Gegenwart

möglich ist, als die auf einer entschiedenen Vergangenheit ruht,
und keine Vergangenheit, als die einer Gegenwart als Überwundenes

zu Grunde liegt" 6.

Man kann den tiefsten Ernst und eine beschwörende Eindringlichkeit
in diesen Sätzen schwerlich überhören. Spricht Schelling aber überlegen
oder bekennt er, ohne es selber zuzugeben, eine Not, die unüberwindlich
war für ihn? Wenn wir die letzten fünfzig Jahre seines Lebens
übersehen, so kommen wir zu der Erkenntnis, daß er selber nicht der Mann

war, etwas hinter sich zu bringen und sich eine Vergangenheit und mit
der Vergangenheit eine Gegenwart und Zukunft zu erschaffen. Er ist zu
tief versenkt in das, was war, in die Bedingung dessen, was geschieht

11 VIII, 259

125



und werden soll, als daß er sich noch zu der herrlichen Freiheit des

Entschließens, Planens und Entwerfens aufzuschwingen und fest einem Ziel
entgegenzublicken vermöchte. Die Mächte des Abgrunds, die er so

unerschrocken erforscht und denen er eben damit, daß er sie zitierte, Seelengewalt

verliehen hat, sie ziehen ihn unwiderstehlich nieder und
entlassen ihn nicht mehr. Der Anfang, Gottes Kontraktion zurWirklichkeit
der Schöpfung, mag er ihn noch so klar nur als Voraussetzung der

Heilsgeschichte deuten, wiegt in seinem Herzen schwerer als die andere Schale

der Waage, die unser irdisches Los bestimmt. Rückwärts ist sein Auge
gewandt, noch über den Südenfall und über den Akt der Weltschöpfung

hinaus in Gottes erste Seligkeit, sein in sich selbst verlorenes

Sinnen, das unwiderbringlich vergangen, von dem uns nur halbverloschene

Spuren aus frühester Kindheitserinnerung übrig sind. Als das Dunkelste
undTiefste der menschlichen Natur bezeichnet er selbst den rätselhaften

Bann, als „innere Schwerkraft des Gemüts, daher in ihrer tiefsten
Erscheinung Schwermut. Hierdurch besonders ist die Sympathie des Menschen

mit der Natur vermittelt. Auch das Tiefste der Natur ist Schwermut;

auch sie trauert um ein verlorenes Gut, und auch allem Leben

hängt eine unzerstörliche Melancholie an, weil es etwas von sich

Unabhängiges unter sich hat" 7.

Unten, Tiefe, Schwere, Grund: diesenWorten begegnen wir in Schel-

lings Spätwerk immer wieder; und über dieses Tiefe hat das Hohe in
ihm nicht triumphiert. Wir sehen in ihm viel weniger den prophetischen
als den erinnernden, von Erinnerungsschwere belasteten Geist, den

Spätling, der zwar noch immer versichert, das Größte stehe erst bevor

— wer gäbe je diese Hoffnung preis? —, der aber in seinem ganzen
Tun und Lassen nicht verleugnet, daß die Stunde des Zeniths vorüber
und das Gestirn, noch trunken vom vergangenen Tag, im Sinken ist.

Auch damit steht er nicht allein. Dieselben Dichter, die wir schon

einmal zu nennen veranlaßt waren, erweisen sich wiederum als

verwandt, zumal die beiden Schwaben unter ihnen, Mörike und Kerner.
Justinus Kerner hat unter den deutschen Lyrikern der Goethezeit die
Schwermut wohl am besten gekannt, die wohlige wie die düstere, die
nichts inniger wünscht, als wieder zur Erde zu werden, von der wir
genommen sind, einzugehen in die Tiefe, deren Dunkel verlockender
scheint als die Klarheit des unterscheidenden Lichts:

7 VII, 465.

126



„Vögel, die in Wolken schifften,
Sanken in der Wälder Nacht."

Sogar noch dort, wo andere Dichter den Flug und Schwung gefeiert
haben, verspürt er die Anziehungskraft des Grundes und findet er
diesen Vers, der die ganze spätromantische Landschaft erhellt. Die
Mühle im Grund, das schwere Ruhen, das Niederfallen der Bretter des

Sarges, das Fallen der vom Licht gesättigten und gebräunten Blätter
im Herbst, von solchen Motiven lebt sein Lied, das auch das Frohe und

Festliche nur noch als Feier des Abschieds kennt. Daß Kerner unmittelbar

und über Schubert mit Schellings Werk bekannt war, beschäftigt

uns nicht so sehr wie die gemeinsamen Züge, die jene Macht, die man

nur Zeitgeist nennen kann, dem Antlitz der beiden aufgeprägt hat. Das

gilt noch mehr von Mörike. Von einem Einfluß im üblichen Sinn des

Begriffs zu reden, lohnt sich kaum. Aber erstaunlich ist die Ähnlichkeit
der Struktur der Einbildungskraft, die zwar mit anderen, menschlich

näher liegenden und weniger anspruchsvollen Dingen beschäftigt ist,
aber, wie leicht zu bemerken sein dürfte, derselben Gravitation erliegt.
Mörike hat im „Maler Nolten" ein Werk geschaffen, das man gemeinhin

als einen Bildungsroman bezeichnet. Wir lesen aber die Geschichte

eines Menschen, der, was doch zum Wesen der Bildung gehört, die

Vergangenheit gerade nicht hinter sich bringt. Je weiter wir in das

Buch eindringen, desto mehr verliert die Zukunft und die Gegenwart
an Kraft und drängt das Älteste sich hervor, die erste Kindheit und, in
der Zigeunerin Elisabeth, sogar ein Zauber, der älter als die
Lebensgeschichte Noltens ist. Dieselbe Richtung nimmt sodann das eingelegte
Schattenspiel vom „Letzten König von Orplid". ,Überleben' heißt das

Thema. Die Göttlichkeit Orplids, der Sageninsel Weylas, ist erloschen.

Ein nüchternes Geschlecht und, in der jüngsten Zeit, unwürdige und
lächerliche Menschen betreten den Schauplatz, auf dem sich Himmlische
gefielen. Den Schatz des Lebenswerten birgt auch hier die tiefste
Vergangenheit. Nur einer lebt noch, der ein Zeuge des Götterglanzes
gewesen ist, König Ulmon, tausendjährig. Dieser König nun spricht
Worte, von denen jedes sich auf Schellings Lippen hätte bilden können,

wenn ihm seine Lage jemals völlig klar geworden wäre, der Verlust
des Paradieses, das er zu besitzen glaubte, des in Gott gebildeten,
vollkommen schönen Universums, das sich einst dem glaubensfrohen
Jünglingsblick entschleiert hat, das nun zurücksinkt in die nebelhafte Ferne
der ersten Zeit:

127



„Still, sachte nur, mein Geist: gib dich zur Ruhe!

Lagst mir so lang in ungestörter Dumpfheit,
Hinträumend allgemach ins Nichts dahin;
Was weckt dich wieder aus so gutem Schlummer?

Lieg stille nur ein Weilchen noch!

Umsonst! umsonst! es schwingt das alte Rad

Der glühenden Gedanken unerbittlich
Sich vor dem armen Haupte mir!
Will das nicht enden? mußt du staunend immer
Aufs neue dich erkennen? mußt dich fragen,
Was leb ich noch? was bin ich? und was war
Vor dieser Zeit mit mir? — Ein König einst,

Ulmon mein Name; Orplid hieß die Insel;
Wohl, wohl, mein Geist, das hast du schlau behalten;
Und doch mißtrau ich dir; Ulmon — Orplid —
Ich kenne diese Worte kaum, ich staune

Dem Klange dieser Worte — Unergründlich
Klafft's da hinab — 0 wehe, schwindle nicht!
Ein Fürst war ich? So sei getrost und glaub es.

Die edle Kraft der Rückerinnerung
Ermattete nur in dem tiefen Sand

Des langen Weges, den ich hab durchmessen;

Kaum daß manchmal durch seltne Wolkenrisse
Ein flüchtges Blitzen mir den alten Schauplatz
Versunkner Tage wundersam erleuchtet.

Dann seh ich auf dem Throne einen Mann
Von meinem Ansehn, doch er ist mir fremd,
Ein glänzend Weib bei ihm, es ist mein Weib.
Halt an, o mein Gedächtnis, halt ein wenig!
Es tut mir wohl, das schöne Bild begleitet
Den König durch die Stadt und zu den Schiffen.

Ja, ja, so wars; doch jetzt wird wieder Nacht. —
Seltsam! durch diese schwanken Luftgestalten
Winkt stets der Turm von einem alten Schlosse,

Ganz so wie jener, der sich wirklich dort
Gen Himmel hebt. Vielleicht ist alles Trug
Und Einbildung, und ich bin selber Schein." —

Wir reden immer von Entschwinden, Lähmung, Sehnsucht und Verlust.

Man könnte erwidern, daß dies eine Frage der Perspektive sei

128



und daß dieselbe Schwerkraft des Gemüts, dieselbe Schwermut, diese

tiefste aller Sympathien, auch eine Fülle von Gesichten und
Lebensmächten erschlossen habe, von denen die Ära der Jahrhundertwende
sich nichts träumen ließ. Es wäre falsch, dies zu bestreiten. Wir
überhören die dämonischen Töne in Mörikes Lyrik nicht, nicht die unheimliche

Witterung, die Kerner, Brentano, E. T. A. Hoffmann, Annette

von Droste eigen war. Ebensowenig vergessen wir den Sinn für das

Archaische, das Barbarische der frühen Zeiten, der schon bei Görres,

dann bei Creuzer und vor allem wieder in den mythologischen Schriften

Schellings, aller Willkür ungeachtet, ein neues Verständnis der
Weltgeschichte ermöglicht und das Wissen um das menschliche Wesen
erweitert hat. Aber man wird zugeben müssen: Gerade die Ohnmacht ist

es, der sich Übermächtiges offenbart. Für den seiner selbst Gewissen

und Gefestigten ist es nichts, kein mysterium fascinosum, ein Schattenhaftes

und Fremdes nur, das wenig Aufmerksamkeit verdient. Und
so bemerken wir denn auch hier, im Wissen um das Ungeheure, in der

Erregung der Gemüter durch das Urgefährliche, bemerken wir auch in
der magischen Kraft, die das Dämonische ausübt, dasselbe Erlahmen
der Zielstrebigkeit, dessen, was Goethe das „Vorwalten des oberen

Leitenden" genannt hat, des souveränen Sinnes oder, mit einem

einzigen Wort, der Freiheit, das nur ein anderer Ausdruck für die

gewaltige Dominanz und Unüberwindlichkeit des Vergangenen ist. Wir
blicken in das Antlitz des alten Schelling, auch des alten Görres, und

glauben, diesen Geistersehern magische Macht zuschreiben zu dürfen.
Doch was wir ihnen zubilligen sollten, ist eine in Fluch und Gnade
außerordentliche Empfänglichkeit, ein seismographisches Erspüren des

Ahnungs- und Geheimnisvollen. Gerade die Magie, wie sie die
Spätromantiker aufgefaßt haben, ist ganz eindeutig Passivität:
Wünschelrutengängerei, Somnambulismus, Traumgesichte, Telepathie,
Stigmatisierung. Überall handelt es sich um ein Erleiden unbekannter
Gewalten, eine Auslieferung des Menschen an etwas, was über und unter
ihm ist, das seine Persönlichkeit auflöst und ihn mit geistlichem Flui-
dum oder mit elementaren Bereichen vermischt. Dagegen wußte
Novalis noch Bescheid um eine aktive Magie, deren der Mensch sich mit
Willen bedient. Und höchst bezeichnend ist es, daß er eine solche

aktive Magie in den unmittelbarsten Zusammenhang bringt mit Technik

und Kolonisation, mit der Domestizierung der Natur, wie sie der
Mensch vom ersten Bauern bis zum modernsten Physiker etappenweise

durchgeführt hat. Denn Novalis ist einzig daran gelegen, daß die Na-

129
9 Stud. Phil. XIV



tur und der Mensch einander möglichst nahe kommen. Das kann
geschehen, indem die Natur den Menschen zu sich herüberzieht, oder
indem der Mensch die Natur nach seinem Sinne umgestaltet. Diese

zweite Möglichkeit beschäftigt die Spätromantik kaum. Sie wird
überwältigt; sie gibt sich hin in Lust und Grauen; ihr Einsgefühl mit der

Natur und der Geschichte zieht in die Tiefe hinab, in die brauende
Nacht des Vergangenen: es ist Schwermut. Und wo wir uns umsehen

mögen, begegnen uns immer wieder dieselben Zeichen. Die
zukunftsträchtigen Stürmer und Dränger haben Tragödien der Freiheit
geschaffen, im „Urfaust", in den „Räubern", in der „Verschwörung des

Fiesko von Genua". Die spätromantischen Bühnendichter schreiben

Schicksalstragödien, die nach dem Sprachgebrauch der älteren Zeit
kaum mehr Tragödien sind, die eine bis zum Schneiden dichte

Stimmungsluft auf der Szene verbreiten und die Gestalt des Menschen mit
unsichtbaren Fluten der Ahnung, der Angst und des Entsetzens
überschwemmen.

Aber auch hier ist zu sagen: die Dichter lassen den Geist der Stunde

walten und sprechen ihn unumwunden aus. Schelling vergißt nicht,
daß er als Jüngling in einem anderen Klima gelebt und ein geistiges
Glück gekostet, ein Gefühl von Gottähnlichkeit gekannt hat, das für
die jüngeren Zeitgenossen kaum mehr als Sage verständlich ist. Zu dem

Oloi v8v ßooTot ETÔiY Homers, „so wie heute die Sterblichen sind",
gering, dürftig, schwächlich im Vergleich zu den herrlichen Recken des

älteren Geschlechts, zu diesem Nestorurteil hat er sich hin und wieder
offen bekannt und hat es auch schweigend durch seinen stets zur
Verachtung neigenden Stolz verraten. Und doch gelang es ihm nicht mehr,
sich durch eine weithin leuchtende Tat über diese Jüngeren zu erheben.

Das hat seine Schwermut vertieft und hat ihr etwas Unseliges
beigemischt, die Friedlosigkeit eines Menschen, der mit sich selber nicht mehr

einig ist und dem sein Selbstgefühl verbietet, sich diese Uneinigkeit zu

gestehen. Er klagt manchmal über Hypochondrie, doch immer so, als

sei sie ein Zufall, ein ärgerliches Mißgeschick, das bald vorübergehen
werde, so 1811 über „Anwandlungen einer sonst ganz unbekannten

hypochondrischen Laune" 8 und 1821:

„Es ist vielleicht noch ein Rest meiner so viele Jahre unter ungünstiger

und wenig anregender Äußerlichkeit angewachsenen, noch nicht

8 Pütt, II, 269.

130



völlig, obwohl schon ziemlich besiegten Hypochondrie, die mich ängstlicher

als billig macht".9
Solche Geständnisse, Worte, die sich selber Lügen strafen möchten,

noch ehe sie ausgesprochen sind, erklären uns schließlich auch Schellings
Prosa, das wohl nicht schönste, so doch gewiß persönlichste philosophische
Deutsch, das je geschrieben worden ist. Die luftige Helle und Wider-
standslosigkeit des Identitätssystems weicht einer mit reichstem Gehalt
und mehr noch mit einer von der Schwerkraft des Gemüts, von fast
übermenschlicher Seelenlast befrachteten Diktion. Doch ebenso spürbar
wie die Schwermut ist ein Trotz, der sie nicht will, der unablässig
erneute Versuch, den mächtigen triumphalen Schritt der Jugendtage
zurückzugewinnen und Siegergebärden auszuführen. Ein erregendes

Widerspiel, das erst den ganzen Schelling zeigt, ihn, dem aufgetragen

war, nicht nur, im Tübinger Stift, den Atem der revolutionären Frühe

zu fühlen und aufzubrechen, trunken von Zukunft, nicht nur, als

Goethes Freund, sich einer vollendeten Gegenwart zu erfreuen, und
nicht nur, in der Spätzeit, der Magie des Vergangenen zu erliegen,
sondern dies alles zusammenzuhalten in einem ständig wachen
Bewußtsein und zu bewahren in einem Herzen, das tieferschüttert eines

Gottes Leiden mitleidet und doch fest bleibt.
Das ging allmählich über die Kraft. Gerade weil jeder Gedanke

Schellings ein Einsatz seiner ganzen Person ist, weil jedes Wort von
seinem Kopf und Herzen, von Geist und Seele zeugt, erlischt in den

letzten Jahren der Glanz und schließlich auch die dunkle Glut, die in
der Freiheitslehre schwelt. Als er 1841 die Professur in Berlin antrat,
da bot sich seinem Hörerkreis ein beinah unglaubwürdiger Anblick.
Vor wenigen Freunden aus früheren Tagen, die alt und müde waren
wie er, und einer großen Menge, die ihm keinen Glauben zu schenken

bereit war, die ihn betrachtete wie ein Fossil, ein sonderbares, immerhin

bemerkenswertes Ungeheuer aus einer längst versunkenen Welt,
erhob er sich und stand er da und wagte er es, die Worte zu sprechen:

„Die Umstände nötigen mich, bei dieser Gelegenheit von mir selbst

zu reden: doch eitles Selbstrühmen ist mir fern. Der Mann, der, nachdem

er das Seinige für die Philosophie getan hatte, für geziemend
erachtete, nun auch andere frei gewähren und sich versuchen zu lassen,

» Plitt, III, 5.

131



der, selbst vom Schauplatz zurückgezogen, inzwischen jedes Urteil
schweigend über sich ergehen ließ, ohne selbst durch den Mißbrauch,
der von diesem Schweigen, durch Verfälschungen selbst des geschichtlichen

Hergangs der neueren Philosophie gemacht wurde, sich bewegen

zu lassen, es zu brechen; der im Besitz — nicht einer nichtserklärenden,
sondern eine sehnlichst gewünschte, dringend verlangte wirkliche
Aufschlüsse gewährenden, das menschliche Bewußtsein über seine

gegenwärtigen Grenzen erweiternden Philosophie ruhig sagen ließ: es sei mit
ihm gar aus, und der dies Schweigen, ganz und vollständig, nicht eher

bricht, als bis eine unzweifelhafte Pflicht ihn dazu auffordert, bis ihm

unwidersprechlich klar geworden, jetzt sei die Zeit gekommen, das

entscheidende Wort zu sprechen: dieser Mann, meine Herren, hat wohl

gezeigt, daß er der Selbstverleugnung fähig ist, daß er nicht an
voreiliger Einbildung leidet, daß es ihm um mehr als um eine vorübergehende

Meinung, als um einen flüchtigen, schnell zu erlangenden
Ruhm zu tun ist.

Lästig, das fühle ich, muß ich wohl zum Teil sein. Man hatte mich

untergebracht, ich war konstruiert, man wußte aufs genaueste, was

an mir war. Nun soll man mit mir von vorn anfangen und einsehen,
daß doch etwas in mir gewesen, von dem man nichts wußte.

Der natürlichen Ordnung der Dinge gemäß sollte statt meiner an
dieser Stelle ein jüngerer, der Aufgabe gewachsener Mann stehen. Er
komme — ich werde ihm mit Freuden den Platz einräumen. Habe ich

doch so manche treffliche jüngere Talente bedauert, die ich aller Orten
sich mit Mitteln und Formen abmühen sah, von denen ich wußte, daß

sie zu nichts führen können, daß ihnen nichts abzugewinnen sei: wie

gern hätte ich sie an mich gezogen, wie gern denen geholfen, die von
mir nichts wissen wollten! Nun ich sehen mußte, daß ich selbst Hand
anlegen müsse, wenn zustande kommen sollte, was ich als notwendig,
als gefordert durch die Zeit, durch die ganze bisherige Geschichte der

Philosophie erkannte, und daß ich für dieses Werk eigentlich aufgespart

worden — da, als von mir verlangt wurde, in dieser Metropole
der deutschen Philosophie, hier, wo jedes tiefer gedachte Wort für
ganz Deutschland gesprochen, ja selbst über die Grenzen Deutschlands

getragen wird, wo allein die entscheidende Wirkung möglich war, wo

jedenfalls die Geschicke Deutschlands sich entscheiden müssen, hier
als Lehrer zu wirken: da, in einem so bedeutenden Moment, und nachdem

Gott so lang mir das Leben gefristet, der Philosophie, die der

Schutzgeist meines Lebens gewesen, nicht zu fehlen, mußte ich als un-

132



abweisliche Pflicht erkennen, und nur dieser Gedanke, diese klare

Überlegung allein konnte mich entscheiden".10

Noch immer also ist er erfüllt von der Illusion einer glänzenden
Zukunft! Noch immer vermischt sich in diesem Traum sein eigenes Los

und das der Zeit und sieht er seine persönliche Geschichte als die der

Menschheit an! Aber wie brüchig ist nun der Klang seiner Stimme, wie
mühsam behauptet die Sicherheit, mit der er einst seine Feinde
erschreckt und die Freunde bezaubert hat! Er war nicht mehr der Mann,
auf den die Jugend ihre Hoffnung setzte. Er war ein Wort aus einem

abgeschlossenen Kapitel des deutschen Geistes. Und dennoch würden
wir heute sagen, daß der scheinbar vermessene Stolz des alten Mannes

berechtigt war. Denn jene, die ihn damals mit einer spöttischen Neugier

besahen, waren nicht weiter vorgedrungen als er. Sie hatten ihn

keineswegs überwunden, sondern nur das Geheimnis vergessen, als

dessen Myste er vor sie trat, so ganz vergessen, daß nicht einmal die

Abschiedsschwermut übrig blieb.

(Die römischen Zahlen ohne Zusatz beziehen sich auf die Gesamtausgabe der
Werke Schellings von 1856 ff.)

10 XIV, 360 f.

133



EUGEN HEUSS:

DISKUSSION

Es ist außerordentlich schade, daß wir nach diesem wertvollen Referat die
Diskussion über das Thema „Naturphilosophie" nicht fortsetzen können. Aber
wir müssen wirklich weiter. Der Vortrag von Professor Staiger legt nach dem

lebhaften Widerhall, den er gefunden hat, eine neue Thematik nahe. Der
Rahmen für die folgenden Gespräche dürfte durch das Stichwort „Das
Lebensschicksal Schellings" gegeben sein.

KARL JASPERS:

Ich wiederhole nur, was jedem Hörer des Vortrages gestern abend
selbstverständlich ist. Es war ein Meisterwerk, wenn ich mir ein Lob gestatten darf,
bei dem Satz zu Satz sich fügte, man einfach nicht die Erlaubnis bekam,

Nebengedanken zu haben, sondern ständig gefesselt blieb, um die Bausteine

jenes Bildes, das am Schluß vollendet dastand, mit dem Vortragenden ein
Ganzes werden zu lassen. Das ist ein Kunstwerk. Die Frage ist, ob man ein
Kunstwerk philosophisch kritisch analysieren soll oder ob nicht der Künstler
das Recht hat, sein schönes Gebilde unangetastet stehen zu lassen. Ich möchte
darum ausdrücklich Herrn Staiger bitten, ob er mir eine kritische Analyse
erlaubt, die, auch wenn sie mit dem besten Willen anfaßt, unzart anfassen
muß. Es könnte ja sein, daß diese Auffassung Schellings ein Anfang wäre
zu einem Mythos Schellings. Man könnte sagen, daß, worum es sich hier
handelt, als Wirklichkeit gar nicht faßbar sei als nur in der Dichtung.
Daß durch die Dichtung hier Wirklichkeit erfaßt werde, bedeute nicht, daß
es keine Wirklichkeit sei. Das Große in der Geschichte zeige sich doch im
Mythos, hülle sich darin ein und wir schauen es so an. Soweit das, was wir
gestern gehört haben, auf dem Wege dahin liegen sollte, möchte ich es nicht
verfolgen, nicht in Frage stellen und nicht bejahen. Vielmehr mache ich die
grobe Voraussetzung, es handle sich hier um die Mitteilung von etwas, was
auf der Ebene der Realität liegt, die wir untereinander durch Tatsachen zu
beweisen und zu widerlegen suchen. Da habe ich einige Einwände.

Wenn das Bild auf eine schrecklich einfache Formel gebracht wird — denn
die Schönheit des Bildes besteht gerade darin, daß die Melodien abgewandelt
wurden, die reichen Modifikationen stattfanden, die Schärfe endgültiger
Definitionen mit Recht ausblieb —, wenn ich also grob zusammenfasse, hat
uns Herr Staiger folgendes gesagt: Schelling lebt in Jena in einem wundervollen

Einklang eines Glückes, ist in einer sich vollendenden Welt einstimmig
mit der Natur und mit der Umgebung. Dann aber macht er die Erfahrung der
fortschreitenden Zeit und mit dem fortschreitenden Zeitalter spürt er, ohne es

134



sich völlig klar zu machen, die Unstimmigkeit, die immer größer wird. Er
wandert als Fremdling durch die Zeitalter 50 Jahre lang, und das setzt sich

bei ihm um in eine Stimmung, die die Grundlage seines nunmehrigen
Seinsbewußtsein wird, einer Stimmung, die schwermütig die Schwermut in der
Natur sieht und das entsetzliche Verhängnis in der Geschichte. Es ist grob,
aber vielleicht nicht ganz falsch, wenn ich es so referiere. Es sind also

Behauptungen aufgestellt über Zeitalter im Ganzen und über Schellings Reaktion
auf sie.

Nun würde ich für die Zeit jenes glücklichen Einklangs in Jena darauf
hinweisen, daß Schelling doch damals die Ballade über den Pfarrer von Drottning
gedichtet hat mit dem unheimlichen Inhalt des unbegreiflich Schaurigen —,
daß er ferner im Dezember 99, also 24 jährig, in den Stanzen an Caroline
jene Verse schrieb, die ich leider, da ich Verse nie behalte, nicht rezitieren
kann, deren Inhalt etwa ist: „Alle wollen sie nicht erkennen und denken gar
nicht daran, daß die Verbindung mit dem Bösen der Ursprung der Dinge
ist". Hier ist das ausgesprochen, was man für einen späten Schelling in
Anspruch nimmt, eine nichts weniger als glückliche oder harmonische Einsicht, wenn
auch nur in zwei oder diei Zeilen. Wenn man sie das erste mal liest, wenigstens

ging es mir so, ergreift einen ein Schlag, wenn man das bei dem jungen
Schelling, den wir uns fälschlich so glücklich dachten, nicht erwartete. Herr
Staiger selbst hat uns berichtet von der Verzweiflung Schellings nach dem
Tode Augustens, nach den Verleumdungen, daß er sie getötet hätte, von der
Verzweiflung, die so groß war, daß er nach Carolinens Wort an den Tod zu
unrechter Stunde dachte, daß Caroline den Brief an Goethe schrieb und
Goethe ihn zu Weihnachten einlud, um ihm zu helfen. Von Glück, von
Einstimmigkeit ist da keine Rede.

Ich komme zum zweiten Punkt, der Frage nach dem Zeitalter, dem Jenenser
und den darauf folgenden. Die Jenenser Zeit gilt als Paradies, als ein Höhepunkt

deutschen Geistes. Wenige kurze Jahre. Dort vereinten sidi glanzvolle
Geister. Sieht man näher zu und hört man die Berichte derer, die dabei waren,
so war es eine Welt voll Eifersucht, voll gegenseitiger Intriguen und
Schmähungen, eine Gemeinsamkeit in einem phantastischen Wollen der totalen
Welterneuerung. Der berühmte Brief von Steffens an Tieck gibt darüber
Auskunft. Diese Zeit ist zu einem Mythos in der deutschen Geistesgeschichte
geworden: als ob sie eine glückliche Vollendung gewesen sei. Ich würde diesen

Mythos bezweifeln und jedenfalls die Wirklichkeit so sehen: Es war eine
Zusammenkunft produktiver Geister hohen Ranges, ohne eigentliche Substanz.

Hier ist gleichsam die Brutstätte ebenso von schrecklichen und verhängnisvollen

Gedanken, wie von fruchtbaren, ergiebigen Ansätzen. Der Reichtum

ist ungeheuer, aber hier setzt sich zum ersten Mal, wenn wir an Philosophien
wie die von Kant, wenn wir an ein Wesen wie das Goethes denken, der nicht
dabei war, sondern nur Gegenstand sozusagen eines Kultes jenes Kreises war,
wenn wir an Leibniz'sche oder andere Welten denken, — hier setzt sich das

erste Mal die Verselbständigung der Geistigkeit durch. Das bedeutet die

Bodenlosigkeit des produzierenden Geistes als solchen. Den Geist in diesem

Sinne muß man unterscheiden von der verantwortlichen Größe einer Kontinuität

oder einer radikalen Ursprünglichkeit, unterscheiden von dem, was man

135



Substanz nennen kann oder nach heutiger Ausdrudesweise Existenz. Es war
kein Zeitalter, sondern eine unter vielen anderen bedeutenden Erscheinungen
im Gang des abendländischen und deutschen Geistes. Was folgte, waren nicht
andere Zeitalter, auf die Schelling reagiert hätte.

Ich würde also in Zweifel ziehen die These, daß Schelling in einer glücklichen

Vollendung auch nur ein einziges Jahr gelebt hätte. Er nahm teil an
jenem Jenenser babylonischen Turmbau und der ihm folgenden Sprachverwirrung.

Was wirklich war in Schelling, das war das Sendungsbewußtsein
dieser frühen Jugend, nur dort mit der überlegenen Sicherheit, ganz kurz, auf
ein oder zwei Jahre oder noch weniger beschränkt, die vollendete Sicherheit
und Gewißheit, die ihn beseelte: es geschieht das Außerordentliche jetzt und
durch mich.

Ein realer Hinweis auf die weiteren Zeitalter, denen Schellings Leben
gehörte, ist möglich; Schelling hat sie beschrieben. Er bringt im Laufe seines

Lebens eine Menge von Allgemeinheiten darüber. Wie viel mehr wußte Goethe

vom Zeitalter, wie viel mehr Hegel! Bis ins Konkrete hinein kann man das

zeigen. Schelling war sich über das Zeitalter nicht klar. Dies eigentümlich
traumhafte Gedankenleben, das er führte, berührte dieses Zeitalter nur so im
allgemeinen, daß es ihm immer fremd war oder immer die Katastrophe war,
immer in jenem Grundschema totaler Erschütterung aufgefaßt wurde: „Das
neue kommt". So war es in der frühsten Jugend, so blieb es. Diese Denkform

war stets die gleiche.
Ich würde gegen einen Bruch in der GrundVerfassung Schellings weiter

darauf hinweisen, daß in der Folge des Schellingschen Lebens, wie uns Herr
Fuhrmans heute darlegte, eine außerordentliche Kontinuität ist. Die Wandlungen

sind nicht Wandlungen in der Tiefe, sondern Wandlungen der
Betonung. Ich würde noch weiter gehen als Herr Fuhrmans und selbst solche

Dinge wie, daß Schelling erst zu einem bestimmten Augenblick christlich
wurde und die Gottmenschheit Christi zum Zentrum machte, als eine

Betonung ansehen. Lesen Sie in den Vorlesungen über das akademische Studium
über das Christentum, so sehen Sie, daß ein Christ spricht. Vor allem aber
finden sich in der „Philosophie der Kunst" aus den Jahren um 1802 einige
Seiten, auf denen ausdrücklich über Christus gesagt wird: Es ist ein Wahnsinn,

nicht die Realität Christi als Gottessohn anzuerkennen. Also, wo ist das

neue Christentum? Es war längst da. Wir haben gestern von Herrn Staiger
das schöne Epikurische Glaubensbekenntnis in dem Teile gehört, der sich

auf die Natur bezieht. Den Sinn dieses Naturenthusiasmus zu steigern zu der
Grundanschauung, die eine Periode Schellings beherrscht hätte, scheint mir
nicht richtig. Schon das Wort Friedrich Schlegels über Schellings „Anfall von
Irreligiosität" spricht mit dem Worte „Anfall" das Richtige aus. In dieser
Welt der Jenenser Geistigkeit hatte man Anfälle, da fiel einem etwas ein, da
machte man es so und so, und alles war ein Moment. In derselben Zeit waren
jene Anschauungen des Schaurigen ebenfalls da. Die Kontinuität scheint mir
immer dann sichtbar, wenn man die Denkungsart, nicht den Inhalt beachtet.

Jenes Glück in der Einstimmung mit der Natur, jener, wie Plessner es nach
Goethe nannte, Kompatriotismus mit allem Wesen der Natur, dieses
außerordentliche Glücksgefühl Schellings ist später die Seligkeit in der Gottheit

136



vor der Geschichte und in der ewigen Gegenwart. Und diese Seligkeit kommt
dann noch beim alten Schelling sogar mit Berufung auf Spinoza zum
Ausdruck. Es ist nicht so, daß das Moment der Seligkeit verloren gegangen wäre.
Der Inhalt, mit dem es sich ausspricht, ist ein andrer. Soweit ich damit das

Richtige treffe, daß bei Schelling eine verschiedene Betonung von Gehalten,
nicht eine grundsätzliche Verwandlung der Denkungsart oder Veränderung
seiner Lebensverfassung zu beobachten sei, würde die These von seiner Reaktion

auf das veränderte Zeitalter hinfällig sein.

Nun aber versuche ich entgegengesetzt zu denken. Schellings Schwermut,
verstanden als seine Reaktion auf ein gewandeltes Zeitalter, ist eine anschauliche

verstehende Konstruktion einer Möglichkeit. Ich würde vermuten, daß

in Augenblicken des Schellingschen Lebens dieser Zusammenhang, wie ihn
Herr Staiger gezeigt hat, vorlag. Die Dokumente, die er uns brachte, beweisen
es meines Erachtens nicht, aber möglich ist es. Gerade in dem Sinne, daß er
das Zeitalter nicht durchschaute, daß er nur ganz im allgemeinen das Unheil
spürte und daß er immer trotzig festhält an der Zukunft, die er durch seine

Philosophie herbeiführen will, weil er durch seine Philosophie das Christentum

erneuern wird. Diese Schwermut ist dann sich selber undurchdrungen.
Ich würde das für durchaus möglich halten.

Wenn Herr Staiger allerdings aus den Briefen die gelegentliche
Hypochondrie anführte, so würde ich sagen: die Schelling'schen Briefe —
vergleichen wir sie etwa mit den Hegeischen Briefen oder den Kantischen Briefen,
von Goethe gar nicht zu reden — sind von früher Jugend bis spät voll von
Bemerkungen über seine Gesundheit. Immerfort hat er irgendwelche Störungen,

oft erkennt man deutlich normale Erkältungen oder andere
Infektionskrankheiten, oft sind es irgendwie neurotische Besdiwerden, oft ist es eine

Verdrießlichkeit, die durch das ganze Leben wiederkehrt. Gelegentlich spricht
er von einer Hypochondrie, die ihm bis dahin unbekannt gewesen sei. Das ist
nicht Schwermut im Sinne Staigers, vielmehr etwas, das man aus anderen

Gesichtspunkten betrachten und untersuchen muß. Die Schwermut, die wir
gestern so schön sahen, die Schwermut, die Schelling später in der Natur
sieht, das Rad der Qual, durch Böhme beeinflußt in Bildern und Begriffen,
diese Schwermut, die sich selbst wiedererkennt in der Schwermut der Natur
und von dorther, ist unleugbar. Sie scheint mir ein richtig beobachteter Zug,
dessen Bedeutung und Gewidit in Schellings Leben und Philosophie vielleicht
nur gering ist, jedenfalls schwer abzuschätzen ist.

Nun könnten Sie mir sagen, daß ich ganz widersprüchlich mich verhalte. Ich
habe gegen die These von der Schwermut als Reaktion auf das Zeitalter
gesprochen und dann gemeint, es könnte doch ein Zug von Wahrheit darin
liegen. Das scheint mir eine methodologische Erörterung zu fordern. Die
Wirklichkeiten, um die es sich handelt, sind von einem unendlichen Charakter.
Ob ich als Psychiater einen Patienten vor mir habe, oder ob ich als
Geisteshistoriker eine geistige Größe untersuche, der Unterschied mag gewaltig sein,
in einem ist eine methodologische Übereinstimmung. Ich kann unter keinen
Menschen den Strich ziehen und die Bilanz machen und wissen, was er ist.
Ich kann in keinem psychiatrischen Gutachten über einen Menschen in toto
Bescheid wissen und mag ich ihn auch noch so gründlich erforschen und über

137



einen großen Menschen erst recht nicht. Wie aber erforschen wir dann die
Wirklichkeit der Menschen? Wir machen, wenn wir so glückliche Einfälle
haben, wie Herr Staiger, eine idealtypische Konstruktion, die nicht einen
logischen Charakter hat, sondern ein anschauliches Bild ist. Mit diesem
idealtypischen Bild versuchen wir. Es kommt uns entgegen aus der Wirklichkeit
und dann werfen wir es auf die Wirklichkeit zurück. Wir versuchen, wie weit
es stimmt und wo die Grenzen erfordern einzusehen, daß es nicht stimmt. So

schematisch und kurz diese methodologische Erörterung ist, vielleicht macht
sie die folgende Konsequenz deutlich: Wenn wir in der schönen anschauenden

Betrachtung bleiben, in die wir gestern abend hineingezogen wurden, ohne

Gegeninstanzen in den Tatsachen zu hören, dann verhalten wir uns ästhetisch
und fragen nicht nach der Wirklichkeit. Wenn wir aber mit dieser Methode
nach der Wirklichkeit fragen, wird plötzlich das Ganze zu dem Werkzeug einer
idealtypischen Konstruktion, das wir mit dem Drange ergreifen, herauszubekommen,

wo es nicht stimmt, und das ist die wissenschaftliche Methode. Denn
dort, wo es nicht stimmt, da fangen die andern Fragestellungen an, und es geht
weiter und weiter, nicht in einer beliebigen Summation von Einfällen, sondern
in der Ergänzung solcher Konstruktionen.

Um die Kontinuität und die bloße Scheinbarkeit von Brüchen in Schellings
Grundhaltung sichtbar zu machen, greife ich aus allen Möglichkeiten eine
Betrachtungsweise, die auch nur idealtypisch, auch nur bis zu einer gewissen
Grenze Gültigkeit beanspruchen kann, heraus: Vergleichen wir den
denkerischen Lebenslauf etwa von Kant oder Hegel einerseits und Schelling
andererseits, so würde ich sagen, daß es sich bei Schelling handelt um eine vitale
Geistigkeit, die in der Jugend blüht und mit den Lebensaltern ihren Verlauf
nimmt. Weil die Geistigkeit als Geistigkeit selbständig wurde, ist sie völlig
an die Vitalität gebunden und der Lebenskurve unterworfen. Wo die Geistigkeit

hineinwächst, wirklich hineinwächst in eine Sache, die den Menschen
beherrscht, und wo der Mensch zum Werkzeug wird, da geht es so wie bei Kant.
Kant hat bis in die senile Demenz hinein aus einer Sache heraus noch Einfälle
gehabt, die uns interessieren, noch Gesichtspunkte und Formulierungen
entworfen, die nicht ganz gleichgültig sind zwischen den vielen törichten
Wendungen der Demenz, die in diesen Papieren vorkommen. Die Sache ist es, was
durchhält. Und Kant konnte mit Recht das berühmte Wort sagen: „Wenn wir
gerade so weit sind, daß wir anfangen können, recht zu philosophieren, müssen

wir abtreten und die Sache dem Abc-Schützen übergeben, dem es ebenso geht".
Kant hat das erfahren, daß es im Alter gar nicht fertig ist. Bei Hegel liegt
solche Erfahrung nicht ausdrücklich vor. Aber unsere Betrachtung kann sehen:

hätte Hegel 20 Jahre länger gelebt, das Alter Schellings erreicht, so hätten wir
grandiose Werke in dem Stile der Rechtsphilosophie, für die uns jetzt die
Vorlesungsnachschriften Ersatz sein müssen. Aber beim Vergleich dieser
Vorlesungen mit der Rechtsphilosophie kann man sehen, was daraus geworden
wäre, wenn Hegel das Werk vollendet hätte; er war gar nicht fertig. Schelling
dagegen hat sich bis zuletzt gequält. Beobachten wir es, so sagt er zwar von
früh bis spät: Ich werde so ist er bis zuletzt der Meinung, daß er etwas
ausarbeitet und schließlich noch die alte negative Philosophie zur Vollendung
bringen will. Er forciert es und erquält das Arbeiten. Aber eine Sache, die ihn

138



beherrscht, die wir erkennen könnten, bei der wir sagen würden, er hätte sie

fertig bringen können, die ist gar nicht da, sondern es ist bei ihm die Geistigkeit

schlechthin, die bloße Geistigkeit. Das ist meinerseits ein bedenkliches
Urteil und in der Kürze durchaus ungenügend begründet, aber daß diese

Geistigkeit sich isoliert hat, das hat die Folge der Versenkung in das Vitale, und
die Versenkung in das Vitale bringt ihrerseits vielleicht ein Moment hinzu zu

jener Schwermut, die sich selbst nicht begreift. Sie verhindert die Heiterkeit
des Endes, die den Philosophen wie Spinoza oder Kant eigentümlich war.

Ich hätte noch einiges hinzuzufügen und bitte, wenn Herr Staiger und
andere Herren geantwortet haben, mir vielleicht noch einmal einige Minuten zu
geben, um etwas zu sagen, was ich erst dann formulieren kann.

EMIL STAIGER:

Herr Jaspers war so freundlich, meinem Vortrag künstlerische Qualitäten
zuzubilligen. Nehmen wir einmal an, er habe diese wirklich gehabt. Dann
scheint es so zu sein, daß künstlerische Qualitäten die Sache, über die man
spricht, unter Umständen in Mißkredit bringen. Nun glaube ich aber, daß
niemand unter uns der Ansicht ist (und Herr Jaspers gewiß am wenigsten),
der wissenschaftliche Charakter zeige sich darin, daß einer schlecht spricht
oder schreibt. Darüber brauchen wir uns wohl nicht zu unterhalten. Das
versteht sich wohl von selbst.

Was Herr Jaspers einwendet, läßt sich am besten in den methodologischen
Erörterungen am Schluß zusammenfassen. Ich kann nur erwidern, daß ich
diese methodologischen Erörterungen unterschreibe. Es ist mir ganz klar, daß
jede Äußerung über einen Menschen immer nur einen Aspekt des Individuum
ineffabile treffen kann. Aber ich glaube nicht, daß man eine Darstellung, wie
ich sie versucht habe, deshalb als eine nur ästhetische einer wissenschaftlichen
entgegenstellen darf. Der Unterschied scheint mir darin zu liegen, daß eine
Äußerung, die mit wissenschaftlichem Anspruch gemacht wird (und das habe
ich getan) in irgendeiner Weise nachweisbar sein muß. Ich kann nicht eine
beliebige Phantasie über Schelling erzählen. Ich fühle mich verpflichtet, jedes
Wort, das ich ausspreche, nachzuweisen. Und ich glaube, diesen Nachweis
führen zu können, wenn Sie mir auch alle zubilligen werden, daß es nicht
möglich ist, in einer Stunde alles und jedes nachzuweisen, was über eine so

ungeheure Gestalt vorgebracht wird. Die Dokumente, die Herr Jaspers gegen
meinen Vortrag ins Feld führt, sind mir bekannt. Ich glaube aber, es ist
unrichtig, aus diesen Dokumenten die Folgerungen zu ziehen, die Herr Jaspers
gezogen hat. Wenn sich vereinzelte Äußerungen von Trübsinn, von Düsternis
auch schon früher finden, so heißt das, daß mit einer Aussage wie „Schelling
um 1800 ist eine glückliche Existenz" nur ein Aspekt seines Daseins getroffen
ist. Wir müssen uns aber an dominante Züge halten. Von dominanten Zügen
glaube ich gesprochen zu haben. Ich führe den Begriff der Dominanz ein, um
meine Aussagen in aller Kürze zu rechtfertigen. Eine vollständige
Rechtfertigung würde eine mehrbändige Darstellung von Schellings Leben und
Werk erfordern.

139



Nun wäre noch etwas beizufügen. Wenn Herr Jaspers es mir erlaubt, möchte
ich mir gestatten, den Spieß umzudrehen und zu erklären: Auch seine

Äußerungen — z. B. daß Schelling ein reflexiver Geist gewesen sei — sind „nur"
idealtypisch, genau so wie die meinen. Man kann den Schnitt also nicht
zwischen einer ästhetischen und einer wissenschaftlichen Darstellung führen. Es

gibt hier überhaupt keinen Schnitt. Sondern wir sind uns darüber klar, daß

jede Aussage nur ein Vorschlag ist, der nachgewiesen werden muß. Wenn er
nachgewiesen werden kann, dann stellen wir fest, daß er mit der „Wirklichkeit"

etwas zu tun hat, wenn er sie selbstverständlich auch nicht erschöpft.
Darin dürften wir gar nicht so weit voneinander entfernt sein. Ich betone,

woran mir am meisten liegt: Ich glaube es ablehnen zu dürfen, daß man in
diesem Sinne eine Grenze zwischen einer ästhetischen und einer wissenschaftlichen

Darstellung zieht. Ich wiederhole: „Ästhetisch" — das ist nur eine
freundliche Kritik, die Herr Jaspers der Form meines Vortrags zuteil werden
ließ. Der wissenschaftliche Charakter wird dadurch meines Erachtens nicht
berührt. Jede Äußerung, die wir über ein lebendiges Wesen machen, kann
nur idealtypisch sein. Das liegt schließlich im Wesen der Sprache.

ERICH ROTHACKER:

Es ist mir nämlich, so autoritativ die Redner über Schellings Schwermut bis

jetzt gewesen sind, eigentlich zu wenig von dem Sinn dieser Schwermut die
Rede gewesen. Ich nehme aus die Behauptung, die wir eben gehört haben,
diese Schwermut hänge zusammen mit der Nachtseite der Natur. Mir scheint
aber, daß Herr Schröter heute einen ganz kurzen Satz zitierte, der mit Schwermut

viel mehr zu tun hat. Dieser Satz lautete, glaube ich, daß die Vergangenheit

ein Abgrund unserer Gedanken sei. Ich finde, daß Schwermut mindestens
auch diesen Bezug auf Vergangenheit hat, und nicht nur auf die Nachtseiten
der Natur. Es ist viel zu viel von der Genese dieser Schwermut, nicht aber
von ihrer Eigenart die Rede gewesen. Die Vergangenheit, und das ist nicht
nur die Erinnerung an Caroline, die Vergangenheit spielt bei Schelling eine
konstitutive Rolle.

HORST FUHRMANS:

Wir kämen an kein Ende, wollten wir von Briefzitaten her entscheiden, ob

Schelling schwermütig war. Ich bin der Meinung, er war es nicht. Und ich
stimme Herrn Dr. Schneeberger ganz zu: Wenn man immer diese überaus
traurig gestimmten Briefe Schellings über den Tod Carolinens zitiert (1809),
dann sollte man mit der gleichen Vorbehaltlosigkeit die strahlenden Liebesbriefe

daneben zitieren, die Schelling 1812 an Luise Gotter geschrieben hat,
dieses Enthusiastische, daß er sie treffen werde etc. Ich meine aber, es geht um
etwas ganz anderes und tieferes. Wir müssen das Ganze auf die grundsätzliche
Ebene heben. Was Herr Professor Staiger immer neu durch Zitate gezeigt hat,
ist doch dies, daß es in der Romantik einen tiefenZug von Schwermut gibt. Der

140



Titel des Schubertsdien Buches „Von der Nachtseite der Natur" ist hier ein
eminent Wegweisendes. Es ist darum mühelos möglich, bei Schelling Zitate zu

bringen, die von der Schwermut des Daseins sprechen und der Melancholie der

Natur; vom Grausigen der Natur, ihrer dämonischen Abgründigkeit, vom Nächtigen

des Seins etc. Die große Frage ist aber — und das ist keine Frage, die

Schelling allein angeht, sondern die Gesamtdeutung der Romantik überhaupt

—, was es mit dieser Aufzeigung der Nachtseite des Seins auf sich hat. Kam
sie aus Schwermut oder kam sie aus anderem? Ich habe gerade heute morgen
zu zeigen versucht, daß sie aus anderem kam: es schwingt darin ein dionysischer

Zug! Wenn man dieses Mitklingende — und zwar sehr Mitklingende —
nicht mithört, verstellt man sich das ganze Phänomen. Hier waltet eine Freude

am Grausigen, ein erschauernd-seliges Sichausliefern und Sichöffnen für das

Abgründig-Nächtige des Daseins. Man ist aufs tiefste fasziniert davon. Eine
Romantik des Dämonischen ist hier mit im Spiel. Vielleicht habe ich falsdi
zugehört bei dem von Herrn Professor Staiger Gesagten. Auch ich hatte den

Eindruck, daß er die Sdiwermut Schellings mehr negativ faßte, als ein
Zerbrechen im Abgrund der Schwermut. Aber ein Gespräch mit Herrn Professor
Staiger hat das mühelos bereinigt und geklärt. Ich darf darum mit einem Zitat
Nietzsches zu diesem ganzen Phänomen schließen — und ich bin eigentlich
gewiß, daß auch Herr Professor Staiger so das ganze Phänomen und mit ihm
die Romantik deutet. Nietzsche schreibt: „Ist Pessimismus notwendig ein
Zeichen des Niedergangs, des Zerfalls, des Mißratenseins, der ermüdeten und
geschwächten Instinkte? Gibt es vielleicht einen Pessimismus der Stärke, eine
intellektuelle Vorneigung für das Harte, Schauerliche, Böse, Problematische
des Daseins aus Wohlsein, aus überströmender Gesundheit, aus Fülle des
Daseins? Gibt es vielleicht ein Leiden an der Überfülle selbst, eine versucherische

Tapferkeit des schärfsten Blicks, die nach dem Furchtbaren verlangt, als nach
dem Feinde, dem würdigen Feinde, an dem sie ihre Kraft erproben kann, an
dem sie lernen will, was fürchten ist?" — Wenn der letzte aller Romantiker,
Nietzsche, so etwas sagt, dann glaube ich, hat er damit die Sicht der Romantik
und ihr Offensein für das Nächtige nur zu genau formuliert. Aber lieber Herr
Professor Staiger: hier stehen wir natürlich vor keiner einfachen Rechthaberei
mehr, hier stehen wir einfach vor der Urfrage der Deutung der Romantik, und
ich denke, im Gespräch sind wir uns sehr klar geworden, daß auch Sie das

Dionysische in der Schwermut der Romantik ganz und gar nicht bestreiten.
Vielleicht haben wir alle einfach schlecht zugehört und von daher den
Eindruck empfangen, Sie wollten dieses Fasziniertsein der Romantiker vom
Grausigen nicht wahr haben.

GUIDO SCHNEEBERGER:

Ich möchte nur ein paar Worte verlieren über eine Behauptung, die Herr
Professor Staiger gemacht hat betreffend die genaue Datierung des Entstehens
der Schelling'schen Schwermut (verstanden im Sinne seiner These). Er datiert
das Entstehen dieser Schwermut von dem Tode Carolinens her. Ich möchte
diese Behauptung hier mit einigen unmaßgeblichen Bemerkungen doch etwas

141



in Zweifel ziehen. Es ist wohl so, daß Schelling damals, als der Tod
Carolinens eintrat, von einem starken Schock ergriffen wurde, und es ist kein Zweifel,

daß er eine starke Verzweiflung fühlte. Er hat sogar, es ist dies gar nicht

zu bestreiten, Selbstmordgedanken gehabt (Herr Staiger hat das leider nicht

erwähnt). Man muß zugestehen: eine gewisse Zäsur bedeutet dieser Tod im
Leben Schellings schon — aber ein derart starker Einschnitt ist es doch wieder
nicht. Herr Staiger hat z.B. gesagt, daß die Intensität des Erlebens in negativer

Hinsicht bei Schelling von dort an sehr groß sei. Z.B. seine Äußerungen
des Hasses seien von da an bedeutend stärker als früher. Das ist etwas, was
ich nicht glaube. Denn wenn man sieht, wie er früher schon (vor 1806) mit
seinen Gegnern umgegangen ist, dann glaube ich, kann man beobachten, daß

sein Haß in gewissen Fällen schon damals die äußerste Grenze erreicht hat:
z. B. in der Entgegnung zur Rezension seiner philosophischen Erstlingsschrift
über die Form der Philosophie überhaupt (diese Rezension war von unbekannter

Seite erschienen in Ludwig Heinrichjakobs Annalen der Philosophie). Auch
sonst ist seine Gegnerschaft häufig so haßgeladen, daß man tatsächlich manchmal

seinen Augen nicht traut. Z.B. in dem Streit, den er 1802—1803 mit Schütz

hatte, dem Herausgeber der Allgemeinen Literaturzeitung. Da ging es sogar
so weit, daß Schütz' im Zusammenhang mit diesem Streit verfaßte Schrift
„Species facti nebst Actenstücken ..." von Schelling, als er sie erhielt,
überhaupt nicht gelesen wurde, und eine Äußerung Pütts in der Briefausgabe
scheint zu besagen, die Schrift habe bis ans Ende des Lebens Schellings un-
gelesen dagelegen! [cf. Plitt I, 253 Anm.]. Ferner scheint noch etwas anderes

gegen die Staiger'sche These zu sprechen. Ich meine das ganz simple Faktum,
daß Schelling doch bereits drei Jahre nach dem Tode Carolinens wieder
geheiratet hat. Es hat mir vorhin (vor der Diskussion) ein nicht ganz unbedeutender

Denker gesagt, er würde die Staiger'sche These noch verstehen, wenn
diese zweite Heirat eine Vernunfthe'irat gewesen wäre, aber das war sie ja
gerade nicht, sondern sie war doch viel mehr! Es war doch eine Ehe, die viel
glücklicher war, oder die doch mindestens so glücklich war wie diejenige mit
Caroline. Wenn man z.B. den Bericht des schwedischen Dichters Atterbom aus
dem Jahre 1818 liest — er hatte Schelling besucht und war an der Neujahrsfeier

im Familienkreise anwesend—,wenn man das liest, wenn man das ganze
Familienleben sieht usw., so glaube ich nicht, daß man da noch im Ernste von
einer Schwermut, die von Caroline her datieren würde, sprechen darf. — Dies
ein paarFakten, die ichhier vielleicht etwas leichtfertig gebracht habe, die mir
aber doch etwas zu sagen scheinen gegenüber dieser doch wohl überbetonten
Dominanz von „Schwermut" bei Schelling — und die auf der anderen Seite
besagen, daß, wenn man schon so etwas annehmen will wie eine Überhöhung
der negativen Gefühle, diese eben sich nicht erst von dort (d. h. vom Tode
Carolinens) her datieren würde.

KARL JASPERS:

Wir scheinen einig. Herr Staiger hat mir zugestimmt und ich ihm in bezug
auf den methodologischen Charakter eines solchen Entwurfes über Schellings

142



Schwermut und ihre Verstehbarkeit. Wenn Herr Staiger gestern abend nicht
etwa auf die Grenze dieser Konstruktion ausdrücklich hinwies, nicht auf
Gegeninstanzen aufmerksam machte, so läßt sich das ja hinzufügen. Den Idealtypus,
den er uns entworfen hat, kann man benutzen als Werkzeug weiterer
wissenschaftlicher Forschungen. So scheinen wir völlig einig und sind es auch soweit.

Damit darf es, denke ich, nicht seinBewenden haben. Auch bei jeder
wissenschaftlichen, zumal geisteswissenschaftlidhen Untersuchung ist ein Sinn, der
Motiv und Befriedigung solcher Untersuchung bringt und der selber nicht
wissenschaftlich, sondern philosophisch ist. Nun muß ich, damit der Sinn
meiner Schellinguntersuchungen und meiner Kritik am Aesthetischen
verstanden wird, zum Abschluß wenigstens durch eine grobe Formulierung noch

etwas sagen: Die Einigkeit über den Wissenschaftscharakter, die ich noch
vielleicht nicht für ganz endgültig halte, ist nicht das Entscheidende. An das
Entscheidende komme ich eher durch folgenden Vergleich: Wenn ich Schelling mit
Herrn Staiger in der Schwermut sehe, dann ist meine Haltung, daß ich Schelling

zusehe, dieses Bild schaue und an dem Bild als solchem eine Befriedigung
habe. Wenn ich einen so schönen Vortrag höre, bin ich ganz dabei, bin
hingerissen und dann am Schluß ist es wie ein Ruck. Heraus reiße ich mich und

sage zu mir, was tust du da? Ist eine solche Betrachtung philosophisch zu
halten? Vergleiche ich das, was ich über die Reflexivität, über die falschen
Objektivierungen, über das Sendungsbewußtsein bei Schelling sagte, so ist das alles

— die Reflexivität nannten Sie — auch eine ideal-typische Konstruktion; worauf

Sie mit Recht hinwiesen. Aber es ist ein gewaltiger Unterschied im Sinn
dieser Konstruktionen. Und nun kommt die böse Formulierung: als
philosophierendes Wesen kann ich nicht anders, als mit jedem Philosophen umgehen,
nicht indem ich ihn betrachte — das kann ich auch, das tue ich auch bis zum
psychiatrischen hin—.sondern indem ich mit ihm mich verbünde oder mit ihm
kämpfe.Wenn ich die Reflexivität entwerfe, mache ich nicht nur einen betrachtenden

Idealtypus, sondern mache ich einen Entwurf, durch den ich angreife.
Nun ist das Problem: Darf ich in die schöne Ruhe der Betrachtung dieser
Schwermut, dieses eigentümlich tragischen, undurchhellten Daseins Schellings
mich einlassen? Die Frage geht sofort weiter: Darf ich mich einlassen darauf,
die Nachtseite, das Dyonysische, wie wir es heute gehört haben, betrachtend zu
sehen? Ich kann nur bekennen: Von Jugend auf reagiere ich anders. Wo das

vorkommt, reagiere ich mit einem unfehlbaren Widerstand und weiß: Mittun
oderWiderstand ist das Primäre vor allem Betrachten in derWelt. Der Kampf
zwischen Gut und Böse ist das Entscheidende. Dann gibt es in zweiter Linie
die Betrachtung. Sie ist philosophisch einwandfrei als echte Forschung, sie
untersucht mit Gründen und Gegengründen. Sie ist als solche (ohne den
Charakter wissenschaftlicher Untersuchung) als Befriedigung an ihr (für mich wenigstens)

gefährlich. Anderen, die es sich leisten können, mag es anders gehen. Wo
ich betrachte, werde ich lau. Wo ich betrachte, vergesse ich, daß wir noch hier
leben in einer Zufallssituation, in einer scheinbaren Ruhe, in der wir uns solche

Betrachtungen nicht gestatten dürfen ohne Gefahr für uns. Ein Gleichnis für
unsere menschliche Situation und Wirklichkeit zugleich ist unser gegenwärtiges
Dasein. Wir leben wie die Hühner im Hühnerhof und der Bauer beschließt,
wann er uns schlachten will. Daß wir aber diesem Bauern gegenüber als Men-

143



sehen nicht passiv sind, daß wir in einer Welt leben, wo jeder geistige Akt,
nicht die Schläue der Politiker allein, entscheidet, wo jeder geistige Akt des

Philosophierens unter der Verantwortung steht: was bedeutet er, und mag er
noch so winzig sein, im Zusammenhang der Vorbereitung des Menschseins für
seinen Hinfall an das Totalitäre oder für seinen Widerstand aus der Kraft des

Menschseins selber? Mit der Betrachtung als solcher hängt eine ungeheure
Gefahr zusammen. Die Betrachtungen sind das Vorübergehende, das auch ich

mir immer wieder gestatte. Man geht am Wege in einen Nebenraum und sucht

sich in der Kapelle, wenn sie wollen, diese Betrachtung zu erfüllen. Aber das

ist nicht das, worauf es ankommt, sondern das, was uns verführen will, und

dieserVerführung müssen wir uns ständig in unseremLeben entziehen. Andere
mögen anders leben. Ich möchte aber keinen Zweifel darüber lassen, daß die
Art des Erörterns Schelling'scher Probleme und Schelling'schen Wesens mir
heute durchaus gegenwärtig, in keinem Falle nur eine historische Frage ist,
sondern daß in der Weise, wie man mit ihm umgeht, durch jeden von uns
etwas geschieht, so winzig wie die Stimmabgabe eines einzelnen unter
Millionen Wählern. Aber es ist das, woraus in Wirklichkeit das wird, was werden
wird. Dies bedeutet nicht, daß ich Sie angreife, sondern daß ich nur berichte,
wie mir diese Betrachtungsweise der Schwermut auf einer Ebene zu liegen
scheint, die ich akzeptiere, sofern wissenschaftlich betrachtende Untersuchung,
hier contradiktorisch stattfindet, was Schelling historisch gewesen ist — daß ich

mir aber nicht gestatte, Schelling bildhaft zu sehen und an einem Bilde — der
Sdiwermut des auf ein sich wandelndes Zeitalter reagierenden tragischen
Menschen— eine Befriedigung zu haben. Viel wesentlicher ist es mir, das zu sehen,

womit die letzten Entscheidungen stattfinden. Ich sage das, um gerade zu
stehen und mich nicht mutlos zu verbergen, bitte ohne Aggressivität gegen
irgend jemand von Ihnen. Denn vielleicht sind wir ja alle darin einig und
handelt es sich nur um die Klarheit der Ausdrucksweise. Ich rede von meinem
Umgang mit dem, was mir betrachtend begegnet, wobei ich mich nicht als das

Individuum fühle, sondern als philosophierender Mensch im Zusammenhang
einer Macht im Raum der Mächte, die ich nicht überblicke, wo ich nur weiß, wo
ich stehe und was ich will.

EMIL STAIGER:

Die Diskussion macht Kreuz- und Quersprünge. Es ist aber allgemeiner
Brauch, daß der Angegriffene noch kurz repliziert.

Zunächst: Ich habe nicht gesagt, daß Schellings Schwermut mit Carolines
Tod beginne. Darauf brauche ich also nicht zu antworten. Zweitens, was den
scharfen Ton in Schellings Rezensionen betrifft: Das scheint mir ein unhistorischer

Tadel zu sein. Dieser kritische Ton war damals landesüblich. Mit
denselben Worten müßte man Lessing verdammen.

Ferner: Über die Motive von Schellings zweiter Heirat zu sprechen, würde
ich mich nicht getrauen. Das sind Dinge, die überhaupt nicht beurteilt werden
können.

Was die „Schwermut" betrifft: Es wird jetzt darüber hin- und herdiskutiert,

144



ob Schelling denn wirklich „schwermütig" gewesen sei. Idh habe den Begriff
aber nicht in psychologischem Sinne gebraucht. Ich habe die Schwermut (und
darüber habe ich mich zu meiner Freude mit Herrn Fuhrmans einigen können)
im Schellingschen Sinn verstanden; und da wird sie begriffen als das Organ
für eben diese Nachtseiten, von denen Herr Fuhrmans sprach, als Organ für
den Abgrund der Vergangenheit. Sie darf also mit gutem Grund als eine

positive Eigenschaft aufgefaßt werden.
Endlich noch zu den Schlußworten von Herrn Jaspers. Dieses Anliegen ist

mir höchst ehrwürdig. Ich würde nur dazu bemerken, daß das mit dem ersten
Teil seiner Kritik nichts zu tun hat, und würde für meine Person (und mit
derselben Bescheidung, die Herr Jaspers geübt hat) erklären, daß ich in dieser

Betrachtung, in diesem bildhaften Schauen einen ganz großen Sinn erblicke
und daß es mir an der Zeit schiene, daß man endlich einmal eine Schrift gegen
Nietzsches zweite Unzeitgemäße Betrachtung verfassen würde, um die ganze
Breite des Historischen wieder aufzureißen, weil gerade im Historischen ein
Quell der Freiheit springt, der auf keine andere Weise zu gewinnen ist.

WALTER ROBERT CORTI:

Von Hegel stammt das Wort: „Ein großer Mann verdammt die Menschen

dazu, ihn zu explizieren". Hier nur ein Hinweis auf eine Dissertation aus der
Universitätsnervenklinik in Tübingen (Prof. Dr. E. Kretschmer) von Siegfried
Gußmann: „Konstitutionsbiologische Phaenomene in Schellings Leben und
Werk" (1950). Schelling gehört nach ihr keinem reinen Konstitutionstypus an,
neigt aber zum pyknischen Habitus mit athletischen Zügen. Die Schwankungen
in der Produktivität werden der cyclischen Komponente zugeschrieben, die
Zähigkeit im Durchhalten seiner Grundeinstellung der athletischen. Ohne
diese Sicht überschätzen zu wollen, mag sie auch für die Deutung von Schellings

„Schwermut" Aufhellendes beibringen; Gußmann selbst sieht hier kein
zentrales Thema, seine Arbeit regt jedoch an, auch an eine konstitutionsbiologische

Fundierung zu denken.

10 Stud. Phil. XIV
145


	Schellings Schwermut

