
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: L'influence de Schelling en France et en Suisse Romande

Autor: Reymond, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'influence de Schelling en France et en Suisse Romande

par Marcel Reymond (Lausanne)

„Wie spricht ein Geist zum andern Geist":

c'est le problème que pose toute étude d'influence. Celle-ci suppose,
bien entendu, une parenté préalable des esprits, cela aussi bien lorsque
l'influence subie déclenche une réaction finalement adverse que dans

le cas du disciple proprement dit. Cette parenté s'affirme bien plus
dans les questions posées que dans les réponses elles-mêmes.

Dans ce bref exposé, je ne comparerai pas seulement des résultats,
des points d'aboutissement de la pensée, mais aussi des visées, des

orientations fondamentales, même s'il y a divergence profonde au

terme de la course.
* *

Le premier Français qui présenta à ses compatriotes la philosophie
de Schelling fut, sauf erreur, le baron Marie Joseph de Gérando

(1772—1842), dans son Histoire comparée des systèmes de philosophie,
relativement aux principes des connaissances humaines1. De Gérando

y caractérise l'idéalisme transcendental, la philosophie de la nature,
puis la doctrine ,de l'absolue identité. „On peut donc s'expliquer, dit-il,
comment les systèmes de Fichte et de Schelling ont pu exciter l'enthousiasme

d'une jeunesse ardente et laborieuse. L'extrême sévérité des

formes qu'ils ont adoptées, l'aridité même de leurs expositions, est venue
heureusement déguiser à l'imagination la part qu'elle prenait à cet

ouvrage; et cette poésie exprimée dans le langage des plus hautes abstractions,

a pu être prise pour une science" 2.

Charles de Villers (1765—1815), cet émigré français qui enseigna
à l'Université de Goettingue et qui lisait Kant dans l'original, expliqua,
avec de Gérando, la philosophie allemande à Madame de Staël (1766

—1817), la châtelaine de Coppet. Elle ne vit Schelling qu'en 1807 et en

1808 par l'intermédiaire d'Auguste Wilhelm Schlegel. „J'ai beaucoup

parlé avec Mme de Staël, écrivit Schelling à Windischmann, le 31

1 Paris, 1804, 3 vol.
2 Ibid., t. II, pp. 317—318.

91



décembre 1807, et je me suis fort réjoui de la vivacité, de la rapidité
et du feu de sa conversation" 3.

„Schölling, écrit de son côté Mme de Staël dans De l'Allemagne
(1810), a bien plus de connaissance de la nature et des beaux-arts que
Fichte; et son imagination pleine de vie ne saurait se contenter des

idées abstraites" 4. Mme de Staël mentionne la philosophie de la nature,
celle de l'identité, qu'elle rapproche naturellement de celle de Spinoza.
Mais elle ne peut accepter la disparition de l'individualité dans

l'immortalité impersonnelle.
Mme de Staël goûte dans la pensée allemande l'absence de cet

empirisme qui caractérise la pensée anglaise et française de son temps.

L'Allemagne est à ses yeux „la patrie de la pensée", „la nation
métaphysique par excellence" 5.

Plus romantique que Schelling, Mme de Staël ne peut admettre la

primauté de la raison, seule capable de saisir l'Idée, par le moyen de

l'intuition intellectuelle. C'est le sentiment qui, selon elle, nouk fait
accéder à l'Infini, sans cependant nous l'expliquer.

Mme de Staël s'intéresse naturellement à l'esthétique que venait

' G.-L. Plitt: Aus Schellings Leben in Briefen. Leipzig, 1869—1870. Cité

par J. Gibelin: L'Esthétique de Schelling et L'Allemagne de Madame de Staël.

Paris, 1934, p. XV.
4 Ille partie, chap. 7 (Ed. Garnier, t. II, p. 152).
5 Ibid., t. II, p. 155. — On sait que cet enthousiasme ne fut pas partagé par

son ami Benjamin Constant, d'un esprit critique beaucop plus aigu, d'un
sens psychologique plus fin aussi. Bien que libéré de l'esprit de Voltaire et
des Encyclopédistes par Herder, Benjamin Constant (1767 —1830) resta
tout à fait réfractaire à l'influence de Schelling, qu'il ne cite même pas
dans son grand ouvrage De la religion (1824—1831). Il n'admet pas non plus
les vues de Creuzer et de Goerres en mythologie. Dans ses Journaux intimes,
récemment publiés pour la première fois, d'après les manuscrits autographes
déposés à la Bibliothèque cantonale et universitaire de Lausanne, par MM.
Alfred Roulin et Charles Roth (Paris, 1952), Benjamin Constant exprime sa

défaveur à l'égard de la pensée et même de la personne de Schelling (pp. 85—
86, 5, 6 mai 1804). Il voit en Schelling un pur spinoziste, un critique ingrat du
protestantisme (Ibid., p. 64, 4, 5 mars 1804). Comme à l'auteur du Génie du
christianisme, Constant en veut à Schelling de ce qu'il considère comme des

complaisances envers le catholicisme. En affirmant à la fois la pérennité du
sentiment religieux et le caractère relatif, nous dirions aujourd'hui évolutif,
des formes religieuses, Constant s'apparente plutôt à Schleiermacher. Cf.
Mathieu Saltet: Benjamin Constant, historien de la religion. Genève, 1905 (Diss.
Paris).

92



alors de professer Schelling. Comme l'a montré M. Jean Gibelin dans

L'Esthétique de Schelling et L'Allemagne de Madame de Staël (1934),
tandis que Schelling voit dans la fantaisie la faculté poétique par
excellence, Mme de Staël considère surtout dans le poète l'interprète du

sentiment, le génie du coeur. La mythologie n'a pas non plus à ses

yeux la portée métaphysique que lui attribuait Schelling.

Française par son esprit et son éducation, Mme de Staël se passionne

pour le théâtre, où, comme Auguste-Wilhelm Schlegel, elle voit
l'affirmation de l'individualité, et non comme Schelling l'indistinction de la
liberté et de la nécessité.

Théoricienne du romantisme, Mme de Staël préfère la poésie moderne,

celle du Nord, plus individualiste, à la poésie classique du Midi; or
Schelling admire avant toute autre la poésie classique. Individualiste,
elle repousse l'idéalisme objectif. On connaît ses réserves sur le Faust
de Goethe, si bien pénétré par Schelling. Mme de Staël, „l'ambassadrice"

de Coppet, était beaucoup plus proche de Schlegel que de Schelling,

qu'elle a cependant contribué à faire connaître en France.

îf-

Du salon de Coppet, le premier et longtemps le seul salon européen,

nous passons dans les austères auditoires de l'ancienne Sorbonne, où

professe le jeune et déjà célèbre Victor Cousin (1792—1867).
Dans la préface de la 2e édition de ses Fragments philosophiques

(1833), Victor Cousin expose son éclectisme, envisageant d'abord la
méthode, puis son application à la psychologie, „le passage de la
psychologie à l'ontologie et à la haute métaphysique" ', enfin l'histoire de

la philosophie. C'est le plan que suivra Schelling dans sa fameuse

„beurtheilende Vorrede", parue l'année suivante à Stuttgart et à

Tubingue.
Parti de l'observation intérieure, Cousin aborde, avec l'aide de la

raison, la science de l'être, c. à. d. de notre existence personnelle, du

monde extérieur et de Dieu. Il se fit taxer en France de spinoziste,

puis d'imitateur de la philosophie allemande. De là, le récit qu'il fait
de sa formation philosophique et de la manière dont il s'est initié à la

pensée allemande, après avoir exploré la philosophie française et

écossaise. „J'appris donc l'allemand, et me mis à déchiffrer avec des

peines infinies les principaux monuments de la philosophie de Kant,

« P. 2.

93



sans autre secours que la barbare traduction latine de Born" 7. Il avait
déjà pratiqué l'oeuvre de Fichte lorsque, en 1817, il fit son premier

voyage en Allemagne, attiré par la philosophie de la nature. Il ne vit
pas alors Schelling, mais à Heidelberg Hegel, dont il se flatta d'avoir
dès l'abord deviné le génie. „Dès la première conversation, je le devinai,

je compris toute sa portée, je me sentis en présence d'un homme

supérieur; et quand d'Heidelberg je continuai ma course en Allemagne,
je l'annonçai partout, je le prophétisai en quelque sorte; et à mon
retour en France, je dis à mes amis: Messieurs, j'ai vu un homme de

génie"8. Ce n'est qu'en 1818 seulement que Cousin vit Schelling à

Munich où il resta un mois. Tandis que Hegel parlait peu, „Schelling,
dit Cousin, est la pensée qui se développe; son langage est, comme son

regard, plein d'éclat et de vie: il est naturellement éloquent"9. Puis,
Cousin résume à grands traits l'idéalisme transcendental et la philosophie

de l'identité. Dieu est à la fois et au même titre dans la nature et

dans l'humanité. „De là, écrit-il, un admirable sentiment à la fois
de raison et de vie, une poésie sublime répandue dans toute la philosophie;

et par-dessus tout cela l'idée de Dieu partout présente .."10.
Puis viennent les célèbres déclarations: „Les premières années du dix-
neuvième siècle ont vu paraître ce grand système. L'Europe le doit à

l'Allemagne, et l'Allemagne à Schelling. Ce système est le vrai; car il
est l'expression la plus complète de la réalité tout entière, de l'existence
universelle. Schelling a mis au monde ce système; mais il l'a laissé

rempli de lacunes et d'imperfections de toute espèce. Hegel, venu après

Schelling, appartient à son école: il s'y est fait une place à part ..u.
La correspondance entre Schelling et Cousin va de 1818 à 1845. En

véritable éclectique, Cousin réussit à rester simultanément l'ami de

Hegel et de Schelling. Celui-ci en fut contrarié. Cousin lui répondit, le

30 octobre 1829: „J'aborderai avec la même simplicité un autre point
de votre lettre, celui où vous supposez que je sois embarrassé entre M.

Hegel et vous. Non, je ne suis point embarrassé; car je vous aime et

vous estime profondément tous les deux, et profite de l'un et de l'autre,
sans vouloir jurer ni par l'un ni par l'autre. Tous les deux vous m'avez

7 Ibid., p. 25.
8 Ibid., p. 27.
9 Ibid., p. 27.
10 Ibid., p. 29.
11 Ibid. p. 29. La phrase: „Ce système est le vrai" a disparu des éditions

ultérieures.

94



reçu en 1818, avec une cordialité que je n'oublierai jamais; et quand
une police en délire osa donner sur ma personne le scandale d'une

arrestation arbitraire, tous deux, et lui surtout, vous m'avez donné

des gages d'une estime et d'une amitié non équivoques"12. Mais Cousin

pouvait-il éviter de se prononcer sur les deux systèmes? Oui, estima-t-il.
„Je suis un ami de la vérité, qui, après avoir dépassé, je crois, le peu
qu'on peut savoir de philosophie en France, a été demander des

inspirations à l'Allemagne. Elle m'en a fourni abondamment"13. Après
avoir payé sa dette à Kant et à Fichte, Cousin poursuit: „Pour vous, je
vous ai moins étudié, je vous comprends moins; vous êtes trop au-
dessus de moi pour que je puisse vous mesurer. Je profite donc de ce

qui me convient, ça et là, dans vos idées, mais sans juger l'ensemble,

sans adopter ni rejeter votre système. Il en est de même de Hegel, avec
cette différence qu'avec lui j'en suis réduit à des conversations positives,
ses livres étant pour moi lettre close. Seulement, il me semble que vous

vous ressemblez en beaucoup de points; et quand je vous vois vous

battre, je vous dirais volontiers: Mes chers amis, vous tirez contre vous-
mêmes. Je n'aperçois encore que vos ressemblances. Quant au fond, ne

vous entendant pas parfaitement, je ne me prononce pas sur votre

compte, et ne parle ni de l'un ni de l'autre, excepté pour rendre

hommage à votre mérite supérieur, et à la bonté avec laquelle vous m'avez

tous deux accueilli. Voilà où j'en suis; plus tard, je vous étudierai tous

deux sérieusement et me prononcerai peut-être; jusqu'ici je reste dans

le doute et le silence, comme un homme trop sincère et trop ferme pour
se laisser entraîner au delà de sa conviction" 14.

Cousin réussit à faire sortir Schelling de son silence, avec la fameuse

„beurtheilende Vorrede" à l'édition allemande de ses Fragments
philosophiques. Ce qui manque à la doctrine de Cousin, selon Schelling, c'est

le sens du développement progressif de l'esprit, le Prozeß, d'un terme

qu'il emprunta à la chimie et acclimata en philosophie, l'appliquant au

cosmos. „Denn gerade der Begriff des Processes ist das, was der eigentliche

Fortschritt war in der neuern Philosophie in ihrer Methode ist
das wahre Wesen der deutschen Philosophie.Wir meinen natürlich nicht
den Begriff des Processes in der uneigentlichen und mißbräuchlichen

12 M. Victor Cousin, sa vie et sa correspondance, par J. Barthélemy-Saint-
Hilaire. Paris, 1895; 1.1, p. 267.

18 Ibid., 1.1, p. 268.
14 Ibid., 1.1, p. 269.

95



Anwendung auf den logischen Begriff ; wir meinen den realen Process

jener Philosophie, die den Begriff des Processes überhaupt zuerst

einführte" 15.

Dialogue de deux mentalités: la française part de l'expérience du

cogito, immédiatement donné, l'allemande saisit l'esprit au terme d'un

processus métaphysique qui passe par la nature, l'être ne se manifestant

que par une succession dialectique d'oppositions Différence de
mentalité qui apparaît, antérieurement à toute philosophie systématique,
dans chacune des deux langues et dont Amiel a eu le sentiment si net.

„La langue française, écrit-il dans son Journal intime le 22 décembre

1874, ne peut rien exprimer de naissant, de germant; elle ne peint que
les effets, les résultats, et non la cause, le mouvement, la force, le

devenir de quelque phénomène que ce soit. Elle est analytique et

descriptive, mais elle ne fait rien comprendre, car elle ne fait voiries
commencements et la formation de rien" 18. Amiel n'a pas pu lire Bergson,
le philosophe de la durée créatrice, le plus parfait écrivain français de

son temps avec Paul Valéry.
Revenons à Victor Cousin; il fît mettre au concours par l'Académie

des Sciences morales et politiques un „examen critique de la philosophie
allemande" qui suscita trois mémoires remarquables et un rapport
admirablement clair de Charles de Rémusat. Celui-ci le publia aussi en un
volume: De la philosophie allemande, précédé d'une caractéristique de

la philosophie allemande, de Kant à Fichte, Schelling et Hegel,
empreinte d'une grande équité, sans trace de la causticité d'Henri Heine
dans De VAllemagne (1835).

Cousin fit élire Schelling membre étranger de l'Académie des Sciences

morales et politiques, où son éloge funèbre fut prononcé en 1858 par
l'historien Mignet; en voici un passage qui évoque Ragaz:

„M. deSchelling mourut le 20 août 1854, loin des capitales qu'il avait
remplies de sa parole et de sa renommée, et ses restes furent déposés

dans l'humble cimetière d'un petit village des Alpes. Au moment où la

15 Victor Cousin über französische und deutsche Philosophie. Aus dem
Französischen von Dr. Hubert Beckers. Nebst einer beurtheilenden Vorrede des

Herrn Geheimenraths von Schelling. Stuttgart, Tübingen, Cotta, 1834. Il fut
fait trois traductions de cette préface: l'une par Félix Ravaisson (Revue
germanique, Paris, oct. 1835); la seconde par Joseph Willm: Jugement de M. de

Schelling sur la philosophie de M. Cousin (1835); la troisième par Paul Grim-
blot, publiée avec le Système de l'idéalisme transcendental (1842).

18 Ed. Bernard Bouvier, t. II, p. 110 (Paris, Stock, 1931).

96



Adolphe Lèbre (1814 — 1844), dessiné par Alfred van Muyden en 1840
(Bibliothèque cantonale et universitaire, Cabinet iconographique, Lausanne)



dépouille mortelle de ce grand philosophe, qui avait voulu montrer
Dieu dans le monde et trouver le christianisme par la raison, fut rendue
à la terre, les dissidences des cultes cessèrent sur sa tombe et les ministres

de deux Eglises en désaccord lui donnèrent les bénédictions de

l'Eglise universelle. Un sage prêtre, le doyen de Ragatz, déclara qu'il
n'hésitait point à accorder les prières catholiques à un pareil protestant,
devant lequel devaient s'abaisser les barrières qui séparaient les

confessions chrétiennes, et rappela, en la lui appliquant, la promesse évan-

gélique: Il n'y aura qu'un seul pasteur et qu'un seul troupeau. Un docte

et pieux ministre du Wurtemberg, le fils même deSchelling, qui n'avait

pu accourir assez vite pour lui fermer les yeux, l'accompagna jusqu'à
sa dernière demeure, et, dans sa tristesse et sa soumission, il dit comme

Job: Le Seigneur l'avait donné, le Seigneur l'a ôté, que la volonté du

Seigneur soit faite! Cette tombe, creusée au pied des montagnes,
dans une vallée retirée que baignent les premiers flots du Rhin et sur

laquelle les cimes des Alpes, étincelantes aux rayons du soleil, projettent

soir et matin leurs reflets d'or, semblait un lieu choisi tout exprès

pour le repos de ce lumineux ami de la nature, de ce poétique interprète
de l'univers. Une simple croix en marqua d'abord la place; mais bientôt,

à côté de la croix du chrétien, le roi de Bavière Maximilien II, en

prince des plus éclairés et en disciple reconnaissant, a fait ériger un

monument au philosophe. Ce monument, que surmonte le buste de

Schelling, représente en un bas-relief animé l'éloquent professeur qui
du haut de sa chaire communique ses idées à des auditeurs attentifs,

parmi lesquels le roi lui-même écoute avec recueillement celui qu'il
appelle son maître chéri. On y lit la glorieuse inscription: Au premier
penseur de l'Allemagne"17.

En 1832, Félicité de Lamennais (1782 — 1854) se rendit à Munich

avec son ami A.-F. Rio, l'historien de l'art chrétien. Il y rencontra

Schelling18 et les deux penseurs eurent l'un pour l'autre beaucoup de

sympathie. Leur entretien roula sur „l'affranchissement spirituel des

peuples", par l'aspiration à „une croyance universelle" 19, en vue de

17 François-Auguste Mignet: Notice lue à la séance annuelle de l'Académie
des Sciences morales et politiques du 7 août 1858. In: Eloges historiques. Paris,
1864, pp. 221—223.

18 Cf. Geneviève Lewis: Lamennais et Schelling. In: Revue philosophique.
Paris, 1954, pp. 347—351 Cf. Liselotte Ahrens, Lamenais und Deutschland.

Münster i. Westf. 1930.
18 Ibid., p. 348.

97
7 Stud. Phil. XIV



restaurer l'unité du genre humain. A la différence de Schelling, Lamennais,

qui prévoyait la condamnation de L'Avenir, ne croyait plus à la
conciliation du catholicisme et de la liberté. C'est aussi à Munich que
Lamennais se persuada de l'importance de l'esthétique dans le cadre de

la philosophie et qu'il en vint à lui réserver une place dans son Esquisse
d'une philosophie20. Mais, selon la remarque de Mlle Geneviève Lewis,
il s'agit là d'une influence toute générale; „Lamennais est resté étranger

à l'élaboration technique de l'idéalisme transcendental"21.

* *

Si Cousin fut un ami de Schelling, Quinet, Michelet et Renan furent
tributaires de Herder, et Taine de Hegel; mais Félix Ravaisson (1813—
1900), récemment encore étudié par M. Charles Devivaise, fut
probablement le premier élève français de Schelling. Il l'entendit à Munich

en 1839, en même temps que Charles Secrétan, qu'il connut alors. Schelling

cherchait un traducteur de sa Philosophie de la Mythologie;
Ravaisson lui fut recommandé par Cousin et Schelling lui confia
probablement un résumé de ses leçons. Le projet n'aboutit pas, mais Ravaisson

avait déjà traduit pour la Revue germanique de 1835 la fameuse

Vorrede de Schelling22. Bien plus, nous savons depuis 1952 qu'il eut
aussi en mains des notes de Schelling sur la Philosophie de la
Révélation, en vue d'une traduction. Dans une lettre du 23 novembre 1839

à Edgar Quinet, Ravaisson espérait même être appelé à contribuer à la
„fécondité" de cette „nouvelle époque" 23 de la pensée annoncée par
Schelling. „J'ai trouvé ici Schelling, écrit-il, dans toute la force et la
jeunesse de son grand esprit, et j'ai pu étudier de près cette phase
nouvelle et vraiment importante de la philosophie allemande, dont il va
être l'auteur. Non, tout n'est pas fini ici avec Hegel"24. Quinet répondit

20 T. III, livres 8 et 9. Paris, 1840.
21 Art. cité, p. 351.
22 Cf. La philosophie de Félix Ravaisson, par Charles. Devivaise. (Thèse de

Paris, 1952). Jean Baruzi: Introduction à: De l'habitude, par Félix Ravaisson.
Paris, 1926, pp. I—VI. René Berthelot: Un romantisme utilitaire. T. II: Le

pragmatisme chez Bergson. Paris, 1913, pp. 100—101.
23 Introduction de Charles Devivaise à l'Essai sur la Métaphysique d'Aris-

tote, par Félix Ravaisson. T.III (posthume). Paris, 1953 (et thèse complémentaire,

Paris, 1952), p. 13, note 3.
24 Le séjour de F. Ravaisson à Munich d'après une lettre inédite. Publ. par

Madeleine David. (Revue philosophique. 1952, pp. 454—456. La citation est à
la p. 455).

98



le 10 décembre 1839 à Ravaisson: „Ainsi, vous avez le secret de Schel-

ling!"25, ce que peu de personnes, même en Allemagne, pouvaient alors
se flatter de posséder. Dans l'admirable notice qu'il lut en 1904 à l'Académie

des Sciences morales et politiques, où il recueillit la succession
de Ravaisson, Henri Bergson jugeait assez limitée l'influence de Schel-

ling sur Ravaisson. „Peut-être, dit-il, y eut-il moins influence qu'affinité

naturelle, communauté d'inspiration et, si l'on peut parler ainsi,
accord préétabli entre deux esprits qui planaient haut l'un et l'autre et
se rencontraient sur certains sommets"26. Artiste et philosophe lui aussi,

Ravaisson, qui ne se laissa pas toucher par le positivisme, devait se

souvenir de Schelling dans son célèbre Rapport sur La philosophie en
France au XIXe siècle (1867); comme lui, il lie étroitement le vital et

l'esprit.
Le premier élève suisse romand de Schelling fut le Genevois Adolphe

Pictet (1799—1875), d'une vingtaine d'années plus jeune que I. P. V.
Troxler. Il entendit à Erlangen le Schelling de l'idéalisme transcendental,

auquel il resta fidèle. Il traduisit Les divinités de Samothrace et

professa l'esthétique à l'Académie de Genève. De là, son ouvrage Du
beau dans la nature, l'art et la poésie (1856), si clair et élégant; Pictet

y présente les grandes doctrines esthétiques depuis Platon et fait
connaître la Philosophie der Kunst de Schelling, alors encore inédite. Pictet,

que Franz Liszt appelait „l'Universel", se rendit célèbre par ses

Origines indo-européennes, essai de paléontologie linguistique, et par
son récit humoristique: Une course à Chamounix (1838), en compagnie
de George Sand, de Franz Liszt et de la comtesse d'Agoult; il leur

exposa alors avec enthousiasme la doctrine de Schelling et commenta
l'axiome: „L'Absolu est identique à lui-même", d'une manière qu'évoque

encore un dessin satirique de George Sand26bis.

En 1835 se trouvaient à Munich, dans l'auditoire de Schelling, deux

jeunes Vaudois, Adolphe Lèbre et Charles Secrétan. Lèbre (1814 —
1844) fut surtout gagné par la réaction qui s'élevait alors contre le pan-

25 Lettres de Ravaisson, Quinet et Schelling. Publ. par Pierre-Maxime
Schuhl. (Revue de Métaphysique et de Morale, 1936, p. 501).

20 Dans La pensée et le mouvant. Paris, 1934, pp. 291—292 Cf. Fragmens de

Philosophie par M. Hamilton, par F. Ravaisson, Revue des Deux Mondes. Paris,
t. 24 (1840), pp. 403—405; p. 421. Testament philosophique éd. Charles
Devivaise. Paris, 1933, p. 163.

se bis Voir l'éd. illustrée publiée par M.Robert Bory. Genève, 1930

99



théisme, auquel Schelling avait naguère sacrifié. Baader fit sur lui une

profonde impression et l'incita à lire Jacob Boehme. Il jugea comme
Secrétan la doctrine schellingienne de la liberté encore trop spéculative
et rationaliste.

Dans La Crise de la philosophie allemande, étude parue en 1843

dans la Revue des Deux Mondes, Lèbre rend justice au génie de Hegel,

qui a eu le mérite de comprendre que le principe de contradiction ne

joue que sur le plan du fini, non sur celui de l'infini. Mais Hegel s'est

enivré de logique. Schelling l'a bien vu. Mais sa doctrine des Potenzen

n'est qu'une „hypothèse ontologique" 27. „Le système entier repose

sur des principes arbitraires Schelling en déduit une philosophie
chrétienne: on pourrait également en tirer tout autre système" 28. Schelling

a le tort de ne donner du christianisme „qu'une explication
ontologique et néglige l'explication morale: c'est le dénaturer"29; „ce n'est là

qu'une philosophie apocryphe du christianisme"30. Et Lèbre de conclure

en ces termes: „Schelling ne satisfait donc ni aux exigences de la logique,

ni à celles de la liberté; il ne concilie pas la foi et la science; il les

mécontente toutes deux. Il a montré que la raison conduit inévitablement

au panthéisme; il a rendu plus vif le besoin de le dépasser, il n'en

a pas donné les moyens" 31.

* *

Charles Secrétan (1815—1895) est sans doute le philosophe de langue

française qui a subi le plus profondément l'influence de Schelling,
mais très tôt il y a réagi de façon personnelle, analogue à celle de Lèbre.

Son grand-père, Louis Secrétan, le landammann vaudois, avait
étudié à Tubingue et dans sa vieillesse s'était mis à traduire, aidé de

ses deux petits-fils, Edouard, le futur juriste, et Charles, le futur
philosophe, le System des transzendentalen Idealismus. En arrivant à

Munich en 1835, Charles Secrétan était donc déjà familiarisé avec la

pensée de Schelling. Il n'y a malheureusement pas de journal de Secrétan

pour cette époque de sa vie, ni de correspondance avec le

philosophe. A son ami Samuel Chappuis, le futur dogmaticien, Secrétan

27 Oeuvres. Publ. par Marc Debrit. Lausanne, 1856, p. 487.
28 Ibid., p. 489.
29 Ibid., p. 494.
30 Ibid., p. 495.
31 Ibid., p. 495.

100



Charles Secrétan, dessiné par Alfred van Muyden en 1837
(Bibliothèque cantonale et universitaire, Cabinet iconographique, Lausanne)



écrivait le 23 décembre 1835: „Schelling nous enchante, nous
enthousiasme" 32.

En 1839, Secrétan fut une seconde fois à Munich; lui, que la
conciliation de la philosophie et du christianisme intéressait particulièrement,

ne put alors entendre le cours sur la philosophie de la révélation,
mais il s'en procura des notes, qu'il fit transcrire pour la Bibliothèque
cantonale et académique de Lausanne; c'est la seconde partie de l'actuelle

Philosophie der Offenbarung.
En 1840, Secrétan publia son premier ouvrage: La philosophie de

Leibnitz. L'exposé y est suivi d'une nouvelle théodicée; un Dieu
parfaitement libre a appelé à l'être, par pur amour, des créatures qui ont

préféré se prendre elles-mêmes pour centre; Dieu y a paré par un

programme de salut, où il limite volontairement son absolue liberté,
afin que la créature puisse librement revenir à lui. Secrétan reconnaît

expressément s'y être librement inspiré des leçons de Schelling. Dans
De l'âme et du corps (1841), il écrit: „Ce qui nous a empêché en
particulier d'accepter entièrement aucune des formes dans lesquelles Schelling

a présenté sa philosophie, soit dans ses écrits, soit oralement, c'est

la tentation toujours renouvelée de combiner la liberté et la nécessité"33.

En 1842, dans la Zeitschrift für Philosophie und spekulative Theologie,

paraissant à Bonn sous la direction du fils de Fichte, le professeur
Weisse, rendant compte de La philosophie de Leibnitz, montrait en
Secrétan un auditeur de Schelling, qui avait emprunté à son maître ses

vues en les déformant. Voici quelques fragments de la mise au point
que la Zeitschrift publia la même année sous la signature de Charles

Secrétan:

„Wohl habe ich Schelling in München gehört, und bekenne mich in

gewissen wichtigen Lehren als dessen Schüler. Wohl haben sich auch

die ausgesprochenen Ansichten in mir nicht ohne Belehrung, und zwar
deutsche Belehrung, entwickelt; das aber, was der Hr. Verfasser zu

glauben scheint, „eine mißverstandene Übertragung Schelling'scher

Philosopheme" — das habe ich nicht getan und überhaupt nichts

dergleichen versucht"

„Übrigens darf ich kühn behaupten, daß die Grundanschauung
Schellings über die göttliche Freiheit mir sogleich als eine bekannte

32 Cité par Louise Secrétan: Charles Secrétan, sa vie et. son oeuvre.
Lausanne, 1911, p. 89.

33 P. 114.

101



und heimliche vorkam, als ich, ein junger Schüler, seinen Hörsaal
betrat. Dieses glaubte ich schon und suchte mir dort den Erweis, den ich

auch jetzt noch auf anderem Wege suche"

„Von Schelling empfing, nicht ich, sondern meines Erachtens das

beginnende philosophische Zeitalter eine neue bestimmte Form der

allgemeinen Frage der Wissenschaft, welche sich ungefähr auf folgende
Weise ausdrücken ließe: „Die Welt als ein Werk der Freiheit durch

Vernunft zu begreifen". Mit dem Probleme gab uns dieser große Geist
auch den Mittelpunkt der Lösung, dadurch, daß er den Willen als das

wahre allgemeine Wesen erkannte. Dieser letzte Hauptsatz ist es, den

ich meinem Lehrer ganz besonders verdanke. Auf dem Wege zur
Erreichung des Zieles, sogar schon in der näheren Bestimmung desselben,

wurde ich aber auf eine ganz verschiedene Richtung geführt. Der
scharfsinnige Recensent kennt selber wohl den merkwürdigen Satz der letzten

philosophischen Schrift von Schelling, wo er für die spekulative
Philosophie den Begriff des Prius der Gottheit anspricht. Dieser große
Gedanke beherrscht die ganze Entwicklung seiner Philosophie, welche aus

der Abhandlung über die Freiheit schon ziemlich deutlich zu
erkennen ist. Mit einem Worte: Schelling konstruiert aus einem Prius
den Begriff des absolut freien Gottes; diese Konstruktion ist das

Wesentliche seiner Lehre, und aus dieser Konstruktion schöpft er eben die

Mittel, die Reiche der Natur, der Religion und der Geschichte von
Innen heraus verständlich zu machen und dadurch seine Idee Gottes als

die wahre zu erweisen. Treu den Grundsätzen der absoluten Philosophie,

will er das innere Wesen des Absoluten an sich zum Lichte bringen.
Ein solches habe ich nicht versucht und traue mir kein Urteil über

die Ausführbarkeit dieses Beginnens zu. Zum Begriffe der absoluten

Freiheit komme ich durch eine ganz andere Vermittlung; in meinem
Bruchstücke ist diese Freiheit geradezu vorausgesetzt. Statt die absolute

Freiheit zu konstruieren, habe ich vielmehr versucht, aus diesem höchsten

Begriffe allein die Hauptzüge der christlichen Theodicee und
Dreieinigkeitslehre zu entwickeln; somit komme ich nie dazu, die „Potenzen

Gottes an sich" ergründen zu wollen; vielmehr beziehen sich deutlich

meine Versuche auf die Weisen seiner Erscheinung, dem Menschen

und der menschlichen Welt gegenüber. Diese Erscheinung, diese Welt,
diese Eine reichgegliederte That Gottes, Gott wie er für uns sein will,
dieses ist meines Erachtens der unverrückbare Kreis der Philosophie,
welche innerhalb dieser Grenze freilich spekulativ sein soll. Ich

sage nicht, Gott sei durchaus Nichts als seine Freiheit, sondern er ist

102



absolut frei, darum eben unergründlich in seinem Wesen; alles Andere
aber läßt sich spekulativ erklären aus dieser Freiheit" 34.

L'influence de Schelling, sa nature et ses limites, apparaissent
surtout dans l'oeuvre maîtresse de Charles Secrétan, La Philosophie de la
liberté, cours de philosophie morale professé à l'Académie de Lausanne

et devenu un livre en 1849, réédité de 1866 à 1872, puis en 1879.

Destinée à introduire le problème moral, La Philosophie de la liberté en

établit le fondement métaphysique; partie de la conscience de soi, elle
affirme à la source de la liberté humaine un inconditionnel, une Liberté

absolue, incréée. Secrétan retrace d'abord l'histoire de l'idée d'absolu
dans la philosophie, depuis Platon, Aristote, St Thomas d'Aquin, Duns

Scot, qu'il reconnaît comme l'un de ses précurseurs, chez Jacob Boehme,
chez Descartes, qui voit dans la liberté absolue une donnée immédiate
de la raison. De Spinoza, Leibniz, Secrétan passe à Kant, à Fichte, à

Schelling, à Hegel. Il expose la philosophie de l'identité et y relève que
la pénétration du réel par l'idéal y est l'effet d'un processus nécessaire,

une fois mis en branle. „La liberté n'apparaît qu'un instant, pour être

aussitôt niée", écrit Secrétan, qui ajoute: „La liberté du premier principe

serait donc absolument conditionnelle, si l'on peut, dans un sens

quelconque, parler de sa liberté. Le premier principe restera dans la
puissance et rien n'existera, ou bien le procès se déroulera de la manière
dont Schelling l'a conçu. Je vous rends attentifs à la restriction
considérable que l'idée de liberté subit dès sa première apparition, parce qu'
il ne me semble pas que Schelling ait jamais réussi à s'en affranchir" 35.

Puis Secrétan expose la nouvelle philosophie de Schelling, d'après
les Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen

Freiheit (1809) et les cours de Munich sur la mythologie et la
révélation. Une note de 1865 à la 2e édition de La Philosophie de la liberté
dit: „II m'importe d'ailleurs de présenter avec quelque détail les bases

d'une philosophie à laquelle on a rattaché la mienne, afin que le lecteur

compétent apprécie les différences qui les séparent. Si j'en juge bien,
la Philosophie de la Liberté n'est pas seulement un système indépendant

du point de vue qui l'a suggérée; elle appartient à un autre ordre,

34 Erklaerung des Herrn Professor Secretan in Lausanne in Bezug auf die
Anzeige seiner Schrift: La philosophie de Leibnitz etc. (Zeitschrift für
Philosophie und spekulative Theologie Hrsg. von J. H. Fichte, Prof. der
Philosophie in Bonn. 1842. Bonn, 9. Bd. S. 152—155, passim.)

35 La Philosophie de la Liberté. 3e éd. T. I, p. 251.

103



ainsi que j'ai eu déjà l'occasion de l'établir en 1842 dans le journal
philosophique de J.-H. Fichte. J' ai suivi les leçons de Schelling et j'ai
subi son influence; mais, sur les points décisifs, mon sentiment n'a
jamais varié"30.

„Im Anfang war die Tat". Le volontarisme de Schelling, philosophie,

non plus du was comme celle de Hegel, mais du dass, sauve-

garde-t-il du moins la liberté divine? Non, répond Secrétan. „Le
dessein d'expliquer la nature du Dieu libre au moyen de ses puissances

nous semble conduire l'esprit à se représenter la liberté divine comme

une liberté conditionnelle et limitée par les puissances, point de vue

que nous ne saurions concilier avec 1' idée de l'absolu" 37. „Je ne veux

pas, ajoute Secrétan, d'une liberté emprisonnée entre les cornes d'un
dilemme; je ne veux pas mettre sur le trône de l'univers un roi
constitutionnel qui n'ait qu'à se prononcer par oui ou par non sur les propositions

qui lui sont faites. Je veux une liberté pleine, entière, qui crée

les possibilités et qui les réalise"38. Aussi Secrétan se déclare-t-il obligé
„à sortir du système de Schelling" 39, désireux de rejoindre un but „que
Schelling a signalé sans l'atteindre" 40. Selon une terminologie dont

Schelling s'est servi dans ses cours, Secrétan appelle „métaphysique
régressive" celle qui élabore l'idée de Dieu, absolue Liberté, et
„métaphysique progressive" celle qui traite de l'existence de Dieu et de la
créature. Tandis que le premier tome de La Philosophie de la Liberté
est consacré à l'idée, le second examine l'histoire, la chute par un mauvais

usage de la liberté, l'oeuvre de restauration entreprise par Dieu et

qui culmine en Jésus-Christ et se prolonge par l'Eglise. Secrétan interprète

du point de vue moral les dogmes classiques du christianisme,

point de vue où il se montre le disciple d'Alexandre Vinet.
Dans la Revue suisse d'octobre 1854, revue qu'il avait fondée en

1838, Secrétan ne manqua pas de rendre hommage à Schelling, qui a

amorcé le tournant du panthéisme au théisme, de l'idéalisme à un
nouveau spiritualisme. „II appartient au très petit nombre de ces

hommes, écrit Secrétan, qui ont imprimé une direction nouvelle au

cours de la pensée. Son influence ne s'est pas bornée à l'Allemagne

36 Ibid., T. I, p. 283.
37 Ibid., T. I, pp. 337—338.
38 Ibid., T. I, pp. 340—341.
39 Ibid., T. I. p. 342.
40 Ibid., T. I, p. 343.

104



Charles Secrctan (1815 — 1895)
(Bibliothèque cantonale et universitaire, Cabinet iconographique, Lausanne)



Pour les Suisses qui ont reçu ses leçons, pour ceux qui ont connu et qui
ont aimé sa personne, il y a peut-être quelque douceur à penser que sa

dépouille repose dans leur pays"41.
Un témoignage complémentaire nous est fourni par la réponse de

Secrétan à un article de Paul Janet dans la Revue des Deux Mondes42,
où Secrétan était présenté comme un simple commentateur de la
dernière philosophie de Schelling. „Vous en avez le droit, lui écrivait
Secrétan dans la Critique philosophique de son ami Charles Renouvier43;

historiquement elle [ma philosophie] procède incontestablement de

Schelling Mais elle est essentiellement une réfutation de Schelling".
Secrétan ne se flatte point de connaître ce qu'est Dieu relativement à

lui-même. „Je n'attribue point à l'absolue liberté un sens dogmatique,
mais uniquement un sens critique, j'y vois moins une connaissance que
la limite naturelle de nos connaissances" 44.

Tandis que Troxler, plus âgé que Secrétan de trente-cinq ans, a connu
surtout le jeune Schelling, ce qui ne l'empêcha pas de s'éloigner plus
tard de lui dans sa Gemütsphilosophie et d'y devenir un précurseur de

l'anthropologie philosophique, Secrétan ne se réfère qu'au dernier

Schelling. Volontaristes tous les deux, Secrétan est moins spéculatif,
mais plus attiré par le problème moral, par l'action, par l'existence
concrète. Secrétan ne parle pas comme Schelling d'une „religion
philosophique"; une fois établie l'existence de l'absolu et son rapport avec
l'existence humaine, la philosophie devient pour Secrétan, selon sa

propre expression, un „commentaire de l'Evangile "44bis. Si Schelling a

orienté Secrétan vers le problème de la liberté, il ne l'a jamais satisfait

pleinement. Mes conclusions rejoignent celles de M. Edmond Grin45,
l'historien de la pensée de Secrétan.

Ancien élève et successeur d'Adolphe Pictet, l'esthéticien dont nous

avons parlé, Henri-Frédéric Amiel (1821—1881), l'illustre auteur des

Fragments d'un Journal intime, étudia en Allemagne, à Heidelberg,
puis à Berlin, où il entendit Schelling professer la Philosophie de la

41 T. 17, pp. 650—651.
42 1 8 7 7. T. II, pp. 821—848: La métaphysique en Europe depuis Hegel.

I. Schelling et Secrétan.
4' 6e Année, 2e partie, 1877, p. 50.
44 Ibid., p. 51.

«bis Discours laïques: Le problème de la philosophie. Paris, 1877, p. 18.
45 Cf. Edmond Grin: Les origines et l'évolution de la pensée de Charles

Secrétan. Lausanne, 1930 (chap. VI: Schelling).

105



Mythologie. (Son cahier de notes se trouve à la Bibliothèque publique
et universitaire de Genève). Amiel écrit le 7 mai 1846 à son ami Jules

Vuy: Schelling „nous a cet hiver, magnifiquement promenés dans
l'Orient. Mais, cet été, il ne professera pas, et j'aurai passé deux ans à Berlin

sans entendre sa Philosophie de la Révélation, son cours capital" 46.

A son ami Charles Heim, Amiel écrit de Berlin, le 20 mai 1847:

"... entrer dans un de ces hommes, Goethe, Schelling, Krause, Schleiermacher,

c'est entrer dans un système planétaire, dans un monde à part.
C'est le cas avec d'autres, avec tous les grands hommes. Chacun d'eux
est une révélation" 47.

Le Journal intime, dont Edmond Scherer, puis Bernard Bouvier ont

publié des Fragments, avant que M. Léon Bopp en entreprenne une
édition quasi intégrale, est pauvre en allusions à Schelling. M. Auguste
Bouvier, directeur de la Bibliothèque publique et universitaire de

Genève, a bien voulu lire dans l'original tout ce qu' Amiel a écrit du

20 août au 31 décembre 1854, ainsi que pendant les années 1856 à 1858,

où parut enfin la philosophie religieuse de Schelling. Aucune mention
de Schelling, ni dans le Journal, ni dans les Carnets de voyage, pour
la période des vacances. Plus tard, le 13 novembre 1868, Amiel écrit,
à propos de la métaphysique de Charles Seerétan: „Cette spéculation
schellingienne, qui consiste à déduire nécessairement une religion
particulière, c'est-à-dire à faire de la philosophie une servante de la

théologie chrétienne, est un héritage du moyen âge" 48.

Essentiellement impressionniste, réceptif, Amiel a préféré à Schelling,

bâtisseur de système, Schleiermacher et surtout Krause.

* *

On a souvent affirmé dans la philosophie d'Henri Bergson (1859—
1941) une influence de Schelling, notamment dans L' Evolution créatrice.

Dans ses Souvenirs sur Henri Bergson, écrits au fur et à mesure

46 La jeunesse de Henri-Frédéric Amiel. Lettres publ. par Bernard Bouvier.

Paris, 1935, p. 301. Cf. Jules Lachelier (1832—1918), à l'article
Philosophie du Vocabulaire technique et critique de la philosophie, par André La-
lande: „Quant aux rapports de la philosophie et de la religion, c'est dans

Schelling (non dans Voltaire) qu'il faut aller les chercher. C'est l'office de la
philosophie de tout comprendre, même la religion." (5e éd., Paris, 1947, p. 756)

[Texte signalé par M. Ch. Devivaise.]
47) Ibid., p. 352.
48 Fragments d'un Journal intime. Ed. Bernard Bouvier. Paris, 1931, t. I,

p. 257.

106



de leurs conversations, IsaacBenrubi note le 3février 1909: Bergson „ne
croit pas avoir subi l'influence de Schelling; la ressemblance s'expliquerait

plutôt par l'influence qu'ils subirent tous deux du néoplatonisme" 49.

Bergson protesta à plusieurs reprises contre la méthode de René Ber-
thelot qui dosait les influences formatives à la manière d'un chimiste

ramenant un corps composé à ses éléments simples.
La similitude partielle est incontestable, ce qui ne veut pas dire

influence directe, Bergson n'ayant jamais beaucoup pratiqué les

philosophes allemands. Mais Schelling et lui ont le sens du cosmos, du
dynamisme universel. Ce sont deux philosophes organicistes, comme l'a
montré Georg Jäger50. La différence reste toutefois capitale dans la
manière d'entendre l'évolution: la raison peut en trouver le fil, selon

Schelling, car la nature fait inconsciemment ce que l'esprit fait
consciemment. Selon Bergson, au contraire, „l'intelligence est caractérisée

par une incompréhension naturelle de la vie" 5l. L' évolution est

rigoureusement imprévisible, toute déduction en cette matière est inopérante,
illusoire. L'intuition bergsonienne atteint le mobile, la durée qui change,
1' intuition intellectuelle de Schelling vise le stable, l'éternel52.

Je ne sors pas de mon sujet en rappelant que Nicolas Berdiaeff, le

penseur russe qui passa la dernière partie de sa vie à Paris, se réclamait,

comme avant lui Vladimir Soloviev et nombre d'autres penseurs
russes, de Schelling et de Baader, notamment dans Esprit et Liberté
(1933). De part et d'autre, même tendance à un gnosticisme, même

appel à un christianisme johannique, qui dépasserait celui de Pierre et

de Paul en faisant plus large la place de la mystique.
L' excellente Bibliographie58 de Schelling qu'a publiée M. Guido

Schneeberger n'a naturellement pas pu mentionner des ouvrages qui
ne sont pas explicitement consacrés à Schelling. Le problème du mal
dans la pensée humaine54, de M. Charles Werner, professeur honoraire
de l'Université de Genève, nous propose une solution directement

inspirée de celle de Schelling. M. Werner voit dans les Recherches

48 Neuchâtel, 1942, p. 18.
50 Das Verhaeltnis Bergsons zu Schelling. Diss. Leipzig, 1917.
51 L'Evolution créatrice. Paris, 1907, p. 179.

52) Cf. Johannes Rudolf Richter: „Intuition" und „intellektuelle Anschauung"

bei Schelling und Bergson. Diss. Leipzig, 1929.
58 Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling: Eine Bibliographie. Von Guid®

Schneeberger. Bern, Francke, 1954.
54 Lausanne, 1944. 2e éd. 1946.

107



publiées en 1809 „le point culminant de sa pensée"55. Le mal n'est pas

comme chez Platon privation d'être, ni comme chez Leibniz un moindre
bien. Il atteste une réalité positive. Cependant, estime M.Werner, Schelling

n'est pas allé jusqu'au bout de sa pensée en ne situant le mal que
dans l'homme et non aussi dans la nature, alors que l'aspect obscur de

l'essence divine lui permettait d'en rendre compte. Si Schelling a eu

raison de lier le problème de la liberté à celui du mal, il a eu le tort
de placer la liberté au seul point de départ du processus créateur; une
fois celui-ci déclenché, c'est le déterminisme qui règne, afin de rendre

possible la déduction rationnelle. Voyant dans le mal un divorce du

désir et de l'intelligence, non en Dieu, mais dans le monde et en

l'homme, M. Werner s'inspire explicitement de Schelling, tout en

amendant sa solution.
# *

Il convient maintenant de jeter un coup d'oeil sur les travaux
historiques et les traductions qui ont contribué à faire connaître Schelling

en France56. Il en est de fort importants. On en trouvera l'indication
détaillée dans la Bibliographie qu'a diligemment préparée à Bâle M
Guido Schneeberger. Relevons seulement la part prise alors par la

jeune Revue des Deux Mondes, par Auguste Barchou de Penhoën et

son Histoire de la philosophie allemande depuis Leibniz jusqu'à
Hegel où 100 pages sont consacrées à Schelling. Barchou de Penhoën

rêvait d'une „alliance philosophique de la France et de l'Allemagne"
contre le sensualisme et le matérialisme. Même dessein chez les protestants

alsaciens Jacques Matter (Schelling, ou la philosophie de la nature
et la philosophie de la révélation5S) et Joseph Willm, avec sa précise
Histoire de la philosophie allemande depuis Kant jusqu'à Hegel59,
couronnée par l'Académie des Sciences morales et politiques sur le rapport
mentionné de Charles de Rémusat. La contribution de l'Alsace protestante

s'enrichit encore d'une thèse de Strasbourg, celle d'Emile-Alfred
Weber intitulée: Examen de la philosophie religieuse de Schelling", qui

55 Ibid., p. 100.
56 Cf. l'ouvrage utile, bien que tendancieux, de Louis Reynaud: L'influence

allemande en France au XVIIIe et au XIXe siècle. Paris, 1922. (surtout Ile
partie, chap. III).

57 Paris, 1836. T. II, pp. 1—110.
68 Paris, 1845.
59 Paris, 1846—1849. T.III (1847).
80 Strasbourg, 1860.

108



fait connaître la philosophie de la révélation enfin publiée par le fils de

Schelling et en relève l'imprégnation gnostique étrangère à l'Evangile.
Puis vint une pause, dans les travaux historiques comme dans les

éditions, sous l'influence dominante du positivisme.

L'impartialité historique nous a valu depuis la fin du XIXe siècle de

fort beaux travaux. L'éminent historien de la philosophie que fut Victor

Delbos( 1862—1916) avait déjà remarquablement traité de Schelling
et plus généralement de la philosophie allemande classique dans son

premier ouvrage: Le problème moral dans la philosophie de Spinoza
et dans l'histoire du spinozisme (1893), avant d'en faire le sujet de sa

thèse complémentaire de Sorbonne: De posteriore Schellingii philo-
sophia .61, il y est revenu avec les cours publiés sous le titre: De Kant

aux post-kantiens62. Emile Bréhier (1876—1952) nous a donné une
admirable étude d'ensemble sur Schelling63; il montre l'aboutissement
de sa pensée dans un réalisme intuitif. N'oublions pas l'étude de M.
Francis Maugé sur La liberté dans l'idéalisme transcendental de

Schelling64, dont il montre la compatibilité, ni le mémoire non publié de M.
Gabriel Marcel sur Les idées métaphysiques de Coleridge dans leurs

rapports avec la philosophie de Schelling.
En 1933 paraissait la thèse de Paris de M. Vladimir Jankélévitch:

L'odyssée de la conscience dans la dernière philosophie de Schelling; en

1934 M. Jean Gibelin publiait ses deux thèses, de Paris également, sur

L'esthétique de Schelling d'après la Philosophie de l'art et L'esthétique
de Schelling et L'Allemagne de Madame de Staël.

Enfin, les travaux consacrés à Fichte, depuis ceux de Xavier Léon à

ceux de M. Martial Gueroult, et les études sur Hegel, de Lucien Herr
à M. JeanHyppolite, ne laissent pas d'éclairer aussi la pensée de Schelling.

Le grand épistémologue que fut Emile Meyerson (1859—1933),
comparant dans De l'explication dans les sciences (1921) la démarche de la
pensée scientifique et celle de la pensée philosophique, fut conduit à

analyser les tentatives „d'explication globale" de Schelling et de Hegel,

puis les objections de Schelling à Hegel. Par les exagérations de sa doc-

61 De posteriore Schellingii philosophia quatenus Hegelianae doctrinae ad-

versatur. Lutetiae Par., 1902.
82 Paris, 1940.
85 Schelling. Paris, 1912 (Collection: Les grands Philosophes.)
84 In: Archiv für Geschichte der Philosophie. Berlin, XIV (1901), pp. 361—

383, 517—535.

109



trine, Hegel fit prendre conscience à Schelling de l'aboutissement de sa

philosophie de l'identité, de l'impossibilité d'une déduction totale, de

l'irréductibilité de la liberté au rationnel. Ce fut un tournant décisif
dans la pensée de Schelling et, par delà, dans la destinée de la
philosophie idéaliste.

Dès la Restauration, Schelling fut traduit en français. La Vorrede,
comme nous l'avons vu, le fut trois fois, par F.Ravaisson, par J.Willm,
enfin par Paul Grimblot, avec la version du Système de l'idéalisme
transcendental (1842). Husson nous a donné le Bruno en 1845, Charles

Eénard des Ecrits philosophiques en 1847. Après la défaveur de Schelling

due au positivisme, parut en 1926 la traduction, par Georges Politzer,

des Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine65,

avec une introduction de Henri Lefebvre. Enfin, le Dr S. Jankélévitch
a traduit l'Introduction à la philosophie de la mythologie, un choix

d'Essais, comprenant entre autres La liberté humaine, les Lettres sur le

dogmatisme et le criticisme et Les Ages du monde66. N'oublions pas
Léon Sautreaux, ancien professeur de philosophie à Grenoble, dont les

traductions de Schelling, estimées des connaisseurs, n'ont cependant
jamais été publiées.

f *

Au terme d'une étude d'influence vient naturellement à l'esprit le

vers du Vermaechtnis de Goethe, dont la pensée est d'ailleurs ici si

proche de celle de Herder:

„Was fruchtbar ist, allein ist wahr."

En France et en Suisse romande, c'est par sa philosophie de la nature
et de l'identité que Schelling a agi sur Madame de Staël, sur Victor
Cousin, sur Adolphe Pictet — comme en Suisse allemande sur Troxler,
en Angleterre sur Coleridge, et aussi par son esthétique, en Italie, sur
le grand critique Francesco De Sanctis. Par contre, Ravaisson, Lèbre et
Charles Secrétan, puis H. F. Amiel se sont surtout intéressés à sa tentative

de synthèse du christianisme et de la philosophie et M. Charles

Werner à ses vues sur le mal et la liberté.
La présente génération peut savoir gré à Schelling d'avoir, en face

de Hegel, maître de Karl Marx, pris assez tôt conscience de l'irréduc-

85 Paris. F. Rieder, 1926. (Philosophie).
68 Paris, F. Aubier, (Ed. Montaigne), de 1946 à 1950 (Bibliothèque

philosophique).

110



tibilité de l'existeuce concrète à la connaissance rationnelle. La raison
est condition de connaissance, mais non au même titre condition d'existence.

L'individualité libre, la personnalité, renferme ce que Jean-Jacques

Gourd a appelé un élément incoordonnable. Le mérite de Schel-

ling est d'avoir eu un sentiment, plus profond que celui de Hegel, de

l'originalité de l'existence concrète, de la volonté, de la liberté. Comme

l'a dit, dans Sokrates und Alkibiades, leur ami de jeunesse au Stift de

Tubingue, Friedrich Hoelderlin, en un vers que Max Scheler aimait à

citer, et que Nicolai Hartmann67 a pu lui appliquer, comme nous le

faisons aujourd'hui à Schelling:

„Wer das Tiefste gedacht, liebt das Lebendigste."

67 Max Scheler f. Kant-Studien. Berlin, Bd. 33 (1928), S. XI.

III


	L'influence de Schelling en France et en Suisse Romande

