
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Das Identitätssystem

Autor: Plessner, Helmuth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Identitätssystem

Von Helmuth Plessner

Sdiellings glückliche Zeit kulminiert in einer Philosophie des

vollkommenen Ausgleichs. Die Spannungen zwischen Mensch und Gott,
Erde und Himmel, die in verchiedenen Aspekten unter den Gegensätzen

von Subjekt und Objekt, Geist und Natur, Sollen und Sein zu

begrifflicher Behandlung kommen, fügen sich im Bilde des Identitätsgedankens

in eine sich selbst tragende und aus sich selbst verständliche

Wohlordnung, die um ihrer Einheit willen in Vieles gespalten, um
ihrer Vielheit willen Einheit ist. Eine mit Gott einige, nicht nur mit
ihm eine Welt, ein Kosmos nicht nur der Harmonie in allen seinen

Teilen, sondern in Harmonie mit sich selbst, ein Kosmos als Harmonie,
kennt allein die relative Macht des Negativen, kompensiert durch das

ihm zugehörige Positive, nicht das radikal Böse, nicht den echten Zufall,
nicht die Sinnlosigkeit. In solcher Welt findet ein mit sich zerfallenes
Geschlecht von Extremisten kein Zuhause mehr. Unter den Erfahrungen

der Niedertracht und Brüchigkeit des Menschen, die uns das 20.

Jahrhundert gebracht hat, sind uns die Augen für den Schelling nach

1806 aufgegangen, während es scheint, als könnten wir für die so viel
glanzvolleren Stadien seiner Entwicklung, die er bis dahin durchlaufen,
heute nur noch Bewunderung haben, aber mit ihnen nichts Rechtes

mehr anfangen.
Über diesen Teil seines Weges, von dem er dann abbog, um ihn

Plegel, wie man lange Zeit glaubte, zu überlassen, hatte offenbar die
Geschichte ihr Urteil gesprochen. Schelling schien die Aufgabe der

Vermittlung und des Übergangs zugefallen, an den Positionen der

Ichphilosophie Fichtes die Asymmetrie im Verhältnis zur Natur entdeckt

zu haben und in rasch vollzogener Konsequenz zum Gedanken der

Identitätsphilosophie des Idealrealismus vorgedrungen zu sein. In der

Vorerinnerung zur Darstellung seines Systems von 1801 sagt er es

selbst: „Ich habe das, was ich Natur- und Transzendentalphilosophie

68



nannte, immer als entgegengesetzte Pole des Philosophierens vorgestellt;

mit der gegenwärtigen Darstellung befinde ich mich im
Indifferenzpunkt, in welchen nur der recht fest und sicher sich stellen kann,
der ihn zuvor von ganz entgegengesetzten Richtungen her construiert
hat." In Hegels Schrift aus dem gleichen Jahr „über die Differenz des

Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie" sieht es so aus,
als stünden die Jugendfreunde aus dem Tübinger Stift in gemeinsamer
Front, doch kündigt sich in ihr schon die Einsicht an, es müsse über die

Fassung der Identität bei Schelling hinausgegangen und sie zu dem
entfaltet und vollendet werden, was sich in ihrem Prinzip wie in einer

Knospe verberge. Die Vorrede zur Phaenomenologie des Geistes von
1807 führt den Bruch zwischen beiden herbei. In seiner Erwiderung
schreibt Schelling: „Das, worin wir selbst wirklich verschiedener

Überzeugung oder Ansicht sein mögen, würde sich zwischen uns ohne

Aussöhnung kurz und klar ausfindig machen und entscheiden lassen, denn

versöhnen läßt sich freilich alles, Eines ausgenommen. So bekenne ich,

bis jetzt Deinen Sinn nicht zu begreifen, in dem Du den Begriff der

Anschauung opponierst". Mit der Durchbildung der Identitätsphilosophie
zum dialektischen Panlogismus versucht Hegel den Schritt über Schelling

hinaus, mit dem seine im bildhaften Denken und bloßer schema-

tischer Konstruktion befangene, ihrer selbst erst ansichtig, noch nicht

durchsichtig gewordene Philosophie der Natur und der Kunst zum
Selbstverständnis gebracht und eben dadurch aus sich aufgehoben sein

sollte.

War sie es wirklich? Der Gang der Dinge schien Hegel Recht zu

geben, Schelling durch ihn in direkterAnknüpfung überholt zu sein. Bis

in die 40er Jahre von der Felsenmelodie seiner Dialektik übertönt,
verblaßte Schellings Ruhm. Zu spät an Hegels Stelle als sein Gegner
berufen, vermochte er weder die Alten noch das Junge Deutschland mehr

zu überzeugen. Dieser christliche Theismus wollte nicht mehr zünden,
weder bei Marx und Lassalle noch bei Kierkegaard. Unselig verknüpft
mit der restaurativen Politik schien er, der einmal der Wortführer der

Romantik gewesen war, dazu verurteilt zu sein, Exponent auch ihrer
Spätphasen zu bleiben, der sich die Gesellschaft unter dem rasch

wachsenden Druck der industriellen Revolution sehr bald entfremdete. Sein

Frühwerk hatte sich geschichtlich erfüllt, die fast fünfzig Jahre währenden

Mühen aber um das, was er die positive Philosophie, den

philosophischen Empirismus nannte, sollten nur einem verhältnismäßig kleinen

Kreis noch etwas bedeuten. Einem christlichen Denker leistete der

69



Geist bürgerlicher Emanzipation — und in ihr kamen die
vorwärtsdrängenden Kräfte zum Ausdruck — Widerstand. Das Gefälle zur Sae-

kularisierung christlicher Frömmigkeit protestantischer Prägung war
schon zu stark geworden. Schopenhauers irrationale und dem Naturalismus

zugleich verwandte Willensmetaphysik paßte besser in die
Abschieds- und Aufbruchsstimmung dieser Wendezeit.

DaßSchelling dem späteren 19.Jahrhundert kaum mehr als ein Name

war, nicht nur der biologischen Entwicklungslehre, die sich gern auf
Goethe und Lamarck berief, aber die romantische Naturwissenschaft

perhorreszierte, liegt an der in seinemWerk immer stärker gewordenen
Verschmelzung von Spekulation und christlicher Theologie. Und wenn
wir heute dazu neigen, das allzulang festgehaltene Vorurteil von seiner

Zwischen- und Mittlerstellung in der Entwicklung von Fichte zu Hegel
zu überprüfen und den Werken seit 1806 ihr volles Gewicht zu geben,
dann hat das sein Gutes und ist als Korrektur Hegelscher Linientreue zu

begrüßen, aber die Verführung ist groß, auch die davor liegende
Produktion vom Ende her zu sehen. Man sollte in dieser Sache aber

vorsichtig sein. Wird schon das Verständnis der Intentionen seiner späteren

Jahre nur bedingt aus einer christlichen Existenzphilosophie im modernen

Sinne Gewinn ziehen, um wieviel weniger das Verständnis seiner

Entwicklung, die im Identitätssystem kulminiert. Wer hält schon in
seinem Leben durch, was er sich in seinerJugend davon vorgestellt hat?

Den Plan eines Gegenstücks zu Spinozas Ethik freilich verwirklicht er
skizzenhaft in der „Darstellung". Aber was danach kommt, gewinnt er

aus immer wieder erneuter Überprüfung der Tragfähigkeit seiner
gedanklichen Mittel gegenüber der Erfahrung in Natur, Kunst und Religion.

Um ihre Bewältigung als Erfahrung geht es ihm allerdings von

Anfang an, an dieser Aufgabe hält er sein Leben lang fest und nur die

Lösungsversuche verschieben sich je nach derAuffassung von den Grenzen

zwischen dem, was möglich, wirklich und notwendig heißen darf.
Es wird nicht unsere Sache sein können, die geschichtliche Eigenart des

Identitätssystems zu analysieren, was gerade in der Absicht, es

abzuheben von dem, was Hegel darausgemacht hat, reizvoll wäre. Wir wollen

vielmehr einige Schwierigkeiten zur Sprache bringen, die unserem
Verständnis dieses Systems im Wege stehen und daher für eine

Beurteilung auch seiner geschichtlichen Stellung nicht übersehen werden dürfen.

Dazu müssen wir die Architektur des Ganzen ins Auge fassen.

Zusammengehalten ist es von dem Prinzip der Identität vom Sein

des Seienden und dem Erkennen, wobei daran erinnert werden muß,

70



daß in erster Annäherung Sein die Unabhängigkeit, ja Gleichgültigkeit
gegen sein Erkanntwerden, Erkennen die Richtung auf das Seiende
bedeutet. Aus dieser Getrenntheit beider Dimensionen in erster Annäherung

ergibt sich der Dogmatismus des puren Seins als der Substanz, die
durch sich ist und begriffen wird, in zweiter Annäherung der Kritizismus,

der diese Aussage von dem aussagenden Subjekt, für das es sich

als solches zu erkennen gibt, abhängen läßt. Vereinfacht auf einen

Gegensatz gebracht, heißt das : es stehen sich zwei Prinzipien gegenüber,
deren Monismen einander ausschließen. In radikaler Ausbildung dort
bei Spinoza, hier bei Fichte, stellt das Sein die Möglichkeit des Erkennens,

das Ich die Realität der Natur in Frage. Nur wenn das All=Eine
selbst als Erkennen gefaßt und damit die Substanz zum Substanz Subjekt

erweitert, dem Sein die Sehe, um den Fichteschen Ausdruck zu
gebrauchen, ursprünglich zugesprochen wird, kommen wir aus dem

hoffnungslosen Wettstreit heraus. Nur als Erkennen selbst ist Sein möglich,
das aus seinem Wesen folgt. Da ein Außer ihm, von dem es erkannt
werden könnte, in keiner Hinsicht mehr Spielraum hat, muß dieses dem

Sein einwohnende Erkennen sich mit ihm der Sphäre und dem Gehalt
nach decken und daher mit ihm nicht nur zusammenfallen, sondern

identisch sein. Insofern ist das alleine Sein Selbsterkennen oder
Vernunft. Als Sicherkennen ist es Subjekt Objekt. Der naive Realismus

und der in kritischer Haltung nicht weniger naive Idealismus müssen

zu den radikalen Gegenpositionen, in denen vom Sein her die Möglichkeit

des Erkennens, vom Subjekt her die Möglichkeit des Seins verloren

gehen, gesteigert werden, damit die Unausweichlichkeit einer dritten
Position, und zwar der absoluten Identität beider Gegenpositionen,

zwingend wird.
Diese Identität des Subjekt Objekt ist nicht mehr die des Fichteschen

Ich und insofern nicht mehr idealistisch, sondern hat denBannkreis von

Subjektivität und Objektivität durchbrochen. Es ist nicht mehr primär
Setzung und sekundär Gesetztsein, nicht mehr fundierende Konstitution
und fundiertes Konstitutivum, sondern Beides in Einem: gegründetes
Gründen, getragene Aktion, doch gegründet und getragen durch Sich.

Die Identität des absoluten Prinzips ist ein Verhältnis zu sich. Absolute

Einheit und Sichselbstgleichheit drücken jede für sich die Eine Identität
des Absoluten aus, welche Verdoppelung Schelling daher mit „Identität
der Identität" bezeichnet. In der Naturphilosophie hatte er das Gegenstück

zum subjektiven Idealismus Fichtes, in dem die Natur zum bloßen

Material der Pflichterfüllung — man muß schon sagen: fatal seherisch

71



—depraviert worden war, geliefert und sie als objektiven Idealismus

unter der Formel: alles ist Ich in der Gegenrichtung zur Formel des

ersten: Ich ist alles entwickelt, nach einem Umkehrungsverfahren, das

dem Fichteschen nur in konträrer Ergänzung zur Seite trat, den Boden

seiner Philosophie selbst aber nicht verließ. Nun stößt er im Identitätssystem

zum absoluten Idealismus, dem Idealrealismus vor, dessen Prinzip

das Ich nicht mehr sein kann, sich vielmehr zum Ich Es vertieft.
Die Fichtesche Wissenschaftslehre suchte die Bedingungen der Möglichkeit

des Zusichkommens des Ich und fand auf diesem Wege den Grund
für die Konstitution einer Welt. Schellings Naturphilosophie geht den

Gegenweg zu den Bedingungen der Möglichkeit der Natur und findet
dabei den Grund für die Konstitution eines Ich. Dort wie hier bezieht

aber das ganze Verfahren aus Kants Gedanken der Konstitution des

Objekts durch das Subjekt und seine Erkenntnisbedingungen das Prinzip

der durchgängigen Korrelation beider Pole der Erkenntnis.

An diesem Prinzip hält Schelling auch jetzt fest, macht es nur, da

Erkennen und Sein schlechthin zusammenfallen sollen, zumWeltprinzip.
Platte er schon mit seiner Naturphilosophie versucht, das einseitige
Übergewicht des Subjekts innerhalb der idealistischen Konzeption
auszugleichen, was in den Augen vieler seiner naturphilosophischen
Mitstreiter eine Halbheit war, so kam nun mit der Aufhebung des Primats
der Subjektivität die endgültige Korrektur der Asymmetrie. Die
Wiedereinsetzung des parmenideischen Prinzips der Selbigkeit von Denken
und Sein durfte jedoch nicht in die alte Ratlosigkeit führen, was solcher

hermetisch in sich verkapselten Wahrheit die erscheinende Welt zu
bedeuten habe. BeiParmenides ist sie nicht legitime Erscheinung, sondern

illegitimer Schein, hervorgerufen durch das menschliche Unvermögen,
Ja und Nein konsequent auseinanderzuhalten, und verführt von der

Neigung, im Nichtsein eine Art von Sein zu sehen. Um diesen Akosmis-

mus abzuwehren, nicht wieder in die Zweiheit einer Wahrheit ohne

Welt, einerWelt ohneWahrheit zu geraten, bedarf es auf dem Grunde
des Subjekt-Objektcharakters des Seins des Seienden, d. h. seiner Er-
scheinbarkeit, nur des Prinzips der Abstufung oder der Entwicklung.
In gradueller Differenzierung abgestuften Selbsterkennens beharrt die

in jeder ihrer Phasen wie im Ganzen vollendete Vernunft. Sie, die
absolute Identität „ist actu, so wie sie nur potentia ist". Der Unterschied

von Potentialität und Aktualität ist nur ein Kennzeichen des phaeno-

menon bene fundatum, des erscheinendenWeltprozesses und gehört ihm
allein an, nicht ein solcher des Verhältnisses der Identität zum Prozeß,

72



des Wesens zur Erscheinung, als wäre das Wesen der Keim und die sich

entwickelnde Erscheinung sein entfaltetes und ausgereiftes Produkt. „Die
absolute Identität ist nicht Ursache des Universums, sondern das

Universum selbst. Denn Alles, was ist, ist die absolute Identität selbst, das

Universum aber ist alles, was ist."
In jeder Erscheinung manifestiert sich, stellt sich dar, vertritt sich auf

dem Grunde seiner wesenhaften Vertretbarkeit das Absolute. Im
Verhältnis zu ihm als Basis ist eine bestimmte Erscheinung ein Modus der
absoluten Identität, nicht mehr, aber auch nicht weniger als sie, eine

nach dem Prinzip der Differenzierung graduell getönte Art und Weise
ihrer selbst. Da sie für sich genommen pure Indifferenz ist, muß für
jeden differenten Modus, soll er ihr nicht widersprechen, ein Ausgleich
sein. Dieser Ausgleich erfolgt durch die Reihe aller Gradabstufungen
hindurch oder als Welt. Den jeweiligen Einheitsgrad des Subjektiven
und Objektiven mit dem Worte „Potenz" (in Analogie zum mathematischen

Begriff) bezeichnet, heißt das, die Dinge bilden eine Potenzenreihe

auf der Basis der Identität. Innerhalb der Reihe kommt keiner ein

völlig selbständiges Dasein zu, und wie jede auf alle anderen
angewiesen bleibt, sind sie alle absolut gleichzeitig, ergänzen sich mithin zur
totalen Indifferenz + 0 und sind unter der Form von ihnen allen die

absolute Identität. Der unglücklich gewählte Begriff der quantitativen
Differenz zur Bezeichnung des in jeder Erscheinung verschiedenen

Übergewichts, mit welchem in dem Grundverhältnis Subjekt Objekt
bald die eine, bald die andere Seite vorherrscht, bald den reellen und
bald den idellen Charakter der Potenzreihe bestimmt, darf natürlich
nicht dahin verstanden werden, als gäbe er die Grundlage für eine Messung

ab. Er ist vielmehr ein analogisch-symbolischer Ausdruck für das

Gegenverhältnis der Polarität, deren Variabilität nicht das Verhältnis
selbst, wohl aber dieNachdrücklichkeit und Gewichtigkeit des einen oder
anderen Pols für die Konstitution der jeweiligen Erscheinung festlegen
will.

Das Symbolon der wahren Philosophie, ihre Hypotypose, um Kants
Ausdruck zu gebrauchen, ist das Schema „zweier gerader Linien von
gleicher Größe und entgegengesetzter Richtung, begriffen als gleiche
Hälften in einer geraden, deren Mittelpunkt die Indifferenz darstellt.
Wird die letztere durch die Gleichung A A, die quantitative Differenz
durch A=B (A=Subjektives, B Objektives), das Übergewicht mit +
bezeichnet, so haben wir folgendes Schema, welches Schelling für die

Grundformel seines ganzen Systems erklärt:

73



~r
A B

+
A B

A A

Diese Linie vergleicht sich dem Magneten, der in der Mitte den

Indifferenzpunkt, an den Enden entgegengesetzte Polarität zeigt.
Jeder Teil der magnetischen Linie ist wie der Magnet mit denselben

Eigenschaften der Indifferenz und Polarität, jeder Punkt kann

Indifferenzpunkt sein, so daß an diesem Schema das System sich deutlich

darstellt „wie das letztere nie aus dem Indifferenzpunkt
herauskommt." (K. Fischer, Gesch. der neueren Philosophie VII, 558, 2. Aufl.
1899). Mit ihm ist die Form des Seins der absoluten Identität dargestellt,

im ganzen aller Potenzen wie im einzelnen jeder Potenz für
sich, in denen Natur und Geist in der Kette ihrer Produktion sich die

Waage halten.

Schellings Welt ist eine Welt des Einander, in der die Gegensätze
das Füreinander gewährleisten, ein Kosmos, der einem Jeden seine

Stelle zuweist, eine gerichtete Metamorphose im Sinne wachsender

Befreiung und Steigerung der Subjektivität, zweckmäßig ohne Zweck,
sich selbst genug, doch offen und kulminierend im Kunstwerk der in
der Welt sich erkennenden Wahrheit, der in der Weltproduktion sich

darstellenden Schönheit, eine Evolution von der Materie als dem

primum existens bis zum Werk des Genies, eine erwachende Poesie.

Aus dem Bewußtlosen sich erhebend entfaltet sich die Potenzenkette

der anorganischen und organischen Natur, der der Mensch verhaftet

bleibt, obwohl er sie in seinem Selbstbewußtsein durchbricht, bis in
seinen genialen Schöpfungen die Identität des Bewußtlosen und des

Bewußtseins, der Natur und des Geistes zur Darstellung kommt. So

ist der Mensch der Ort, an welchem das Universum zu dem wird, was

es ist, das Ganze sich repräsentiert, die Identität der Identität sich als

solche ausdrückt. „Unsere Behauptung", so heißt es in der Erläuterung
des § 30 seiner „Darstellung", „ist aufs deutlichste ausgedrückt die,
daß, könnten wir alles, was ist, in der Totalität erblicken, wir im

ganzen ein vollkommenes quantitatives Gleichgewicht von Subjektivität

und Objektivität, also nichts als die reine Identität, in welcher

nichts unterscheidbar ist, gewahr würden, so sehr auch in Ansehung des

einzelnen das Übergewicht auf die eine oder andere Seite fallen mag,
daß also doch auch jene quantitative Differenz keineswegs an sich,

sondern nur in der Erscheinung gesetzt ist. Denn da die absolute Identität,

— das, was schlechthin und in allem ist, — durch den Gegensatz

74



von Subjektivität und Objektivität gar nicht affiziert wird, so kann
auch die quantitative Differenz jener beiden nicht in bezug auf die

absolute Identität oder an sich stattfinden, und die Dinge oder

Erscheinungen, welche uns als verschieden erscheinen, sind nicht wahrhaft

verschieden, sondern realiter Eins, so daß zwar keines für sich,

aber alle in der Totalität, in welcher die entgegengesetzten Potenzen

ursprünglich sich gegeneinander aufheben, die reine ungetrübte Identität

selbst darstellen. Diese Identität ist nicht das Produzierte, sondern
das Ursprüngliche, und sie wird nur produziert, weil sie ist. Sie ist
schon in allem, was ist. Die Kraft, die sich in die Masse der Natur
ergießt, ist dem Wesen nach dieselbe mit der, die sich in der geistigen
Welt darstellt, nur daß sie dort mit dem Übergewicht des Reellen, wie
hier mit dem des Ideellen zu kämpfen hat, aber auch dieser Gegensatz,

welcher nicht ein Gegensatz dem Wesen, sondern der bloßen
Potenz nach ist, ersdieint als Gegensatz nur dem, welcher sich außer der

Indifferenz befindet und die absolute Identität nicht selbst als das

Ursprüngliche erblickt. Sie erscheint nur dem, welcher sich selbst von der

Totalität abgesondert hat und inwiefern er sich absondert, als ein

Produziertes; dem, welcher nicht aus dem absoluten Schwerpunkt gewichen
ist, ist sie das erste Sein und das Sein, das nie produziert worden ist,

sondern ist, so wie nur überhaupt etwas ist, dergestalt, daß auch das

einzelne Sein nur innerhalb derselben möglich, außerhalb derselben,
auch wirklich und wahrhaft, nicht bloß in Gedanken abgesondert, nichts

ist. Wie es aber möglich sei, daß von dieser absoluten Totalität irgend
etwas sich absondere oder in Gedanken abgesondert werde, dies ist
eine Frage, welche hier noch nicht beantwortet werden kann, da wir
viel mehr beweisen, daß eine solche Absonderung nicht an sich möglich
und vom Standpunkt der Vernunft aus falsch ist, ja (wie sich wohl
einsehen läßt) die Quelle aller Irrtümer sei."

Wenn man zur Vereinfachung dessen, was in diesen Sätzen steht,
den grimmig-fröhlichen Ausspruch zitieren wollte, der liebe Gott sähe

alle Dinge auf einem Haufen, so käme man allerdings in Teufels
Küche und hätte Schelling gröblich mißverstanden. Im Zentralpunkt
und für ihn gilt lautere Selbstbejahung. Für sein All ist Nichts. In
ununterscheidbarer Helle trifft die Sicht sich selbst, sind Sehe und
Licht eins. Wodurch aber kommt es zu Farben, warum kommt es zur
Trübung, an der die gebrochenen Unterschiede hervortreten? Da eine

Emanation der Identität nach Schelling, wie wir gehört haben,

unmöglich ist, sie nicht aus sich heraustreten und die Mannigfaltigkeit des

75



einzelnen begründen kann, vielmehr als Einheit in der Mannigfaltigkeit

mit ihr identisch ist, so müssen im Hinblick darauf, daß die absolute

Identität in der Form der quantitativen Indifferenz, der reinen

Gleichgewichtigkeit des Subjektiven und Objektiven, die Welt aber

als quantitative Differenzen ist, diese in der Indifferenz und nicht aus

ihr begriffen werden. Ableitung ist unmöglich, denn es herrscht keine

Hierarchie. Sie, die Indifferenz muß nicht etwas werden, was sie nicht

von sich aus bereits ist. Wir haben gehört, daß die Identität „actu ist,

so wie sie nur potentia ist". Dynamis und Energeia fallen in ihr
zusammen. Wie drückt sich das für die Indifferenz aus, in der sie manifest

ist? Wirklich oder actu ist die Indifferenz allein insofern, als sie

im Indifferenzieren, d. h. im Ausgleichen der Differenzen besteht, die

also, wenn auch gleich ursprünglich mit der Einheit, ihr als

Mannigfaltigkeit vorgeordnet sein müssen, will das Indifferenzieren spielen.
Als aufzuhebender Kontrapart ist die Differenz die notwendige
Voraussetzung der Indifferenz, nach Schellings Wort ihr Grund. Setzen

wir die quantitative Differenz mit dem Wesen der Natur gleich, so ist
Natur der Grund des Seins der Identität, im Absoluten Grund seiner

Offenbarkeit, jedenfalls actu. Ob auch potentia, ist nicht gesagt, womit
denn auch die anfängliche Frage: warum ist Vieles und nicht nur das

Eine, oder mehr schlecht als recht formuliert: warum hat Gott die Welt
geschaffen? zwar nicht beantwortet, aber doch in ein neues Licht gerückt
ist. Natur als absolute Identität verstanden, sofern sie nicht als seiend,

sondern als Grund ihres Seins betrachtet wird, heißt dem bewußtlosen

Leben und der niederen Potenz die tragende Funktion im Verhältnis
zur höheren des Geistes zuerkennen, die idealistische Rechtfertigung
der Natur endgültig verlassen und die spinozistische Formel Deus sive

natura als umkehrbare Gleichung aufgeben. Was Pantheismus schien,

zeigt sich als Panentheismus. Der absolute Idealismus setzt in seinem

Kulminationspunkt die Differenz des Faktischen als Grund seiner selbst.

Ein spekulativer Empirismus, ein Positivismus der Weltoffenbarung
mit einer Trennung nicht nur des Daß vom Was, sondern seiner

Vorordnung kündigt sich an, wie ihn die Freiheitsschrift von 1806 dann

zu entwickeln beginnt.
Bevor ich die Darstellung des Systems beende und mich mit der

Frage unseres gegenwärtigen Verhältnisses zu ihm befasse, muß allerdings

noch ein wesentlicher Zug erwähnt werden, von dem nur flüchtig
bisher die Rede war. Schellings Philosophie ist in einem Maße der

Erscheinung in ihrer Anschaulichkeit verpflichtet, wie es jedenfalls in der

76



Geschichte des nachmittelalterlichen Denkens bis auf ihn selten zu

finden ist. Anschauung will sie sein und vermitteln, den Begriff zu ihr
hinführen, so daß die Vernunft in der Sache am einzelnen Ding wie

am ganzen Gefüge plastisch gestalthaft hervortritt. In dieser

Auffassung vom spekulativen Lebensnerv alles wirklichen Erkennens weiß

er sich mit Goethe, aber auch mit dem Kant der Kritik der Urteilskraft

einig, wobei nicht vergessen werden sollte, daß die Philosophie
Kants Vernunftkritik die Abgrenzung der Erscheinung gegen das Übermaß

rationalistischen Anspruchs und die Erkenntnis der Eigenart aller
Anschaulichkeit verdankt. Mythos, Natur, Kunst, die Themen seines

Lebens von Jugend an, konfrontieren auf je verschiedene Weise zwar,
die Manifestation des Wesens in der Erscheinung. In ihr stellt sich das

Absolute dar, gleichsam, ausdruckshaft, analogisch-symbolisch. So das

Endliche im Unendlichen zu begreifen, bedarf es der spezifisch
philosophischen Kunst produktiver Anschauung, die mit dem intellectus

archetypus nicht verwechselt werden sollte. In der Kritik der Urteilskraft

heißt es: „Alle Hypotypose (Darstellung, subjectio sub adspec-

tum) als Versinnlichung ist zwiefach: entweder schematisch, da einem

Begriffe, den der Verstand faßt, die korrespondierende Anschauung

apriori gegeben wird, oder symbolisch, da einem Begriffe, den nur
die Vernunft denken, aber dem keine sinnliche Anschauung angemessen
sein kann, eine solche untergelegt wird, mit welcher das Verfahren der

Urteilskraft, demjenigen, was sie im Schematisieren beobachtet, bloß

analogisch, das ist mit ihm bloß der Regel dieses Verfahrens, nicht der

Anschauung selbst, mithin bloß der Form der Reflektion, nicht dem

Inhalte nach, übereinkommt" (K. U. Ausg. Kehrbach S. 228/29).

Wie sein ganzes Indifferenzsystem der Weltvernunft im Bilde
magnetischer Bipolarität entworfen ist, so jedoch, daß die symbolische

Hypotypose die Gestaltung des Ganzen bis in alle seine Teile
beherrscht — und das war von den Anfängen der Naturphilosophie an
bei ihm immer so —, kehrt das Thema der produktiven Anschauung
bei der Erörterung der Ideen wieder. Wir wissen, jede Potenz im
Stufengang der Wei tentwicklung stellt die Identität auf eine bestimmte

Art und Weise dar. Diese Darstellungsarten sind die Ideen im Sinne

Piatos, Arten der Vernunft in der Welt und gegründet in, wenn auch

nicht ableitbar aus der Idee des Selbsterkenntnischarakters der Identität

—, insofern mit den Potenzen identisch. Ihnen, den Ideen, ist es

noch nicht gegeben, den Weg zur Realität zu finden. Dazu bedürfen
sie wiederum eines Symbols, wollen sie das Denken, eines Ideals,

77



wollen sie das Handeln bestimmen, in denen nunmehr die Idee
vertreten und dargestellt wird. Jede Idee ist zugleich konkret und allgemein,

weder bloßer subjektiver Begriff noch objektiv wie ein Ding,
sondern je spezifizierte Identität von Ding und Begriff, besondere

Urgestalt im Kontinuum, die dieses selbst nicht zersplittert, da sie es

in seiner Gänze wiederum nur repräsentiert. Die Aufgabe der
Philosophie der Natur und der Kunst, die Logik mit eingeschlossen, besteht

darin, die Ideen begreiflich und anschaulich zu machen und an dem

für sie bezeichnenden Urbild Abbildverhältnis zu den ihnen
zugehörigen Gegenständen die Mannigfaltigkeit des Universums symbolisch

zu begreifen, in genau der Zweideutigkeit, die diesem Worte zukommt,

gleichnishaft und direkt. Die Abständigkeit des einzelnen Dinges soll

nicht vertuscht und verklärt, sondern eingehalten werden. Seiner Ab-
gefallenheit als pures Faktum, das freilich das Identitätsdenken in die

Krise treibt und schließlich sprengt, trägt das Moment der bloßen
Ähnlichkeit des Abbilds mit dem Urbild, der Analogiecharakter des

symbolischen Denkens bereits Rechnung.

Für die produktiv-intellektuelle Anschauung, dem spezifischen

Organ der Philosophie, gilt — und das zeigen die hier erwähnten
Schwierigkeiten, über welche Hegel im Element des Begriffs sich von
vornherein hinwegsetzt — daß sie sich nur als aesthetische Anschauung

objektivieren kann. Was läge näher als die Vermutung, das Kunstsystem

der Philosophie sei die ihr entsprechende Objektivation. Aber
dieser Versuchung widersteht Schelling: „Das Kunstwerk nur reflektiert
mir, was sonst durch nichts reflektiert wird, jenes absolut Identische,

was selbst im Ich sich schon getrennt hat." Kants Auffassung vom
Genie, das wie die Natur wirkt, bleibt ihm maßgebend. Der Denker
kann nichts verkörpern, seiner Intuition und Diskursivität ist durch die

produktive Anschauung der Vernunft, in der er sich bewegt, das Glück
der sinnlichen Realisierung versagt.

Schellings Verdienst, die Kritik der Urteilskraft zum Leitfaden seines

Hinausgehens über Fichte gemacht zu haben, ist immer gewürdigt
worden. Umso bereitwilliger, als seine Philosophie der Natur, mit der

er den ersten entscheidenden Schritt tat, sich nicht nur von Fichte her

legitimiert. Anknüpfend an die „Analytik der Grundsätze" und die

„Metaphysischen Anfangsgründe der Naturwissenschaft", will auch

sie den Übergang von der Transzendentalphilosophie zur Physik, freilich

nicht nur zur Physik der anorganischen Welt. Die Welt des Lebendigen

rückt bei ihr in den Mittelpunkt, der damals bereits gewachsenen

78



Bedeutung biologischen Wissens entsprechend, bereichert aber die

Physik nicht nur um ein neues Gebiet der Erfahrung, sondern sprengt

zugleich ihren Begriff, gestaltet ihn um und unterstellt die gesamte

Natur der Jurisdiktion des Organismusgedankens. Daß dabei die

Naturphilosophie an, wenn auch inzwischen überholten, Tatsachen und

Theorien der Mechanik, des Magnetismus, Galvanismus, der Chemie

und Biologie anschließt, gereicht ihr freilich zur Ehre, obwohl es ihre
Lektüre heute erschwert. Bedenken erregt von jeher nur ihr
Leitgedanke, „es gebe kein wahres System, das nicht zugleich ein organisches

Ganzes wäre". Berechtigt denn die aus Kant geschöpfte Gewißheit

von der Natur als dem sichtbaren Organismus unseres Verstandes

zu einer spekulativen Bemeisterung der gesamten Erfahrung? Wie ist
die Offenheit der Empirie noch zu sichern, wenn der formale Aprioris-
mus im Sinne Kants verlassen und zu einem materialen Apriorismus
erweitert wird? Wo läuft die Grenze zwischen Apriori und Aposteriori,
zwischen Möglich und Wirklich? Da aber die Naturphilosophie
erklärtermaßen die Vorstufe zur Identitätsphilosophie bildet, geriet und

gerät diese wiederum in den Verdacht, eine auch schon von daher

zweifelhafte Konstruktion eines Weltgebäudes zu sein, das selbst zur
damaligen Erfahrung in einem nur hypothetischen und symbolischen
Verhältnis stand. Die allzu durchsichtige Art, in der das Polaritätsprinzip

an den Erscheinungen des Mechanismus, Magnetismus,
Galvanismus, Chemismus und der organischen Welt durchvariiert wird,
verliert vollends für den Naturwissenschaftler jede Überzeugungskraft,
wenn es auch noch das Schema für die Gegensätze des Idealen und
Realen, des Subjektiven und Objektiven hergeben soll, da aus der
indifferenten Nacht des Absoluten nichts an den Tag kommen kann,
was nicht zuvor in sie hineingezaubert worden ist. Weshalb es dann
heißt, Schellings Polaritäts-, Differenz- und Indifferenzkonstruktionen
seien müßige Spielerei, entbehrten jeder echten Erkenntniskraft und
seien so viel wert wie die von Molière's Arzt vorgebrachte Erklärung
des Schlafs aus der vis dormitiva.

Man darf die Naturphilosophie nicht für eine Hypothese halten,
die im Wege experimenteller Forschung nachgeprüft werden kann —
ein Mißverständnis, dem Schelling durch viele Äußerungen Vorschub
leistet, da seine Art, Natur zu analysieren, der Goetheschen verwandt
ist, die im Gebiet der Farbenlehre das Experiment in jedem Falle
demonstrativ gebraucht hat. Nur dann, wenn man diesen Fehler
vermeidet und sie als den hypothetischen Entwurf einer Kategorienlehre

79



der erscheinenden Natur ansieht, melden sich diejenigen Schwierigkeiten,

deren Lösung die Identitätslehre bringen soll. Mit ihnen muß

man rechnen und dabei von dem Gedanken der Erkenntnis ausgehen,

der Schilling's Naturerfahrung leitet. Er deckt sich weder mit dem

Kantischen noch mit dem heute maßgebenden Begriff, darf aber, wenn

man einmal zum Zweck der Orientierung mit grobem Kontrast arbeitet
und Galilei als den Begründer des modernen Verfahrens, Aristoteles
als dem Klassiker des überholten Verfahrens der Naturwissenschaft

gegenüberstellt, nicht ohne Einschränkung dem Letzteren zugeredinet
werden. Zwischen diesen Extremen stellt die Goethe—Schellingsche
Naturerkenntnis eine merkwürdige Übergangsform dar, für welche

alles darauf ankommt, die Erscheinung als Manifestation eines totalen

Zusammenhangs zu begreifen, gegebenenfalls auch unter Einsatz

experimenteller und messender, quantifizierender Methoden, doch nie

zum Zweck ihrer Manipulierbarkeit und Beherrschung, vielmehr allein
zum Zweck ihres anschauenden Verständnisses. „Die Erscheinungen
selbst sind die Lehre" heißt also nicht die bloß methodische Einschränkung,

den Zusammenhang empfindungsmäßiger Daten in ihrem
gleichzeitigen oder aufeinander folgenden Auftreten nach Regeln, die für
Gesetze gelten können, operabel zu machen, sondern zielt auf ein
Verständnis, das sich an der Anschauung der Erscheinung selbst sättigt
und in ihr zur Ruhe kommen will.

Ein derart verstehendes Erkennen gibt es und es spielt im vertrauten

Umgang zwischen den Menschen und ihrer Umwelt die Hauptrolle.

Erst wenn dieser vertraute Zusammenhang nicht mehr funktioniert,

müssen Wege der Erklärung beschritten werden. An solchen

nicht seltenen Ersatzmethoden für unmöglich gewordenes Verstehen

zeigt sich das allmähliche Auseinandertreten von Anschauung und
Begreifen, die nun beide einen aufschlußreichen Wandel durchmachen

bzw. gewisse ihrer Komponenten schärfer hervortreten lassen. Das
Anschauen konzentriert sich und verarmt zugleich zu Beobachtung und
Wahrnehmung, das Begreifen steigert sich zur Theorie. Die unmittelbare

Umgänglichkeit weicht und macht einer mittelbar gezwungenen
und erzwungenen, mehr oder weniger berechnenden Art der
Beeinflussung Platz, die auf Beherrschung hinausläuft. Womit im ganzen
nur gezeigt werden soll, daß Anschauung, Begriff und Praxis ihre
Tönung und ihr Gewicht wechselweise voneinander empfangen.
Sympathetisches Verständnis bedingt eine andere Art der Beherrschung
und eine andere Art der Anschauung als theoretischer Einblick in das

80



Objekt, auch wenn er und die ihm koordinierte Weise von Einflußnahme

sich den Umgangsformen sympathetischen Verständnisses nie

ganz entziehen. Der begreifenden Theorie erwachsen bisher verdeckt

gebliebene Möglichkeiten praktischen Wirkens, nur bekommt die Sache

zugleich ein anderes Gesicht, das Blickfeld weitet sich, planende
Methode tritt an die Stelle instinktiver oder traditioneller Sicherheit und
kann ihr gefährlich werden. Ein guter Botaniker ist noch lange kein

guter Gärtner und wird ihn nie überflüssig machen, aber seine

Gepflogenheiten auf die Dauer revolutionieren.
In der Entwicklung der Naturwissenschaft hat sich dieser Wandel

der Erkenntnisrichtung vom verstehenden zum erklärenden Begreifen
vielfach unbemerkt durchgesetzt. Das Programm der Mathematisierung
bedeutete für die Forschungspraxis einen entschiedenen Einschnitt.
Doch wurde, solange als zu seiner Rechtfertigung der Satz dienen konnte,

das Buch der Natur sei in mathematischen Zeichen geschrieben, die

Erkenntnistheorie davon zunächst nicht berührt. Auch Aristoteles hätte

versucht, im Buch der Natur zu lesen, nur den Text mißverstanden.
Daß dieser Text gegeben sei und zwar so, wie es Galileis Programm
aussprach, stand auch für die Antiaristoteliker fest. Gott hat der Natur
die Maße gegeben, in deren Zahlenverhältnissen Proportion, Harmonie,

Weisheit und Schönheit niedergelegt sind. Nach dem Maß seiner

Vollkommenheit gearbeitet, zeigt die Schöpfung in Statik und Dynamik

jene Vernünftigkeit, die zugleich zwingend und befreiend ist, da

in ihrem Licht sich alles von selbst versteht. An den Schriftzügen Gottes

entlangfahrend, begreift der Mensch die gesetzliche Ordnung auf
mathematische Weise dank seiner Ebenbildlichkeit zum göttlichen
Geiste. Was nicht etwa heißen soll, daß in der Praxis der mathematisch

gerichteten planmäßig experimentierenden Naturforschung des

17. und 18. Jahrhunderts nicht schon jene weitgehende Unabhängigkeit

von Dingen der Theologie bestanden hätte, die dann langsam
erst die Emanzipation von ihr auch in der Theorie der Erkenntnis
reifen ließ. Nur zur Rechtfertigung des eigenen Tuns nach Anlage und
Durchführung griff man auf die theologisch-ontologische Deckung
zurück und sah sich dann in der Qualität des Schülers, der nachspricht,
was Gott, der Lehrer und Schriftsteller, ihm vorgesprochen hat. Die

ganze Metaphysik des 17. bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts mit ihrer
Fixierung an Mathematik und Theologie läßt sich aus keinem anderen

Gesichtspunkt als diesem begreifen und ist in ihrem wissenschaftlichen
Gesichtskreis überdies von dem Vorwiegen mechanisch-physikalischer

6 Stud. Phil. XIV
81



und astronomischer Entdeckungen bestimmt, denen Chemie, Physiologie

und Biologie erst mit erheblicher Verspätung Gleichwertiges an
die Seite zu stellen vermochten.

Mit der zunehmenden Schwächung und schließlichen Preisgabe des

theologisch-ontologischen Selbstverständnisses der Vernunft zugunsten
ihrer vollendeten Autonomie im kritischen Werk Kants kommt das

Neue in der Praxis der exakten Wissenschaft auch theoretisch zum
Durchbruch. Der Forscher soll sich nicht mehr als Schüler verstehen,

der Vorgesagtes nachspricht und an den göttlichen Schriftzügen in der

Natur gehorsam entlangfährt, sondern als der bestallte Richter, der

die Natur wie Zeugen behandelt und sie nötigt, auf seine Fragen zu

antworten. Zur Ermittelung des wahren Tatbestandes gehört die Freiheit,

sich ein Bild von der Sache zu machen, ihn zu antizipieren, die

Führung nicht den Dingen, sondern der Versuchsanordnung
anzuvertrauen und die Begriffe so zu handhaben, daß sie durch Erscheinungen

bestätigt oder widerlegt werden. An Gesetzmäßigkeit der Natur
festzuhalten, gebietet nicht ihr göttlicher Ursprung, sondern das moralische

Interesse, in dessen Dienst auch der Forscher steht, der Pionier
im Kampf um die Mündigkeit des Menschen schlechthin. Er und nicht

sie, nicht sie allein entscheiden über den Charakter der Gesetzmäßigkeit

und über das, was im gegebenen Fall als Gesetz zu gelten hat und
was nicht. Der Rigorismus des exakten Verfahrens, Garantie des echten

Erkenntniserfolges im stetigen Fortschritt, Garantie auch der echten

Zusammenarbeit der Forscher, entspricht allein der Ethik des über sich

selbst bestimmenden Menschen, die es ihm verbietet, Gott als einem,

wenn auch liebevollen Diktator zu gehorchen und seine Worte in der
Natur nachzubeten. Darum Einschränkung der Erkenntnis auf die
Regeln meßbarer Nachprüfbarkeit, darum Empirie als Respektierung des

Zufälligen im Rahmen der Notwendigkeit, darum Abhebung der
Erscheinung vom Ding an sich und wiederum Abhebung der für sich

blinden Anschauung vom für sich leeren Begriff. Einem in der
Anschauung selbst geborgenen Verständnis, Verständnis der Theoria im
griechischen Sinne, war damit die Möglichkeit genommen.

Physik und Chemie konnten sich eher mit dieser Auffassung
befreunden als eine Biologie, die zu Schellings Zeit kaum eine Möglichkeit

sah, von deren Methoden zu lernen, vielmehr gerade im Begriffe
stand, als vergleichende und historische Morphologie unter der
Entwicklungsidee eine Wissenschaft sui generis zu werden. Exakte
Erklärung bedeutet den Entwurf eines Zusammenhanges, der meßbare

82



Eingriffe im Sinne einer Voraussage erlaubt. Auf diese Art in eine

geplante Aktion, das Experiment, eingebaut, verliert die Erklärung den

Charakter der contemplatio. Das Operieren mit Modellen steht nur
im Dienste des Verfügbarmachens und hat — denken wir etwa an
Bohrs Atommodell und seine Korrekturen — einen bloß heuristischen,
keinen definitiven Aussagewert mehr. Das Verständnis will nicht wie

früher in einer Sicht zur Ruhe kommen, sondern die Sache in eine
beherrschbare Konstellation von Bedingungen auflösen, wobei die mehr
oder weniger anschauungsgebundenen Wortbedeutungen eliminiert und
durch mathematische Symbole ersetzt werden. Es wäre ungenau und

altmodisch, zu sagen, die Theorie hätte sich in den Dienst der Praxis

gestellt, was, von außen gesehen, für das Verhältnis der Forschung zu
Technik und Industrie oft zutrifft. Richtig muß es heißen, daß die

Theorie selbst ein Stück Praxis geworden ist, wodurch die Anwendung
der Theorie in der Praxis sich von selbst ergibt. Unser Naturverständ-
nis ist Technik in statu nascendi, adaequate und darum höchster

Bewunderung würdige Antwort auf eine Welt, deren Ordnung keinen

Ausdruckswert mehr besitzt, weil sie durch keinen Sinn mehr
zusammengehalten wird. Wir verstehen uns auf Natur, aber sie verstehen

wir nicht mehr.

Die Verkuppelung von Abstraktion mit Aktion bei gleichzeitig
schwindender Geborgenheit bestimmen unser zunehmendes Mißverhältnis

zu dem, was noch immer Welt heißt, aber den Anspruch dieses

Wortes nicht mehr erfüllt. Ein im späten 19. Jahrhundert sich erst

schüchtern vorwagendes Bewußtsein von der vollendeten Zufälligkeit
alles Seienden wird durch keine Idee von Entwicklung und Fortschritt
mehr aufgefangen und findet auch nicht mehr einen Halt, eine Mitte
an der eigenen Subjektivität. Unter dem Druck der industriellen Revolution

hat der Entfremdungsprozeß, dem Menschen und Dinge seit

langem ausgesetzt sind, eine Situation der extremen Verlorenheit
geschaffen, die an der Existenzphilosophie und dialektischen Theologie
von heute abzulesen ist. Um die Wende zum 19. Jahrhundert dagegen

waren das theologische Interesse an und in der Philosophie noch viel
zu stark und die Emanzipation der Naturwissenschaft von der
Philosophie noch viel zu schwach ausgeprägt, die Gewißheit von der Welt-
gemäßheit des Menschen, der Menschlichkeit der Welt noch zu groß, als
daß nicht die Philosophie im Namen des sinnvollen Kosmos und im
Zeichen des Lebens der Entfremdung der Natur durch die Naturwissenschaft

Einhalt hätte gebieten müssen.

83



Dieser Konflikt zwischen Lebensverständnis und exakter Erklärung
ist aber durch den Fortschritt der Wissenschaft vom Organischen

keineswegs obsolet geworden, sondern hat im Gegenteil an Dringlichkeit
und Schärfe nur gewonnen. Wenn es in den „Wahlverwandtschaften"
heißt: „Mit den Bäumen, die um uns blühen,.. mit jeder Staude, an
der wir vorbeigehen, mit jedem Grashalm, über den wir hinwandeln,
haben wir ein wahres Verhältnis, sie sind unsere echten Kompatrioten",
dann drückt sich darin nicht nur ein franziskanisches Gefühl aus,
sondern eine bis heute ungehobene Erkenntnis.

Schelling hat sich an ihr versucht. Sollte er uns auch kein Führer zu

ihr mehr sein, dann gewiß ein Mahner, den Kompatriotismus mit der

Welt gerade da, wo sie keine mehr ist, ernst zu nehmen und ihm seine

Wahrheit im Elemente des Gedankens zu erobern.

84



DISKUSSION

HEINZ HEIMSOETH:

Was Herr Szilasi ausführte, war gewiß zutreffend auf den Anfang Schillings.

Aber es scheint mir, daß für diejenigen, welche den Vorgang nicht so

genau kennen, vielleicht nicht deutlich wurde, wie stark doch hier, im ersten
Einsatz beim „Ich", Schelling schon abgesprungen ist von der Transzendentalphilosophie,

sei sie nun von der Art Kants oder Fichtes oder auch Husserls,

von der Herr Szilasi ja auch schon sprach. In Schellings Einsatz handelt es

sich ja im Grunde nicht mehr allein darum, daß ein endliches Ich sich auf
seine Bewußtseinsbedingungen besinnt, in „intellektueller Anschauung", wie sie

Fichte versteht oder Husserl vollzieht. Was bei Fichte absolutes Ich heißt, ist

ja nicht das Absolute, nicht die Gottheit, sondern die Ichheit in jedem Ich.
Bei Schellings Ich-Ausgang aber wird sogleich übergesprungen auf ein
Überendliches. Wenn es da heißt: empirisches Ich und reines Ich, so klingt das

Kantisch. In Wahrheit aber steckt darin gleich schon das Gegenüber von
menschlich-endlichem Ich und einem spekulativ vorausgesetzten oder mit einer
Anschauung von der Art spinozistischer Intuitio intellektuell erfahrenem
unendlichen, göttlichen Ichsein. — Es ist noch gefragt worden, wo wir
Sachgehalte Schellings heute nachvollziehen könnten. Dazu ist ein wichtiger
Gedanke im Vortrag Szilasi angeklungen: da wo er von Rezeptivität und
Spontaneität mit Rückbeziehung auf Aristoteles sprach. Von der Ich-Erfahrung des

Rezeptiven und Spontanen aus lassen sich Verhaltungsweisen untermenschlichen

Lebens fassen, — entsprechend etwa dem von Heidegger geäußerten
Gedanken, die Daseinsanalyse, beim Menschen einsetzend, müsse in entsprechender

Modifizierung auch für tierisches Leben Klärung geben. Dafür ist
auch ein eigener Ansatz eben bei Schelling gegeben.

FRIEDRICH SAUER:

Es ist für uns Heutige leicht, die Ablehnung zu begreifen, die Schellings
Naturphilosophie zu seiner Zeit von Seiten der erstarkenden exakten
Naturwissenschaft erfuhr. Und soweit die heutige Naturphilosophie von dem Ziel
einer induktiven Metaphysik auf spezialwissenschaftlicher Grundlage
beherrscht wird, kann sie für das Anliegen Schellings schwerlich viel Verständnis

aufbringen. Da dieses Anliegen aber ein echt philosophisches war, d.h. die
Frage nach den Prinzipien betraf, nimmt es andererseits aber doch nicht wunder,

daß die philosophisch unvoreingenommene naturwissenschaftliche
Forschung heute auf grundbegriffliche Probleme, bzw. letztliche ontologische

85



Strukturen gestoßen ist, die audi Schellings Problemfassungen meinten. Ja

man kann sagen: gewisse Ideen, welche mehr und mehr konstitutive Bedeutung

für die Ontologie im naturwissenschaftlichen Bereich gewinnen, finden
sich schon bei Schelling.

Ich möchte nun nicht auf biologische Dinge zu sprechen kommen, sondern
mich nur auf den rein physikalischen Wissensbereich beziehen. Und ich möchte

hier nur drei wichtige Punkte anführen.
Es war vorhin von Schellings Stellung zu Keplers Theorie der

Planetenbewegung die Rede. Schelling hat die Newtonsche Gravitationstheorie
abgelehnt, bzw. gering geachtet, weil er die Forderung nach einer Ganzheitsschau
des Universums unter allen Umständen und in allen Einzelheiten für
unabdingbar notwendig hielt. Recht betrachtet hat die kosmische Physik seit dem

Aufkommen der Relativitätstheorie genau diese Schellingsche Forderung zu
der ihren gemacht. Nach ihrem Weltbegriff ist jedes „Raum-Zeit-Materie"-
Ereignis wesenhaft auf die Ganzheit der Welt bezogen. Und diesem modernen
physikalischen Feldbegriff stehen in der letzten Entwicklung der Ontologie
des Mathematischen, vor allem bei Alfred N. Whitehead, Ideen an der Seite,
welche selbst den Zahlbegriff unter den organismischen Gesichtspunkt der
letztlichen Einheit alles Seienden rücken.

Ein zweiter Aspekt, den ich hier nennen möchte, eröffnet sich aus der
berühmten Akademierede Schellings, die der Philosoph wenige Tage nach
Goethes Tod hielt: Schelling faßt in großartiger Diktion die Reihe der großen
Entdeckungen des Experimentalphysikers Michael Faraday zur Elektrizitätslehre

nicht nur zusammen; er zieht vielmehr daraus in grandioser Prophétie
die Schlußfolgerung, daß die Zeit nicht fern sei, in der nicht mehr die Mechanik,

sondern die Elektrizitätslehre die eigentliche physikalische Grundwissenschaft

sein werde. Dieser damals „phantastische" Gedanke hat heute in der
theoretischen Physik eine geradezu zentrale Bedeutung erlangt, nachdem ihn
Wilhelm Wien in seiner berühmten Abhandlung „Über die Möglichkeit einer
elektromagnetischen Begründung der Mechanik", die 1900 erschienen ist, zum
Programm erhoben und der physikalischen Wissenschaft zum Bewußtsein
gebracht hat.

Ich nenne einen dritten Gesichtspunkt und füge hinzu, daß kein Geringerer
als Hermann Weyl, der überragende Mathematiker und mathematische
Physiker, für diesen Gesichtspunkt bestimmt ein unvoreingenommener Zeuge ist.
Hermann Weyl hat in seiner „Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaft"

in Oldenbourgs Handbuch der Philosophie (1927) mit Recht darauf
hingewiesen, daß die moderne Agenstheorie der Materie in Schellings „Erstem
Entwurf der Naturphilosophie" vonl799 gedanklich weitgehend vorgebildet ist.

THEODOR BALLAUFF:

Herr Prof. Plessner hat seinenVortrag mit einem Gedanken geschlossen, den

ich doch noch einmal hervorheben und daran eine Frage anknüpfen möchte:

Der Gedanke, daß in Schellings Naturphilosophie eine Einsicht gewonnen ist,

die unüberholbar geblieben sein dürfte und die sich damit zugleich als legitime

86



Aufgabe neben die der Wissenschaft stellt, sofern die Aufgabe der Wissenschaft

das Erklären ist. Hier wurde ja wohl, wenn ich redit verstanden habe,

von Herrn Prof. Plessner gesagt, daß Schelling dagegen das Lebendige als
solches zu sehen, nicht zu erklären sucht: er sieht es als Phänomen im Ganzen
bzw. des Ganzen. Nun möchte ich die Frage daran anknüpfen, ob wir nicht
audi heute in dieser Situation stehen, daß, unbeschadet der Berechtigung der
erklärendenWissenschaft, doch dieses Schellingsche Vorhaben bzw. diese Schel-

lingsche Einsicht nach wie vor ihre Berechtigung behalten hat und wiederum
an sie angeknüpft werden kann und soll.

Das ist also meine Frage, ob wir nicht an dieser Stelle vielleicht einen Punkt
haben, wo wir in der Geschichte der Biologie einen Abbruch in der Entwicklung

des 19. Jahrhunderts vor uns sehen. Das 19. Jahrhundert hat die
Schellingsche Naturphilosophie und auch die seiner Zeitgenossen nicht nur nicht
recht gewürdigt, sondern einfach liegengelassen und abgebrochen. Sollte es

nicht möglich sein, hier einen selbständigen Weg weiter zu beschreiten, ohne
deshalb die Wissenschaft zu „überwinden" oder beiseiteräumen zu wollen?

EUGEN HEUSS:

Es ist die Frage aufgeworfen worden, ob Schelling uns Gegenwärtigen mehr
als nur ein Mahner, nämlich ein Führer sein könnte. Gestatten Sie, daß ich

in diesem Zusammenhang kurz einiges erwähne. Ich würde bejahen, daß

Schelling uns in unserem Erkennen und Deuten von Natur ein Mahner sein

kann und sein muß, und zwar deshalb, weil er uns gegenüber dem
naturwissenschaftlich-erklärenden Denken die Möglichkeit einer ganz andern
Betrachtungsweise eindringlich darlegt: derjenigen, die er die „reine objektive
Darstellung der Erscheinung selbst" genannt hat und als „Aussprechen" der
Idee oder der absoluten Einheit im Medium der Anschauung verstanden
wissen wollte. Aber es bleibt doch zu fragen, ob nicht der Anspruch seiner

Betrachtungsweise auf alleinige und ausschließliche Geltung — ein Anspruch,
den er mit der Abwertung des naturwissenschaftlichen Erklärungsprinzips auf
ein rein „formelles" verband — seinerseits eine Einseitigkeit schwerwiegender
Art in sich schließt. Dazu sei kurz an Schellings kosmologisches Denken (im
„Bruno") angeknüpft. Gewiß ist die Art, wie hier die Sphärengeometrie der
drei Keplerschen Gesetze zum Ausdruck und Sinnbild der vollkommensten
organischen Welteinheit umgedeutet wird, ein großartiges Zeugnis von der
Kraft seiner ganzheitlichen Betrachtungsweise. Aber er blieb hier stehen und
verwarf den Schritt der Naturwissenschaften von Kepler zu Newtons erklärender

Denkweise (in einem Entwurf zu den „Weltaltern") als schweren Irrtum.
Statt also auf die Verträglichkeit von Einsicht und Kausalität — einer eigentlichen

coincidentia oppositorum — zu sinnen, verdrängte er diese durch jene
und schuf damit die Voraussetzung für die Ausschließlichkeit eines Denkens,
wie es in Hegels „Betrachtungsweise des Begriffs" Form annahm. Uns
Gegenwärtigen liegt aber m. E. der Gedanke der Vereinbarkeit der beiden
Denkweisen näher als der Ausschluß der einen durch die andere.

87



GERBRAND DEKKER:

Prof. Szilasi hat diese Aufgabe so vollständig gelöst, daß eigentlich keine
Aussprache notwendig ist. Wenn ich eine Frage stellen möchte, dann ist es

diese, und das ist eine Ausbreitung seines Themas, nämlich nicht nur, wie hat
Schelling angefangen, wie ist seine Philosophie ursprünglich entstanden,
sondern auch, was bedeutet sie prospektiv für seine spätere Philosophie. Ich habe
den Eindruck, daß Schelling diese Anfänge nie ganz verlassen hat. Es sind, wie
eine Knospe, die sich zur Blume entwickelt hat und die wir dann kennen als
Frucht in seiner positiven Philosophie; aber audi in der Zwischenzeit ist das
nie verloren gegangen. Wenn Sie vielleicht einige Worte darüber sagen würden,

dann wäre mir das sehr lieb, Herr Professor.

FRITZ MEDICUS:

Eine späte Äußerung Schellmgs besagt, die Physik habe bis ins letzte
rechnend die Materie zu behandeln; aber sie sollte nicht vergessen, daß das, womit
sie zu tun hat, sich nicht in Berechnungen darstellen läßt. Ein nach meinem
Dafürhalten treffendes Wort. Das war's, was ich sagen wollte. Und vielleicht
kann ich etwas, das mir gerade einfällt, noch hinzusetzen. Als Alexander von
Humboldt seinen „Kosmos" herausgab, ist er (ziemlich am Anfang des umfangreichen

Werkes) auf die Naturphilosophie zurückgekommen. Es war eine Zeit,
in der sich die Naturwissenschaftler nicht mehr um sie annahmen; sie war
außer Kurs. Aber da verteidigt sie Humboldt: sie sei gut, die empirischen
Forscher vor der Überschätzung dessen zu bewahren, was sie in ihrer Forschung
herausbringen.

WILHELM SZILASI:

Ich möchte zuerst auf die Frage von Herrn Dekker eingehen. Die Kürze der
Zeit hinderte mich daran, das im Titel meines Vortrages Genannte weiter
auszuführen. Ich wollte auch vermeiden, den folgenden Vorträgen über die

spätere Entwicklung Schellings vorzugreifen. Meine Absicht war also,
anzuzeigen, daß die metaphysischen Positionen, die in den Werken zwischen 1794

und 1800 herausgearbeitet wurden, für das ganze Werk Schellings grundlegend

sind. Man kann wohl sein eigentliches Anliegen am kürzesten so

charakterisieren: Die Folgerung, die Kantische Kritik hätte die Metaphysik
beseitigt, akzeptiert er nicht, im Gegenteil, mit Hilfe und auf dem Boden der
transzendentalen Philosophie verfolgt er die große Idee, eine Metaphysik zu
gewinnen, die der Kritik stand hält. Er geht so streng vor, daß er an den
Themen der geschichtlichen Metaphysik: die Frage nach dem Wesen Gottes,
dem Wesen des Kosmos bzw. der Natur und dem Wesen der Seele bzw. der
Freiheit festhält. In seinen ungeheueren Anstrengungen wächst, wenn ich so

sagen darf, die neue metaphysische Theologie, Kosmologie, Psychologie. Diese
sind die durchgehenden Probleme, in welchen Verwicklungen und in welcher

88



umgreifenden Fülle auch sonst die Fragen behandelt werden. Ich darf
vielleicht auf das erste philosophische Werk, auf die „Philosophischen Briefe über

Dogmatismus und Kritizismus" hinweisen. In diesen Ausführungen sieht

Schelling als die wichtigste Leistung Kants den Nachweis, daß Dogmatismus
und Idealismus beide gleichursprüngliche und gleichberechtigte Möglichkeiten
der Philosophie sind — nur diese beiden. Nun kann ich auch nur wieder

titelmäßig sagen: Schellings Bestreben ist, diese beiden Äste der geschichtlichen

Metaphysik von der Wurzel aus auf dem Boden der Transzendentalphilosophie

zu vereinen. Die Metaphysik, die ihm vorschwebt, ist thematisch der

dogmatischen angeglichen, ist aber in einem auch ständig kritisch-fragende
Metaphysik. Die Einheit soll die geschichtliche Metaphysik ebensowohl

begründen wie bewahren. Es ist ein waghalsiges Unternehmen und damit ist
auch verbunden, daß er so viele Schwierigkeiten und so viele Zweideutigkeiten

mit in Kauf nehmen muß. Wenn man das Ganze übersieht, liegt eine

ungeheure Leistung gerade darin, daß das Prinzip der Kritik nicht aufgegeben
wird. Das, worin er die Kantischen Grenzen übersteigt, ist die positive
Ausführung einer inhaltlich „lehrmäßigen" Metaphysik. Worin er Kant treu bleibt,
ist der große Gesichtspunkt des ganzen deutschen Idealismus: im reinen Ich
die Möglichkeit zu entdecken, in Auseinandersetzung mit der empirischen
Welt alle Fragen der Metaphysik und letztlich des Denkens des Seins im
Realisieren seiner selbst zur Präsenz zu bringen.

Die zweite Frage, die Herr Heimsoeth gestellt hat, betrifft den Abstand
Schellings von Kant in der Erweiterung des Begriffes der Transzendentalphilosophie.

Ich habe auf die drei Richtungen hingewiesen, in welchen Schelling

das transzendentale Prinzip weitertreibt, und zwar, wie ich meine, in
konsequenter Befolgung der Richtungen, die in dem Kantischen Ansatz liegen.
Ich darf vielleicht wieder nur eine titelmäßige Anzeige gebrauchen. Die drei
neu eroberten Bereiche der transzendentalen Metaphysik: der der undinglichen

und gleicherweise unbedingten Seinszusammenhänge, der Seinszusammenhänge,

sofern sie von der Subjekt-Objekt-Spaltung, von der Orientierung
nach Rezeptivität-Spontaneität unberührt sind, und drittens das durch die
Beseitigung aller Hindernisse, die im Wege stehen, des empirischen Bewußtseins,

des Selbstbewußtseins, der Vernunft, sogar des empirischen Seins zu
Gunsten des Geschehens freigelegtes, nunmehr hindernisloses Vorwärtsschreiten

der Fragen aus ihnen selbst — daß diese drei Schritte ihre gemeinsame

Rechtfertigung aus der Ontologie der Freiheit beziehen. Die letzte
Begründung der Transzendentalphilosophie für Schelling ist die Freiheit. Sie
ist die letzte ontologische Begründung für jede Möglichkeit des Seins, für das
Sein Gottes, Sein der Welt, Sein des Menschen, des Wissens, Denkens, der
Vernunft; sie ist überhaupt der Mittelbegriff, das Medium, von woher alle
Unterschiede überhaupt sichtbar werden. Dadurch ist das reine Ich die
Künftigkeit selbst, die Offenheit, in dem Sinne, wie Prof. Jaspers darüber sprach.
Die Freiheit ist die begründende Mitte, so des notwendigen Seins, wie es in
den Naturgesetzen zum Ausdruck kommt, wie des Seins Gottes, das keine
Gesetze kennt. Diese durchgehende Begründung der Ontologie aus der Freiheit
charakterisiert ebenfalls die Großartigkeit seines Anliegens, das das ganze
Werk bestimmt.

89



HELMUTH PLESSNER:

Zur Erläuterung meines Wortes: Schelling als Mahner, darf ich an die Warnung

von Prof. Medicus anknüpfen, über den heute schon in weiten Bereichen
der lebendigen Natur arbeitenden Methoden der rechnenden Naturwissenschaft
nicht die Sphäre der Erscheinung zu vergessen, deren Struktur Probleme stellt,
die mit ihnen nicht zu bewältigen sind, auch nicht mit solchen der Physiologie
und Psychologie. Erscheinungsstrukturen und Erscheinungsgesetze hatte Goethe
in seinem Kampf gegen Newtons Prinzipien der Optik im Auge, Zusammenhänge,

die viel später, etwa bei Stumpf, Hering und in der Phänomenologie
erst wieder gesehen wurden. Offenbar gibt es Korrelationen zwischen der
erscheinenden Natur und dem Menschen, Sinnbildlichkeiten, besser noch:
Bildsinnverhältnisse, für deren Erkenntnis manche These Schellings bedeutsam sein
kann. Auf sie führt uns das Studium der für Organismen verschiedenen Typs
spezifischen Umwelten durch die Biologie. Sie arbeitet Korrelationen zwischen

lebendigen Systemen und den ihnen „entsprechenden" Welten heraus. Solche

Korrelationen bestehen auch für den Menschen und beherrschen seine
phänomenale Welt. Das Grün als erscheinendes Grün, die Skala der Farben, Formen
und Aggregate bis hin zu den großen Ordnungen der Daseinsräume, die uns als

Landschaften umschließen, wollen nicht nur mit den Methoden exakt-mathematischer

Analyse begriffen werden. Sie bilden Themen für sinnverstehendes

Begreifen. Vielleicht wird Herr Jaspers nicht so weit gehen wollen —
Zwischenruf von Herrnjaspers: „Einverstanden" —, aber ich glaube, in Schellings
kosmischer Konzeption steckt sehr wesentlich dieses Motiv. An solche

Gestaltsinngesetze der erscheinenden Natur mahnt uns seine Philosophie, die wir
darum nicht aus Gründen ihrer Zeitgebundenheit und ihrer Ontologie für
erledigt halten dürfen. Wie weit am Leitfaden menschlichen Welt-Umwelt-
verhältnisses die auf den Menschen als Organismus spezifisch relativen
Erscheinungsweisen oder Darbietungs- bzw. Begegnungsordnungen der Natur begrifflich

gefaßt werden können, ist heute noch eine offene Frage. Aber sie ist eine
echte Frage, die uns Schelling stellt. Ich hoffe, damit auch den Herren Ballauff,
Heuss und Sauer geantwortet zu haben. Nur auf ein Bedenken Herrn Wenzls
möchte ich noch kurz eingehen. Meine Formulierung, die messende
Naturwissenschaft sei keine contemplatio und kein Naturverständnis, sondern
unbeschadet ihrer erklärenden Kraft im Grunde Technik in statu nascendi, Theorie
nicht nur für die Praxis der Naturbeherrschung, sondern selbst schon Praxis
des Verfügbarmachens der Phänomene, soll weder ihre echte Erkenntnisabsicht
noch auch den vielfach echten philosophischen Impetus im Naturforscher
verkennen. Wer wollte ihn den großen Männern in der Kette von Galilei bis
Planck und Einstein absprechen? Aber die Beurteilung der von ihnen verfolgten

Methode muß von der philosophischen Interpretation, die sie ihr oft haben
angedeihen lassen, sorgfältig getrennt werden.

90


	Das Identitätssystem

