Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Das Identitatssystem

Autor: Plessner, Helmuth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883376

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Identitétssystem

Von Helmuth Plessner

Schellings gliickliche Zeit kulminiert in einer Philosophie des voll-
kommenen Ausgleichs. Die Spannungen zwischen Mensch und Gott,
Erde und Himmel, die in verchiedenen Aspekten unter den Gegen-
satzen von Subjekt und Objekt, Geist und Natur, Sollen und Sein zu
begrifflicher Behandlung kommen, fiigen sich im Bilde des Identitats-
gedankens in eine sich selbst tragende und aus sich selbst verstdndliche
Wohlordnung, die um ihrer Einheit willen in Vieles gespalten, um
ihrer Vielheit willen Einheit ist. Eine mit Gott einige, nicht nur mit
ihm eine Welt, ein Kosmos nicht nur der Harmonie in allen seinen
Teilen, sondern in Harmonie mit sich selbst, ein Kosmos als Harmonie,
kennt allein die relative Macht des Negativen, kompensiert durch das
ihm zugehorige Positive, nicht das radikal Bose, nicht den echten Zufall,
nicht die Sinnlosigkeit. In solcher Welt findet ein mit sich zerfallenes
Geschlecht von Extremisten kein Zuhause mehr. Unter den Erfahrun-
gen der Niedertracht und Briichigkeit des Menschen, die uns das 20.
Jahrhundert gebracht hat, sind uns die Augen fiir den Schelling nach
1806 aufgegangen, wihrend es scheint, als kénnten wir fiir die so viel
glanzvolleren Stadien seiner Entwicklung, die er bis dahin durchlaufen,
heute nur noch Bewunderung haben, aber mit ihnen nichts Rechtes
mehr anfangen.

Uber diesen Teil seines Weges, von dem er dann abbog, um ihn
Hegel, wie man lange Zeit glaubte, zu tiberlassen, hatte offenbar die
Geschichte ihr Urteil gesprochen. Schelling schien die Aufgabe der
Vermittlung und des Ubergangs zugefallen, an den Positionen der Ich-
philosophie Fichtes die Asymmetrie im Verhiltnis zur Natur entdeckt
zu haben und in rasch vollzogener Konsequenz zum Gedanken der
Identitdtsphilosophie des Idealrealismus vorgedrungen zu sein. In der
Vorerinnerung zur Darstellung seines Systems von 1801 sagt er es
selbst: ,Ich habe das, was ich Natur- und Transzendentalphilosophie

68



nannte, immer als entgegengesetzte Pole des Philosophierens vorge-
stellt; mit der gegenwirtigen Darstellung befinde ich mich im Indiffe-
renzpunkt, in welchen nur der recht fest und sicher sich stellen kann,
der ihn zuvor von ganz entgegengesetzten Richtungeén her construiert
hat.“ In Hegels Schrift aus dem gleichen Jahr ,iiber die Differenz des
Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie® sieht es so aus,
als stiinden die Jugendfreunde aus dem Tibinger Stift in gemeinsamer
Front, doch kiindigt sich in ihr schon die Einsicht an, es miisse tiber die
Fassung der Identitit bei Schelling hinausgegangen und sie zu dem ent-
faltet und vollendet werden, was sich in ihrem Prinzip wie in einer
Knospe verberge. Die Vorrede zur Phaenomenologie des Geistes von
1807 fihrt den Bruch zwischen beiden herbei. In seiner Erwiderung
schreibt Schelling: ,Das, worin wir selbst wirklich verschiedener Uber-
zeugung oder Ansicht sein mogen, wiirde sich zwischen uns ohne Aus-
sohnung kurz und klar ausfindig machen und entscheiden lassen, denn
versohnen 1aft sich freilich alles, Eines ausgenommen. So bekenne ich,
bis jetzt Deinen Sinn nicht zu begreifen, in dem Du den Begriff derAn-
schauung opponierst“. Mit der Durchbildung der Identitdtsphilosophie
zum dialektischen Panlogismus versucht Hegel den Schritt iber Schel-
ling hinaus, mit dem seine im bildhaften Denken und blofler schema-
tischer Konstruktion befangene, ihrer selbst erst ansichtig, noch nicht
durchsichtig gewordene Philosophie der Natur und der Kunst zum
Selbstverstindnis gebracht und eben dadurch aus sich aufgehoben sein
sollte.

War sie es wirklich? Der Gang der Dinge schien Hegel Recht zu
geben, Schelling durch ihn in direkterAnkniipfung tiberholt zu sein. Bis
in die 40er Jahre von der Felsenmelodie seiner Dialektik tibertont, ver-
blafite Schellings Ruhm. Zu spat an Hegels Stelle als sein Gegner be-
rufen, vermochte er weder die Alten noch das Junge Deutschland mehr
zu Uberzeugen. Dieser christliche Theismus wollte nicht mehr ziinden,
weder bei Marx und Lassalle noch bei Kierkegaard. Unselig verknipft
mit der restaurativen Politik schien er, der einmal der Wortfiihrer der
Romantik gewesen war, dazu verurteilt zu sein, Exponent auch ihrer
Spatphasen zu bleiben, der sich die Gesellschaft unter dem rasch wach-
senden Druck der industriellen Revolution sehr bald entfremdete. Sein
Frithwerk hatte sich geschichtlich erfiillt, die fast fiinfzig Jahre wahren-
den Mihen aber um das, was er die positive Philosophie, den philo-
sophischen Empirismus nannte, sollten nur einem verhaltnismaflig klei-
nen Kreis noch etwas bedeuten. Einem christlichen Denker leistete der

69



Geist biirgerlicher Emanzipation — und in ihr kamen die vorwarts-
driangenden Krifte zum Ausdruck — Widerstand. Das Gefélle zur Sae-
kularisierung christlicher Frommigkeit protestantischer Pragung war
schon zu stark geworden. Schopenhauers irrationale und dem Naturalis-
mus zugleich verwandte Willensmetaphysik pafite besser in die Ab-
schieds- und Aufbruchsstimmung dieser Wendezeit.

Daf Schelling dem spateren 19. Jahrhundert kaum mehr als ein Name
war, nicht nur der biologischen Entwicklungslehre, die sich gern auf
Goethe und Lamarck berief, aber die romantische Naturwissenschaft
perhorreszierte, liegt an der in seinem Werk immer starker gewordenen
Verschmelzung von Spekulation und christlicher Theologie. Und wenn
wir heute dazu neigen, das allzulang festgehaltene Vorurteil von seiner
Zwischen- und Mittlerstellung in der Entwicklung von Fichte zu Hegel
zu uberpriifen und den Werken seit 1806 ihr volles Gewicht zu geben,
dann hat das sein Gutes und ist als Korrektur Hegelscher Linientreue zu
begriiflen, aber die Verfithrung ist grof}, auch die davor liegende Pro-
duktion vom Ende her zu sehen. Man sollte in dieser Sache aber vor-
sichtig sein. Wird schon das Verstidndnis der Intentionen seiner spateren
Jahre nur bedingt aus einer christlichen Existenzphilosophie im moder-
nen Sinne Gewinn ziehen, um wieviel weniger das Verstindnis seiner
FEntwicklung, die im Identitétssystem kulminiert. Wer hilt schon in
seinem Leben durch, was er sich in seiner Jugend davon vorgestellt hat?
Den Plan eines Gegenstlicks zu Spinozas Ethik freilich verwirklicht er
skizzenhaft in der ,Darstellung®. Aber was danach kommt, gewinnt er
aus immer wieder erneuter Uberpriifung der Tragfihigkeit seiner ge-
danklichen Mittel gegeniiber der Erfahrung in Natur, Kunst und Reli-
gion. Um ihre Bewiltigung als Erfahrung geht es ihm allerdings von
Anfang an, an dieser Aufgabe hilt er sein Leben lang fest und nur die
Losungsversuche verschieben sich je nach derAuffassung von den Gren-
zen zwischen dem, was moglich, wirklich und notwendig heiflen darf.
Es wird nicht unsere Sache sein kénnen, die geschichtliche Eigenart des
Identitdtssystems zu analysieren, was gerade in der Absicht, es abzu-
heben von dem, was Hegel daraus gemacht hat, reizvoll wiare. Wir wol-
len vielmehr einige Schwierigkeiten zur Sprache bringen, die unserem
Verstindnis dieses Systems im Wege stehen und daher fiir eine Beur-
teilung auch seiner geschichtlichen Stellung nicht iibersehen werden diir-
fen. Dazu miissen wir die Architektur des Ganzen ins Auge fassen.

Zusammengehalten ist es von dem Prinzip der Identitit vom Sein
des Seienden und dem Erkennen, wobei daran erinnert werden muf,

70



daf} in erster Anndherung Sein die Unabhingigkeit, ja Gleichgiiltigkeit
gegen sein Erkanntwerden, Erkennen die Richtung auf das Seiende be-
deutet. Aus dieser Getrenntheit beider Dimensionen in erster Annéhe-
rung ergibt sich der Dogmatismus des puren Seins als der Substanz, die
durch sich ist und begriffen wird, in zweiter Anniherung der Kritizis-
mus, der diese Aussage von dem aussagenden Subjekt, fiir das es sich
als solches zu erkennen gibt, abhdngen ldfit. Vereinfacht auf einen
Gegensatz gebracht, heifdt das: es stehen sich zwei Prinzipien gegeniiber,
deren Monismen einander ausschliefen. In radikaler Ausbildung dort
bei Spinoza, hier bei Fichte, stellt das Sein die Maoglichkeit des Erken-
nens, das Ich die Realitdt der Natur in Frage. Nur wenn das All=Eine
selbst als Erkennen gefafit und damit die Substanz zum Substanz=Sub-
jekt erweitert, dem Sein die Sehe, um den Fichteschen Ausdruck zu ge-
brauchen, urspriinglich zugesprochen wird, kommen wir aus dem hoff-
nungslosen Wettstreit heraus. Nur als Erkennen selbst ist Sein moéglich,
das aus seinem Wesen folgt. Da ein Aufler ihm, von dem es erkannt
werden konnte, in keiner Hinsicht mehr Spielraum hat, muf} dieses dem
Sein einwohnende Erkennen sich mit ihm der Sphire und dem Gehalt
nach decken und daher mit ihm nicht nur zusammenfallen, sondern
identisch sein. Insofern ist das alleine Sein Selbsterkennen oder Ver-
nunft. Als Sicherkennen ist es Subjekt = Objekt. Der naive Realismus
und der in kritischer Haltung nicht weniger naive Idealismus miissen
zu den radikalen Gegenpositionen, in denen vom Sein her die Moglich-
keit des Erkennens, vom Subjekt her die Moglichkeit des Seins verloren
gehen, gesteigert werden, damit die Unausweichlichkeit einer dritten
Position, und zwar der absoluten Identitit beider Gegenpositionen,
zwingend wird.

Diese Identitat des Subjekt=0Objekt ist nicht mehr die desFichteschen
Ich und insofern nicht mehr idealistisch, sondern hat denBannkreis von
Subjektivitit und Objektivitdt durchbrochen. Es ist nicht mehr primar
Setzung und sekundir Gesetztsein, nicht mehr fundierende Konstitution
und fundiertes Konstitutivum, sondern Beides in Einem: gegriindetes
Griinden, getragene Aktion, doch gegriindet und getragen durch Sich.
Die Identitit des absoluten Prinzips ist ein Verhaltnis zu sich. Absolute
Einheit und Sichselbstgleichheit driicken jede fiir sich die Eine Identitat
des Absoluten aus, welche Verdoppelung Schelling daher mit , Identitit
der Identitat“ bezeichnet. In der Naturphilosophie hatte er das Gegen-
stiick zum subjektiven Idealismus Fichtes, in dem die Natur zum blofien
Material der Pflichterfiilllung — man muf} schon sagen: fatal seherisch

71



—depraviert worden war, geliefert und sie als objektiven Idealismus
unter der Formel: alles ist Ich in der Gegenrichtung zur Formel des
ersten: Ich ist alles entwickelt, nach einem Umkehrungsverfahren, das
dem Fichteschen nur in kontrirer Erganzung zur Seite trat, den Boden
seiner Philosophie selbst aber nicht verlief. Nun stéft er im Identitdts-
system zum absoluten Idealismus, dem Idealrealismus vor, dessen Prin-
zip das Ich nicht mehr sein kann, sich vielmehr zum Ich = Es vertieft.
Die Fichtesche Wissenschaftslehre suchte die Bedingungen der Moglich-
keit des Zusichkommens des Ich und fand auf diesem Wege den Grund
fir die Konstitution einer Welt. Schellings Naturphilosophie geht den
Gegenweg zu den Bedingungen der Moglichkeit der Natur und findet
dabei den Grund fir die Konstitution eines Ich. Dort wie hier bezieht
aber das ganze Verfahren aus Kants Gedanken der Konstitution des
Objekts durch das Subjekt und seine Erkenntnisbedingungen das Prin-
zip der durchgingigen Korrelation beider Pole der Erkenntnis.

An diesem Prinzip hilt Schelling auch jetzt fest, macht es nur, da
Erkennen und Sein schlechthin zusammenfallen sollen, zumWeltprinzip.
Hatte er schon mit seiner Naturphilosophie versucht, das einseitige
Ubergewicht des Subjekts innerhalb der idealistischen Konzeption aus-
cugleichen, was in den Augen vieler seiner naturphilosophischen Mit-
streiter eine Halbheit war, so kam nun mit der Aufhebung des Primats
der Subjektivitit die endgiiltige Korrektur der Asymmetrie. Die Wie-
dereinsetzung des parmenideischen Prinzips der Selbigkeit von Denken
und Sein durfte jedoch nicht in die alte Ratlosigkeit fithren, was solcher
hermetisch in sich verkapselten Wahrheit die erscheinende Welt zu be-
deuten habe. BeiParmenides ist sie nicht legitime Erscheinung, sondern
illegitimer Schein, hervorgerufen durch das menschliche Unvermogen,
Ja und Nein konsequent auseinanderzuhalten, und verfithrt von der
Neigung, im Nichtsein eine Art von Sein zu sehen. Um diesen Akosmis-
mus abzuwehren, nicht wieder in die Zweiheit einer Wahrheit ohne
Welt, einer Welt ohne Wahrheit zu geraten, bedarf es auf dem Grunde
des Subjekt-Objektcharakters des Seins des Seienden, d. h. seiner Er-
scheinbarkeit, nur des Prinzips der Abstufung oder der Entwicklung.
In gradueller Differenzierung abgestuften Selbsierkennens beharrt die
in jeder ihrer Phasen wie im Ganzen vollendete Vernunft. Sie, die ab-
solute Identitat ,ist actu, so wie sie nur potentia ist“. Der Unterschied
von Potentialitdt und Aktualitét ist nur ein Kennzeichen des phaeno-
menon bene fundatum, des erscheinendenWeltprozesses und gehort ihm
allein an, nicht ein solcher des Verhaltnisses der Identitat zum Prozef3,

12



des Wesens zur Erscheinung, als wire das Wesen der Keim und die sich
entwickelnde Erscheinung sein entfaltetes und ausgereiftes Produkt. ,Die
absolute Identitat ist nicht Ursache des Universums, sondern das Uni-
versum selbst. Denn Alles, was ist, ist die absolute Identitat selbst, das
Universum aber ist alles, was ist.“

In jeder Erscheinung manifestiert sich, stellt sich dar, vertritt sich auf
dem Grunde seiner wesenhaften Vertretbarkeit das Absolute. Im Ver-
haltnis zu ihm als Basis ist eine bestimmte Erscheinung ein Modus der
absoluten Identitdt, nicht mehr, aber auch nicht weniger als sie, eine
nach dem Prinzip der Differenzierung graduell getonte Art und Weise
ihrer selbst. Da sie fiir sich genommen pure Indifferenz ist, muf} fir
jeden differenten Modus, soll er ihr nicht widersprechen, ein Ausgleich
sein. Dieser Ausgleich erfolgt durch die Reihe aller Gradabstufungen
hindurch oder als Welt. Den jeweiligen Einheitsgrad des Subjektiven
und Objektiven mit dem Worte ,Potenz“ (in Analogie zum mathema-
tischen Begriff) bezeichnet, heifdt das, die Dinge bilden eine Potenzen-
reihe auf der Basis der Identitdt. Innerhalb der Reihe kommt keiner ein
vollig selbstindiges Dasein zu, und wie jede auf alle anderen ange-
wiesen bleibt, sind sie alle absolut gleichzeitig, erganzen sich mithin zur
totalen Indifferenz + O und sind unter der Form von ihnen allen die
absolute Identitdt. Der unglicklich gewéhlte Begriff der quantitativen
Differenz zur Bezeichnung des in jeder Erscheinung verschiedenen
Ubergewichts, mit welchem in dem Grundverhaltnis Subjekt = Objekt
bald die eine, bald die andere Seite vorherrscht, bald den reellen und
bald den idellen Charakter der Potenzreihe bestimmt, darf natiirlich
nicht dahin verstanden werden, als gibe er die Grundlage fir eine Mes-
sung ab. Er ist vielmehr ein analogisch-symbolischer Ausdruck fir das
Gegenverhaltnis der Polaritat, deren Variabilitidt nicht das Verhaltnis
selbst, wohl aber die Nachdriicklichkeit und Gewichtigkeit des einen oder
anderen Pols fir die Konstitution der jeweiligen Erscheinung festlegen
will.

Das Symbolon der wahren Philosophie, ihre Hypotypose, um Kants
Ausdruck zu gebrauchen, ist das Schema ,zweier gerader Linien von
gleicher Grofle und entgegengesetzter Richtung, begriffen als gleiche
Hilften in einer geraden, deren Mittelpunkt die Indifferenz darstellt.
Wird die letztere durch die Gleichung A=A, die quantitative Differenz
durch A=B (A =Subjektives, B=0bjektives), das Ubergewicht mit -
bezeichnet, so haben wir folgendes Schema, welches Schelling fiir die
Grundformel seines ganzen Systems erklart:

73



+ ' +
A =B A= B

A=A

Diese Linie vergleicht sich dem Magneten, der in der Mitte den
Indifferenzpunkt, an den Enden entgegengesetzte Polaritat zeigt. Je-
der Teil der magnetischen Linie ist wie der Magnet mit denselben
Eigenschaften der Indifferenz und Polaritit, jeder Punkt kann In-
differenzpunkt sein, so dafl an diesem Schema das System sich deut-
lich darstellt ,wie das letztere nie aus dem Indifferenzpunkt heraus-
kommt.“ (K. Fischer, Gesch. der neueren Philosophie VII, 558, 2. Aufl.
1899). Mit ihm ist die Form des Seins der absoluten Identitit darge-
stellt, im ganzen aller Potenzen wie im einzelnen jeder Potenz fiir
sich, in denen Natur und Geist in der Kette ihrer Produktion sich die
Waage halten.

Schellings Welt ist eine Welt des Einander, in der die Gegensatze
das Fiireinander gewdhrleisten, ein Kosmos, der einem Jeden seine
Stelle zuweist, eine gerichtete Metamorphose im Sinne wachsender
Befreiung und Steigerung der Subjektivitat, zweckmaflig ohne Zweck,
sich selbst genug, doch offen und kulminierend im Kunstwerk der in
der Welt sich erkennenden Wahrheit, der in der Weltproduktion sich
darstellenden Schonheit, eine Evolution von der Materie als dem
primum existens bis zum Werk des Genies, eine erwachende Poesie.
Aus dem Bewuftlosen sich erhebend entfaltet sich die Potenzenkette
der anorganischen und organischen Natur, der der Mensch verhaftet
bleibt, obwohl er sie in seinem Selbstbewufdtsein durchbricht, bis in
seinen genialen Schopfungen die Identitit des Bewuftlosen und des
Bewufitseins, der Natur und des Geistes zur Darstellung kommt. So
ist der Mensch der Ort, an welchem das Universum zu dem wird, was
es ist, das Ganze sich reprasentiert, die Identitit der Identitdt sich als
solche ausdriickt. ,Unsere Behauptung®, so heifdt es in der Erlduterung
des § 30 seiner ,Darstellung®, ,ist aufs deutlichste ausgedriickt die,
daf}, konnten wir alles, was ist, in der Totalitit erblicken, wir im
ganzen ein vollkommenes quantitatives Gleichgewicht von Subjektivi-
tat und Objektivitdt, also nichts als die reine Identitdt, in welcher
nichts unterscheidbar ist, gewahr wiirden, so sehr auch in Ansehung des
einzelnen das Ubergewicht auf die eine oder andere Seite fallen mag,
daf also doch auch jene quantitative Differenz keineswegs an sich,
sondern nur in der Erscheinung gesetzt ist. Denn da die absolute Iden-
titat, — das, was schlechthin und in allem ist, — durch den Gegensatz

74



von Subjektivitit und Objektivitit gar nicht affiziert wird, so kann
auch die quantitative Differenz jener beiden nicht in bezug auf die
absolute Identitit oder an sich stattfinden, und die Dinge oder Er-
scheinungen, welche uns als verschieden erscheinen, sind nicht wahr-
haft verschieden, sondern realiter Eins, so dafl zwar keines fir sich,
aber alle in der Totalitit, in welcher die entgegengesetzten Potenzen
urspringlich sich gegeneinander aufheben, die reine ungetriibte Iden-
titat selbst darstellen. Diese Identitat ist nicht das Produzierte, sondern
das Urspriingliche, und sie wird nur produziert, weil sie zst. Sie ist
schon in allem, was ist. Die Kraft, die sich in die Masse der Natur er-
giefit, ist dem Wesen nach dieselbe mit der, die sich in der geistigen
Welt darstellt, nur daf sie dort mit dem Ubergewicht des Reellen, wie
hier mit dem des Ideellen zu kdmpfen hat, aber auch dieser Gegen-
satz, welcher nicht ein Gegensatz dem Wesen, sondern der bloflen Po-
tenz nach ist, erscheint als Gegensatz nur dem, welcher sich aufler der
Indifferenz befindet und die absolute Identitat nicht selbst als das Ur-
spriingliche erblickt. Sie erscheint nur dem, welcher sich selbst von der
Totalitdt abgesondert hat und inwiefern er sich absondert, als ein Pro-
duziertes; dem, welcher nicht aus dem absoluten Schwerpunkt gewichen
ist, ist sie das erste Sein und das Sein, das nie produziert worden ist,
sondern ist, so wie nur iiberhaupt etwas ist, dergestalt, dafl auch das
einzelne Sein nur innerhalb derselben moglich, auflerhalb derselben,
auch wirklich und wahrhaft, nicht blof} in Gedanken abgesondert, nichts
ist. Wie es aber moglich sei, dafl von dieser absoluten Totalitit irgend
etwas sich absondere oder in Gedanken abgesondert werde, dies ist
eine Frage, welche hier noch nicht beantwortet werden kann, da wir
viel mehr beweisen, daf} eine solche Absonderung nicht an sich méglich
und vom Standpunkt der Vernunft aus falsch ist, ja (wie sich wohl
einsehen 1dft) die Quelle aller Irrtimer sei.®

Wenn man zur Vereinfachung dessen, was in diesen Sitzen steht,
den grimmig-frohlichen Ausspruch zitieren wollte, der liebe Gott sihe
alle Dinge auf einem Haufen, so kdme man allerdings in Teufels
Kiche und hitte Schelling groblich mifiverstanden. Im Zentralpunkt
und fiir ihn gilt lautere Selbstbejahung. Fiir sein All ist Nichts. In
ununterscheidbarer Helle trifft die Sicht sich selbst, sind Sehe und
Licht eins. Wodurch aber kommt es zu Farben, warum kommt es zur
Tribung, an der die gebrochenen Unterschiede hervortreten? Da eine
Emanation der Identitdt nach Schelling, wie wir gehért haben, un-
maoglich ist, sie nicht aus sich heraustreten und die Mannigfaltigkeit des

75



einzelnen begriinden kann, vielmehr als Einheit in der Mannigfaltig-
keit mit ibr identisch ist, so mussen im Hinblick darauf, daff die abso-
lute Identitdt in der Form der quantitativen Indifferenz, der reinen
Gleichgewichtigkeit des Subjektiven und Objektiven, die Welt aber
als quantitative Differenzen ist, diese iz der Indifferenz und nicht aus
ihr begriffen werden. Ableitung ist unméglich, denn es herrscht keine
Hierarchie. Sie, die Indifferenz mufi nicht etwas werden, was sie nicht
von sich aus bereits ist. Wir haben gehort, dafl die Identitat ,actu ist,
sG wie sie nur potentia ist“. Dynamis und Energeia fallen in ihr zu-
sammen. Wie driickt sich das fiir die Indifferenz aus, in der sie mani-
fest ist? Wirklich oder actu ist die Indifferenz allein insofern, als sie
im Indifferenzieren, d. h. im Ausgleichen der Differenzen besteht, die
also, wenn auch gleich urspriinglich mit der Einheit, ihr als Mannig-
faltigkeit vorgeordnet sein miissen, will das Indifferenzieren spielen.
Als aufzuhebender Kontrapart ist die Differenz die notwendige Vor-
aussetzung der Indifferenz, nach Schellings Wort ihr Grund. Setzen
wir die quantitative Differenz mit dem Wesen der Natur gleich, so ist
Natur der Grund des Seins der Identitat, im Absoluten Grund seiner
Offenbarkeit, jedenfalls actu. Ob auch potentia, ist nicht gesagt, womit
denn auch die anfingliche Frage: warum ist Vieles und nicht nur das
Eine, oder mehr schlecht als recht formuliert: warum hat Gott die Welt
geschaffen? zwar nicht beantwortet, aber doch in ein neues Licht geriickt
ist. Natur als absolute Identitit verstanden, sofern sie nicht als seiend,
sondern als Grund ihres Seins betrachtet wird, heifit dem bewufitlosen
Leben und der niederen Potenz die tragende Funktion im Verhiltnis
zur hoheren des Geistes zuerkennen, die idealistische Rechtfertigung
der Natur endgiltig verlassen und die spinozistische Formel Deus sive
natura als umkehrbare Gleichung aufgeben. Was Pantheismus schien,
zeigt sich als Panentheismus. Der absolute Idealismus setzt in seinem
Kulminationspunkt die Differenz des Faktischen als Grund seiner seibst.
Ein spekulativer Empirismus, ein Positivismus der Weltoffenbarung
mit einer Trennung nicht nur des Dafl vom Was, sondern seiner Vor-
ordnung kiindigt sich an, wie ihn die Freiheitsschrift von 1806 dann
zu entwickeln beginnt.

Bevor ich die Darstellung des Systems beende und mich mit der
Frage unseres gegenwirtigen Verhiltnisses zu ihm befasse, muf} aller-
dings noch ein wesentlicher Zug erwidhnt werden, von dem nur fliichtig
bisher die Rede war. Schellings Philosophie ist in einem Mafle der Er-
scheinung in ihrer Anschaulichkeit verpflichtet, wie es jedenfalls in der

76



Geschichte des nachmittelalterlichen Denkens bis auf ihn selten zu
finden ist. Anschauung will sie sein und vermitteln, den Begriff zu ihr
hinfiihren, so dafl die Vernunft in der Sache am einzelnen Ding wie
am ganzen Gefiige plastisch gestalthaft hervortritt. In dieser Auf-
fassung vom spekulativen Lebensnerv alles wirklichen Erkennens weify
er sich mit Goethe, aber auch mit dem Kant der Kritik der Urteils-
kraft einig, wobei nicht vergessen werden sollte, dafl die Philosophie
Kants Vernunftkritik die Abgrenzung der Erscheinung gegen das Uber-
mal rationalistischen Anspruchs und die Erkenntnis der Eigenart aller
Anschaulichkeit verdankt. Mythos, Natur, Kunst, die Themen seines
Lebens von Jugend an, konfrontieren auf je verschiedene Weise zwar,
die Manifestation des Wesens in der Erscheinung. In ihr stellt sich das
Absolute dar, gleichsam, ausdruckshaft, analogisch-symbolisch. So das
Endliche im Unendlichen zu begreifen, bedarf es der spezifisch philo-
sophischen Kunst produktiver Anschauung, die mit dem intellectus
archetypus nicht verwechselt werden sollte. In der Kritik der Urteils-
kraft heifit es: ,Alle Hypotypose (Darstellung, subjectio sub adspec-
tum) als Versinnlichung ist zwiefach: entweder schematisch, da einem
Begriffe, den der Verstand fafit, die korrespondierende Anschauung
apriori gegeben wird, oder symbolisch, da einem Begriffe, den nur
die Vernunft denken, aber dem keine sinnliche Anschauung angemessen
sein kann, eine solche untergelegt wird, mit welcher das Verfahren der
Urteilskraft, demjenigen, was sie im Schematisieren beobachtet, blof}
analogisch, das ist mit ihm blof} der Regel dieses Verfahrens, nicht der
Anschauung selbst, mithin blo8 der Form der Reflektion, nicht dem
Inhalte nach, iibereinkommt® (K. U. Ausg. Kehrbach S. 228/29).

Wie sein ganzes Indifferenzsystem der Weltvernunft im Bilde mag-
netischer Bipolaritit entworfen ist, so jedoch, dafl die symbolische
Hypotypose die Gestaltung des Ganzen bis in alle seine Teile be-
herrscht — und das war von den Anfingen der Naturphilosophie an
bei ihm immer so —, kehrt das Thema der produktiven Anschauung
bei der Erorterung der Ideen wieder. Wir wissen, jede Potenz im
Stufengang der Weltentwicklung stellt die Identitit auf eine bestimmte
Art und Weise dar. Diese Darstellungsarten sind die Ideen im Sinne
Platos, Arten der Vernunft in der Welt und gegriindet in, wenn auch
nicht ableitbar aus der Idee des Selbsterkenntnischarakters der Iden-
titit —, insofern mit den Potenzen identisch. IThnen, den Ideen, ist es
noch nicht gegeben, den Weg zur Realitdt zu finden. Dazu bediirfen
sie wiederum eines Symbols, wollen sie das Denken, eines Ideals,

77



wollen sie das Handeln bestimmen, in denen nunmehr die Idee ver-
treten und dargestellt wird. Jede Idee ist zugleich konkret und allge-
mein, weder blofler subjektiver Begriff noch objektiv wie ein Ding,
sondern je spezifizierte Identitit von Ding und Begriff, besondere
Urgestalt im Kontinuum, die dieses selbst nicht zersplittert, da sie es
in seiner Ganze wiederum nur reprasentiert. Die Aufgabe der Philo-
sophie der Natur und der Kunst, die Logik mit eingeschlossen, besteht
darin, die Ideen begreiflich und anschaulich zu machen und an dem
fir sie bezeichnenden Urbild = Abbildverhaltnis zu den ihnen zuge-
horigen Gegenstanden die Mannigfaltigkeit des Universums symbolisch
zu begreifen, in genau der Zweideutigkeit, die diesem Worte zukommt,
gleichnishaft und direkt. Die Abstindigkeit des einzelnen Dinges soll
nicht vertuscht und verklart, sondern eingehalten werden. Seiner Ab-
gefallenheit als pures Faktum, das freilich das Identititsdenken in die
Krise treibt und schlieflich sprengt, tragt das Moment der blofien
Ahnlichkeit des Abbilds mit dem Urbild, der Analogiecharakter des
symbolischen Denkens bereits Rechnung.

Fir die produktiv-intellektuelle Anschauung, dem spezifischen Or-
gan der Philosophie, gilt — und das zeigen die hier erwahnten Schwie-
rigkeiten, iber welche Hegel im Element des Begriffs sich von vorn-
herein hinwegsetzt — daf} sie sich nur als aesthetische Anschauung
objektivieren kann. Was lage ndher als die Vermutung, das Kunst-
system der Philosophie sei die ihr entsprechende Objektivation. Aber
dieser Versuchung widersteht Schelling: ,, Das Kunstwerk nur reflektiert
mir, was sonst durch nichts reflektiert wird, jenes absolut Identische,
was selbst im Ich sich schon getrennt hat.“ Kants Auffassung vom
Genie, das wie die Natur wirkt, bleibt ihm mafigebend. Der Denker
kann nichts verkorpern, seiner Intuition und Diskursivitat ist durch die
produktive Anschauung der Vernunft, in der er sich bewegt, das Gliick
der sinnlichen Realisierung versagt.

Schellings Verdienst, die Kritik der Urteilskraft zum Leitfaden seines
Hinausgehens tiber Fichte gemacht zu haben, ist immer gewiirdigt
worden. Umso bereitwilliger, als seine Philosophie der Natur, mit der
er den ersten entscheidenden Schritt tat, sich nicht nur von Fichte her
legitimiert. Ankniipfend an die ,Analytik der Grundsitze“ und die
»Metaphysischen Anfangsgrinde der Naturwissenschaft®, will auch
sie den Ubergang von der Transzendentalphilosophie zur Physik, frei-
lich nicht nur zur Physik der anorganischen Welt. Die Welt des Leben-
digen riickt bei ihr in den Mittelpunkt, der damals bereits gewachsenen

78



Bedeutung biologischen Wissens entsprechend, bereichert aber die
Physik nicht nur um ein neues Gebiet der Erfahrung, sondern sprengt
zugleich ihren Begriff, gestaltet ihn um und unterstellt die gesamte
Natur der Jurisdiktion des Organismusgedankens. Daff dabei die Na-
turphilosophie-an, wenn auch inzwischen iberholten, Tatsachen und
Theorien der Mechanik, des Magnetismus, Galvanismus, der Chemie
und Biologie anschliefit, gereicht ihr freilich zur Ehre, obwohl es ihre
Lektiire heute erschwert. Bedenken erregt von jeher nur ihr Leit-
gedanke, ,es gebe kein wahres System, das nicht zugleich ein organi-
sches Ganzes wire“. Berechtigt denn die aus Kant geschopfte Gewifi-
heit von der Natur als dem sichtbaren Organismus unseres Verstandes
zu einer spekulativen Bemeisterung der gesamten Erfahrung? Wie ist
die Offenheit der Empirie noch zu sichern, wenn der formale Aprioris-
mus im Sinne Kants verlassen und zu einem materialen Apriorismus
erweitert wird? Wo lauft die Grenze zwischen Apriori und Aposteriori,
zwischen Moglich und Wirklich? Da aber die Naturphilosophie er-
klartermaflen die Vorstufe zur Identitatsphilosophie bildet, geriet und
gerit diese wiederum in den Verdacht, eine auch schon von daher
zweifelhafte Konstruktion eines Weltgebaudes zu sein, das selbst zur
damaligen Erfahrung in einem nur hypothetischen und symbolischen
Verhaltnis stand. Die allzu durchsichtige Art, in der das Polaritats-
prinzip an den Erscheinungen des Mechanismus, Magnetismus, Galva-
nismus, Chemismus und der organischen Welt durchvariiert wird, ver-
liert vollends fiir den Naturwissenschaftler jede Uberzeugungskraft,
wenn es auch noch das Schema fiir die Gegensitze des Idealen und
Realen, des Subjektiven und Objektiven hergeben soll, da aus der
indifferenten Nacht des Absoluten nichts an den Tag kommen kann,
was nicht zuvor in sie hineingezaubert worden ist. Weshalb es dann
heifit, Schellings Polaritits-, Differenz- und Indifferenzkonstruktionen
seien miflige Spielerei, entbehrten jeder echten Erkenntniskraft und
seien so viel wert wie die von Moliere’s Arzt vorgebrachte Erklarung
des Schlafs aus der vis dormitiva.

Man darf die Naturphilosophie nicht fiir eine Hypothese halten,
die im Wege experimenteller Forschung nachgepriift werden kann —
ein Mifiverstindnis, dem Schelling durch viele Auflerungen Vorschub
leistet, da seine Art, Natur zu analysieren, der Goetheschen verwandt
ist, die im Gebiet der Farbenlehre das Experiment in jedem Falle
demonstrativ gebraucht hat. Nur dann, wenn man diesen Fehler ver-
meidet und sie als den hypothetischen Entwurf einer Kategorienlehre

79



der erscheinenden Natur ansieht, melden sich diejenigen Schwierig-
keiten, deren Losung die Identitédtslehre bringen soll. Mit ihnen muf§
man rechnen und dabei von dem Gedanken der Erkenntnis ausgehen,
der Schelling’s Naturerfahrung leitet. Er deckt sich weder mit dem
Kantischen noch mit dem heute mafigebenden Begriff, darf aber, wenn
man einmal zum Zweck der Orientierung mit grobem Kontrast arbeitet
und Galilei als den Begriinder des modernen Verfahrens, Aristoteles
als dem Klassiker des uberholten Verfahrens der Naturwissenschaft
gegeniiberstellt, nicht ohne Einschrinkung dem Letzteren zugerechnet
werden. Zwischen diesen Extremen stellt die Goethe—Schellingsche
Naturerkenntnis eine merkwiirdige Ubergangsform dar, fiir welche
alles darauf ankommt, die Erscheinung als Manifestation eines totalen
Zusammenhangs zu begreifen, gegebenenfalls auch unter Einsatz
experimenteller und messender, quantifizierender Methoden, doch nie
zum Zweck ihrer Manipulierbarkeit und Beherrschung, vielmehr allein
zum Zweck ihres anschauenden Verstindnisses. ,Die Erscheinungen
selbst sind die Lehre“ heifit also nicht die blofl methodische Einschridn-
kung, den Zusammenhang empfindungsmifliger Daten in ihrem gleich-
zeitigen oder aufeinander folgenden Auftreten nach Regeln, die fiir
Gesetze gelten konnen, operabel zu machen, sondern zielt auf ein Ver-
stindnis, das sich an der Anschauung der Erscheinung selbst sattigt
und in ihr zur Ruhe kommen will.

Ein derart verstehendes Erkennen gibt es und es spielt im vertrau-
ten Umgang zwischen den Menschen und ihrer Umwelt die Haupt-
rolle. Erst wenn dieser vertraute Zusammenhang nicht mehr funktio-
niert, miissen Wege der Erkldrung beschritten werden. An solchen
nicht seltenen Ersatzmethoden fiir unmoglich gewordenes Verstehen
zeigt sich das allmahliche Auseinandertreten von Anschauung und Be-
greifen, die nun beide einen aufschlufireichen Wandel durchmachen
bzw. gewisse ihrer Komponenten schiarfer hervortreten lassen. Das An-
schauen konzentriert sich und verarmt zugleich zu Beobachtung und
Wahrnehmung, das Begreifen steigert sich zur Theorie. Die unmittel-
bare Umganglichkeit weicht und macht einer mittelbar gezwungenen
und erzwungenen, mehr oder weniger berechnenden Art der Beein-
flussung Platz, die auf Beherrschung hinausliuft. Womit im ganzen
nur gezeigt werden soll, dafl Anschauung, Begriff und Praxis ihre
To6nung und ihr Gewicht wechselweise voneinander empfangen. Sym-
pathetisches Verstindnis bedingt eine andere Art der Beherrschung
und eine andere Art der Anschauung als theoretischer Einblick in das

80



Objekt, auch wenn er und die ihm koordinierte Weise von Einfluf3-
nahme sich den Umgangsformen sympathetischen Verstindnisses nie
ganz entziehen. Der begreifenden Theorie erwachsen bisher verdeckt
gebliebene Moglichkeiten praktischen Wirkens, nur bekommt die Sache
zugleich ein anderes Gesicht, das Blickfeld weitet sich, planende Me-
thode tritt an die Stelle instinktiver oder traditioneller Sicherheit und
kann ihr gefdhrlich werden. Ein guter Botaniker ist noch lange kein
guter Girtner und wird ihn nie Gberfliissig machen, aber seine Ge-
pflogenheiten auf die Dauer revolutionieren.

In der Entwicklung der Naturwissenschaft hat sich dieser Wandel
der Erkenntnisrichtung vom verstehenden zum erkldrenden Begreifen
vielfach unbemerkt durchgesetzt. Das Programm der Mathematisierung
bedeutete fiir die Forschungspraxis einen entschiedenen Einschnitt.
Doch wurde, solange als zu seiner Rechtfertigung der Satz dienen konn-
te, das Buch der Natur sei in mathematischen Zeichen geschrieben, die
Erkenntnistheorie davon zunichst nicht berithrt. Auch Aristoteles hatte
versucht, im Buch der Natur zu lesen, nur den Text miflverstanden.
Daf} dieser Text gegeben sei und zwar so, wie es Galileis Programm
aussprach, stand auch fiir die Antiaristoteliker fest. Gott hat der Natur
die Mafle gegeben, in deren Zahlenverhaltnissen Proportion, Harmo-
nie, Weisheit und Schonheit niedergelegt sind. Nach dem Maf} seiner
Vollkommenheit gearbeitet, zeigt die Schopfung in Statik und Dyna-
mik jene Verntnftigkeit, die zugleich zwingend und befreiend ist, da
in ihrem Licht sich alles von selbst versteht. An den Schriftziigen Gottes
entlangfahrend, begreift der Mensch die gesetzliche Ordnung auf
mathematische Weise dank seiner Ebenbildlichkeit zum gottlichen
Geiste. Was nicht etwa heiflen soll, daf in der Praxis der mathema-
tisch gerichteten planmaflig experimentierenden Naturforschung des
17. und 18. Jahrhunderts nicht schon jene weitgehende Unabhingig-
keit von Dingen der Theologie bestanden hatte, die dann langsam
erst die Emanzipation von ihr auch in der Theorie der Erkenntnis
reifen liel. Nur zur Rechtfertigung des eigenen Tuns nach Anlage und
Durchfithrung griff man auf die theologisch-ontologische Deckung zu-
riick und sah sich dann in der Qualitdt des Schiilers, der nachspricht,
was Gott, der Lehrer und Schriftsteller, ihm vorgesprochen hat. Die
ganze Metaphysik des 17. bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts mit ihrer
Fixierung an Mathematik und Theologie 1af}t sich aus keinem anderen
Gesichtspunkt als diesem begreifen und ist in ihrem wissenschaftlichen
Gesichtskreis Giberdies von dem Vorwiegen mechanisch-physikalischer

81
6 Stud. Phil. XIV



und astronomischer Entdeckungen bestimmt, denen Chemie, Physio-
logie und Biologie erst mit erheblicher Verspatung Gleichwertiges an
die Seite zu stellen vermochten.

Mit der zunehmenden Schwéichung und schlieflichen Preisgabe des
theologisch-ontologischen Selbstverstindnisses der Vernunft zugunsten
ihrer vollendeten Autonomie im kritischen Werk Kants kommt das
Neue in der Praxis der exakten Wissenschaft auch theoretisch zum
Durchbruch. Der Forscher soll sich nicht mehr als Schiler verstehen,
der Vorgesagtes nachspricht und an den gottlichen Schriftziigen in der
Natur gehorsam entlangfihrt, sondern als der bestallte Richter, der
die Natur wie Zeugen behandelt und sie nétigt, auf seine Fragen zu
antworten. Zur Ermittelung des wahren Tatbestandes gehort die Frei-
heit, sich ein Bild von der Sache zu machen, ihn zu antizipieren, die
Fihrung nicht den Dingen, sondern der Versuchsanordnung anzu-
vertrauen und die Begriffe so zu handhaben, dafl sie durch Erscheinun-
gen bestitigt oder widerlegt werden. An Gesetzmafigkeit der Natur
festzuhalten, gebietet nicht ihr gottlicher Ursprung, sondern das mora-
lische Interesse, in dessen Dienst auch der Forscher steht, der Pionier
im Kampf um die Miindigkeit des Menschen schlechthin. Er und nicht
sie, nicht sie allein entscheiden iiber den Charakter der Gesetzmaflig-
keit und tber das, was im gegebenen Fall als Gesetz zu gelten hat und
was nicht. Der Rigorismus des exakten Verfahrens, Garantie des echten
Erkenntniserfolges im stetigen Fortschritt, Garantie auch der echten
Zusammenarbeit der Forscher, entspricht allein der Ethik des iiber sich
selbst bestimmenden Menschen, die es ihm verbietet, Gott als einem,
wenn auch liebevollen Diktator zu gehorchen und seine Worte in der
Natur nachzubeten. Darum Einschrinkung der Erkenntnis auf die Re-
geln meflbarer Nachpriifbarkeit, darum Empirie als Respektierung des
Zufilligen im Rahmen der Notwendigkeit, darum Abhebung der Er-
scheinung vom Ding an sich und wiederum Abhebung der fiir sich
blinden Anschauung vom fiir sich leeren Begriff. Einem in der An-
schauung selbst geborgenen Verstindnis, Verstindnis der Theoria im
griechischen Sinne, war damit die Moglichkeit genommen.

Physik und Chemie konnten sich eher mit dieser Auffassung be-
freunden als eine Biologie, die zu Schellings Zeit kaum eine Mdglich-
keit sah, von deren Methoden zu lernen, vielmehr gerade im Begriffe
stand, als vergleichende und historische Morphologie unter der Ent-
wicklungsidee eine Wissenschaft sui generis zu werden. Exakte Er-
klarung bedeutet den Entwurf eines Zusammenhanges, der meflbare

82



Eingriffe im Sinne einer Voraussage erlaubt. Auf diese Art in eine ge-
plante Aktion, das Experiment, eingebaut, verliert die Erklarung den
Charakter der contemplatio. Das Operieren mit Modellen steht nur
im Dienste des Verfligharmachens und hat — denken wir etwa an
Bohrs Atommodell und seine Korrekturen — einen blof3 heuristischen,
keinen definitiven Aussagewert mehr. Das Verstandnis will nicht wie
friher in einer Sicht zur Ruhe kommen, sondern die Sache in eine be-
herrschbare Konstellation von Bedingungen auflésen, wobei die mehr
oder weniger anschauungsgebundenen Wortbedeutungen eliminiert und
durch mathematische Symbole ersetzt werden. Es wire ungenau und
altmodisch, zu sagen, die Theorie hitte sich in den Dienst der Praxis
gestellt, was, von auflen gesehen, fir das Verhaltnis der Forschung zu
Technik und Industrie oft zutrifft. Richtig mufi es heiflen, dafl die
Theorie selbst ein Stiick Praxis geworden ist, wodurch die Anwendung
der Theorie in der Praxis sich von selbst ergibt. Unser Naturverstand-
nis ist Technik in statu nascendi, adaequate und darum hdochster Be-
wunderung wirdige Antwort auf eine Welt, deren Ordnung keinen
Ausdruckswert mehr besitzt, weil sie durch keinen Sinn mehr zusam-
mengehalten wird. Wir verstehen uns auf Natur, aber sie verstehen
wir nicht mehr.

Die Verkuppelung von Abstraktion mit Aktion bei gleichzeitig
schwindender Geborgenheit bestimmen unser zunehmendes Mifiver-
héltnis zu dem, was noch immer Welt heift, aber den Anspruch dieses
Wortes nicht mehr erfillt. Ein im spiten 19. Jahrhundert sich erst
schiichtern vorwagendes Bewufitsein von der vollendeten Zufélligkeit
alles Seienden wird durch keine Idee von Entwicklung und Fortschritt
mehr aufgefangen und findet auch nicht mehr einen Halt, eine Mitte
an der eigenen Subjektivitdt. Unter dem Druck der industriellen Revo-
lution hat der Entfremdungsprozefl, dem Menschen und Dinge seit
langem ausgesetzt sind, eine Situation der extremen Verlorenheit ge-
schaffen, die an der Existenzphilosophie und dialektischen Theologie
von heute abzulesen ist. Um die Wende zum 19. Jahrhundert dagegen
waren das theologische Interesse an und in der Philosophie noch viel
zu stark und die Emanzipation der Naturwissenschaft von der Philo-
sophie noch viel zu schwach ausgeprigt, die Gewiflheit von der Welt-
geméifiheit des Menschen, der Menschlichkeit der Welt noch zu grof}, als
daf nicht die Philosophie im Namen des sinnvollen Kosmos und im
Zeichen des Lebens der Entfremdung der Natur durch die Naturwissen-
schaft Einhalt hétte gebieten miissen.

83



Dieser Konflikt zwischen Lebensverstindnis und exakter Erklarung
ist aber durch den Fortschritt der Wissenschaft vom Organischen kei-
neswegs obsolet geworden, sondern hat im Gegenteil an Dringlichkeit
und Schirfe nur gewonnen. Wenn es in den , Wahlverwandtschaften®
heifit: ,Mit den Biumen, die um uns blithen, .. mit jeder Staude, an
der wir vorbeigehen, mit jedem Grashalm, iber den wir hinwandeln,
haben wir ein wahres Verhailtnis, sie sind unsere echten Kompatrioten®,
dann driickt sich darin nicht nur ein franziskanisches Gefuhl aus, son-
dern eine bis heute ungehobene Erkenntnis.

Schelling hat sich an ihr versucht. Sollte er uns auch kein Fihrer zu
ihr mehr sein, dann gewif} ein Mahner, den Kompatriotismus mit der
Welt gerade da, wo sie keine mehr ist, ernst zu nehmen und ihm seine
Wahrheit im Elemente des Gedankens zu erobern.

84



DISKUSSION
HEINZ HEIMSOETH:

Was Herr Szilasi ausfithrte, war gewifl zutreffend auf den Anfang Schel-
lings. Aber es scheint mir, dal fiir diejenigen, welche den Vorgang nicht so
genau kennen, vielleicht nicht deutlich wurde, wie stark doch hier, 1m ersten
Einsatz beim ,Ich“, Schelling schon abgesprungen ist von der Transzendental-
philosophie, sei sie nun von der Art Kants oder Fichtes oder auch Husserls,
von der Herr Szilasi ja auch schon sprach. In Schellings Einsatz handelt es
sich ja im Grunde nicht mehr allein darum, dafl ein endliches Ich sich auf
seine Bewufitseinsbedingungen besinnt, in ,intellektueller Anschauung®, wie sie
Fichte versteht oder Husserl vollziecht. Was bei Fichte absolutes Ich heifit, ist
ja nicht das Absolute, nicht die Gottheit, sondern die Ichheit in jedem Ich.
Bei Schellings Ich-Ausgang aber wird sogleich iibergesprungen auf ein Uber-
endliches. Wenn es da heiflit: empirisches Ich und reines Ich, so klingt das
Kantisch. In Wahrheit aber steckt darin gleich schon das Gegeniiber von
menschlich-endlichem Ich und einem spekulativ vorausgesetzten oder mit einer
Anschauung von der Art spinozistischer Intuitio intellektuell erfahrenem un-
endlichen, gottlichen Ichsein. — Es ist noch gefragt worden, wo wir Sach-
gehalte Schellings heute nachvollzichen konnten. Dazu ist ein wichtiger Ge-
danke im Vortrag Szilasi angeklungen: da wo er von Rezeptivitit und Spon-
taneitit mit Riickbeziehung auf Aristoteles sprach. Von der Ich-Erfahrung des
Rezeptiven und Spontanen aus lassen sich Verhaltungsweisen untermensch-
lichen Lebens fassen, — entsprechend etwa dem von Heidegger geduflerten
Gedanken, die Daseinsanalyse, beim Menschen einsetzend, miisse in entspre-
chender Modifizierung auch fir tierisches Leben Kldrung geben. Dafiir ist
auch ein eigener Ansatz eben bei Schelling gegeben.

FRIEDRICH SAUER:

Es ist fir uns Heutige leicht, die Ablehnung zu begreifen, die Schellings
Naturphilosophie zu seiner Zeit von seiten der erstarkenden exakten Natur-
wissenschaft erfuhr. Und soweit die heutige Naturphilosophie von dem Ziel
einer induktiven Metaphysik auf spezialwissenschaftlicher Grundlage be-
herrscht wird, kann sie fiir das Anliegen Schellings schwerlich viel Verstind-
nis aufbringen. Da dieses Anliegen aber ein echt philosophisches war, d.h. die
Frage nach den Prinzipien betraf, nimmt es andererseits aber doch nicht wun-
der, dafl die philosophisch unvoreingenommene naturwissenschaftliche For-
schung heute auf grundbegriffliche Probleme, bzw. letztliche ontologische

85



Strukturen gestoflen ist, die auch Schellings Problemfassungen meinten. Ja
man kann sagen: gewisse Ideen, welche mehr und mehr konstitutive Bedeu-
tung fiir die Ontologie im naturwissenschaftlichen Bereich gewinnen, finden
sich schon bei Schelling.

Ich méchte nun nicht auf biologische Dinge zu sprechen kommen, sondern
mich nur auf den rein physikalischen Wissensbereich beziehen. Und ich méchte
hier nur drei wichtige Punkte anfithren.

Es war vorhin von Schellings Stellung zu Keplers Theorie der Planeten-
bewegung die Rede. Schelling hat die Newtonsche Gravitationstheorie abge-
lehnt, bzw. gering geachtet, weil er die Forderung nach einer Ganzheitsschau
des Universums unter allen Umstidnden und in allen Einzelheiten fiir unab-
dingbar notwendig hielt. Recht betrachtet hat die kosmische Physik seit dem
Aufkommen der Relativititstheorie genau diese Schellingsche Forderung zu
der ihren gemacht. Nach ihrem Weltbegriff ist jedes ,Raum-Zeit-Materie“-
Ereignis wesenhaft auf die Ganzheit der Welt bezogen. Und diesem modernen
physikalischen Feldbegriff stehen in der letzten Entwicklung der Ontologie
des Mathematischen, vor allem bei Alfred N. Whitehead, Ideen an der Seite,
welche selbst den Zahlbegriff unter den organismischen Gesichtspunkt der
letztlichen Einheit alles Seienden riicken.

Ein zweiter Aspekt, den ich hier nennen mochte, eroffnet sich aus der be-
rihmten Akademierede Schellings, die der Philosoph wenige Tage nach
Goethes Tod hielt: Schelling fafit in grofartiger Diktion die Reihe der grofien
Entdeckungen des Experimentalphysikers Michael Faraday zur Elektrizitits-
lehre nicht nur zusammen; er zieht vielmehr daraus in grandioser Prophetie
die Schlufifolgerung, dafl die Zeit nicht fern sei, in der nicht mehr die Mecha-
nik, sondern die Elektrizititslehre die eigentliche physikalische Grundwissen-
schaft sein werde. Dieser damals ,phantastische® Gedanke hat heute in der
theoretischen Physik eine geradezu zentrale Bedeutung erlangt, nachdem ihn
Wilhelm Wien in seiner berithmten Abhandlung ,Uber die Méglichkeit einer
elektromagnetischen Begrindung der Mechanik®, die 1900 erschienen ist, zum
Programm erhoben und der physikalischen Wissenschaft zum Bewuftsein ge-
bracht hat.

Ich nenne einen dritten Gesichtspunkt und fiige hinzu, daB kein Geringerer
als Hermann Weyl, der iiberragende Mathematiker und mathematische Phy-
siker, fiir diesen Gesichtspunkt bestimmt ein unvoreingenommener Zeuge ist.
Hermann Weyl hat in seiner ,Philosophie der Mathematik und Naturwissen-
schaft” in Oldenbourgs Handbuch der Philosophie (1927) mit Recht darauf
hingewiesen, dafl die moderne Agenstheorie der Materie in Schellings , Erstem
Entwurf der Naturphilosophie“ von1799 gedanklich weitgehend vorgebildet ist.

THEODOR BALLAUFF:

Herr Prof.Plessner hat scinen Vortrag mit einem Gedanken geschlossen, den
ich doch noch einmal hervorheben und daran eine Frage ankniipfen mdchte:
Der Gedanke, daf in Schellings Naturphilosophie eine Einsicht gewonnen ist,
die uniiberholbar geblieben sein diirfte und die sichdamit zugleich als legitime

86



Aufgabe neben die der Wissenschaft stellt, sofern die Aufgabe der Wissen-
schaft das Erkldren ist. Hier wurde ja wohl, wenn ich recht verstanden habe.
von Herrn Prof. Plessner gesagt, dafl Schelling dagegen das Lebendige als
solches zu sehen, nicht zu erkldren sucht: er sieht es als Phianomen im Ganzen
bzw. des Ganzen. Nun mdchte ich die Frage daran ankniipfen, ob wir nicht
auch heute in dieser Situation stehen, dafl, unbeschadet der Berechtigung der
erklirendenWissenschaft, doch dieses Schellingsche Vorhaben bzw. diese Schel-
lingsche Einsicht nach wie vor ihre Berechtigung behalten hat und wiederum
an sie angekniipft werden kann und soll.

Das ist also meine Frage, ob wir nicht an dieser Stelle vielleicht einen Punkt
haben, wo wir in der Geschichte der Biologie einen Abbruch in der Entwick-
lung des 19. Jahrhunderts vor uns sehen. Das 19. Jahrhundert hat die Schel-
lingsche Naturphilosophie und auch die seiner Zeitgenossen nicht nur nicht
recht gewiirdigt, sondern einfach liegengelassen und abgebrochen. Sollte es
nicht méglich sein, hier einen selbstindigen Weg weiter zu beschreiten, ohne
deshalb die Wissenschaft zu ,iiberwinden® oder beiseiterdumen zu wollen?

FUGEN HEUSS:

Es ist die Frage aufgeworfen worden, ob Schelling uns Gegenwirtigen mehr
als nur ein Mahner, nimlich ein Fiithrer sein kénnte. Gestatten Sie, dafl ich
in diesem Zusammenhang kurz einiges erwdhne. Ich wiirde bejahen, dafl
Schelling uns in unserem Erkennen und Deuten von Natur ein Mahner sein
kann und sein mufl, und zwar deshalb, weil er uns gegeniiber dem natur-
wissenschaftlich-erkldrenden Denken die Mdéglichkeit einer ganz andern Be-
trachtungsweise eindringlich darlegt: derjenigen, die er die ,reine objektive
Darstellung der Erscheinung selbst“ genannt hat und als ,Aussprechen der
Idee oder der absoluten Finheit im Medium der Anschauung verstanden
wissen wollte. Aber es bleibt doch zu fragen, ob nicht der Anspruch seiner
Betrachtungsweise auf alleinige und ausschliefiliche Geltung — ein Anspruch,
den er mit der Abwertung des naturwissenschaftlichen Erklarungsprinzips auf
ein rein , formelles“ verband — seinerseits eine Einseitigkeit schwerwiegender
Art in sich schlieft. Dazu sei kurz an Schellings kosmologisches Denken (im
,Bruno®) angekniipft. Gewif} ist die Art, wie hier die Sphirengeometrie der
drei Keplerschen Gesetze zum Ausdruck und Sinnbild der vollkommensten
organischen Welteinheit umgedeutet wird, ein grofartiges Zeugnis von der
Kraft seiner ganzheitlichen Betrachtungsweise. Aber er blieb hier stehen und
verwarf den Schritt der Naturwissenschaften von Kepler zu Newtons erkliren-
der Denkweise (in einem Entwurf zu den ,Weltaltern“) als schweren Irrtum.
Statt also auf die Vertrédglichkeit von Einsicht und Kausalitit — einer eigent-
lichen coincidentia oppositorum — zu sinnen, verdrangte er diese durch jene
und schuf damit die Voraussetzung firr die AusschlieBlichkeit eines Denkens,
wie es in Hegels ,Betrachtungsweise des Begriffs“ Form annahm. Uns Gegen-
wirtigen liegt aber m. E. der Gedanke der Vereinbarkeit der beiden Denk-
weisen ndher als der Ausschlufl der einen durch die andere.

87



GERBRAND DEKKER:

Prof. Szilasi hat diese Aufgabe so vollstindig gelést, dafl eigentlich keine
Aussprache notwendig ist. Wenn ich eine Frage stellen méchte, dann ist es
diese, und das ist eine Ausbreitung seines Themas, ndmlich nicht nur, wie hat
Schelling angefangen, wie ist seine Philosophie urspriinglich entstanden, son-
dern auch, was bedeutet sie prospektiv fiir seine spatere Philosophie. Ich habe
denEindruck, dafl Schelling diese Anfinge nie ganz verlassen hat. Es sind, wie
eine Knospe, die sich zur Blume entwickelt hat und die wir dann kennen als
Frucht in seiner positiven Philosophie; aber auch in der Zwischenzeit ist das
nie verloren gegangen. Wenn Sie vielleicht einige Worte dariiber sagen wiir-
den, dann wiére mir das sehr lieb, Herr Professor.

FRITZ MEDICUS:

Eine spate Auflerung Schellings besagt, die Physik habe bis ins letzte rech-
nend die Materie zubehandeln; aber sie sollte nicht vergessen, dafl das, womit
sie zu tun hat, sich nicht in Berechnungen darstellen 1affit. Ein nach meinem
Dafiirhalten treffendes Wort. Das war’s, was ich sagen wollte. Und vielleicht
kann ich etwas, das mir gerade einfillt, noch hinzusetzen. Als Alexander von
Humboldt seinen , Kosmos“ herausgab, ist er (ziemlich am Anfang des umfang-
reichen Werkes) auf die Naturphilosophie zuriickgekommen. Es war eine Zeit,
in der sich die Naturwissenschaftler nicht mehr um sie annahmen; sie war
auler Kurs. Aber da verteidigt sie Humboldt: sie sei gut, die empirischen For-
scher vor der Uberschdtzung dessen zu bewahren, was sie in ihrer Forschung
herausbringen. '

WILHELM SZILASI:

Ich mochte zuerst auf die Frage von Herrn Dekker eingehen. Die Kiirze der
Zeit hinderte mich daran, das im Titel meines Vortrages Genannte weiter
auszufihren. Ich wollte auch vermeiden, den folgenden Vortrigen uber die
spatere Entwicklung Schellings vorzugreifen. Meine Absicht war also, anzu-
zeigen, dafl die metaphysischen Positionen, die in den Werken zwischen 1794
und 1800 herausgearbeitet wurden, fir das ganze Werk Schellings grund-
legend sind. Man kann wohl sein eigentliches Anliegen am kiirzesten so
charakterisieren: Die Folgerung, die Kantische Kritik hitte die Metaphysik
beseitigt, akzeptiert er nicht, im Gegenteil, mit Hilfe und auf dem Boden der
transzendentalen Philosophie verfolgt er die grofle Idee, eine Metaphysik zu
gewinnen, die der Kritik stand hilt. Er geht so streng vor, dafl er an den
Themen der geschichtlichen Metaphysik: die Frage nach dem Wesen Gottes,
dem Wesen des Kosmos bzw. der Natur und dem Wesen der Seele bzw. der
Freiheit festhilt. In seinen ungeheueren Anstrengungen wachst, wenn ich so
sagen darf, die neue metaphysische Theologie, Kosmologie, Psychologie. Diese
sind die durchgehenden Probleme, in welchen Verwicklungen und in welcher

88



umgreifenden Fiille auch sonst die Fragen behandelt werden. Ich darf viel-
leicht auf das erste philosophische Werk, auf die , Philosophischen Briefe iiber
Dogmatismus und Kritizismus“ hinweisen. In diesen Ausfithrungen sieht
Schelling als die wichtigste Leistung Kants den Nachweis, dafl Dogmatismus
und Idealismus beide gleichurspriingliche und gleichberechtigte Moglichkeiten
der Philosophie sind — nur diese beiden. Nun kann ich auch nur wieder
titelmifig sagen: Schellings Bestreben ist, diese beiden Aste der geschichtlichen
Metaphysik von der Wurzel aus auf dem Boden der Transzendentalphiloso-
phie zu vereinen. Die Metaphysik, die ihm vorschwebt, ist thematisch der
dogmatischen angeglichen, ist aber in einem auch stindig kritisch-fragende
Metaphysik. Die Einheit soll die geschichtliche Metaphysik ebensowohl be-
griinden wie bewahren. Es ist ein waghalsiges Unternehmen und damit ist
auch verbunden, dafl er so viele Schwierigkeiten und so viele Zweideutig-
keiten mit in Kauf nehmen muff. Wenn man das Ganze iibersieht, liegt eine
ungeheure Leistung gerade darin, dafl das Prinzip der Kritik nicht aufgegeben
wird. Das, worin er die Kantischen Grenzen ubersteigt, ist die positive Aus-
fihrung einer inhaltlich ,lehrmafligen“ Metaphysik. Worin er Kant treu bleibt,
ist der grofle Gesichtspunkt des ganzen deutschen Idealismus: im reinen Ich
die Moglichkeit zu entdecken, in Auseinandersetzung mit der empirischen
Welt alle Fragen der Metaphysik und letztlich des Denkens des Seins im
Realisieren seiner selbst zur Prasenz zu bringen.

Die zweite Frage, die Herr Heimsoeth gestellt hat, betrifft den Abstand
Schellings von Kant in der Erweiterung des Begriffes der Transzendental-
philosophie. Ich habe auf die drei Richtungen hingewiesen, in welchen Schel-
ling das transzendentale Prinzip weitertreibt, und zwar, wie ich meine, in
konsequenter Befolgung der Richtungen, die in dem Kantischen Ansatz liegen.
Ich darf vielleicht wieder nur eine titelmdfige Anzeige gebrauchen. Die drei
neu eroberten Bereiche der transzendentalen Metaphysik: der der unding-
lichen und gleicherweise unbedingten Seinszusammenhinge, der Seinszusam-
menhdnge, sofern sie von der Subjekt-Objekt-Spaltung, von der Orientierung
nach Rezeptivitdt-Spontaneitit unberithrt sind, und drittens das durch die
Beseitigung aller Hindernisse, die im Wege stehen, des empirischen Bewufit-
seins, des Selbstbewufitseins, der Vernunft, sogar des empirischen Seins zu
Gunsten des Geschehens freigelegtes, nunmehr hindernisloses Vorwirts-
schreiten der Fragen aus ihnen selbst — dafl diese drei Schritte ihre gemein-
same Rechtfertigung aus der Ontologie der Freiheit beziechen. Die letzte Be-
gruindung der Transzendentalphilosophie fiir Schelling ist die Freiheit. Sie
ist die letzte ontologische Begrindung fiir jede Moglichkeit des Seins, fiir das
Sein Gottes, Sein der Welt, Sein des Menschen, des Wissens, Denkens, der
Vernunft; sie ist iiberhaupt der Mittelbegriff, das Medium, von woher alle
Unterschiede iiberhaupt sichtbar werden. Dadurch ist das reine Ich die Kiinf-
tigkeit selbst, die Offenheit, in dem Sinne, wie Prof. Jaspers dariiber sprach.
Die Freiheit ist die begriindende Mitte, so des notwendigen Seins, wie es in
den Naturgesetzen zum Ausdruck kommt, wie des Seins Gottes, das keine
Gesetze kennt. Diese durchgehende Begriindung der Ontologie aus der Freiheit
charakterisiert ebenfalls die Grofartigkeit seines Anliegens, das das ganze
Werk bestimmt.

89



HELMUTH PLESSNER:

Zur Erlauterung meines Wortes: Schelling als Mahner, darf ich an die War-
pung von Prof. Medicus ankniipfen, iiber den heute schon in weiten Bereichen
der lebendigen Natur arbeitenden Methoden der rechnenden Naturwissenschaft
nicht die Sphére der Erscheinung zu vergessen, deren Struktur Probleme stellt,
die mit ihnen nicht zu bewaltigen sind, auch nicht mit solchen der Physiologie
und Psychologie. Erscheinungsstrukturen und Erscheinungsgesetze hatte Goethe
in seinem Kampf gegen Newtons Prinzipien der Optik im Auge, Zusammen-
hange, die viel spiter, etwa bei Stumpf, Hering und in der Phénomenologie
erst wieder gesehen wurden. Offenbar gibt es Korrelationen zwischen der er-
scheinenden Natur und dem Menschen, Sinnbildlichkeiten, besser noch: Bild-
sinnverhéltnisse, fiir deren Erkenntnis manche These Schellings bedeutsam sein
kann. Auf sie fithrt uns das Studium der fir Organismen verschiedenen Typs
spezifischen Umwelten durch die Biologie. Sie arbeitet Korrelationen zwischen
lebendigen Systemen und den ihnen ,entsprechenden® Welten heraus. Solche
Korrelationen bestehen auch fiir den Menschen und beherrschen seine phino-
menale Welt. Das Griin als erscheinendes Griin, die Skala der Farben, Formen
und Aggregate bis hin zu den grofien Ordnungen der Daseinsrdume, die uns als
Landschaften umschlieflen, wollen nicht nur mit den Methoden exakt-mathe-
matischer Analyse begriffen werden. Sie bilden Themen fiir sinnverstehendes
Begreifen. Vielleicht wird Herr Jaspers nicht so weit gehen wollen — Zwi-
schenruf von HerrnJaspers: ,Einverstanden“ —, aber ich glaube, in Schellings
kosmischer Konzeption steckt sehr wesentlich dieses Motiv. An solche Gestalt-
sinngesetze der erscheinenden Natur mahnt uns seine Philosophie, die wir
darum nicht aus Griinden ihrer Zeitgebundenheit und ihrer Ontologie fir
erledigt halten diirfen. Wie weit am Leitfaden menschlichen Welt-Umwelt-
verhiltnisses die auf den Menschen als Organismus spezifisch relativen Erschei-
nungsweisen oder Darbietungs- bzw. Begegnungsordnungen der Natur begriff-
lich gefaflt werden konnen, ist heute noch eine offene Frage. Aber sie ist eine
echte Frage, die uns Schelling stellt. Ich hoffe, damit auch den Herren Ballauff,
Heuss und Sauer geantwortet zu haben. Nur auf ein Bedenken Herrn Wenzls
mochte ich noch kurz eingehen. Meine Formulierung, die messende Natur-
wissenschaft sei keine contemplatio und kein Naturverstdndnis, sondern unbe-
schadet ihrer erkldrenden Kraft im Grunde Technik in statu nascendi, Theorie
nicht nur fiir die Praxis der Naturbeherrschung, sondern selbst schon Praxis
des Verfiigharmachens der Phdnomene, soll weder ihre echte Erkenntnisabsicht
noch auch den vielfach echten philosophischen Impetus im Naturforscher ver-
kennen. Wer wollte ihn den groflen Minnern in der Kette von Galilei bis
Planck und Einstein absprechen? Aber die Beurteilung der von ihnen verfolg-
ten Methode mufl von der philosophischen Interpretation, die sie ihr oft haben
angedeihen lassen, sorgfaltig getrennt werden. -

90



	Das Identitätssystem

