Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Schellings Anfange und die Andeutung seines Anliegens
Autor: Szilasi, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883375

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schellings Anfinge und die Andeutung seines Anliegens

Von Wilhelm Szilasi

Die Vortrdge dieser Feier sollen eine Ubersicht iiber die ganze
Lebensarbeit Schellings vermitteln; nicht mit der Absicht der Bericht-
erstattung, sondern als Aufruf zur existentiellen Entscheidung fir das
verpflichtende Werk. Mir ist die Aufgabe zugefallen, in diesem Sinne
tiber seine Anfénge in den Jahren 1795—1800 zu sprechen, in welchen,
wie ich es zu zeigen versuche, das eigentliche Anliegen seiner Lebens-
arbeit vorgezeichnet ist.

Die erste Schaffensperiode bezeichnet Schelling selbst als Transzen-
dentalphilosophie. Wenn er auch spater, in der zweiten Hailfte seines
Werkes, von einer Wendung spricht, verschwindet die Transzendental-
philosophie nie aus seinem Denken.

Seine unmittelbare Verbindung mit Kant, man kann sagen Schiiler-
schaft, ist in seinen philosophischen Erstlingswerken besonders stark. Ich
konnte hinzufiigen, auch besonders kritisch, kritischer als in den spate-
ren Jahren. Der Grund liegt nicht in seiner Jugend, sondern in seiner
Reife. Die Kantische Neubegriindung der Philosophie hat — auch fiir
Kant — ,unergrindliche Tiefen“ (I. 232) aufgerissen und so weite Hori-
zonte eroffnet, dafl gerade die Grundlagen eine Neupriiffung verlang-
ten. Kant selbst betrachtet als sein eigentliches Geschaft das kritische.
Die Kritik stellt sich die Aufgabe, die Grenzen des menschlichen Ver-
mogens, — so des Erkenntnisvermogens, wie des praktischen und des
Beurteilungsvermogens zu bestimmen.

Schellings erstes Anliegen ist die konsequente Durchfithrung, d.h. Er-
weiterung des transzendentalen Prinzips. Die transzendentale Methode
verlangt das Wegrdaumen alles dessen, was dem Wissen im Wege steht,
in erster Linie die naiv dogmatische Deutung des Erkennens. Die trans-
zendentale Kritik Kants beseitigt sie mit dem Nachweis der Subjek-
tivitdit und der durch sie bedingten Endlichkeit des Erkennens. Dann
steht aber dem Wissen die Subjektivitat und die Endlichkeit im Wege.
Diese gilt es zu beseitigen, um dem Wissen den Weg zum Wissen des
Seins in der Artikulierung des Seins Gottes, des Kosmos, der Freiheit

51



und der Seele frei zu machen. Sofern die Vernunft als Werktatige am
Werke des Wissens des Seins die titige Subjektivitat ist, ist der letzte
Schritt der transzendentalen Aufgabe die Uberschreitung der Vernunft
selbst, nicht in ein Gebiet der Unvernunft — oder, wie es heifdt, der
Irrationalitit —,sondern in das Sein. ,Das hochste Verdienst des philo-
sophischen Forschers ist nicht, abstrakte Begriffe aufzustellen und aus
ihnen Systeme herauszuspinnen. Sein letzter Zweck ist reines absolutes
Sein; sein grofter Verdienst der, was sich nimmer auf Begriffe bringen,
erkldaren, entwickeln 1aft, kurz das Unaufldsliche, das Unmittelbare,
das Einfache zu enthiillen und zu offenbaren® (I. 186).

1) Der Mensch kann die Fragen, die ihn am meisten bewegen: nach
dem Wesen Gottes, des Kosmos, der Freiheit und der Seele nicht beant-
worten, denn dem Erkenntnisvermogen sind nur Erscheinungen, nicht
Dinge an sich zugidnglich. Kant fragt selbst in dem unvergleichlichen
Paragr. 57 der Prolegomena: , Wer kann es wohl ertragen ... ohne zu
fragen, was die Seele eigentlich sei“, ,wer kann sich bei der bloflen
Erfahrungserkenntnis in allen kosmologischen Fragen ... befriedigen®
und ,wer ... fiihlt sich nicht notgedrungen, unerachtet alles Verbots . . .
in dem Begriffe eines (hochsten) Wesens Ruhe und Befriedigung zu
suchen“. Auf die drei dramatischen ,Wer“ antwortet Kant mit den
»transzendentalen Ideen®. Er bestreitet ihre Realitdt. Schellings Erwei-
terung des Begriffes der Transzendentalphilosophie kniipft an die Frage
ihrer Realitét an.

Kant nennt die Erforschung des menschlichen Vermdgens aus drei
Griinden transzendental: erstens weil sich die Erforschung auflerhalb
des Vermogens stellt, um es iiberhaupt zur Sicht zu bringen. Wissen,
Handeln, Urteilen ist im ganzen als Gegenstindliches iiberschritten, um
seine Grenzen zu erfahren. Zweitens weil sie auch das Uberschreiten
der Erfahrung iberschreitet, um die Bedingung ihrer Moglichkeit zu
erfahren. Woher kommt die Erméchtigung des menschlichen Vermogens
uberhaupt, welches ist seine Leistungsquelle? Die dritte Bedeutung
griindet auf dem Wesen der Grenze. Sie begrenzt ebenso das, was sie
einschliefit, wie auch das, was sie — mindestens der Grenze entlang —
ausschliefit. Die transzendentale Forschung, die der Grenze entlang geht,
eroffnet einen Ausblick auf Gebiete, zu denen vom Erkennen her keine
Briicke fuhrt, aber wohinein das Handeln mit seinen Idealen und in
engerer Weise auch die Urteilskraft, soweit sie sich auf das Substrat des
Naturzusammenhanges bezieht, hineinreicht. Nach allen drei Bedeu-

52



tungen ist die transzendentale Forschung Erhellung des menschlichen
Vermogens hinsichtlich seiner Quelle, Leistungsfahigkeit und Leistungs-
grenze; im positiven Sinne Erforschung der Seinsweise des Menschen,
wie das Kant in der ergreifenden Frage der Methodenlehre formuliert:
»Was kann ich wissen, was soll ich tun, was darf ich hoffen“, — ,was
ist der Mensch®.

Fir Schelling ist diePhilosophie tiberhaupt ,auf das Wesen des Men-
schen selbst gegrindet®, umes ,zu enthtillen und zu offenbaren® (I,156).
Aber die Kantische Frage ist fiir ihn zur resigniert. Wer ist der Fra-
gende im Menschen, der sich frigt, ,was darf ich hoffen®, mit der Uber-
zeugung, dafl in der Antwort in erster Linie das beschlossen ist, was zu
hoffen verboten ist? Welches ist das Ich, das hoffen darf und nicht hof-
fen darf, und welches das tiberlegene Ich, das sich auflerhalb stellt, um
das andere Ich kritisch zu betrachten;Verbote und Gebote aufstellt, aber
auf seine Uberlegenheit verzichtet, indem es sich damit zufrieden gibt,
eine grofere Ubersicht und grenzenlosere Aussicht zu haben, als es in
Anspruch nimmt? Der Fragende: ,was darf ich hoffen® hat auch das
Verbotene tiberschaut. Was verbietet ihm, sich in der ganzen Weite des
Uberschauten auszubreiten? Handelt es sich nicht um zwei verschiedene
Iche, gerade wenn die Konsequenzen der Transzendentalphilosophie
verfolgt werden, so, daf} das eine Ich im festgefiigten Zusammenhang
des Seienden mit einbeschlossen ist, wihrend das andere sich von aller
Figung lost, sich absolviert und daher absolut ist?

Schelling bezeichnet das erste Ich als das empirische, das zweite als
das absolute, reine. Es handelt sich also um zwei Ich-e. Sie sind am
scharfsten unterscheidbar an den zwei Bedeutungen von ,ist“. Das Ich
kann in fragmentarischer Weise, die eine Erginzung fordert, ,ich bin®
sagen. ,,Ich bin krank®, ,ich bin unglicklich®, sogar: ,ich bin sterblich®.
Das in diesen Aussagen regierende ,ist“ sagt nach Schellings Termino-
logie das ,Dasein“, das vorhanden Prisente, einen Tatbestand aus.
Das ,Ist“ bzw. das ,Sein“ ist rein empirisch. Die pradikative Ergan-
zungsbediirftigkeit (die a posteriorische Synthesis) verlangt, dafl das
ausgesagte ,Ist“ gegenstindlich bestimmt wird, iiber das Gegenstand-
liche, (im aristotelischen Sinne uber das hypokeimenon) aussagt.
Gegenstand ist, was das erganzungsbedurftige ,ich bin“ Sagen sich
selbst vorgibt, oder mit anderen Worten das, was dem Ich auf dem
Wege seines Seinsvollzuges thematisch wird. ,Empirisch ist alles® —
sagt Schelling, ,was dem reinen Ich entgegengesetzt ist, also iiberhaupt
im bezug auf ein Nicht-Ich steht“ (I. 176). Das dem reinen Ich Ent-

53



gegengesetzte umfafit aber auch das empirische Ich, es ist in dem ,ich
bin das und das“ gegenstidndlich. Die gegenstindliche Aussage sagt
einen Bedingungszusammenhang aus. Was bedingt ist, ist Ding. ,0b-
jektiv® heifit in der Terminologie Schellings der dingliche Bedingungs-
zusammenhang.

Das Problem des Ich ist das andere ,Ich bin“, das nicht fragmen-
tarisch und nicht ergdnzungsbedirftig ist; das sagt: ,ich bin ich“ —
»ich bin, weil ich bin®. Es spricht das reine Sein aus, eine subjektfreie
reine Realitat, — das reine Sein, das nicht durch Gegenstiandliches
bestimmt wird, sondern das das Ich klart. ,Ich bin“ — nichts weiter,
vollkommen abgeldst vom Gegenstindlichen und Objektiven, das
absolute Sein, das nur zu sein hat. Dies ist ein anderes Sein als das Sein
des Empirischen, ,es ist das Sein Gottes und des reinen Ich“ (I, 465).
Die Zweiheit der unterschiedlichen Seinsgeschehnisse, das Sein des
LIst“ und das Sein des reinen ,Ich bin“ ist das Problem der trans-
zendentalen Metaphysik. ,Das ganze Geschaft der theoretischen und
praktischen Philosophie ist nichts als Losung des Widerstreits zwischen
dem reinen und empirischen Ich“ (I. 176). Und zwar deswegen, weil
dieser Widerstreit sehr tief geht; er scheidet empirische Transzendenz
und reine Transzendenz, empirische Freiheit und reine Freiheit und
liberhaupt empirisches Sein und reines Sein. Wie ist das zu verstehen?

2) Die Kantische Kritik erforscht im positiven Sinne das Wesen des
Menschen. Dieses ist gesehen in der Subjektivitdt. Die Seinsverfassung
der Subjektivitat ist das Hauptthema der Kritiken. Schellings Erwei-
terung der transzendentalen Methode bezieht ihre Berechtigung aus
der Frage nach dem Wesen des Menschen. Wenn Kant feststellt, daf3
sich kein Mensch mit der Grenzbestimmung, wonach die wichtigsten
Fragen unbeantwortbar sind, zufrieden stellen kann, dann gehért zum
Wesen des Menschen, diese Grenzen nicht zu akzeptieren.

Was die drei Bedeutungen der transzendentalen Forschung und der
transzendentalen Methode betrifft, muf dann gefragt werden: liegt
nicht in der Vergegenstandlichung des Erkennens, des Handelns und
des Urteilens in Folge der transzendentalen Behandlung eine grofle
Schwierigkeit insofern, als damit der Subjektcharakter, der als das
Wesentliche im Mittelpunkt steht, gerade verdeckt ist? Liegt nicht in
jeder Vergegenstindlichung eine Verdinglichung, wodurch das Subjekt
in das Objektive des Bedingungszusammenhanges gefiigt wird? Und
da Subjekt und Objekt korrelative Begriffe sind, was bewahrt das

54



transzendentale Subjekt davor, nicht selbst Objekt-Charakter zu haben?

Sofern Kant als Leistungsgrenze des Vermogens die Rezeptivitit,
als Leistungsweise die Spontaneitidt und als Leistungsquelle die Ein-
heit beider, die transzendentale Einbildungskraft bestimmt, ist fiir diese
Momente eine transzendentale Legitimation notwendig. Konnen sie
als transzendentale Erfahrungen betrachtet werden, nur weil sie der
Kantischen transzendentalen Forschung zu Grunde liegen? Sind sie
nicht aus der naiven empirischen Erfahrung tibernommen, sogar so
ungepriift, dafl die ontologische Erfahrung eine Wiederholung der
sinnlich-empirischen Erfahrung zu sein scheint? Wenn ja, — wenn die
transzendentale Einbildungskraft empirisch ist, dann verlangt die er-
weiterte transzendentale Forschung, dafl auch beziigl. Rezeptivitat-
Spontaneitidt die empirische Transzendenz tiberschritten wird.

Und drittens, wenn die transzendentale Forschung entlang der das
Wesen des Menschen begrenzenden Grenze in das Andere hiniiber-
blickt, dieser Ausblick aber nur dem Handeln zugebilligt wird, gehort
dann zur transzendentalen Frage nicht die Aufhebung der starren,
ebenfalls empirischen Trennung zwischen Theorie und Praxis? Das
Merkwiirdige bei Kant ist: er anerkennt, dafl wir ohne transzendentale
Ideen unser Sein gar nicht ertragen konnten, dafl wir ohne sie keine
Befriedigung und Ruhe fanden, folgert daraus aber nicht ihre Realitat.
Er nimmt sie in die Bestimmung dessen, ,was ist der Mensch“ nicht
hinein. Er bestimmt das Wesen des Menschen auf Grund dessen, was
er nicht ertragt, bei dem er keine Ruhe und Befriedigung finden kann.
Das Beste, das sein Wesen ausmacht: ist eine unstillbare Sehnsucht,
denn die ,Metaphysik ist das Lieblingskind“ unserer Vernunft und sie
.ist ... durch die Natur selbst ihren Grundziigen nach in uns gelegt®
(Prol. Par. 57, S. 853).

Zum Wesen des Menschen gehort nicht nur, dafl er auf Sinnlichkeit
beruhende Erfahrungen des Gegebenen machen kann, sondern daf
thm noch andere Erfahrungsmdéglichkeiten offen stehen, die ohne auf
die sinnliche Gegebenheit angewiesen zu sein, doch Realitit haben; es
ist also zu zeigen, dafl beide Seinkonnen das Wesen des Menschen
ausmachen, und dafl zwischen beiden ein Fundierungszusammenhang
besteht.

Schelling 148t das Ganze der kritischen Feststellungen unverdndert:
das Wissen der Wissenschaft als angewiesen auf die durch Sinnlichkeit
begrenzte Erfahrung, die spontane Leistung der Vernunft in der Ver-
kniipfung der Eindriicke zur Anschauung, dieser zur Wahrnehmung,

55



die Wahrnehmungen zur Erfahrung und diese zum empirischen Den-
ken. Dies alles, mit allen Leistungen gehort zum objektiven Wissen,
zu den objektiven Handlungen und zu den objektiven Beurteilungs-
moglichkeiten. Das Ganze des Verkniipfungszusammenhanges begrenzt
aber nicht den Rahmen der Transzendentalphilosophie. Kant hat, wie
bewunderungswiirdig und unantastbar seine Leistung auch ist, eine
Kosequenz aufer acht gelassen: seine Darstellung betrifft nur die
empirische Transzendenz. Rezeptivitidt ist empirisch-objektiv, Spon-
taneitit ebenfalls, die Verstandesfunktionen sind bedingte, empirisch-
objektive Handlungen, auch von der transzendentalen Apperception
stellt Schelling den empirischen Charakter fest. Die konsequente trans-
zendentale Betrachtung iiberschreitet die empirisch-konstruktive Trans-
zendentalitat zur reinen Transzendentalitit des reinen Ich.

Das Thema ist nun das reine transzendentale Ich, das im Gebrauch
seines reinen Vermogens die ganze objektive Realitdt Gibersteigt, frei
von ihren Bedingungen und frei von allem Bedingtsein, in einer aus
den eigenen Taten stammenden Stellungnahme zu ihr. Es liegt in
der Konsequenz der Transzendentalphilosophie, diese ganze Munda-
peitat, wie wir den Bedingungszusammenhang in Anschlufl an Husserl
nennen wollen, — einzuklammern und zu iberschreiten; den ganzen
Bereich des Wiflbaren, nicht in das Feld des Nichtwiflbaren, sondern
zum reinen Vermogen hin, das nicht Wissen ist, sondern Handlung.

Schelling sagt: ,Es ist ein kithnes Wagestiick der Vernunft, die
Menschheit freizulassen und den Schrecken der objektiven Welt zu
entziehen® (I. 156). Der Schrecken, von dem die Transzendentalphilo-
sophie befreit, ist die Unfreiheit der empirischen Bedingungen.

3) Einer der wichtigsten Gedanken Schellings ist, dafl die ganze
Mundaneitat von Rezeptivitdt-Spontaneitat durchsetzt ist, beide sind
empirisch, nicht rein. Die reine, von jeder Spontaneitit freie Rezep-
tivitdt charakterisiert das Sein der Dinge, — die reine von jeder Re-
zeptivitat freie Spontaneitdt das reine Ich.

Empfinglichkeit ist kein ontisches Faktum, sondern ontologisches
Problem. Sofern sie begriindet werden kann, wird die Weltoffenheit
des Menschen vor jeder Spontaneitat begriindet. Begriffebilden, Ur-
teilen, Folgern weisen auf die Seinsbestimmung des Menschen hin,
seine eigene Empfanglichkeit durch das eigene Seinsverstehen zu ver-
walten. Die grofle Tat Kants ist die Erhellung der Leistungsgeschichte
des menschlichen Vermdgens, der Spontaneitit. Allerdings ist die

56



Spontaneitat kein reines Vermogen, sie ist rezeptiv, sofern sie die
Empfanglichkeit mit allen ihren unbestimmten Erwartungen hin-
nehmen mufl. Aber auch die Empfénglichkeit ist nicht rein passiv. Ihre
Aktivitat ist die Begegnungsbereitschaft, die sie mit den spontanen
Verhaltungsbereitschaften verwandt macht. Die Einheit von Rezeptivi-
tat-Spontaneitdt konstituiert die Wesensstruktur des Subjekts. Wenn
die Faktoren nicht in ihrer Reinheit erfafit sind, ist das Wesen des
Menschen ungeniigend geklart. Zur Klirung gehort nicht in erster
Linie die Erforschung ihrer gemeinsamen Begriindung, sondern ihre
reine Trennung von einander.

Zu diesem Zwecke missen wir uns statt der Empfinglichkeit bzw.
Begegnungsbereitschaft die Beeindruckbarkeit vor Augen halten, dieses
wunderbare Vermogen, das den Menschen als Seiendes in den Seins-
zusammenhang der Seienden im Ganzen fugt. Der Seinszusammenhang
ist Bedingungszusammenhang; keines seiner Momente ist unbedingt,
alle seine Momente sind Dinge. Die griechische Bezeichnung fiir dieses
Wechselspiel heifit physis. Physis bezeichnet das, was Schelling im
weitesten Sinne Wirklichkeit nennt.

Mit Hinblick darauf, dafl alles in ihr Inbegriffene bedingt ist, nennt
sie Schelling das Objektive. Die Bezeichnung ist nicht sehr glicklich,
weil sie das Subjektive als Gegensatz verlangt. Gemeint ist aber die
in sich ruhende ungetrennte Realitdt. Das Objektive als der dingliche
Zusammenhang alles Bedingten ist a priori fir die Scheidung Subjekt-
Objekt, die selbst empirisch, nicht transzendental ist. Die Subjektivitat,
die Kant behandelt, ist die empirische Subjektivitit. Den Beweis liefert
der empirische Charakter von Rezeptivitat-Spontaneitit. Dieser mufl
geklart werden.

4) Fur Kant bezeichnet Rezeptivitat als Empfanglichkeit die Grenze
des menschlichen Vermdgens. Die Endlichkeit des Menschen ist bedingt
durch seine Angewiesenheit auf das Gegebene als Erscheinung. Es ist
aber sinnlos, innerhalb der Mundaneitiat von Ding an sich zu sprechen,
weil kein Bedingtes Vorrang vor anderen Bedingten hat. Alles Be-
dingte ist gleicherweise objektiv, auch wenn es als das Bedingende
objektiviert wird. Das durch Rezeptivitdt charakterisierte Subjekt ge-
hort ebenfalls zum Objektiven, es ist ,das durch ein Objekt bedingte
Ich“ (I. 169).

Um die ganze Tragweite zu kldren, mochte ich auf die aristotelische
Unterscheidung von dynamis, energeia und entelecheia hinweisen, auf

57



die Unterscheidung, die die Durchfithrung der Naturphilosophie und
auch die Grundlage der groflartig einheitlichen Ontologie von Gatt,
Natur und Mensch in der Freiheitsabhandlung bildet. Ich mochte hier
schon erwidhnen, dafl das tiefste Anliegen des ganzen Werkes Schellings
durchgehend der Entwurf einer transzendentalen Metaphysik an Stelle
der durch Kant entwurzelten traditionellen Metaphysik ist.

Dynamis kénnen wir ihrem ganzen Bedeutungsbereich nach nur mit
drei deutschen Worten ibersetzen: Geeignetsein, Fahigsein, Ver-
mogendsein. -

Energeia ebenfalls nur mit drei Worten: Am-Werk-sein, Werk-
setzend-sein, Wirklichkeit-bildend-sein.

Ein Bootsbauer sucht sich im Wald einen Baum aus, der sich zum
Mast eignet. Er ist nach seinen subjektiven Gesichtspunkten ausgesucht.
Mast zu werden, gehort nicht zum Eigensein des Baumes. Aber alle
Eigenheiten, die der Baum an sich hat, machen ihn geeignet zum Mast.
Dieselben Eigenheiten, die den Baum in seiner natiirlichen Umgebung
binden, die ihn mit allen Seienden im Ganzen, mit Erde, Himmel,
Jahreswechsel in Beziehung setzen, setzen ihn in Beziehung zum Boot,
zum Wasser, zu den Winden und zur Fahrt. Das Objektive der Be-
ziehungen, das wir Wirklichkeit nennen, wird durch die Affektion, die
der Baum durch den Bootsbauer erleidet, nicht verandert, obwohl der
Baum durch den Bootshauer vergewaltigt wird. Wir wollen diese Art
Affektion Insult nennen. Geeignetsein ist eine Art Rezeptivitat.

Wenn wir von Fihigkeiten sprechen, meinen wir nicht Vergewalti-
gung. Das Wasser ist fahig, das Boot zu tragen und wirkt als Fahiges,
wenn es dazu provoziert wird. Die Eigenheiten, durch die das Wasser
auf die Provokation reagiert, sind dieselben, die das Wasser mit allen
Seienden in Beziehung setzt. Das Objektive der Beziehungen wird
durch die Provokation einer Fihigkeit noch weniger beeinflufit, wie
durch das Zwingen der Eignung. Jedenfalls ist Fahigkeit eine Art Re-
zeptivitat.

Nun verwendet aber Kant die Bezeichnung Rezeptivitdt allein fiir
das Vermégen des Menschen. Es ist dagegen wichtig zu sehen — und
das ist ebenfalls ein Anliegen der Naturphilosophie *, dafl Vermégen
Potenzierung (Steigerung) von Eignung und Fahigkeit ist; dafl der

* Vgl. meinen Vortrag: Schellings Beitrag zur Philosophie des Lebens (in
Freiburger Dies Universitatis, Bd. 2, H. Fr. Schulz Verlag, Freiburg i. Br.)

58



Mensch, der durch das Vermogend-sein ausgezeichnet ist, durch seine
Eignungen und Fahigkeiten gleicherweise in der objektiven Beziehungs-
einheit des Seienden im ganzen steht, wie durch das Vermégend-sein.

Das Verméogend-sein des Bootsbauers bedeutet Dreifaches: dafl er
werktatig sein kann, dafl er mit seiner Werktatigkeit ein Werk setzt
und daf} er das Werk, das Boot, Wirklichkeit sein 1dafit in demselben
Objektiven der Beziehungen, welche alle Seienden im ganzen mit-
einander verfugt. Wir finden in depontenzierter Weise dieselben
Charaktere der , Wirklichkeit“ an allen Seienden wieder. Die Rezep-
tivitdit des Baumes fiir alle gegenseitigen Insulte, die die Wissenschaft
als Krifte bezeichnet, als Schwerkraft, anorganische und organische
Krafte, halt den Baum im Wirken. Sein Wirken endet in Produkten,
die aus der Wirklichkeit, aus dem ,Inbegriff aller objektiven Realitat”
nie herausfallen. :

Auch der Mensch, das empirische Ich, die Seele und ihre Auflerungen,
gehoren in das transzendental Objektive, in das Objektive der Be-
ziehungen. Nun bedeutet die Potenzierung der menschlichen Eignung
und Fahigkeit als Vermogen der Empfangsbereitschaft eine unbestimm-
te Erwartung. Der Baum hat keine Erwartungsmoglichkeit fir die In-
sulte seiner Eignung, das Wasser nicht die Provokationserwartung
seiner Fahigkeiten. Der Mensch ist Erwartungsbereitschaft fur die Welt.
Die Erwartungsbereitschaft ist seine Weltoffenheit, in welcher Offen-
heit sich die objektive Welt zeigt, an die sich das rezeptive Vermogen
anpafit.

Die reine Rezeptivitat schlieft das ,Ding an sich“ aus. Nicht das
Ding an sich ist die Bedingung der Rezeptivitit, sondern das Objektive
der Beziehungen im ganzen.

5) Das reine Ich — das von jeder Passivitat freie Vermogen —
schliefdt sich aus dem ganzen ,empirischen® Zusammenhang aus. ,Der
Sinn der Behauptung eines absoluten Ichs ist ja gerade der, daf} das
Ich ... alles Nicht-Ich urspriinglich ausschlieflend, sein Sein in sich
selbst habe, sich selbst hervorbringe® (I. 205).

Wie ist dieses Ausschliefen und sich selbst Hervorbringen zu ver-
stehen? Husserl hat in genialer Weiterbildung der Transzendental-
philosophie das reine Ich in dem Begriff des transzendentalen Ego
gedeutet. Es soll hier der Hinweis geniigen, daf} das transzendentale
Ego mit seiner Intentionalitdt, d. h. mit der sich auseinanderlegenden
Beziehungsfiille, sich auf das gesamte Objektive der Wirklichkeit

59



richtet, auf wirkliche Dinge, wirkliche Ereignisse, wirkliche Erfahrun-
gen, in dem Sinn der Wirklichkeit, wie ich es eben dargestellt habe,
aber mit Einklammerung so des empirischen Ich, wie des empirischen
Nicht-Ich. Einklammerung ist der exakte Ausdruck fiir Ausschliefung,
weil sie das absichtlich Willentliche und trotzdem Provisorische der
Auseinandersetzung sichtbar macht.

Die ganze synthetische Welteinheit, in welcher der Mensch auf Grund
seiner Eignung, Fahigkeit und Vermoégen eingefigt ist, wird von dem
empirischen Ich hingenommen. Das Hinnehmende ist das empirische
Ich. Das empirische Ich bezeichnet das menschliche Vermogen, durch
welches der Mensch sich als Subjekt den Objekten so im Erkennen
wie im Handeln anpafit, ein ratselhaftes Vermogen, das dem Menschen
ermoglicht, in der Offenbarkeit alles Objektiven selbst Objektives zu
sein. Dies ist das Ich, das an allen mundanen Beziehungen beteiligt
ist. Das empirische Vermogen erwirkt das Sichanpassen des Menschen
an die Welt, das reine Vermogen erlaubt, daf er sich anpafit, oder
nicht anpafit.

Die Ausschlieflichkeit des reinen (transzendental absoluten) Ich
macht alle Bestimmungen deutlich, die Schelling entdeckt. Es heifdt:
,Das reine Ich erhalt seine Realitat nur durch sich selbst®. Das bedeu-
tet: ,Es ist fiir sich schlechterdings nicht Objekt — fiir etwas aufler
ihm weder Objekt noch nicht Objekt, d. h. gar nichts® (I.178). ,Gar
nichts“ — es tritt in keine objektive Beziehung ein, es kann nie Ding
werden, kann sich selbst auch nicht als Ding, als Objekt verstehen. In
der empirischen Erfahrung ist es tiberhaupt nicht feststellbar, kein
Mensch merkt das reine Ich, weder bei sich selbst, noch bei anderen.
Es ist nur in seinen Handlungen wirklich, es kann sich nur in den
Auseinandersetzungen realisieren. Realisierung ist ein wichtiges Wort
fir Schelling. Realisierung bedeutet, daf} das reine Ich nur in den
eigenen, unvorhergesehenen Handlungen ist. ,Das reine Ich ist nur,
weil es ist, es ist nur durch sich selbst bedingt® (I. 178). Sich selbst be-
dingen, ist die Realisierung des ,ich bin“. Es kann nicht Erscheinung
werden, es kann nicht Objekt sein in Beziehungen, aber das ganze
Universum ist Gegenstand seiner Auseinandersetzung. In dieser wird
das reine Ich das, was es ist. , Es ist, weil es ist“, mit zwei Bedeutungen,
auch mit einer transitiven von ,ist“. Es ist jeweils nur als das real, als
was es sich selbst zum Sein bringt. Es ist, weil es Sein gleichsam ,istet®,
d. h. realisiert.

Das Ich sagt ,ja“ und sagt ,nein“. Es ist das Hinnehmen der Welt

60



oder das Nicht-Hinnehmen der Welt. ,In diesem Ja und Nein liegt
jene Abstofung und Anziehung, die wir friher als zum Bewuft-
sein notwendig gefordert (haben)“, sagt Schelling spater (VIIL. 290)
im Riickblick auf sein Jugendwerk. Das Ja- und Nein-Sagen, — das
Hinnehmen und Nicht-Hinnehmen der Welt, die Anziehung und
Abstoflung bezeichnet das, was wir Auseinandersetzung mit der Welt
nennen. ,Diese Scheidung, diese Verdoppelung unserer selbst, dieser
geheime Verkehr, in welchem zwei Wesen sind, ein fragendes und ein
antwortendes ... dieses stille Gesprach, diese innere Unterredungs-
kunst (ist) das eigentliche Geheimnis der Philosophie® (III. 201).

So ist das reine Ich das, was seine Realitit nicht wie die Objekte
»durch etwas aufler seiner Sphare liegendes, sondern einzig und allein
durch sich selbst erhdlt (I. 177). Die Auseinandersetzung, die im ,Ich
bin“ als Sein-Wissen geschieht, ist das Geschehen, das das Sein in einer
Freiheit ohne Zwang der Subjektheit des Ich, — die es als Objekt
erfahrt und damit auch das Ich zum Objekt macht, — betrifft. Die Aus-
einandersetzung ist die Freiheit des Wissens und damit Wissen der
Freiheit, d. h. des reinen Seins, nicht seiner Gebundenheit an Objekt.

Das Sein des Daseins konnte da verstanden werden als ,Sein um-
willen seiner Selbst®. Es konnte auch als die selbstindige Beziehungs-
losigkeit des reinen Ich, das sich gleichsam seine Prédikate selbst gibt,
gedacht werden. Gerade umgekehrt. Es ist die Uberschwere der Be-
ziehungen gekennzeichnet, die das Ich zwingt, alle Beziehungen auf sich
selbst zu nehmen und damit seine Konflikte zu erschweren. Seine Kraft,
die eigentliche Transzendenz, ist ,aus sich selbst herauszugehen und
sich das Nicht-Ich schlechthin entgegenzusetzen® (I. 175).

Es gibt sich nur im objektiv-empirischen Sinne Pradikate, in seiner
Entgegensetzung der wechselnden Beziehungen der aktuellen Situatio-
nen des Physischen, des Sozialen, des Politischen, des Moralischen. Als
reines Ich gibt es dem Universum Pradikate. Es ist nicht existentiell
isoliert. Aus eigener Freiheit nimmt es Stellung zum Ganzen. ,Was
durch sich selbst ist, gibt sich selbst die Form der Identitat® ... ,ist
seinem Sein nach durch sich selbst bedingt® (I. 178). Identitat ist zwar
im strengen Sinne Tautologie. Sie besagt: das reine Ich ist nur durch
sich selbst bedingt. Aber sie sagt auch mehr: das reine Ich denkt die
Identitdt und bewahrt sich in allen Auseinandersetzungen als es selbst.
Es wandelt sich nicht mit dem Geschehen der Auseinandersetzung. Im
Gegenteil: es verwandelt die Welt. Das reine Vermogen ist die freie
Macht, die Welt zu verwandeln: die objektiven, physischen, sozialen,

61



historischen und moralischen Bedingungen; ,nur durch sich selbst be-
dingt® und indem es ,die Form derIdentitit allem Objektiven verleiht®.

Dies Verwandeln, dieses nicht Bestehen-lassen darf nicht mifiver-
standen werden. Das Ich schafft nicht die objektive Welt, nicht einmal
die objektive soziale oder historische Welt, nicht einmal die moralische.
In allen Welten schafft das empirische Ich, wirkt bedingt in Wechsel-
wirkung mit allen Bcdingﬁngen auf Grund der empirischen Rezeptivi-
tit und Spontaneitit. An dieser transzendentalen Verkniipfung kann
das reine Ich nichts dndern. Aber es setzt Ideale, es ist selbst die sich
ausgleichende Spannung von idealisierendem und anschauendem Ver-
mogen. Im Einswerden beider Vermégen ist die Kluft geschlossen, die
die transzendentale Kritik zwischen theoretischer und praktischer Ver-
nunft bestehen lief}. Anschauen und Idealisieren ist das Vermogen der
Auseinandersetzung. Beide Worte bezeichnen Sehen. Was dem Sehen
des reinen Ich Offenheit vorgibt, ist die durch seine Auseinandersetzung
gestiftete Offenbarkeit der Objektivitit, die nicht hinsichtlich ihrer
Offenbarkeit, sondern im Blick auf ihre Verwandelbarkeit in das Offene
tberschritten wird. ,Die Idee ist das Objekt einer kiinftigen Erfahrung
(aber doch immer der Erfahrung), etwas, das in der Wirklichkeit reali-
siert werden soll“ (I. 465). Das Uberschreiten des Offenbaren ist die
Aneignung der Offenheit des eigenen Sehens. Die Aneignung ist nicht
Hinnahme des Seienden im Ganzen. Sie ist die ausschliefende Ange-
legenheit des reinen Ich, aber mit EinschlieBung aller empirischen
transzendentalen Verkniipfungen und mit der Offenbarkeit der Ver-
kniipfungszusammenhange.

6) Das reine Ich ist nicht das Wissen bezogen auf es selbst, wie es
Kant bestimmt. Sein Wissen, und in Einem damit, sein Verhalten zum
Seienden iiberhaupt, bezieht sich auf die ganze objektive Realitat, auf
die Mundaneitiat. Die weltliche Objektivitdt ist nicht die im Wissen
darum hergestellte Selbsthaftigkeit, wie Hegel Schelling versteht. Selbst
und Selbstbewufitsein sind Objekte, daher endlich und dinglich. Schel-
ling 1aft die Kantische, im Wissen hergestellte Welthaftigkeit unange-
tastet. Aber er sieht, daf das reine, spontane Vermogen nicht aus der
Welthaftigkeit zu bestimmen ist. ,Das Wesen des Ich ist wesentlich
seine eigene Tat“ (VII. 385). Das reine Ich ist iberhaupt nicht in Be-
ziehung zu Beziehungszusammenhingen. Die Frage nach der Freiheit
bzw. nach der Handlung des reinen Ich ist die Frage: wie bewihrt
sich das Sein des Menschen gegeniiber Gewalten, die das empirische

62



Ich bedrangen? Dies ist die Ausschlieflichkeit des reinen Ich. Es tragt
die fragende Haltung gegeniiber dem Seienden im Ganzen. Die Schirfe
der Auseinandersetzung wird immer mehr vertieft durch die steigende
Anforderung des Sagenkénnens: Ich bin.

Das freie Seinkénnen des reinen Ich ist unbegrenzt. Es gibt fir es
keine andere Bestimmung als die im Entgegengesetzten vollzogenen
Wandlungen. die es selbst als Unwandelbares — dem Wandelbaren
aufpragt. Das freie Seinkonnen wandelt sich nicht, — aber es wird,
was es ist. Werden ist keine Wandlung. Es ist die Erfilllung der eige-
nen Fertigkeit; in der aristotelischen Philosophie: der Entelechie. Die
Identitat ist bewahrt. ,Der Mensch hat im Wissen nicht nur eine Mit-
wissenschaft der Schépfung, sondern er ist berufen, durch sein Wissen
diese Schopfung fortzusetzen und zu vollenden®. Die Fertigkeit wachst
in der Auseinandersetzung. In der endlosen Folge der Selbstrealisie-
rung wird durch die Taten des Ich die Auseinandersetzung mit der
Welt reicher. Sie bereichert beides, das Ich, wie die Welt. So wachst
der Umbkreis des Objektiven, aus dem das empirische Ich Empfangbares
erwartet, d.1. der Umkreis des Wilbaren und des Durchfithrbaren,
der die Auseinandersetzung neu antreibt (II1. 365). Doch gibt es zwei
Momente, die das reine Ich in den weltlichen Wandlungen mitreiflen,
und ,unaufhérlich fort ins Unendliche zerstreuen® (I. 178). Das eine ist
das Selbstbewufitsein, ,das kein freier Akt des Unwandelbaren, son-
dern ein abgedrungenes Streben des wandelbaren Ichs (ist), das durch
Nicht-Ich bedingt, seine Identitat zu retten und im fortreilenden Strom
des Wechsels sich wieder zu ergreifen strebt®. ,Selbstbewufitsein setzt
die Gefahr voraus, das Ich zu verlieren®. Die andere Gefahr ist die
Erschopfung des reinen Ich. ,Es ist erschopft, wenn seine Unbedingt-
heit erschopft ist® (I. 179). Das geschieht, wenn die Freiheit in Un-
freiheit verfdllt, — im Verfallen an die Dinglichkeit, an die bedingte
Welt und ihre Bedingungen, wenn es sich mit der Welt einlafit und
ihre empirischen Kompromisse akzeptiert, wenn es auf die ,Revolution
im Menschen® verzichtet, die “vom Bewuftsein seines Wesens aus-
geht® (I. 157).

Das reine Ich wandelt sich nicht, es geht aber an allen Wandlungen
voriiber. Voriibergehend, von einer Dunkelheit zu immer neuen Dun-
kelheiten wachsen die Umkreise dessen, woran das Ich vorubergehen
muf. In diesem begrenzenden Muf} der endlosen Unbestimmtheit liegt
nicht die Endlichkeit des reinen Ich, sondern die Moglichkeit des Bosen,
die zur Freiheit gehort. -

63



Das entschwindend Voriibergehend-sein verbindet das reine Ich mit
allen Geschehnissen des Seienden im Ganzen. Seine Ausschlieflichkeit
trennt es aber radikal. Das reine Ich ist fragend-antwortende Ausein-
andersetzung mit dem Seienden im Ganzen. Da in diesem das empi-
rische Ich ebenso inbegriffen ist, wie alles, was zum Objektiven der
Beziehungen gehort, ist das reine Ich Auseinandersetzung mit dem
Schicksal des empirischen Ich. Da im Objektiven der Beziehungen Gott,
Weltgeschehen und Geschehen der Menschheit inbegriffen sind, ist die
Handlung des reinen Ich fragende Auseinandersetzung mit dem objek-
tiven Gott, mit dem Weltgeschehen und mit dem Geschehen der Mensch-
heit. Das Fragen des reinen Ich ist nicht durch die Objektitit des em-
pirischen Ich beschrankt. Es ist frei, ihr gegeniiber Ja oder Nein zu
sagen. Es ist nur durch das eigene, tragisch-fragende Geschehen be-
schrankt. Dieses stindig neu fragend-antwortende Geschehen, dieses
sich fragende Vortragen in immer neue Dunkelheiten des Transzen-
denten, ist die Auseinandersetzung, die seit altersher Theodizee heifit.
Rechten mit Gott, mit dem Weltgeschehen, mit dem Menschheitsge-
schehen und mit dem eigenen empirischen Ich ist das Groflartige, das
dem Menschen Grund, Freiheit und Wiirde gibt. Das Wesen des Men-
schen ist die Freiheit. Es ist das Nicht-aufgehalten-sein von irgend-
woher, aufler von der eigenen Frageposition, die auch jeweils iiber-
wunden wird, ohne je verlegt werden zu kénnen. Die letzte Konse-
quenz des transzendentalen Seinsverstandnisses ist das Nicht-aufge-
halten-werden-konnen, nicht von Gott, nicht von der eigenen empiri-
schen Geschichte. Der reine absolute Gott ist ,identisch mit meinem
Ich® (I. 465), und ,Ich ist nicht Objekt im bezug auf diesen® (I. 168),
da der Mensch — wie Gott — ,seine Geschichte nicht mit = sondern
selbst erst hervorbringt® (I. 472).

Wenn wir jetzt wieder fragen: ,was ist der Mensch® geniigt es nicht
zu sagen: seine eigene Tat. Der Mensch ist nicht ,was®, sondern ,wer"”.
Sein Wissen des ,wer” ist das fragende Rechten aus eigener Macht, wie
machtlos sie auch sein sollte. Nicht rechten mit den Erlebnissen, mit den
Aktualititen, mit den Bedrangnissen der objektiven Welt. Diese wan-
deln sich, wenn auch in uniibersichtlichen Zufalligkeiten, durch den Voll-
zug des Wissen, durch die technische Erkundung und durch die empi-
rische Tat. Das reine Ich rechtet mit dem Ganzen fir die ,kinftige
Erfahrung“. Es rechtet mit dem Verhingten, mit dem Verhdngnis, mit
dem werdenden Gott um die werdende Gerechtigkeit.

Nach Kant verbietet die Wiirde und Selbstachtung, zu fragen, wo

64



keine Moglichkeit einer Antwort besteht. Nach Schelling gebietet die
Wiirde immer neues Fragen und immer neue Antworten. Damit ist die
»moralische Autonomie® Kants, die Unabhangigkeit, geopfert, aber in
dem abhingigen Rechten mit der Gebundenheit der Weg einer monu-
mentalen, endlosen Rechtfertigung vorgezeichnet. Die Rechtfertigung
bezieht sich auf die ganze Mundaneitit. Da sie aber diejenige wesent-
liche Tat ist, die das reine Ich wesentlich ist, ist die Rechtfertigung in
erster Linie Selbstrechtfertigung. Diese heifit Sittlichkeit. , Was Hilfs-
mittel der Sittlichkeit ist, ist es nicht an sich selbst, sondern weil wir es
dazu gemacht haben® (I.471). Da die Rechtfertigung dauernd geschieht,
ist sie die ,werdende Sittlichkeit®. Sie ist die eigenste Fertigkeit des
Menschen. Die sich steigernde Fertigkeit in ihrem Werden ist die trans-
zendentale Freiheit. Die empirische Freiheit ist objektiv und bedingt,
sie schafft Gebote und Verbote und setzt sich aus Willen und Unwillen
zusammen. Thre Ursprungsquelle ist die transzendentale Freiheit. Diese,
,die nicht mehr in Geboten erscheint, sondern zur Natur unserer Seele
und in ihr wirklich geworden ist“ (VIIL. 31/32) geht die Philosophie an
mit ihren versagenden und siegenden Auseinandersetzungen.

Die Philosophie wire das grund- und sinnloseste Frage- und Ant-
wortspiel, wenn sie nicht die Frage nach dem ,ich bin® wire, die Frage
in standiger Steigerung, in der sich steigernden Auseinandersetzung fiir
die sich steigernde Freiheit, die vom Standpunkt des reinen Ich Sittlich-
keit heif}t. Der Philosoph ware der eitelste Narr, wenn er nicht das
reine Ich zum Wort bréchte, die Auseinandersetzung um die werdende
Sittlichkeit, die auf das Rechten immer neue Antwort, neue Bestimmun-
gen der Freiheit gibt, ohne jemals bei einer Bestimmung als Ende, als
endgiiltige stehen zu bleiben. ,Darf man also noch von irgendeiner
Philosophie Einflufl auf das menschliche Leben selbst erwarten, so darf
man das von der neuen nur durch génzliche Umkehrung der Principien
moglichen Philosophie® (I. 157).

Die werdende Sittlichkeit aus eigenerTat, sie ist das Wesen des Men-
schen: ein dunkles Wesen mit dunkler Geschichte, mit immer neu sich
verschiebenden Dunkelheiten, doch eine endlose Steigerung.

Die Beherrschung der Natur ist in den letzten Jahrzehnten aufler-
ordentlich gewachsen. Unser technisches, psychologisches, soziales Wis-
sen steckt seine Schranken immer weiter vor. Ihre so belastenden Pro-
bleme sind die der empirischen Objektivitdt. Sie verlieren ihre Gefdhr-
lichkeit, sofern das reine Ich sie beherrscht. Die Taten, die wesentlich
das Wesen des reinen Ich sind, stehen uns immer bevor, Auf die Frage:

65

5 Stud. Phil. XIV



was kann ich wissen, antwortet die Philosophie: alles, sofern es sich das
reine Ich aneignen kann, — auf die Frage: was darf ich hoffen, ant-
wortet sie: alles, was das reine Ich gestalten kann, — auf die Frage:
was soll ich tun, ist das reine ,Ich bin“ Antwort als Aufgabe seiner
Selbstbestimmung.

7) Ich fasse zusammen: Schellings erste Verdffentlichungen beschaf-
tigen sich damit, die Konsequenzen der transzendentalen Wendung
Kants — des grofiten Ereignisses der Philosophie seit der Antike —
weiterbildend aufzunehmen. Der Vierundzwanzigjihrige erfafit die
weltwandelnde Bedeutung der Transzendentalphilosophie umfassender
und tiefer als sein unmittelbarer Vorspieler Fichte. Die erste transzen-
dental kritische Epoche — das Werk Kants — dringt hinter die naiv
gegebene, unkritische Spekulation tiber Gott, Welt und Natur, um den
durch den Dogmatismus behinderten Weg zur Frage des Seins frei-
zulegen. Sie bleibt bei einer neuen Behinderung, bei der Subjektivitat,
stehen. Schelling beseitigt die Subjektivitat durch die Entdeckung von
zwei verschiedenen Ich-Funktionen: die des empirischen und die des
reinen Ich. Die Welt bewerkstelligende Tatigkeit des empirischen Ich
ist durch Kant endgiiltig erforscht. Als Werkmeister ist aber das Ich
objektiviert; es ist ein Glied der Totalitat der objektiven Beziehungen.
Die Handlung des reinen Ich ist die unbedingte, unobjektive, nicht ob-
jektivierbare, im Grunde unfeststellbare Auseinandersetzung mit der
Gesamtheit der objektiven Beziehungen. Sie ist keine bedingte Werk-
tatigkeit, sie baut nicht an der erfahrenen Welt. Das Wesen des reinen
Ich ist Freiheit, sowie das Wesen des Seins Freiheit ist. Das Wesen des
reinen Ich ist wesentlich seine eigene Tat, das weder an die unkonse-
quente Rezeptivitit, noch an die bedingte Spontaneitdt gebunden ist.
Dieses Wesen zu erforschen, ist das Anliegen des ganzen Lebenswerkes
Schellings. Die Aufgabe geht iiber die transzendentale Begriindung zur
Ausfiihrung einer transzendentalen Metaphysik. Die unsubjektive, ver-
dinglichungsfreie, universale und reale Philosophie des Seins Gottes,
der Natur und der Seele will die Handlung des reinen Seins erfassen
mit der Beseitigung, d. h. Transzendierung des letzten Hindernisses: der
Vernunft selbst. Die geschichtlich bedingte Weise des Vorgehens Schel-
lings ist der Versuch, Kritizismus und Dogmatismus zu verbinden. Der
Vorzug dieses Vorgehens ist, dafl die ganze Geschichte des Geistes, alle
Themen, Fragen und Aueinandersetzungen mit der Frage nach dem
Sein, besonders das vorbildhafte Vorgehen von Aristoteles, in die trans-

66



zendentale Metaphysik hiniibergerettet werden konnen. Der Nachteil
ist, dafl die Durchfithrung verschlungene, teils undurchsichtige, teils ver-
dunkelnde Wege gehen mufl. Doch ist diese grofle Aufgabe bis in die
letzten Schriften Schellings durchgehalten. Die Tat des reinen Ich ver-
liert nicht dieBindung mit dem Handlungsgeschehen des Seins. Sie ver-
wandelt das empirische Sein Gottes, wie der Welt, d. h. der Natur in
ihrer Beziehung zum Sein des Menschen und dieses Sein selbst.

Das gesamte Werk Schellings muf} in seiner einheitlich-konsequen-
ten Geschlossenheit deutlich werden. Aber nicht nur das: wir miissen
den ganzen deutschen Idealismus: Kant, Fichte, Schelling, Hegel — trotz
aller Divergenzen, die durch die schwankende Vielgestaltigkeit der
Motive bedingt sind, als geschlossene Einheit zu erfassen und uns an-
zueignen lernen. Sie ist dadurch konsequent, dafl nie die eine Sache aus
dem sachlich gerichteten Blick entschwindet. Das Festhalten an dieser
Einheit, die gegenwirtig Heidegger mit der ganzen Anstrengung der
Strenge durchfiihrt, ist berufen, in den kommenden Zeiten das Sein des
Menschen und sein Verhaltnis zu ihm zu bestimmen. ,Es ware eine der
Philosophie unwiirdige Verzagtheit“ — sagt Schelling — , wenn sie nicht
selbst hoffte, mit dem neuen groflen Gang, den sie zu nehmen beginnt,
auch dem menschlichen Geist eine neue Bahn vorzuzeichnen.“ ,So ist
doch fiir diejenigen, denen diese Hoffnungen keine Torheit sind, das
grofle Werk aufbehalten, durch gemeinschaftliches Arbeiten an der Voll-
endung der Wissenschaften jene grofle Periode der Menschheit wenig-
stens vorzubereiten® (I. 158).

67



	Schellings Anfänge und die Andeutung seines Anliegens

