
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Schellings Anfänge und die Andeutung seines Anliegens

Autor: Szilasi, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schellings Anfänge und die Andeutung seines Anliegens

Von Wilhelm Szilasi

Die Vorträge dieser Feier sollen eine Übersicht über die ganze
Lebensarbeit Schellings vermitteln; nicht mit der Absicht der

Berichterstattung, sondern als Aufruf zur existentiellen Entscheidung für das

verpflichtende Werk. Mir ist die Aufgabe zugefallen, in diesem Sinne
über seine Anfänge in den Jahren 1795—1800 zu sprechen, in welchen,
wie ich es zu zeigen versuche, das eigentliche Anliegen seiner Lebensarbeit

vorgezeichnet ist.

Die erste Schaffensperiode bezeichnet Schelling selbst als

Transzendentalphilosophie. Wenn er auch später, in der zweiten Hälfte seines

Werkes, von einer Wendung spricht, verschwindet die Transzendentalphilosophie

nie aus seinem Denken.
Seine unmittelbare Verbindung mit Kant, man kann sagen Schülerschaft,

ist in seinen philosophischen Erstlingswerken besonders stark. Ich

könnte hinzufügen, auch besonders kritisch, kritischer als in den späteren

Jahren. Der Grund liegt nicht in seiner Jugend, sondern in seiner

Reife. Die Kantische Neubegründung der Philosophie hat — auch für
Kant—„unergründlicheTiefen" (I. 232) aufgerissen und so weite Horizonte

eröffnet, daß gerade die Grundlagen eine Neuprüfung verlangten.

Kant selbst betrachtet als sein eigentliches Geschäft das kritische.

Die Kritik stellt sich die Aufgabe, die Grenzen des menschlichen

Vermögens, — so des Erkenntnisvermögens, wie des praktischen und des

Beurteilungsvermögens zu bestimmen.

Schellings erstes Anliegen ist die konsequente Durchführung, d.h.

Erweiterung des transzendentalen Prinzips. Die transzendentale Methode

verlangt das Wegräumen alles dessen, was dem Wissen im Wege steht,

in erster Linie die naiv dogmatische Deutung des Erkennens. Die
transzendentale Kritik Kants beseitigt sie mit dem Nachweis der Subjektivität

und der durch sie bedingten Endlichkeit des Erkennens. Dann
steht aber dem Wissen die Subjektivität und die Endlichkeit im Wege.
Diese gilt es zu beseitigen, um dem Wissen den Weg zum Wissen des

Seins in der Artikulierung des Seins Gottes, des Kosmos, der Freiheit

51



und der Seele frei zu machen. Sofern die Vernunft als Werktätige am
Werke des Wissens des Seins die tätige Subjektivität ist, ist der letzte
Schritt der transzendentalen Aufgabe die Überschreitung der Vernunft
selbst, nicht in ein Gebiet der Unvernunft — oder, wie es heißt, der

Irrationalität—, sondern in das Sein. „Das höchste Verdienst des

philosophischen Forschers ist nicht, abstrakte Begriffe aufzustellen und aus

ihnen Systeme herauszuspinnen. Sein letzter Zweck ist reines absolutes

Sein; sein größter Verdienst der, was sich nimmer auf Begriffe bringen,
erklären, entwickeln läßt, kurz das Unauflösliche, das Unmittelbare,
das Einfache zu enthüllen und zu offenbaren" (I. 186).

1) Der Mensch kann die Fragen, die ihn am meisten bewegen: nach

dem Wesen Gottes, des Kosmos, der Freiheit und der Seele nicht
beantworten, denn dem Erkenntnisvermögen sind nur Erscheinungen, nicht

Dinge an sich zugänglich. Kant fragt selbst in dem unvergleichlichen
Paragr. 57 der Prolegomena: „Wer kann es wohl ertragen ohne zu

fragen, was die Seele eigentlich sei", „wer kann sich bei der bloßen

Erfahrungserkenntnis in allen kosmologisdien Fragen befriedigen"
und „wer fühlt sich nicht notgedrungen, unerachtet alles Verbots

in dem Begriffe eines (höchsten) Wesens Ruhe und Befriedigung zu

suchen". Auf die drei dramatischen „Wer" antwortet Kant mit den

„transzendentalen Ideen". Er bestreitet ihre Realität. Schellings Erweiterung

des Begriffes derTranszendentalphilosophie knüpft an die Frage
ihrer Realität an.

Kant nennt die Erforschung des menschlichen Vermögens aus drei
Gründen transzendental: erstens weil sich die Erforschung außerhalb
des Vermögens stellt, um es überhaupt zur Sicht zu bringen. Wissen,
Flandeln, Urteilen ist im ganzen als Gegenständliches überschritten, um
seine Grenzen zu erfahren. Zweitens weil sie auch das Überschreiten
der Erfahrung überschreitet, um die Bedingung ihrer Möglichkeit zu
erfahren. Woher kommt die Ermächtigung des menschlichen Vermögens
überhaupt, welches ist seine Leistungsquelle? Die dritte Bedeutung
gründet auf dem Wesen der Grenze. Sie begrenzt ebenso das, was sie

einschließt, wie auch das, was sie — mindestens der Grenze entlang —
ausschließt. Die transzendentale Forschung, die der Grenze entlang geht,
eröffnet einen Ausblick auf Gebiete, zu denen vom Erkennen her keine
Brücke führt, aber wohinein das Handeln mit seinen Idealen und in
engererWeise auch die Urteilskraft, soweit sie sich auf das Substrat des

Naturzusammenhanges bezieht, hineinreicht. Nach allen drei Bedeu-

52



tungen ist die transzendentale Forschung Erhellung des menschlichen

Vermögens hinsichtlich seiner Quelle, Leistungsfähigkeit und Leistungsgrenze;

im positiven Sinne Erforschung der Seinsweise des Menschen,

wie das Kant in der ergreifenden Frage der Methodenlehre formuliert:
„Was kann ich wissen, was soll ich tun, was darf ich hoffen", — „was
ist der Mensch".

Für Schelling ist die Philosophie überhaupt „auf dasWesen des Menschen

selbst gegründet", um es „zu enthüllen und zu offenbaren" (1,156).

Aber die Kantische Frage ist für ihn zur resigniert. Wer ist der
Fragende im Menschen, der sich fragt, „was darf ich hoffen", mit der

Überzeugung, daß in der Antwort in erster Linie das beschlossen ist, was zu
hoffen verboten ist? Welches ist das Ich, das hoffen darf und nicht hoffen

darf, und welches das überlegene Ich, das sich außerhalb stellt, um
das andere Ich kritisch zu betrachten;Verbote und Gebote aufstellt, aber

auf seine Überlegenheit verzichtet, indem es sich damit zufrieden gibt,
eine größere Übersicht und grenzenlosere Aussicht zu haben, als es in
Anspruch nimmt? Der Fragende: „was darf ich hoffen" hat auch das

Verbotene überschaut. Was verbietet ihm, sich in der ganzen Weite des

Überschauten auszubreiten? Handelt es sich nicht um zwei verschiedene

Iche, gerade wenn die Konsequenzen der Transzendentalphilosophie
verfolgt werden, so, daß das eine Ich im festgefügten Zusammenhang
des Seienden mit einbeschlossen ist, während das andere sich von aller
Fügung löst, sich absolviert und daher absolut ist?

Schelling bezeichnet das erste Ich als das empirische, das zweite als

das absolute, reine. Es handelt sich also um zwei Ich-e. Sie sind am
schärfsten unterscheidbar an den zwei Bedeutungen von „ist". Das Ich

kann in fragmentarischer Weise, die eine Ergänzung fordert, „ich bin"

sagen. „Ich bin krank", „ich bin unglücklich", sogar: „ich bin sterblich".
Das in diesen Aussagen regierende „ist" sagt nach Schellings Terminologie

das „Dasein", das vorhanden Präsente, einen Tatbestand aus.

Das „Ist" bzw. das „Sein" ist rein empirisch. Die prädikative
Ergänzungsbedürftigkeit (die a posteriorische Synthesis) verlangt, daß das

ausgesagte „Ist" gegenständlich bestimmt wird, über das Gegenständliche,

(im aristotelischen Sinne über das hypokeimenon) aussagt.

Gegenstand ist, was das ergänzungsbedürftige „ich bin" Sagen sich

selbst vorgibt, oder mit anderen Worten das, was dem Ich auf dem

Wege seines Seinsvollzuges thematisch wird. „Empirisch ist alles" —

sagt Schelling, „was dem reinen Ich entgegengesetzt ist, also überhaupt
im bezug auf ein Nicht-Ich steht" (I. 176). Das dem reinen Ich Ent-

53



gegengesetzte umfaßt aber auch das empirische Ich, es ist in dem „ich
bin das und das" gegenständlich. Die gegenständliche Aussage sagt
einen Bedingungszusammenhang aus. Was bedingt ist, ist Ding.
„Objektiv" heißt in der Terminologie Schellings der dingliche
Bedingungszusammenhang.

Das Problem des Ich ist das andere „Ich bin", das nicht fragmentarisch

und nicht ergänzungsbedürftig ist; das sagt: „ich bin ich" —
„ich bin, weil ich bin". Es spricht das reine Sein aus, eine subjektfreie
reine Realität, — das reine Sein, das nicht durch Gegenständliches
bestimmt wird, sondern das das Ich klärt. „Ich bin" — nichts weiter,
vollkommen abgelöst vom Gegenständlichen und Objektiven, das

absolute Sein, das nur zu sein hat. Dies ist ein anderes Sein als das Sein

des Empirischen, „es ist das Sein Gottes und des reinen Ich" (I, 465).
Die Zweiheit der unterschiedlichen Seinsgeschehnisse, das Sein des

„Ist" und das Sein des reinen „Ich bin" ist das Problem der
transzendentalen Metaphysik. „Das ganze Geschäft der theoretischen und

praktischen Philosophie ist nichts als Lösung des Widerstreits zwischen

dem reinen und empirischen Ich" (I. 176). Und zwar deswegen, weil
dieser Widerstreit sehr tief geht; er scheidet empirische Transzendenz

und reine Transzendenz, empirische Freiheit und reine Freiheit und

überhaupt empirisches Sein und reines Sein. Wie ist das zu verstehen?

2) Die Kantische Kritik erforscht im positiven Sinne das Wesen des

Menschen. Dieses ist gesehen in der Subjektivität. Die Seinsverfassung
der Subjektivität ist das Hauptthema der Kritiken. Schellings Erweiterung

der transzendentalen Methode bezieht ihre Berechtigung aus

der Frage nach dem Wesen des Menschen. Wenn Kant feststellt, daß

sich kein Mensch mit der Grenzbestimmung, wonach die wichtigsten

Fragen unbeantwortbar sind, zufrieden stellen kann, dann gehört zum
Wesen des Menschen, diese Grenzen nicht zu akzeptieren.
Was die drei Bedeutungen der transzendentalen Forschung und der

transzendentalen Methode betrifft, muß dann gefragt werden: liegt
nicht in der Vergegenständlichung des Erkennens, des Handelns und

des Urteilens in Folge der transzendentalen Behandlung eine große

Schwierigkeit insofern, als damit der Subjektcharakter, der als das

Wesentliche im Mittelpunkt steht, gerade verdeckt ist? Liegt nicht in

jeder Vergegenständlichung eine Verdinglichung, wodurch das Subjekt
in das Objektive des Bedingungszusammenhanges gefügt wird? Und
da Subjekt und Objekt korrelative Begriffe sind, was bewahrt das

54



transzendentale Subjekt davor, nicht selbst Objekt-Charakter zu haben?

Sofern Kant als Leistungsgrenze des Vermögens die Rezeptivität,
als Leistungsweise die Spontaneität und als Leistungsquelle die Einheit

beider, die transzendentale Einbildungskraft bestimmt, ist für diese

Momente eine transzendentale Legitimation notwendig. Können sie

als transzendentale Erfahrungen betrachtet werden, nur weil sie der
Kantischen transzendentalen Forschung zu Grunde liegen? Sind sie

nicht aus der naiven empirischen Erfahrung übernommen, sogar so

ungeprüft, daß die ontologische Erfahrung eine Wiederholung der

sinnlich-empirischen Erfahrung zu sein scheint? Wenn ja, — wenn die
transzendentale Einbildungskraft empirisch ist, dann verlangt die
erweiterte transzendentale Forschung, daß auch bezügl. Rezeptivität-
Spontaneität die empirische Transzendenz überschritten wird.

Und drittens, wenn die transzendentale Forschung entlang der das

Wesen des Menschen begrenzenden Grenze in das Andere hinüberblickt,

dieser Ausblick aber nur dem Handeln zugebilligt wird, gehört
dann zur transzendentalen Frage nicht die Aufhebung der starren,
ebenfalls empirischen Trennung zwischen Theorie und Praxis? Das

Merkwürdige bei Kant ist: er anerkennt, daß wir ohne transzendentale
Ideen unser Sein gar nicht ertragen könnten, daß wir ohne sie keine

Befriedigung und Ruhe fänden, folgert daraus aber nicht ihre Realität.
Er nimmt sie in die Bestimmung dessen, „was ist der Mensch" nicht
hinein. Er bestimmt das Wesen des Menschen auf Grund dessen, was

er nicht erträgt, bei dem er keine Ruhe und Befriedigung finden kann.

Das Beste, das sein Wesen ausmacht: ist eine unstillbare Sehnsucht,

denn die „Metaphysik ist das Lieblingskind" unserer Vernunft und sie

„ist durch die Natur selbst ihren Grundzügen nach in uns gelegt"
(Prol. Par. 57, S. 353).

Zum Wesen des Menschen gehört nicht nur, daß er auf Sinnlichkeit
beruhende Erfahrungen des Gegebenen machen kann, sondern daß

ihm noch andere Erfahrungsmöglichkeiten offen stehen, die ohne auf
die sinnliche Gegebenheit angewiesen zu sein, doch Realität haben; es

ist also zu zeigen, daß beide Seinkönnen das Wesen des Menschen

ausmachen, und daß zwischen beiden ein Fundierungszusammenhang
besteht.

Schelling läßt das Ganze der kritischen Feststellungen unverändert:
das Wissen der Wissenschaft als angewiesen auf die durch Sinnlichkeit

begrenzte Erfahrung, die spontane Leistung der Vernunft in der

Verknüpfung der Eindrücke zur Anschauung, dieser zur Wahrnehmung,

55



die Wahrnehmungen zur Erfahrung und diese zum empirischen Denken.

Dies alles, mit allen Leistungen gehört zum objektiven Wissen,
zu den objektiven Handlungen und zu den objektiven
Beurteilungsmöglichkeiten. Das Ganze des Verknüpfungszusammenhanges begrenzt
aber nicht den Rahmen der Transzendentalphilosophie. Kant hat, wie

bewunderungswürdig und unantastbar seine Leistung auch ist, eine

Kosequenz außer acht gelassen: seine Darstellung betrifft nur die

empirische Transzendenz. Rezeptivität ist empirisch-objektiv,
Spontaneität ebenfalls, die Verstandesfunktionen sind bedingte, empirischobjektive

Handlungen, auch von der transzendentalen Apperception
stellt Schelling den empirischen Charakter fest. Die konsequente
transzendentale Betrachtung überschreitet die empirisch-konstruktive Trans-
zendentalität zur reinen Transzendentalität des reinen Ich.

Das Thema ist nun das reine transzendentale Ich, das im Gebrauch
seines reinen Vermögens die ganze objektive Realität übersteigt, frei
von ihren Bedingungen und frei von allem Bedingtsein, in einer aus
den eigenen Taten stammenden Stellungnahme zu ihr. Es liegt in
der Konsequenz der Transzendentalphilosophie, diese ganze Munda-
neität, wie wir den Bedingungszusammenhang in Anschluß an Husserl

nennen wollen, — einzuklammern und zu überschreiten; den ganzen
Bereich des Wißbaren, nicht in das Feld des Nichtwißbaren, sondern

zum reinen Vermögen hin, das nicht Wissen ist, sondern Handlung.
Schelling sagt: „Es ist ein kühnes Wagestück der Vernunft, die

Menschheit freizulassen und den Schrecken der objektiven Welt zu
entziehen" (I. 156). Der Schrecken, von dem die Transzendentalphilosophie

befreit, ist die Unfreiheit der empirischen Bedingungen.

3) Einer der wichtigsten Gedanken Schellings ist, daß die ganze
Mundaneität von Rezeptivität-Spontaneität durchsetzt ist, beide sind

empirisch, nicht rein. Die reine, von jeder Spontaneität freie Rezeptivität

charakterisiert das Sein der Dinge, — die reine von jeder
Rezeptivität freie Spontaneität das reine Ich.

Empfänglichkeit ist kein ontisches Faktum, sondern ontologisches
Problem. Sofern sie begründet werden kann, wird die Weltoffenheit
des Menschen vor jeder Spontaneität begründet. Begriffebilden,
Urteilen, Folgern weisen auf die Seinsbestimmung des Menschen hin,
seine eigene Empfänglichkeit durch das eigene Seinsverstehen zu
verwalten. Die große Tat Kants ist die Erhellung der Leistungsgeschichte
des menschlichen Vermögens, der Spontaneität. Allerdings ist die

56



Spontaneität kein reines Vermögen, sie ist rezeptiv, sofern sie die

Empfänglichkeit mit allen ihren unbestimmten Erwartungen
hinnehmen muß. Aber auch die Empfänglichkeit ist nicht rein passiv. Ihre
Aktivität ist die Begegnungsbereitschaft, die sie mit den spontanen
Verhaltungsbereitschaften verwandt macht. Die Einheit von Rezeptivi-
tät-Spontaneität konstituiert die Wesensstruktur des Subjekts. Wenn
die Faktoren nicht in ihrer Reinheit erfaßt sind, ist das Wesen des

Menschen ungenügend geklärt. Zur Klärung gehört nicht in erster
Linie die Erforschung ihrer gemeinsamen Begründung, sondern ihre
reine Trennung von einander.

Zu diesem Zwecke müssen wir uns statt der Empfänglichkeit bzw.

Begegnungsbereitschaft die Beeindruckbarkeit vor Augen halten, dieses

wunderbare Vermögen, das den Menschen als Seiendes in den

Seinszusammenhang der Seienden im Ganzen fügt. Der Seinszusammenhang
ist Bedingungszusammenhang; keines seiner Momente ist unbedingt,
alle seine Momente sind Dinge. Die griechische Bezeichnung für dieses

Wechselspiel heißt physis. Physis bezeichnet das, was Schelling im
weitesten Sinne Wirklichkeit nennt.

Mit Hinblick darauf, daß alles in ihr Inbegriffene bedingt ist, nennt
sie Schelling das Objektive. Die Bezeichnung ist nicht sehr glücklich,
weil sie das Subjektive als Gegensatz verlangt. Gemeint ist aber die

in sich ruhende ungetrennte Realität. Das Objektive als der dingliche
Zusammenhang alles Bedingten ist a priori für die Scheidung Subjekt-
Objekt, die selbst empirisch, nicht transzendental ist. Die Subjektivität,
die Kant behandelt, ist die empirische Subjektivität. Den Beweis liefert
der empirische Charakter von Rezeptivität-Spontaneität. Dieser muß

geklärt werden.

4) Für Kant bezeichnet Rezeptivität als Empfänglichkeit die Grenze

des menschlichen Vermögens. Die Endlichkeit des Menschen ist bedingt
durch seine Angewiesenheit auf das Gegebene als Erscheinung. Es ist

aber sinnlos, innerhalb der Mundaneität von Ding an sich zu sprechen,

weil kein Bedingtes Vorrang vor anderen Bedingten hat. Alles
Bedingte ist gleicherweise objektiv, auch wenn es als das Bedingende

objektiviert wird. Das durch Rezeptivität charakterisierte Subjekt
gehört ebenfalls zum Objektiven, es ist „das durch ein Objekt bedingte
Ich" (I. 169).

Um die ganze Tragweite zu klären, möchte ich auf die aristotelische

Unterscheidung von dynamis, energeia und entelecheia hinweisen, auf

57



die Unterscheidung, die die Durchführung der Naturphilosophie und
auch die Grundlage der großartig einheitlichen Ontologie von Gott,
Natur und Mensch in der Freiheitsabhandlung bildet. Ich möchte hier
schon erwähnen, daß das tiefste Anliegen des ganzen Werkes Schellings

durchgehend der Entwurf einer transzendentalen Metaphysik an Stelle

der durch Kant entwurzelten traditionellen Metaphysik ist.

Dynamis können wir ihrem ganzen Bedeutungsbereich nach nur mit
drei deutschen Worten übersetzen: Geeignetsein, Fähigsein,
Vermögendsein.

Energeia ebenfalls nur mit drei Worten: Am-Werk-sein, Werk-
setzend-sein, Wirklichkeit-bildend-sein.

Ein Bootsbauer sucht sich im Wald einen Baum aus, der sich zum
Mast eignet. Er ist nach seinen subjektiven Gesichtspunkten ausgesucht.

Mast zu werden, gehört nicht zum Eigensein des Baumes. Aber alle

Eigenheiten, die der Baum an sich hat, machen ihn geeignet zum Mast.
Dieselben Eigenheiten, die den Baum in seiner natürlichen Umgebung
binden, die ihn mit allen Seienden im Ganzen, mit Erde, Himmel,
Jahreswechsel in Beziehung setzen, setzen ihn in Beziehung zum Boot,

zum Wasser, zu den Winden und zur Fahrt. Das Objektive der

Beziehungen, das wir Wirklichkeit nennen, wird durch die Affektion, die

der Baum durch den Bootsbauer erleidet, nicht verändert, obwohl der
Baum durch den Bootsbauer vergewaltigt wird. Wir wollen diese Art
Affektion Insult nennen. Geeignetsein ist eine Art Rezeptivität.

Wenn wir von Fähigkeiten sprechen, meinen wir nicht Vergewaltigung.

Das Wasser ist fähig, das Boot zu tragen und wirkt als Fähiges,

wenn es dazu provoziert wird. Die Eigenheiten, durch die das Wasser

auf die Provokation reagiert, sind dieselben, die das Wasser mit allen
Seienden in Beziehung setzt. Das Objektive der Beziehungen wird
durch die Provokation einer Fähigkeit noch weniger beeinflußt, wie
durch das Zwingen der Eignung. Jedenfalls ist Fähigkeit eine Art
Rezeptivität.

Nun verwendet aber Kant die Bezeichnung Rezeptivität allein für
das Vermögen des Menschen. Es ist dagegen wichtig zu sehen — und
das ist ebenfalls ein Anliegen der Naturphilosophie *, daß Vermögen

Potenzierung (Steigerung) von Eignung und Fähigkeit ist; daß der

* Vgl. meinen Vortrag: Schellings Beitrag zur Philosophie des Lebens (in
Freiburger Dies Universitatis, Bd. 2, H. Fr. Schulz Verlag, Freiburg i. Br.)

58



Mensch, der durch das Vermögend-sein ausgezeichnet ist, durch seine

Eignungen und Fähigkeiten gleicherweise in der objektiven Beziehungseinheit

des Seienden im ganzen steht, wie durch das Vermögend-sein.
Das Vermögend-sein des Bootsbauers bedeutet Dreifaches: daß er

werktätig sein kann, daß er mit seiner Werktätigkeit ein Werk setzt

und daß er das Werk, das Boot, Wirklichkeit sein läßt in demselben

Objektiven der Beziehungen, welche alle Seienden im ganzen
miteinander verfügt. Wir finden in depontenzierter Weise dieselben

Charaktere der „Wirklichkeit" an allen Seienden wieder. Die Rezep-

tivität des Baumes für alle gegenseitigen Insulte, die die Wissenschaft

als Kräfte bezeichnet, als Schwerkraft, anorganische und organische
Kräfte, hält den Baum im Wirken. Sein Wirken endet in Produkten,
die aus der Wirklichkeit, aus dem „Inbegriff aller objektiven Realität"
nie herausfallen.

Auch der Mensch, das empirische Ich, die Seele und ihre Äußerungen,
gehören in das transzendental Objektive, in das Objektive der

Beziehungen. Nun bedeutet die Potenzierung der menschlichen Eignung
und Fähigkeit als Vermögen der Empfangsbereitschaft eine unbestimmte

Erwartung. Der Baum hat keine Erwartungsmöglichkeit für die
Insulte seiner Eignung, das Wasser nicht die Provokationserwartung
seiner Fähigkeiten. Der Mensch ist Erwartungsbereitschaft für die Welt.
Die Erwartungsbereitschaft ist seine Weltoffenheit, in welcher Offenheit

sich die objektive Welt zeigt, an die sich das rezeptive Vermögen
anpaßt.

Die reine Rezeptivität schließt das „Ding an sich" aus. Nicht das

Ding an sich ist die Bedingung der Rezeptivität, sondern das Objektive
der Beziehungen im ganzen.

5) Das reine Ich — das von jeder Passivität freie Vermögen —
schließt sich aus dem ganzen „empirischen" Zusammenhang aus. „Der
Sinn der Behauptung eines absoluten Ichs ist ja gerade der, daß das

Ich alles Nicht-Ich ursprünglich ausschließend, sein Sein in sich

selbst habe, sich selbst hervorbringe" (I. 205).

Wie ist dieses Ausschließen und sich selbst Hervorbringen zu
verstehen? Husserl hat in genialer Weiterbildung der Transzendentalphilosophie

das reine Ich in dem Begriff des transzendentalen Ego

gedeutet. Es soll hier der Hinweis genügen, daß das transzendentale

Ego mit seiner Intentionalität, d. h. mit der sich auseinanderlegenden

Beziehungsfülle, sich auf das gesamte Objektive der Wirklichkeit

59



richtet, auf wirkliche Dinge, wirkliche Ereignisse, wirkliche Erfahrungen,

in dem Sinn der Wirklichkeit, wie ich es eben dargestellt habe,
aber mit Einklammerung so des empirischen Ich, wie des empirischen
Nicht-Ich. Einklammerung ist der exakte Ausdruck für Ausschließung,
weil sie das absichtlich Willentliche und trotzdem Provisorische der

Auseinandersetzung sichtbar macht.

Die ganze synthetische Welteinheit, in welcher der Mensch auf Grund
seiner Eignung, Fähigkeit und Vermögen eingefügt ist, wird von dem

empirischen Ich hingenommen. Das Hinnehmende ist das empirische
Ich. Das empirische Ich bezeichnet das menschliche Vermögen, durch

welches der Mensch sich als Subjekt den Objekten so im Erkennen
wie im Handeln anpaßt, ein rätselhaftes Vermögen, das dem Menschen

ermöglicht, in der Offenbarkeit alles Objektiven selbst Objektives zu

sein. Dies ist das Ich, das an allen mundanen Beziehungen beteiligt
ist. Das empirische Vermögen erwirkt das Sichanpassen des Menschen

an die Welt, das reine Vermögen erlaubt, daß er sich anpaßt, oder

nicht anpaßt.
Die Ausschließlichkeit des reinen (transzendental absoluten) Ich

macht alle Bestimmungen deutlich, die Schelling entdeckt. Es heißt:

„Das reine Ich erhält seine Realität nur durch sich selbst". Das bedeutet:

„Es ist für sich schlechterdings nicht Objekt — für etwas außer

ihm weder Objekt noch nicht Objekt, d.h. gar nichts" (I. 178). „Gar
nichts" — es tritt in keine objektive Beziehung ein, es kann nie Ding
werden, kann sich selbst auch nicht als Ding, als Objekt verstehen. In
der empirischen Erfahrung ist es überhaupt nicht feststellbar, kein
Mensch merkt das reine Ich, weder bei sich selbst, noch bei anderen.
Es ist nur in seinen Handlungen wirklich, es kann sich nur in den

Auseinandersetzungen realisieren. Realisierung ist ein wichtiges Wort
für Schelling. Realisierung bedeutet, daß das reine Ich nur in den

eigenen, unvorhergesehenen Handlungen ist. „Das reine Ich ist nur,
weil es ist, es ist nur durch sich selbst bedingt" (I. 178). Sich selbst

bedingen, ist die Realisierung des „ich bin". Es kann nicht Erscheinung
werden, es kann nicht Objekt sein in Beziehungen, aber das ganze
Universum ist Gegenstand seiner Auseinandersetzung. In dieser wird
das reine Ich das, was es ist. „Es ist, weil es ist", mit zwei Bedeutungen,
auch mit einer transitiven von „ist". Es ist jeweils nur als das real, als

was es sich selbst zum Sein bringt. Es ist, weil es Sein gleichsam „istet",
d. h. realisiert.

Das Ich sagt „ja" und sagt „nein". Es ist das Hinnehmen der Welt

60



oder das Nicht-Hinnehmen der Welt. „In diesem Ja und Nein liegt
jene Abstoßung und Anziehung, die wir früher als zum Bewußtsein

notwendig gefordert (haben)", sagt Schelling später (VIII. 290)

im Rückblick auf sein Jugendwerk. Das Ja- und Nein-Sagen, — das

Hinnehmen und Nicht-Hinnehmen der Welt, die Anziehung und

Abstoßung bezeichnet das, was wir Auseinandersetzung mit der Welt
nennen. „Diese Scheidung, diese Verdoppelung unserer selbst, dieser

geheime Verkehr, in welchem zwei Wesen sind, ein fragendes und ein
antwortendes dieses stille Gespräch, diese innere Unterredungskunst

(ist) das eigentliche Geheimnis der Philosophie" (III. 201).
So ist das reine Ich das, was seine Realität nicht wie die Objekte

„durch etwas außer seiner Sphäre liegendes, sondern einzig und allein
durch sich selbst erhält (I. 177). Die Auseinandersetzung, die im „Ich
bin" als Sein-Wissen geschieht, ist das Geschehen, das das Sein in einer
Freiheit ohne Zwang der Subjektheit des Ich, — die es als Objekt
erfährt und damit auch das Ich zum Objekt macht, — betriff!. Die
Auseinandersetzung ist die Freiheit des Wissens und damit Wissen der

Freiheit, d.h. des reinen Seins, nicht seiner Gebundenheit an Objekt.
Das Sein des Daseins könnte da verstanden werden als „Sein um-

willen seiner Selbst". Es könnte auch als die selbständige Beziehungs-

losigkeit des reinen Ich, das sich gleichsam seine Prädikate selbst gibt,
gedacht werden. Gerade umgekehrt. Es ist die Überschwere der

Beziehungen gekennzeichnet, die das Ich zwingt, alle Beziehungen auf sich

selbst zu nehmen und damit seine Konflikte zu erschweren. Seine Kraft,
die eigentliche Transzendenz, ist „aus sich selbst herauszugehen und
sich das Nicht-Ich schlechthin entgegenzusetzen" (I. 175).

Es gibt sich nur im objektiv-empirischen Sinne Prädikate, in seiner

Entgegensetzung der wechselnden Beziehungen der aktuellen Situationen

des Physischen, des Sozialen, des Politischen, des Moralischen. Als
reines Ich gibt es dem Universum Prädikate. Es ist nicht existentiell
isoliert. Aus eigener Freiheit nimmt es Stellung zum Ganzen. „Was
durch sich selbst ist, gibt sich selbst die Form der Identität" „ist
seinem Sein nach durch sich selbst bedingt" (I. 178). Identität ist zwar
im strengen Sinne Tautologie. Sie besagt: das reine Ich ist nur durch
sich selbst bedingt. Aber sie sagt auch mehr: das reine Ich denkt die
Identität und bewahrt sich in allen Auseinandersetzungen als es selbst.

Es wandelt sich nicht mit dem Geschehen der Auseinandersetzung. Im
Gegenteil: es verwandelt die Welt. Das reine Vermögen ist die freie
Macht, die Welt zu verwandeln: die objektiven, physischen, sozialen,

61



historischen und moralischen Bedingungen; „nur durch sich selbst

bedingt" und indem es „dieForm derldentität allem Objektiven verleiht".
Dies Verwandeln, dieses nicht Bestehen-lassen darf nicht mißverstanden

werden. Das Ich schafft nicht die objektive Welt, nicht einmal
die objektive soziale oder historische Welt, nicht einmal die moralische.
In allen Welten schafft das empirische Ich, wirkt bedingt in Wechselwirkung

mit allen Bedingungen auf Grund der empirischen Rezeptivi-
tät und Spontaneität. An dieser transzendentalen Verknüpfung kann
das reine Ich nichts ändern. Aber es setzt Ideale, es ist selbst die sich

ausgleichende Spannung von idealisierendem und anschauendem

Vermögen. Im Einswerden beider Vermögen ist die Kluft geschlossen, die

die transzendentale Kritik zwischen theoretischer und praktischer
Vernunft bestehen ließ. Anschauen und Idealisieren ist das Vermögen der

Auseinandersetzung. Beide Worte bezeichnen Sehen. Was dem Sehen

des reinen Ich Offenheit vorgibt, ist die durch seine Auseinandersetzung
gestiftete Offenbarkeit der Objektivität, die nicht hinsichtlich ihrer
Offenbarkeit, sondern im Blick auf ihre Verwandelbarkeit in das Offene
überschritten wird. „Die Idee ist das Objekt einer künftigen Erfahrung
(aber doch immer der Erfahrung), etwas, das in der Wirklichkeit realisiert

werden soll" (I. 465). Das Überschreiten des Offenbaren ist die

Aneignung der Offenheit des eigenen Sehens. Die Aneignung ist nicht

Hinnahme des Seienden im Ganzen. Sie ist die ausschließende

Angelegenheit des reinen Ich, aber mit Einschließung aller empirischen
transzendentalen Verknüpfungen und mit der Offenbarkeit der

Verknüpfungszusammenhänge.

6) Das reine Ich ist nicht das Wissen bezogen auf es selbst, wie es

Kant bestimmt. Sein Wissen, und in Einem damit, sein Verhalten zum
Seienden überhaupt, bezieht sich auf die ganze objektive Realität, auf
die Mundaneität. Die weltliche Objektivität ist nicht die im Wissen

darum hergestellte Selbsthaftigkeit, wie Hegel Schelling versteht. Selbst

und Selbstbewußtsein sind Objekte, daher endlich und dinglich. Schelling

läßt die Kantische, im Wissen hergestellte Welthaftigkeit unangetastet.

Aber er sieht, daß das reine, spontane Vermögen nicht aus der

Welthaftigkeit zu bestimmen ist. „Das Wesen des Ich ist wesentlich

seine eigene Tat" (VII. 385). Das reine Ich ist überhaupt nicht in
Beziehung zu Beziehungszusammenhängen. Die Frage nach der Freiheit
bzw. nach der Handlung des reinen Ich ist die Frage: wie bewährt
sich das Sein des Menschen gegenüber Gewalten, die das empirische

62



Ich bedrängen? Dies ist die Ausschließlichkeit des reinen Ich. Es trägt
die fragende Haltung gegenüber dem Seienden im Ganzen. Die Schärfe

der Auseinandersetzung wird immer mehr vertieft durch die steigende

Anforderung des Sagenkönnens: Ich bin.
Das freie Seinkönnen des reinen Ich ist unbegrenzt. Es gibt für es

keine andere Bestimmung als die im Entgegengesetzten vollzogenen
Wandlungen, die es selbst als Unwandelbares — dem Wandelbaren
aufprägt. Das freie Seinkönnen wandelt sich nicht, — aber es wird,
was es ist. Werden ist keine Wandlung. Es ist die Erfüllung der eigenen

Fertigkeit; in der aristotelischen Philosophie: der Entelechie. Die
Identität ist bewahrt. „Der Mensch hat im Wissen nicht nur eine
Mitwissenschaft der Schöpfung, sondern er ist berufen, durch sein Wissen
diese Schöpfung fortzusetzen und zu vollenden". Die Fertigkeit wächst

in der Auseinandersetzung. In der endlosen Folge der Selbstrealisierung

wird durch die Taten des Ich die Auseinandersetzung mit der

Welt reicher. Sie bereichert beides, das Ich, wie die Welt. So wächst

der Umkreis des Objektiven, aus dem das empirische Ich Empfangbares
erwartet, d. i. der Umkreis des Wißbaren und des Durchführbaren,
der die Auseinandersetzung neu antreibt (III. 365). Doch gibt es zwei

Momente, die das reine Ich in den weltlichen Wandlungen mitreißen,
und „unaufhörlich fort ins Unendliche zerstreuen" (I. 178). Das eine ist
das Selbstbewußtsein, „das kein freier Akt des Unwandelbaren,
sondern ein abgedrungenes Streben des wandelbaren Ichs (ist), das durch

Nicht-Ich bedingt, seine Identität zu retten und im fortreißenden Strom
des Wechsels sich wieder zu ergreifen strebt". „Selbstbewußtsein setzt

die Gefahr voraus, das Ich zu verlieren". Die andere Gefahr ist die

Erschöpfung des reinen Ich. „Es ist erschöpft, wenn seine Unbedingt-
heit erschöpft ist" (I. 179). Das geschieht, wenn die Freiheit in
Unfreiheit verfällt, — im Verfallen an die Dinglichkeit, an die bedingte
Welt und ihre Bedingungen, wenn es sich mit der Welt einläßt und
ihre empirischen Kompromisse akzeptiert, wenn es auf die „Revolution
im Menschen" verzichtet, die "vom Bewußtsein seines Wesens

ausgeht" (I. 157).

Das reine Ich wandelt sich nicht, es geht aber an allen Wandlungen
vorüber. Vorübergehend, von einer Dunkelheit zu immer neuen
Dunkelheiten wachsen die Umkreise dessen, woran das Ich vorübergehen
muß. In diesem begrenzenden Muß der endlosen Unbestimmtheit liegt
nicht die Endlichkeit des reinen Ich, sondern die Möglichkeit des Bösen,

die zur Freiheit gehört.

63



Das entschwindend Vorübergehend-sein verbindet das reine Ich mit
allen Geschehnissen des Seienden im Ganzen. Seine Ausschließlichkeit

trennt es aber radikal. Das reine Ich ist fragend-antwortende
Auseinandersetzung mit dem Seienden im Ganzen. Da in diesem das empirische

Ich ebenso inbegriffen ist, wie alles, was zum Objektiven der

Beziehungen gehört, ist das reine Ich Auseinandersetzung mit dem
Schicksal des empirischen Ich. Da im Objektiven der Beziehungen Gott,
Weltgeschehen und Geschehen der Menschheit inbegriffen sind, ist die

Handlung des reinen Ich fragende Auseinandersetzung mit dem objektiven

Gott, mit dem Weltgeschehen und mit dem Geschehen der Menschheit.

Das Fragen des reinen Ich ist nicht durch die Objektität des

empirischen Ich beschränkt. Es ist frei, ihr gegenüber Ja oder Nein zu

sagen. Es ist nur durch das eigene, tragisch-fragende Geschehen

beschränkt. Dieses ständig neu fragend-antwortende Geschehen, dieses

sich fragende Vortragen in immer neue Dunkelheiten des Transzendenten,

ist die Auseinandersetzung, die seit altersher Theodizee heißt.
Rechten mit Gott, mit dem Weltgeschehen, mit dem Menschheitsgeschehen

und mit dem eigenen empirischen Ich ist das Großartige, das

dem Menschen Grund, Freiheit und Würde gibt. Das Wesen des Menschen

ist die Freiheit. Es ist das Nicht-aufgehalten-sein von irgendwoher,

außer von der eigenen Frageposition, die auch jeweils
überwunden wird, ohne je verlegt werden zu können. Die letzte Konsequenz

des transzendentalen Seinsverständnisses ist das Nicht-aufge-
halten-werden-können, nicht von Gott, nicht von der eigenen empirischen

Geschichte. Der reine absolute Gott ist „identisch mit meinem
Ich" (I. 465), und „Ich ist nicht Objekt im bezug auf diesen" (I. 168),

da der Mensch — wie Gott — „seine Geschichte nicht mit sondern
selbst erst hervorbringt" (I. 472).

Wenn wir jetzt wieder fragen: „was ist der Mensch" genügt es nicht

zu sagen: seine eigene Tat. Der Mensch ist nicht „was", sondern „wer".
Sein Wissen des „wer" ist das fragende Rechten aus eigener Macht, wie
machtlos sie auch sein sollte. Nicht rechten mit den Erlebnissen, mit den

Aktualitäten, mit den Bedrängnissen der objektiven Welt. Diese wandeln

sich, wenn auch in unübersichtlichen Zufälligkeiten, durch den Vollzug

des Wissen, durch die technische Erkundung und durch die empirische

Tat. Das reine Ich rechtet mit dem Ganzen für die „künftige
Erfahrung". Es rechtet mit dem Verhängten, mit dem Verhängnis, mit
dem werdenden Gott um die werdende Gerechtigkeit.

Nach Kant verbietet die Würde und Selbstachtung, zu fragen, wo

64



keine Möglichkeit einer Antwort besteht. Nach Schelling gebietet die
Würde immer neues Fragen und immer neue Antworten. Damit ist die
„moralische Autonomie" Kants, die Unabhängigkeit, geopfert, aber in
dem abhängigen Rechten mit der Gebundenheit der Weg einer
monumentalen, endlosen Rechtfertigung vorgezeichnet. Die Rechtfertigung
bezieht sich auf die ganze Mundaneität. Da sie aber diejenige wesentliche

Tat ist, die das reine Ich wesentlich ist, ist die Rechtfertigung in
erster Linie Selbstrechtfertigung. Diese heißt Sittlichkeit. „Was Hilfsmittel

der Sittlichkeit ist, ist es nicht an sich selbst, sondern weil wir es

dazu gemacht haben" (I. 471). Da die Rechtfertigung dauernd geschieht,
ist sie die „werdende Sittlichkeit". Sie ist die eigenste Fertigkeit des

Menschen. Die sich steigernde Fertigkeit in ihrem Werden ist die
transzendentale Freiheit. Die empirische Freiheit ist objektiv und bedingt,
sie schafft Gebote und Verbote und setzt sich aus Willen und Unwillen
zusammen. Ihre Ursprungsquelle ist die transzendentale Freiheit. Diese,

„die nicht mehr in Geboten erscheint, sondern zur Natur unserer Seele

und in ihr wirklich geworden ist" (VII. 31/32) geht die Philosophie an

mit ihren versagenden und siegenden Auseinandersetzungen.
Die Philosophie wäre das grund- und sinnloseste Frage- und

Antwortspiel, wenn sie nicht die Frage nach dem „ich bin" wäre, die Frage
in ständiger Steigerung, in der sich steigernden Auseinandersetzung für
die sich steigernde Freiheit, die vom Standpunkt des reinen Ich Sittlichkeit

heißt. Der Philosoph wäre der eitelste Narr, wenn er nicht das

reine Ich zum Wort brächte, die Auseinandersetzung um die werdende

Sittlichkeit, die auf das Rechten immer neue Antwort, neue Bestimmungen

der Freiheit gibt, ohne jemals bei einer Bestimmung als Ende, als

endgültige stehen zu bleiben. „Darf man also noch von irgendeiner
Philosophie Einfluß auf das menschliche Leben selbst erwarten, so darf
man das von der neuen nur durch gänzliche Umkehrung der Principien
möglichen Philosophie" (I. 157).

Die werdende Sittlichkeit aus eigenerTat, sie ist das Wesen des

Menschen: ein dunkles Wesen mit dunkler Geschichte, mit immer neu sich

verschiebenden Dunkelheiten, doch eine endlose Steigerung.
Die Beherrschung der Natur ist in den letzten Jahrzehnten

außerordentlich gewachsen. Unser technisches, psychologisches, soziales Wissen

steckt seine Schranken immer weiter vor. Ihre so belastenden
Probleme sind die der empirischen Objektivität. Sie verlieren ihre Gefährlichkeit,

sofern das reine Ich sie beherrscht. Die Taten, die wesentlich

das Wesen des reinen Ich sind, stehen uns immer bevor. Auf die Frage:

65
5 Stud. Phil. XIV



was kann ich wissen, antwortet die Philosophie: alles, sofern es sich das

reine Ich aneignen kann, — auf die Frage: was darf ich hoffen,
antwortet sie: alles, was das reine Ich gestalten kann, — auf die Frage:
was soll ich tun, ist das reine „Ich bin" Antwort als Aufgabe seiner

Selbstbestimmung.

7) Ich fasse zusammen: Schellings erste Veröffentlichungen beschäftigen

sich damit, die Konsequenzen der transzendentalen Wendung
Kants — des größten Ereignisses der Philosophie seit der Antike —
weiterbildend aufzunehmen. Der Vierundzwanzigj ährige erfaßt die

weltwandelnde Bedeutung der Transzendentalphilosophie umfassender

und tiefer als sein unmittelbarer Vorspieler Fichte. Die erste transzendental

kritische Epoche — das Werk Kants — dringt hinter die naiv
gegebene, unkritische Spekulation über Gott, Welt und Natur, um den

durch den Dogmatismus behinderten Weg zur Frage des Seins

freizulegen. Sie bleibt bei einer neuen Behinderung, bei der Subjektivität,
stehen. Schelling beseitigt die Subjektivität durch die Entdeckung von
zwei verschiedenen Ich-Funktionen: die des empirischen und die des

reinen Ich. Die Welt bewerkstelligende Tätigkeit des empirischen Ich

ist durch Kant endgültig erforscht. Als Werkmeister ist aber das Ich

objektiviert; es ist ein Glied der Totalität der objektiven Beziehungen.
Die Handlung des reinen Ich ist die unbedingte, unobjektive, nicht

objektivierbare, im Grunde unfeststellbare Auseinandersetzung mit der
Gesamtheit der objektiven Beziehungen. Sie ist keine bedingte
Werktätigkeit, sie baut nicht an der erfahrenen Welt. Das Wesen des reinen
Ich ist Freiheit, sowie das Wesen des Seins Freiheit ist. Das Wesen des

reinen Ich ist wesentlich seine eigene Tat, das weder an die unkonsequente

Rezeptivität, noch an die bedingte Spontaneität gebunden ist.

Dieses Wesen zu erforschen, ist das Anliegen des ganzen Lebenswerkes

Schellings. Die Aufgabe geht über die transzendentale Begründung zur

Ausführung einer transzendentalen Metaphysik. Die unsubjektive, ver-
dinglichungsfreie, universale und reale Philosophie des Seins Gottes,

der Natur und der Seele will die Handlung des reinen Seins erfassen

mit der Beseitigung, d. h. Transzendierung des letzten Hindernisses: der

Vernunft selbst. Die geschichtlich bedingte Weise des Vorgehens Schellings

ist der Versuch, Kritizismus und Dogmatismus zu verbinden. Der

Vorzug dieses Vorgehens ist, daß die ganze Geschichte des Geistes, alle

Themen, Fragen und Aueinandersetzungen mit der Frage nach dem

Sein, besonders das vorbildhafte Vorgehen von Aristoteles, in die trans-

66



zendentale Metaphysik hinübergerettet werden können. Der Nachteil
ist, daß die Durchführung verschlungene, teils undurchsichtige, teils
verdunkelnde Wege gehen muß. Doch ist diese große Aufgabe bis in die
letzten Schriften Schellings durchgehalten. Die Tat des reinen Ich
verliert nicht die Bindung mit dem Handlungsgeschehen des Seins. Sie

verwandelt das empirische Sein Gottes, wie der Welt, d. h. der Natur in
ihrer Beziehung zum Sein des Menschen und dieses Sein selbst.

Das gesamte Werk Schellings muß in seiner einheitlich-konsequenten
Geschlossenheit deutlich werden. Aber nicht nur das: wir müssen

den ganzen deutschen Idealismus: Kant, Fichte, Schelling, Hegel — trotz
aller Divergenzen, die durch die schwankende Vielgestaltigkeit der

Motive bedingt sind, als geschlossene Einheit zu erfassen und uns

anzueignen lernen. Sie ist dadurch konsequent, daß nie die eine Sache aus

dem sachlich gerichteten Blick entschwindet. Das Festhalten an dieser

Einheit, die gegenwärtig Heidegger mit der ganzen Anstrengung der

Strenge durchführt, ist berufen, in den kommenden Zeiten das Sein des

Menschen und sein Verhältnis zu ihm zu bestimmen. „Es wäre eine der

Philosophie unwürdige Verzagtheit" — sagt Schelling— „wenn sie nicht

selbst hoffte, mit dem neuen großen Gang, den sie zu nehmen beginnt,
auch dem menschlichen Geist eine neue Bahn vorzuzeichnen." „So ist

doch für diejenigen, denen diese Hoffnungen keine Torheit sind, das

großeWerk aufbehalten, durch gemeinschaftliches Arbeiten an derVoll-
endung der Wissenschaften jene große Periode der Menschheit wenigstens

vorzubereiten" (I. 158).

67


	Schellings Anfänge und die Andeutung seines Anliegens

