
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 14 (1954)

Artikel: Schellings Grösse und sein Verhängnis

Autor: Jaspers, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schellings Größe und sein Verhängnis

Von Karl Jaspers

1) Was ist Philosophie?
2) Intellektuelle Anschauung
3) Spekulation
4) Grundverkehrungen:

Reflexivität
Objektivierung
Sendungsbewußtsein

5) Zwei sich widerstreitende Voraussetzungen des Philosophierens
6) Das Bild des Ganzen und Schellings Bedeutung für uns

1) Was ist Philosophie? Schelling antwortet: Philosophie ist „durchaus

einWerk derFreiheit". Von außen kann sie nicht begriffen werden.

Man muß in sie eintreten. Daher gilt ihm der Zirkel: „Die Idee der

Philosophie ist nur das Resultat der Philosophie selbst" (II, 11). Von
außen kann sie nicht definiert werden, denn es gibt „keinen Begriff dieser

Wissenschaft als durch sich selbst" (XI, 360).

Die Eigenständigkeit der Philosophie wird von Schelling niemals

preisgegeben. Noch im Alter sagt er, „daß wir lieber den Gedanken der

Philosophie aufgeben, wenn wir sie nicht als völlig souveräne Wissenschaft

denken dürfen" (XI, 301). Es gibt keine höhere Instanz, durch

die sie beschränkt wird. Auch Schellings Philosophie der Offenbarung
wendet sich denkend an Tatsachen der Geschichte, nicht gehorsam an

Offenbarung und Dogmen. „Wer glauben will und kann, philosophiert
nicht, und wer philosophiert, kündigt eben damit an, daß ihm der

Glaube nicht genügt" (XIII, 135).

Da die Philosophie ein Werk der Freiheit ist, ist sie wesentlich ein
Wollen. „Wer einem anderen sein philosophisches System angreift,
greift im Grunde nicht bloß seinen Verstand, sondern zugleich seinen

Willen an" (XIII, 201). Zur Philosophie gehört Mut, vor allem der

Mut, „das zu ergreifen, an dem man nur zweifelt, weil es für unsere
gewohnten Begriffe zu transzendent ist" (XIV, 16).

12



Wer kann so hohem Anspruch genügen? Schelling antwortet: Die
Philosophie kann „nicht jedermanns Ding sein". Man muß selbst etwas

sein, um philosophieren zu können. Die Forderung der Philosophie
enthält etwas, „was gewisse Menschen auf immer von ihr ausschließt" (I,
417). Die Philosophie, zwar durch die Werke der Philosophen öffentlich

mitgeteilt, ist doch ein „offenbares Geheimnis". Nur dem für sie
Geborenen ist sie verständlich, für die anderen ein ewiges Rätsel (I, 314).

Wenn die Menge von Philosophie redet, wenn die Philosophie
betrieben wird als ein neben so vielem anderen verfügbares Wissen, wenn
die Verständnislosen etwa die empirische Psychologie oder die Logik
Philosophie nennen, dann erklärt Schelling: „der Mißbrauch des eine
Sache bezeichnenden Wortes, indem man ihm die Bedeutung geringerer

Dinge gibt, kann die Sache selbst nicht aufheben" (II, 60).

Auf die Frage, wer dem hohen Anspruch genügen könne, hat Schelling,

durch dessen Werk das odi profanum vulgus et arceo klingt (V, 5),
aber auch eine entgegengesetzte Antwort gegeben. Er nennt die
Philosophie nicht nur „das Höchste", sondern „das allen Menschen

Angelegenste, Erwünschteste" (VIII, 84). Die Philosophie soll ins Leben

treten. Das gilt nicht nur für den Einzelnen, sondern für den Zustand
der Zeit und für die Geschichte und für die Menschheit. Die Macht der

Philosophie soll alle durchdringen, weil ohne sie nicht zu leben ist.

Kann also das Esoterische, das sich zunächst nur als offenbares Geheimnis

an alle wendet, schließlich doch alle erreichen? Kann es aus der

weltabseitigen Verborgenheit einer über nichts herrschenden Aristokratie

von Philosophen zum Allbeherrschenden werden? Ist am Ende jeder
Mensch berufen?

Schelling scheint dies zu bejahen. Der Einzelne gelangt zur Freiheit

nur in der Freiheit seiner Welt. Wer frei sein will, will alles um sich

frei. „Philosophie, die zum Leben wird, ist das, was Plato das jkAitetjeiv

nennt, das Leben mit und in einer sittlichen Totalität" (VI, 576). Diese

Totalität aber ist nur durch Philosophie möglich. „Mit Mathematik,
Physik, Naturgeschichte, mit Poesie und Kunst selbst lassen sich die

menschlichen Dinge nicht regieren. Den wahren Verstand der Welt gibt
eben die rechte Metaphysik" (XIII, 27).

2) Allein durch Metaphysik wird die Mitte des Alls gegenwärtig.
Nur von dort gibt es eine wahre Lenkung der Einsicht wie des

Handelns. Ohne Metaphysik ist Zerstreuung und Verfall.
Wie gelangt nun Philosophie in diese Mitte? Ursprung der philo-

13



sophischen Einsicht sind nicht schon Verstand und sinnliche
Wahrnehmung. Diese stellen der Alltäglichkeit ein Wissen zur Verfügung,
in klarer Form als das Wissen der Wissenschaften, das zwingend und
für jeden Verstand gleich gültig ist. Philosophische Einsicht ist anderer
Herkunft. Nur wenn man innerlich sich vergewissert und antwortet mit
dem, was Schelling intellektuelle Anschauung nennt, kann man
Philosophie verstehen.

Was ist intellektuelle Anschauung? Schellings Antworten sind vielfach.

Das Einfachste ist, die intellektuelle Anschauung zu vergewissern an
der Weise, wie wir uns unserer selbst bewußt sind. Indem ich mir meiner

bewußt bin, bin ich zugleich Subjekt und Objekt. Im Ich ist
Denkendes und Gedachtes dasselbe. Wenn wir für klar nur das halten, was
als ein anschaulicher Gegenstand vor uns ist, so ist das Ich in der Tat
ein Geheimnis. Das Ich ist nur dadurch Ich, daß es niemals Objekt
sinnlicher Anschauung werden kann. Also, schließt Schelling, kann es nur
bestimmbar sein in einer Anschauung, die gar kein Objekt anschaut,

gar nicht sinnlich ist, d. h. in einer intellektualen Anschauung (I, 181).

Schelling hat an diesem einfachen, unbezweifelbaren Rätsel des Faktums

des Ichbewußtseins nur den Ansatz genommen. Was er mit
intellektueller Anschauung meint, ist viel mehr: — Sie ist ein Konstruktionsfeld

für die Spekulation wie der Raum für die Geometrie. —Sie ist ein

Zustand, der von ihm mit dem Schlaf verglichen wird. — Sie ist der

Akt der Freiheit, durch den allein ich überzeugt bin, daß irgendetwas
eigentlich ist. — Sie ist die Befreiung von der Gebundenheit an Objekte.
Sie ist aber nicht subjektiv, sondern die „Indifferenz" von Subjekt und

Objekt, beide umgreifend. — Sie ist der Standpunkt der „absoluten
Vernunft", in dem die Zeit aufhört und alle Dinge nur als Ausdruck
der absoluten Vernunft, nicht als Gegenstände in der Reflexion gesehen
werden. — Sie ist der Standpunkt des Absoluten. Während der Mensch

in seinem gewöhnlichen Bewußtseinszustand außerhalb des Absoluten,

gebunden an Objekte, in der Zeit, verstrickt in die Endlichkeiten lebt,
hebt die intellektuelle Anschauung ihn heraus an den Ort der Ewigkeit.
Sie ist insofern Ekstase. Der Mensch bringt sich in ihr zur eigentlichen

Besinnung, während er im naturgegebenen Zustand besinnungslos lebt.

Wie verschieden also spricht Schelling von diesem Ursprung der

Philosophie: Zustand und freie Tat, Leitfaden einer spekulativen
Konstruktion und Ort vor allem Bewußtsein. Immer handelt es sich um
etwas, wohin wir uns aufschwingen sollen, um den Ort, aus dem wir

14



philosophierend denken. Dort ist, was ist, uns nah, anwesend, in uns,
ist nicht fern, nicht anderswo, nicht außer uns. Es ist der Ort, wo sich in
ursprünglicher Erfahrung zeigt, was eigentlich ist, aber nie Gegenstand
ist. Weder die intellektuelle Anschauung noch das, was in ihr sich zeigt,
ist von außen oder von unten als ein Anderes denkend zu sehen oder

gar zu begreifen.
Was Schelling als intellektuelle Anschauung mit den Worten „reines

Denken", „Ekstase", „absolute Vernunft", „Konstruktion" trifft, ist ein

weitverzweigter Bereich, der nur zusammengehalten wird durch den

einen Sinn: in ihm den Ursprung oder die Erfahrung zu sehen, die

vor allem philosophischen Denken liegt, dieses trägt, erfüllt und führt.
Nie darf man überhören, nie vergessen, was hier von Schelling

gefordert ist: dies, woraus und wohin im Philosophieren gesprochen wird.
An den Maßstäben der wissenschaftlichen Forschung für den Verstand

— diesem Feld der Gebundenheit an Objekte — ist es nichts. Es bedarf
einer Umkehr zum Philosophieren. Vergißt man das und legt jene
Maßstäbe der Wissenschaften an, so findet man in der Philosophie nur
Gegenstandslosigkeiten, d. h. in diesem Horizont: Absurditäten.

Wir haben Schelling zu danken, daß er, der es im Alter geschehen

ließ, als Wortführer kirchlicher Orthodoxie und der Restauration zu

gelten, doch in der Tat niemals den hohen Rang der Philosophie
verleugnet hat, nie ihre Souveränität und niemals jenen eigenständigen
Ursprung, den er unter dem Namen der intellektuellen Anschauung,
der absoluten Vernunft, des reinen Denkens, der Ekstase umkreist.

Aber spüren wir nicht eine Unzufriedenheit? Stimmt etwas nicht

ganz? Liegt in der Weise der Erörterung jenes umgreifenden Ursprungs
der intellektuellen Anschauung etwas Voreiliges, Unkritisches? Folgt
etwa aus der gegenstandslosen Gegenwärtigkeit im Ichbewußtsein
schon die Eröffnung einer Welt übersinnlicher Anschauungen, oder

behält Kant recht, daß das Ich, weil kein Gegenstand der Anschauung,
auch nicht bestimmbar ist? Und zieht sich durch die treffenden, den

Ernst unseres Philosophierens ermutigenden Sätze etwas zugleich
Befremdendes, etwas, das den Raum des menschlich Möglichen überfliegt,
etwas Maßloses, etwas hochmütig Aristokratisches und etwas gewaltsam

Herrscherliches? Doch hören wir zunächst ein Beispiel von Schel-

lings hoher Spekulation.

3) Durch Schellings Werk geht die alte Grundfrage: was das Sein

sei. Auf viele Weisen führt er zu einer Denkerfahrung des Äußersten,

15



an den Ort, wo sich zeigen muß, was ist. Eine dieser Weisen versuche

ich zu vergegenwärtigen (IX, 214—221):

Schelling geht fast nie geradenwegs auf die Sache. Gern geht er aus

von dem, was im Denken geläufig, daher bei jedermann zu erwarten

ist. Nur nach Vorbereitung ist verständlich, was er will. Diese

Vorbereitung geschieht in unserem Beispiel so:

a) Wende ich mich an die vorkommenden Aussagen vom Sein, so

sehe ich den Widerspruch, in den jede beginnende Reflexion alsbald

gerät, dann den Widerspruch auch der Systeme, in denen solche

Reflexionen das Seinswissen jeweils sich vollenden lassen. Diese ursprüngliche

Asystasie des menschlichen Wissens erzwingt das System, aber als

die Idee eines höheren Ganzen. In ihm erzeugen die widerstreitenden
Systeme durch ihr Zusammenbestehen jenes höhere Bewußtsein, in
dem der Mensch wieder frei ist von allem System, über allem System
steht.

Dieses höhere Ganze — aber wieder ein System, jedoch das, zu dem

kein anderes mehr in Widerstreit treten könnte — ist nur auf eine

Weise möglich, nämlich durch die Bewegung einer Stufenfolge, in der
das Widerstreitende zwar nicht zugleich, aber an verschiedenen Punkten

der Entwicklung wahr ist. Die Philosophie, die die Wahrheit des

Ganzen will, muß genetisch werden.
In solcher Genese hören alle Widersprüche auf, weil jede Position

im Denken, jede Weise des Seins in der Wirklichkeit ihre Wahrheit
hat, also bewahrt ist, und jede auch überwunden wird, weil sie, wenn
sie den Anspruch das Ganze zu sein macht, unwahr wird. Aber diese

genetische Bewegung kann als Ganzes Wahrheit nur sein, wenn das

Subjekt dieser Bewegung nur ein Subjekt ist, das durch alles geht und
in nichts bleibt. „Denn wo es bliebe, wäre das Leben und die
Entwicklung gehemmt. Durch alles durchgehen und nichts sein, nämlich
nichts so sein, daß es nicht auch anderes sein könnte, dieses ist die

Forderung".
So ist die Frage nach dem Sein die Frage geworden nach dem einen

durch alles hindurchgehenden Subjekt, nach diesem Subjekt, das alles

ist und nichts von allem ist. —

b) Damit sind wir aber wieder noch nicht bei der Frage, auf die
nunmehr eine Antwort zu geben wäre. Eine neue Vorbereitung ist

nötig. Der reflektierende Schelling sagt: Die Frage ist zunächst zu be-

16



fragen. Die Frage: „was ist dieses Subjekt?", was bedeutet diese Frage
selbst? Das geläufige Denken läßt bei dieser Frage eine falsche

Erwartung entstehen. Auf die Frage „was ist etwas?" verlangt man
nämlich eine Definition. Hier aber, bei der Frage nach dem
durchgehenden Subjekt des Seienden, ist von vornherein zu begreifen, daß

es keine Definition geben kann. Eine Definition in der Antwort würde
den Sinn dieser Frage, gerade dieser Frage, aufheben. Warum?

„Definieren läßt sich nichts, als was von Natur in bestimmte Grenzen

eingeschlossen ist". Bei dieser Frage nach dem einen durchgehenden

Subjekt ist das Befragte aber nicht in solchen Grenzen
eingeschlossen. Ich muß daher „das Indefinible, das nicht zu Definierende
des Subjekts selbst zur Definition machen". Das Subjekt der Philosophie,

schlechthin indefinibel, „ist nichts — nicht etwas allein es ist
auch nichts nicht, d. h. es ist alles. Es ist nur nichts einzeln, stillstehend,
insbesondere Es ist nichts, das es wäre, und es ist nichts, das es

nicht wäre das Unfaßliche, das wahrhaft Unendliche".
Es ist merkwürdig, wie Nietzsche auf die Frage nach dem Sein, das

nicht ein besonderes, nicht ein nur ausgelegtes Sein, sondern das Sein

selbst wäre, antwortet: „Das müßte etwas sein, nicht Subjekt, nicht

Objekt, nicht Kraft, nicht Stoff, nicht Geist, nicht Seele: — aber man
wird mir sagen, etwas dergleichen müsse einem Hirngespinste zum
Verwechseln ähnlich sehen? Das glaube ich selber: und schlimm, wenn
es das nicht täte! Freilich: es muß auch allem Anderen, was es gibt und

geben könnte, und nicht nur dem Hirngespinste, zum Verwechseln

ähnlich sehen! Es muß den großen Familienzug haben, an dem sich

Alles als mit ihm verwandt wiedererkennt —" (XIII, 229).

Das sind Antworten auf die Frage nach dem Sinn der Frage, was

sei, oder: was das Subjekt aller Gestalten des Seins sei. Die
Einzigartigkeit der Frage, ihre Unterschiedenheit von allen Fragen sonst,

sollte zuerst deutlich sein. —

c) Gibt Schelling nun die Antwort? Nein. Dorthin ist ja nicht mit
einer Aussage durch einen Begriff zu gelangen. Es ist ein Freiheitsakt
des ganzen Wesens des Denkenden notwendig. Es muß etwas nicht

nur gedacht, sondern innerlich getan werden. Schelling beschreibt es

auf folgende Weise:
Zu dem Unfaßlichen, Indefinibeln „muß sich erheben, wer der

vollkommen freien, sich selbst erzeugenden Philosophie mächtig werden

will". Was muß geschehen? „Hier muß alles Endliche, alles, was noch

17
2 Stud. Phil. XIV



ein Seiendes ist, verlassen werden, die letzte Anhänglichkeit schwinden;
hier gilt es alles zu lassen — nicht bloß, wie man zu reden pflegt,
Weib und Kind, sondern was nur ist, selbst Gott, denn auch Gott ist

auf diesem Standpunkt nur ein Seiendes

Das absolute Subjekt ist nicht nicht Gott, und es ist doch auch nicht

Gott, es ist auch das, was nicht Gott ist. Es ist also insofern über Gott..
Also selbst Gott muß der lassen, der sich in den Anfangspunkt der

wahrhaften freien Philosophie stellen will
Nur derjenige ist auf den Grund seiner selbst gekommen und hat

die ganze Tiefe des Lebens erkannt, der einmal alles verlassen hatte,

und selbst von allem verlassen war, dem alles versank, der mit dem

Unendlichen sich allein gesehen
Aber nicht nur die Objekte, auch sich selbst muß der lassen, der sich

in jenen freien Aether erschwingen will..
Schelling schildert den Zustand, der jetzt eintritt: „Wer wahrhaft

philosophieren will, muß aller Hoffnung, alles Verlangens, aller
Sehnsucht los sein, er muß nichts wollen, nichts wissen, sich ganz bloß

und arm fühlen, alles dahingehen, um alles zu gewinnen".
Wie oft auf Höhepunkten seines Denkens erinnert auch hier der

ältere Schelling an den Philosophen, der ihn sein Leben lang be-,

schwingt hat: „Wie hoch erhebt sich Spinoza, wenn er lehrt, daß wir
von allen einzelnen und endlichen Dingen uns scheiden und zum
Unendlichen erheben sollen". —

d) Die vorbereitenden Gedankenoperationen, dann die Anweisungen
zum „Lassen" sind ein Appell an den Denkenden und ein Umkreisen
des Gedachten. Jetzt ist es soweit. Jetzt soll sich zeigen, was eigentlich
ist. Oder ist es getan mit der Negation aller Endlichkeit, mit nur
verneinenden Begriffen vom absoluten Subjekt? Nein, sagt Schelling,

„wir streben auf alle Weise den bejahenden Begriff desselben zu

erlangen." Und in der Tat hat Schelling nicht nur einen großen Entwurf,
sondern eine Folge von Entwürfen gegeben, eine begriffsreiche Welt
des Seins selbst, dann der Seinsgeschichte und unseres Menschseins

darin. Wie gelangt er dazu?

Grundsatz war doch: in jenem absoluten Subjekt ist nichts so

anzusetzen, daß nicht auch das Gegenteil möglich wäre. Das heißt: es ist
nicht so indefinibel, daß es nicht auch ein Definibles werden könnte,
und nicht so unendlich, daß es nicht auch faßlich würde. Was aber
bedeuten diese wunderlichen Sätze? Daß jenes absolute Subjekt schlecht-

18



hin frei ist. Es ist frei, sich in eine Gestalt einzuschließen und auch

nicht einzuschließen. Es ist nicht form- und gestaltlos, aber es bleibt in
keiner Gestalt, ist an keine gefesselt. Indem es Gestalt annimmt, kann
es aus jeder wieder siegreich heraustreten. Es würde nicht frei sein,

wenn es nicht von Anfang an frei gewesen wäre, Gestalt anzunehmen
oder nicht anzunehmen. Die Freiheit ist das Wesen jenes durch alles

hindurchgehenden Subjekts, oder es ist selbst nichts anderes als die

ewige Freiheit.
Wenn es aber aus Freiheit Gestalt angenommen hat, dann ist es

nicht fähig, unmittelbar wieder in seine ewige Freiheit durchzubrechen,
sondern nur, indem es durch alle notwendig sich ergebenden Gestalten

hindurchgeht.
Der Inhalt der Philosophie ist nun der Seins- unu Weltprozeß: wie

er durch unvorraussagbare Akte der ewigen Freiheit begründet wird
und dann einen notwendigen Verlauf nimmt, oder: wie die ewige Freiheit

sich einschließt in eine Gestalt und vermöge des Weltprozesses
endlich wieder hindurchbricht zurück in ihre ewige Freiheit. Diese

Philosophie sieht im Ganzen des von der Ewigkeit in die Ewigkeit
führenden Prozesses des Seins die ringende Krall, die jede Form
wieder verzehrt, aus jeder wieder als Phönix aufersteht, durch
Flammentod sich verklärt.

Ist diese Aufgabe des Philosophierens und der Totalaspekt des Seins

überzeugend? Bis zu dem Augenblick der höchsten Frage und der
Einsicht, es sei keine Antwort durch eine Bestimmung möglich, gehen wir
mit. In dem Augenblick aber, in dem die Antwort erfolgt: es ist die

„ewige Freiheit", da ist es, als ob ein Kollaps des Denkens erfolge wie
bei Nietzsche mit dem Gedanken des „Willens zur Macht". Es ist ein

Sprung erfolgt durch die Objektivierung der Freiheit.

Philosophische Kritik, die selber aus dem Ursprung sich vergewissert,

sagt: Die Grunderfahrung der Freiheit vollzieht sich in Bezug auf

Transzendenz, durch die sie sich geschenkt weiß. Es ist wie eine

Verleugnung des Wesens der existentiellen Freiheit und wie ein
Antasten der Transzendenz, wenn dieser selbst Freiheit als ihr Wesen

zugeschrieben wird. „Freiheit nicht ohne Transzendenz", das ist die

Erfahrung zwar nicht der Willkür, aber jeder gehaltvollen Freiheit. —
Wo aber ist die Transzendenz, wenn ihr selber zukommen soll, was

nur in Bezug auf sie das Wesen endlicher Existenzen ist?

Gern würde ich ein zweites Beispiel der großen Schellingschen
Spekulationen vergegenwärtigen: Schellings unvergeßliche Frage: Warum

19



ist überhaupt etwas, warum ist nicht nichts? Er hat die Frage früh
gestellt und bis in sein Alter wiederholt, in verschiedenen Zusammenhängen

und mit wechselnden Antworten. Ein Bericht fordert zu viel
Zeit. Sein Ergebnis würde sein: Wir werden am Ende an denselben Ort,
in dieselbe Totalanschauung des Seins geführt, die wir eben erreichten.
Aus der Souveränität des philosophischen Hindringens an das Äußerste
und aus der Kraft der Erleuchtung beim Stehen auf der Grenze kehrt
Schelling zurück in enge Behausungen (nämlich die Seinsanschauung
der ewigen Freiheit und ihres Eingehens in den Weltprozeß). Wie
geschah das?

ImTranszendieren gelangt Schelling sinnvoll zum Denken des Überseins,

das weder ist noch nicht ist, zu dem Sein vor allem, zu dem

Undenkbaren, das er in Formen ausspricht, die den großartigen asiatischen

(vor allem buddhistischen) Spekulationen ähnlich scheinen. Aber dieses

Transzendieren im Zerbrechen der bestimmten Kategorien, dieses Denken

mit Kategorien über Kategorien hinaus, läßt er fallen zugunsten
einer Fixierung der Transzendenz. Er denkt die Transzendenz selber,
und zwar als Freiheit, als Herr des Seins, und diese Freiheit bestimmt

er als Tun- oder Nichttunkönnen, also als Willkür, als die für uns
schlechteste Form der Freiheit. Wegen der Freiheit ist von Möglichkeit
und Können die Rede. Darum wird mit den Kategorien Möglichkeit,
Wirklichkeit, Notwendigkeit — den Kategorien der Modalität — erst

ein innergöttliches Leben, dann der theogonische und kosmogonische
Prozeß gedacht. Will man das Ganze eine Ontologie nennen, so ist es

eine Freiheitsontologie und eine Modalontologie.
Die Frage ist nach der existentiellen Wahrheit in solcher

Freiheitsontologie. Daß Freiheit für uns kein Objekt werden kann und doch mit
uns wirklich ist, das wurde Schelling zum Leitfaden, um das Sein selbst

zu bestimmen, das auch nie Objekt werden kann. Die Freiheit, statt sie

philosophisch in existentieller Bedeutung zu erhellen, wird zum
übersinnlichen Objekt. Noch einmal: Freiheit, existentiell nur in Bezug auf
Transzendenz wirklich, wird übertragen auf Transzendenz und damit
ihres Sinns beraubt; sie wird zu einerWillkür des transzendenten Überseins.

Es geht auch hier wie immer, wenn das Sein selbst oder das Übersein

oder Gott, statt mit transzendierendem Denken im logischen Einsturz
berührt zu werden, als Objekt nach Analogie unserer Erfahrungen vor
Augen gebracht werden soll: Mögen die Begriffe noch so großartig
anmuten, mit ihnen findet doch, weil sie zu einem Wissen werden, ein

20



schrecklicher Zusammenbruch statt. Denn es bleibt die philosophisch
ewige Forderung für Asiaten und Abendländer, die in dem biblischen
Satze zum Ausdruck kommt: du sollst dir kein Bildnis und Gleichnis
machen.

Wenn das gilt, wie steht es dann mit jener Frage: warum ist
überhaupt etwas, warum ist nicht nichts? Warum fragen wir sie?

Als Frage des bloßen Verstandes ist sie billig, ohne weiteres gestellt,
ein Spaß, unbeantwortbar. Schelling hat die Frage hinaufgehoben auf
die Ebene ergreifenden Philosophierens. Er hat eine Tiefe der Erfahrung

in der Antwortlosigkeit zum Ausdruck gebracht. Aber Schelling
will dann gerade Antwort. Die Antwort wird ihm die Hauptsache, jenes
an der Grenze Stehen nur ein vorübergehender, wenn auch immer
wiederholter Augenblick.

Warum ist ihm die Antwort so dringend? Er sagt etwa (XIII, 7),
daß man im Blick auf das trostlose Schauspiel der Geschichte, auf den

Menschen, der seines Zweckes unbewußt von dieser nie ruhenden

Bewegung der Geschichte gegen ein Ziel fortgerissen wird, das er nicht

kennt, daß man in der Erfahrung, wie alles in der Welt umsonst und
nichts als Eitelkeit sei, unausbleiblich zu der Meinung von der Unselig -

keit alles Seins getrieben werde, und daß dann und darum die letzte
verzweiflungsvolle Frage sich aufdränge: „Warum ist überhaupt etwas?

warum ist nicht nichts?" Nur die Antwort auf diese Frage könne der

Verzweiflung entreißen. Auf sie antworte keine andere Wissenschalt
als die Philosophie. „Kann ich jene letzte Frage nicht beantworten, so

sinkt alles andere für mich in den Abgrund eines bodenlosen Nichts."
Ist das wahr? Ist es nicht möglich, an der Grenze mit der Frage zu

stehen, ohne Antwort, aber auch ohneVerzweiflung, ohne in das bodenlose

Nichts zu stürzen? Nämlich dann, wenn von jener unbeantworteten,

aber in allen nur möglichen Weisen durchdachten Frage her der

philosophische Stoß in den Ernst der Existenz erfolgt, wenn im Raum
des Nichtwissens das Leben ergriffen wird in Bezug auf Transzendenz,

zweideutig erhellt durch eine Welt möglicher Chiffern?

Hier handelt es sich nicht um rationale Entscheidungen. Schellings

wahre Einsicht, daß Philosophie Wille ist, ist unumgänglich. Unser
denkender Wille sagt: Eine Antwort wie die der Schellingschen Gnosis ist

für das philosophische Erkennen unwahr und für Existenz unheilvoll.
Das Unheil ist als Folge solcher Denkungsart aufzuzeigen. Aber ein

Wissen, das Antwort auf jene Frage gibt, ist zur Rettung der Existenz

des Menschen auch gar nicht notwendig. Vielleicht aber ist es notwen-

21



dig, daß ihm in der Zeit die Antwort ausbleibt, damit er in Redlichkeit
den Weg geht, der ihm hier und jetzt möglich ist. —

Wir wollten Beispiele der Spekulation Schellings vergegenwärtigen.
Wir müßten lange fortfahren, diese Gedankenwelt angemessen zu

reproduzieren, z. B.: die Spekulation von Einheit und Dualität, sein

Erfassen der Persönlichkeit, seinen Wirklichkeitsgedanken und sein

Erhellen der Geschichtlichkeit alles Wirklichen, sein Ergrübein der Zeit
(vielleicht das Bedeutendste zu dem Thema nächst Augustin). Dann
insbesondere seine Philosophie der Mythologie. Noch heute sind seine

kritischen Vorlesungen (XI, 1—252) über alle möglichen Deutungsarten
des Mythus die schönste Einleitung zur Auffassung der historischen

Wirklichkeit des Mythus. Er zwingt uns, die Höhenlage zu gewinnen,
in der allein es sinnvoll ist, von Mythen zu reden.

4) Jedoch: so philosophisch erregend die Schellingschen Gedanken

sind, jedesmal geraten wir von Gipfelpunkten in ein Versagen. Es

erfolgt ein Sprung, der wie Überrumpelung Schellings durch sich selbst

wirken kann. Ein Nebel entsteht, in dem Geister und Gespenster möglich

werden. Ist schon in den ersten Ursprüngen etwas mitvollzogen,
was die Verkehrung zur Folge hat? Sind die Quellen des Unwahren
vielleicht grundsätzlich aufzuzeigen? Liegt etwas in der Natur dieses so

hinreißenden Philosophierens, daß es in der Folge zwar nicht durch

logische Schnitzer, aber durch eine radikale Verkehrung der großen
Ansätze die eigene Wahrheit verfehlen läßt? Wir versuchen drei
Gesichtspunkte.

Erstens: Schellings Philosophie ist in einem Maße, wie es vor ihm
kaum geschehen ist, eine Philosophie der Reflexion, die sich als Reflexion

überwinden möchte.

Reflexion ist gemeint in jedem Sinn eines Widerspiegeins oder

Zurückbiegens. Reflexion heißt die Bewegung des Denkens, die den

Gedanken selber ins Auge faßt, befragt, begreift und überschreitet. Reflexion

heißt der Widerhall: ich denke die schon gedachten Gedanken, die

zu mir dringen, aus der Umgebung, aus der Geschichte; sie vollziehen
sich in mir, als ob sie meine eigenen wären. Reflexion heißt die Lust,
die nicht mehr die ursprüngliche Lust des Erfahrens und Tuns, sondern

die Lust an dieser Lust ist im Sichbewußtmachen, daß und wie sie ist.

Der Zusammenhang dieses dreifachen Sinns von Reflexion ist derart,
daß er mit dem einen Wort Reflexivität getroffen werden darf.

Reflexivität gehört allgemein zum Menschsein. Aber das Herrwerden

22



der Reflexion über die Ursprünglichkeit, über die mögliche Existenz,
über die Wirklichkeit des Selbstvollziehens ist etwas Neues. Die Reflexion,

wenn sie absolut wird, setzt sich an die Stelle der Substanz. Schel-

ling läßt sich daraufhin befragen, ob und wie weit er der große Philosoph

der bis in den Grund dringenden Reflexion sei.

Von Anfang an denkt er mit der Philosophie eine Philosophie der

Philosophie. Manchmal scheint die Philosophie sich aufzuheben in das

Bewußtsein von ihr. Im Studium der Dinge läßt Schelling sich kaum
durch eigene Forschung bewegen, sondern durch reflexive Auffassung
des schon Erforschten. Seine gegenwärtige Wirklichkeit des Denkens
und Lebens erkennt er im Widerhall aus der Geschichte. Es ist bei ihm
manchmal wie eine Auferstehung von Gedanken und ein Wiedersichtbarwerden

vergangener Größe. Für sich selber neigt er dazu, sich unter
geschichtlichen Formen der Größe aufzufassen, gleichsam geheiligt durch
den Reflex aus der Vergangenheit. Die Größe des Gewesenen wird zur
eigenen Größe dadurch, daß sie gesehen und ausgesprochen wird. So

kann er sein Mißhandeltwerden in der öffentlichen Kritik in einem
ebenso ergrimmten wie sich selber bemitleidenden Brief auffassen als

Wiederholung des Leidens Christi.

Schelling macht nun die Reflexion selber zum Gegenstand seines

Philosophierens.

Er weiß: Philosophie erwächst durch Reflexion. Diese ist ihr
unumgänglicher Weg. „Als unendliche Wissenschaft ist sie zugleich die
Wissenschaft von sich selbst" (II, 11). Reflexion, im Ursprung der

Philosophie, ist ein Akt der Freiheit. Ihr liegt zugrunde ein Ungenügen im
natürlichen Sosein. Nicht die Natur bringt den Menschen zur Reflexion.

Er muß sie wollen. „Freiwillig entläßt die Natur keinen aus ihrer
Vormundschaft, und es gibt keine geborenen Söhne der Freiheit" (II, 12).

Wird aber durdh Freiheit die Reflexion ergriffen, so ist das ein Wagnis

und eine Gefahr. Denn wird die Reflexion sich selber Zweck und

Ziel, so ist sie tödlich. Schelling sieht es so: Die Reflexion stellt den

Menschen sich selbst gegenüber. Die edelste Tätigkeit aber ist die, die

sich selbst nicht kennt. „Sobald der Mensch sich selbst zum Objekte
macht, handelt nicht mehr der ganze Mensch." Das ursprüngliche
Gleichgewicht zwischen Kräften und Bewußtsein wird durch die Freiheit der

Reflexion aufgehoben. „Die bloße Reflexion ist eine Geisteskrankheit

des Menschen, welche sein höheres Dasein im Keime erstickt, sein

geistiges Leben in der Wurzel tötet" (II, 12). Schelling stellt die Aufgabe,

23



zu überwinden, aber nicht zu vernichten, was als Reflexion wagen muß,

wer philosophiert.
Reflexion ist in der Tat das Mittel, Herr seiner Gedanken zu werden.

Schelling hat mit ihr die Souveränität der Philosophie gesehen. Die
Philosophie nimmt Abstand, und noch wieder von allen Gedanken
Abstand, die sie denkt.

Hier ist nun die Frage an die Schellingsche Philosophie, die kein
Gedanke beantwortet, sondern allein der Umgang mit Schellings Werk
und Wesen. Wer ist der Herr der Gedanken? Was ist dort, woher die

Führung kommt?
Sollte Schelling der Reflexion nicht Herr geworden sein, weil sie doch

sich selber zum Herrn gemacht hat? Hat sich in ihm das Genie des Geistes

an die Stelle des ursprünglichen Denkens gesetzt?
Die nach außen tretende Reflexivität heißt Gebärde. Sie ist

Wirklichkeit, aber gewollte, beanspruchende, nicht standfeste Wirklichkeit.
Schelling liebt die große Gebärde, die Feierlichkeit des Auftretens, die

prophetische Würde. Er gibt sich als der einzige, als der außerordentliche

Wissende. Wie Schelling sich Figur gab, damit wirkt er bis heute.

Durch ihn ist ein neuer Ton in die Geschichte der Philosophie
gekommen. Dies Eindringlichmachen, Steigern, dieses Herausheben, dieses

Lautwerdenlassen gleichsam im Orgelton will wirken. Man soll

gezwungen werden zu hören. Die Gebärde des Aristokraten wird
philosophische Demagogie. Er gibt sich eine Vornehmheit und hat doch

vielleicht keine sichere Vornehmheit des Herzens. Er weiß um das Adlige
des Geistes, ohne adlig zu sein. Er gibt sich als Ausnahme, und ist sie

doch nicht. Er gibt sich als Opfer, und auch das ist Gebärde. In der

Großartigkeit erhabener Perspektiven kann er an die Grenze des

Kitsches geraten.
An Schelling ist zu sehen, was aus der Situation einer totalen, zuletzt

sich selbst undurchsichtigen Reflexivität folgen kann. Dieses Urbild hat
Größe durch die Genialität des im Echo Philosophierens. Schelling
entfaltet eine spekulative Virtuosität, die in der Zerstreutheit der

Täuschungen doch wunderbare Treffer erzielt. In der ästhetischen Ergriffenheit

vollzieht sich etwas wie ein Ernst im Unernsten, weil die Möglichkeit

des Ernstes gegenwärtig ist. WennWiderhall, so ist es doch ergriffener

und ergreifender Widerhall. Es ist, als ob der Denker in seiner

Sensibilität aus dem Nichtselbstsein die Fähigkeit gewinne, um so heller
das nur im Widerhall Erfahrene auszusprechen, als ob er in der

Selbsttäuschung über das in ihm selberWirkliche, beschwingt aus dem Drange

24



zur höchsten Wirklichkeit, sagen könne, was Philosophie sei, was sie

sein könne und sein solle.Wenn aber die eigene Substanz, dies ständige
Kriterium der philosophischen Wahrheit, ausbleibt, gerät er in die
bloße Gebärde, in das bloß Gedachte, auch in den Unsinn. Und doch ist
dies nicht nichtig. Schelling bleibt noch da erregend, weil anziehend
und abstoßend. Selbst noch im Unfug des Absurden sehen wir ihn mit
Verwunderung, die aus der Achtung der Größe folgt. Aber umgekehrt
bleibt auch gegen seine tiefen Gedanken die Frage, ob nicht in ihnen
schon derWurm stecke, der ihre Verbildung zur Folge hat. Seine großen
Ansätze können wie schon im Keime durch Reflexion beschattet wirken.

Reflexivität ohne Führung hat die durchgehende Zweideutigkeit zur
Folge: Schellings Wissen um das Philosophische und sein Nicht-tun dieses

Wissens. Er weiß um die Philosophie, die er nicht verwirklicht. Er
fordert so viel Rechtes und erfüllt selber diese Forderungen nicht. Aber
seine Haltung ist, als ob, wenn diese Forderungen so klar ausgesprochen

seien, der Fordernde sie schon erfüllt habe. DasWissen um das Wesentliche,

das er nicht tut, muß dadurch sich selber wieder verdunkeln. Darum

geschieht das, was der Bruch ist: daß er am Maße des von ihm selbst

gedachten Philosophierens weder in seiner Philosophie noch in seinem

Leben wirklich zu sein scheint. Sein Philosophieren scheint erst wie ein

Wissen um das, wie es sein sollte, und dann das Vergessen dieses Wissens.

So meint man in Schelling zu spüren die Reagibilität eines Erlebens

von Möglichkeiten — und darin nicht die Entfaltung ursprünglichen
Denkens, sondern alsbald erzwungene Konstruktionen, — nicht eine

stille, gewaltlos sich durchsetzende Kraft des Wesens, sondern das

Diktatorische eines Anspruchs, — nicht ruhige Größe, sondern unruhige
Empfindlichkeit, — nicht den Charakter transzendent gegründeten
verläßlichen Willens, sondern die Weichheit abwechselnden Auftrumpfens
und Sichzurückziehens. Aber er ist Meister der Gebärden, der sich auch

auf die Gebärde der Ruhe des Philosophen und der Wucht des Propheten

versteht.
Welch Gegensatz zu der vergangenen Philosophie, zu dem Schlichten

und dadurch Ergreifenden, zu dem verborgen Offenbaren, für das

Schelling selbst den Sinn hatte und weckte. Schelling eignet nicht mehr
die Klarheit, Reinheit und Bescheidung Kants. Schelling kennt noch nicht

die im Medium unendlicher Reflexion erwachsene neue Forderung der

Redlichkeit, wie Kierkegaard und Nietzsche. Ihm fehlt das Eherne, in

25



aller Reflexion wunderbar Unreflektierte der großen Metaphysiker wie
Spinoza, Anselm, Plotin.

Zweitens: Wir können nicht denken, ohne einen Gegenstand zu denken.

Auch wer philosophiert, muß im Denken objektivieren. Aber das

Philosophieren gewinnt seine Wahrheit im Einschmelzen der Objekte.
Dagegen verliert es seinen Sinn in der Fixierung an Objekte, deren
Bestand sie etwa zum philosophischen Forschungsgegenstand macht.

Schelling hat dies schon in seinen ersten Schriften erkannt und bis in
seine letzten wiederholt: das Sein kann nicht Objekt sein. Das Prinzip
der von ihm verworfenen Schwärmerei erkennt schon der junge Schelling

(I, 317-326): Sie entsteht, wenn „man die Anschauung seiner selbst

für die Anschauung eines Objektes außer sich, die Anschauung der inneren

intellektuellen Welt für die Anschauung einer übersinnlichen Welt
außer sich hält".

Der ältere wiederholt: „Alles Überfliegen unseres jetzigen Zustandes,

jedes Wissen, das nicht reine Entwicklung aus dem Gegenwärtigen,
Wirklichen ist ist verwerflich und führt zu Schwärmerei und
Irrtum" (IX, 20 ff).

Zum Entwerfen seiner Naturphilosophie, die nur möglich sei, wenn
in der intellektuellen Anschauung von aller gewohnten Anschauung
abstrahiert werde, sagt Schelling doch: „Es bleibt als meine Konstruktion

auch fortwährend in meiner Anschauung begriffen, und ich weiß,
daß ich durchgängig nur mit meiner eigenen Konstruktion zu tun habe"

(IV, 91).

Wenn er rühmend davon spricht, wie „die reine Anschauung längst
die symbolische Sprache erfand", fügt er gleich hinzu (I, 405): „Jeder
kühne Ausdruck in der Philosophie grenzt an Dogmatismus, weil er
etwas vorzustellen sucht, was gar nie Objekt der Vorstellung sein kann.

Er symbolisiert, was er nicht versinnlichen kann. Nimmt man das Symbol

für das Objekt selbst, so entsteht eine Philosophie, die noch weit
abenteuerlicher klingt als die Religion der alten Ägypter."

Noch der späte Schelling wiederholt: „es ist einWiderspruch, daß die

ewige Freiheit erkannt werden soll unmöglich kann sie als absolutes

Subjekt Gegenstand werden". Wenn Schelling dann doch von diesem

absoluten Subjekt als Können, Wollen, Mögen gesprochen hat, so sagt

er doch: „das ewige lautere Können entzieht sich allem, es ist ungegenständlich,

absolute Innerlichkeit. Das Gleiche ist der Fall mit dem

lauteren Wollen und mit dem Mögen".
Diese klare Einsicht, obgleich sie ihm augenblicksweise bis zuletzt

26



immer wiederkehrt, vergißt jedoch Schelling. Die Breite seines Werkes

bringt die Darstellung einer Erkenntnis, die er für unmöglich erklärt
hat. Denn Schelling entwickelt jederzeit eine Objektivität, nämlich eine

Geschichte, in der, was ist, gegenständlich gedacht wird: als Geschichte

des Selbstbewußtseins in den Stufen des erkennenden und handelnden

Bewußtseins, als Geschichte der Natur in ihren Stufen bis zum
Menschen, als Geschichte des Seins im Ganzen, des theogonischen, kosmo-

gonischen, mythologischen und Offenbarungsprozesses.
Erstaunlicherweise meint Schelling, die Bindung an das Objekt, das

dogmatische Denken überwunden zu haben allein dadurch, daß er das

Sein nicht dinghaft, sondern als Werden denkt. Aber das Werden ist
nicht weniger gegenständlich gedacht als das Dingsein, das System des

Werdens nicht weniger gegenständlich als das System unveränderlichen
Seins. Wohl ist sein Philosophieren genetisch, aber was genetisch
gedacht wird, ist ein objektiver, übersinnlich-sinnlicher Prozeß, wenn auch

kein objektives Ding.
Diese Denkform genetischen Philosophierens bleibt bei Schelling von

Anfang bis zuletzt die gleiche, ob der Inhalt nun das transzendentale
Bewußtsein oder die Natur oder das Sein Gottes oder der Mythus ist.

Diese Inhalte brauchen sich nicht zu widersprechen. Sie finden sich

vielmehr in der einen letzten Gesamtanschauung Schellings, seiner negativen

und positiven Philosophie, zusammen.

Schelling vollzieht immer wieder den verhängnisvollen Sprung. Er
kann ihn nur tun dadurch, daß er selber zum „Schwärmer" wird, dessen

Prinzip er doch durchschaut hatte. Dem entspricht denn auch sein frühes

und spätes Bekenntnis zu den Schwärmern, ob Jacob Böhme oder Baader

oder gar Swedenborg.
Der Sprung ist unwillkürlich. Der Leser bemerkt ihn zunächst nicht.

Schelling gründet sein Tun in der intellektuellen Anschauung. Der
Mensch ist durch sie in der Mitte und im Ursprung aller Dinge. Jenes

Selbsterkennen der ewigen Freiheit, das als Seinsprozeß erzählt wird,
ist unser eigenes Bewußtsein. Die Reflexion ist der treibende Faktor im
Sein selbst. Oder umgekehrt: unser Bewußtsein ist ein Selbsterkennen

der ewigen Freiheit. Wir selber sind jener Prozeß (IX, 225 ff). Daher
können wir ihn erkennen.

Welch ungeheure Steigerung des Menschen durch Schelling: „Im
Menschen allein ist wieder jene abgründliche Freiheit, er ist mitten in
der Zeit nicht in der Zeit, ihm ist verstattet, wieder Anfang zu sein,

er ist also der wiederhergestellte Anfang." Und ohne Bedenken steht

27



Schelling bei den Schwärmern. „Eine dunkle Erinnerung, einmal der

Anfang, die Macht, das absolute Zentrum von allem gewesen zu sein,
rührt sich offenbar in dem Menschen." —

Dieser Sprung in die Objektivität des erkannten Übersinnlichen hat
als Motiv, neben einer in Schelling nie erloschenen Selbstverständlichkeit

theosophischer Anschauungen, vielleicht die Reflexivität von Schel-

lings Daseins- und Denkform.
Wenn die Reflexion, ohne Führung, unbegrenzt, zur Philosophie

selber zu werden droht, dann ist die Frage: wie ist der Weg aus der
endlosen Reflexion zum Ernst? oder: vom Gedanken zur Wirklichkeit?
oder: vom Philosophieren zur Existenz?

Alle Philosophie — als Gedankengebilde, als Werk — hat eine offene

Flanke. Sie ist unvollendet. Um ganz zu werden, bedarf sie der Ergänzung.

Die Ergänzung kann ein kirchlicher Glaube sein, die Philosophie

zur praeambula fidei werden und damit als Philosophie aufhören. Das

kommt für Schelling so wenig wie für einen anderen Philosophen in
Betracht.

Schelling suchte jene Ergänzung in einer zweiten, von ihm erst

hervorzubringenden Philosophie. Diese soll das Positive, die Wirklichkeit
selber erfassen und dadurch die Reflexion und das Negative des

Philosophierens endgültig überwinden.

In der Tat bedarf die Philosophie — als menschliches Werk des

Denkens— ihrer Ergänzung in der Wirklichkeit, jedoch in der Wirklichkeit
des Menschen, in seiner möglichen Existenz, die der Einzelne geschichtlich

verwirklicht, aber nicht erkennt. Die Antwort auf die Frage nach

der Ergänzung der Philosophie wird dann durch kein Wissen erfolgen,
sondern durch diese Wirklichkeit der Philosophie selber. Philosophie
kann nur indirekt erhellen, umkreisen, aufmerksam machen, erwecken.

Schelling wurde in der Reflexivität des Philosophierens und vielleicht

in der Reflexivität seines Lebens überhaupt das Ungenügen fühlbar.
Er suchte Rettung aus der Reflexivität, ohne diese in sich selber, ohne

die Frage nach der Rettung zu durchschauen. Er spürte, daß mit allen

Reflexionen und auch mit der Überwindung der Reflexionsbewegungen

im System niemals die Wirklichkeit erreicht wird. Er machte die Erfahrung

von der Negativität aller rationalen Philosophie. Was Vernunft

erkennt, ist überall das „was es ist", das Mögliche, nicht das „daß es

ist", das Wirkliche. Um dieses zu erreichen und damit dem Suchenden

erst Ruhe zu verschaffen, erfand er die positive Philosophie. Diese positive

Philosophie ist bei ihm aber nur die letzte Gestalt seiner gegen

28



seine Einsicht lebenwährend vollzogenen Objektivierungen des

Übersinnlichen.

Auf Grund unserer Deutung läßt sich sagen: Schelling hat die Frage:
wie geht der Weg aus der Reflexion in den Ernst der Existenz?
beantwortet nicht durch methodische Entwicklung der Denkweisen, die die

philosophische Ermöglichung der Existenz bedeuten, sondern durch den

Übergang aus der Reflexivität in die handgreifliche Objektivität des

Seinswissens.

Zwar hat Schelling die Frage in dieser Alternative nicht gestellt.
Aber seine Metaphysik ist eine faktische Antwort. Er vollzieht mit ihr
einen existentiellen und zugleich denkerischen Irrtum. Er will den

Sprung zum Ernst selber noch durch die Philosophie als Denken eines

Gegenstandes, der unvordenklichen Wirklichkeit, finden, so daß das,

worauf es ankommt, wieder zum Gedankenwerk werden kann.

Schelling wußte das und hat es ausgesprochen. Es ist ein erstaunliches

Bild, wie er die höchste Souveränität der Philosophie fordert und vollzieht

— im Abstandnehmen von jedem Gedachten, im methodischen

Bewußtsein, in der Philosophie der Philosophie —, und wie er dann

von vornherein verfällt an die Objektivierungen, sich Schematismen,

Systemen, Denkfiguren unterwirft. Es ist ein ständiger Wechsel
zwischen Tiefsicht und objektivierender Festlegung, — zwischen methodischer

Einsicht und dem Verstoß gegen die eigene Einsicht.
Man wird nicht leicht einen Philosophen finden, der in dem Maße

wie Schelling die kritischen Gedanken so klar ausgesprochen hat, die

unmöglich machen, was er in der Ausführung seiner Metaphysik denkt.

Noch einmal: Schelling verwechselt vergegenwärtigende Beschwörung

mit Objektivierung, oder Existenzerhellung mit Gnosis.

Damit versäumte Schelling die Aufgabe, zu der er durch seine Einsicht

eigentlich gelangt war, die Aufgabe der Prüfung allen Denkens

an der existentiellen Bedeutung seiner Vollzüge und Inhalte. Die
Objektivierungen müßten geprüft werden auf ihre mögliche Bedeutung für
die Existenzerhellung oder als Chiffern für Transzendenz. Der Stoß,

der durch keinen Denkakt mehr aufgefangen werden kann, müßte die

Antwort auf die Philosophie in der Existenz erwirken.
Ist an Schellings Irren von vornherein schuld die Weise, wie er die

intellektuelle Anschauung ergreift? — daß er ihr zuviel zumutet? —

vor allem, daß er keinen Unterschied macht zwischen intellektueller
Anschauung als geistigem Organ von Bild- und Gedankenschöpfungen
und der Erfahrung möglicher Existenz? — daß er jene Tiefen aller

29



philosophischen Wahrheit in einer unklaren Vielfältigkeit sich

vermischen läßt?

Schelling versäumt, während er sich leidenschaftlich um Wirklichkeit
bemüht, die Aufgabe, zur Wirklichkeit zu gelangen, durch die Weise,
wie er Wirklichkeit denkt. Er versäumt sie, indem er in „dem reinen
Äther des Denkens" bleibt und darin sich begnügt, indem er in die
unverbindliche Anschauung von Phantasmen gerät, in der Bodenlosigkeit
dieser Phantasie die Objekte fixiert, was doch schon der Jüngling wie
der Greis als die Ursünde der freien Philosophie verworfen hatte.

Es ist das geschichtliche Zeugnis für Wahrheit und Verfall in Schelling,

daß der junge Kierkegaard, als er den alten Schelling hörte (1841),

zu Beginn der Vorlesungen schrieb: „da er das Wort Wirklichkeit
nannte da hüpfte die Gedankenfrucht in mir vor Freude wie in
Elisabeth", und einigeMonate später: „Schelling faselt ganz unerträglich."

Wir können Schellings Sprung in den Grund des Seins einen Gewaltsprung

nennen, der ins Bodenlose fallen läßt, während er Phantasma-

gorien vor Augen zaubert. Oder sein Aufschwung zum Sein ist wie der

Ikarusflug, der im Sturze endet.

Und doch bleiben diese Versuche wahr, so lange mit ihnen aus der
Situation unseres Daseins und Bewußtseins heraus die Grundoperationen

vollzogen werden, durch die wir dieser Situation selber inne

werden, die Grenzen erreichen und berühren. Daher das Studium Schellings

lohnend bleibt. Aber die Aneignung ist wie eine Bergbesteigung,
bei der jeder falsche Schritt zum philosophischen Absturz wird. Die

Wanderung bleibt im philosophischen Leben,wenn sie mit demBewußt-
sein einer Grundentscheidung im Philosophieren erfolgt, der Entscheidung:

ob wir uns gestatten, einen Punkt außerhalb zu betreten und von dort
her zu sprechen, hinweg über dieWirklichkeit des Gegenwärtigen, „über
die Köpfe weg", ohne Kriterien, mit einer fragwürdig werdenden
intellektuellen Anschauung, befriedigt in gnostischer Erkenntnis, —

oder ob wir bleiben in der Orientierung unserer Welt und in den

Vollzügen aus dem, was wir sind, und wie wir uns finden (aus allen
Weisen des Umgreifenden); dann treiben wir, auch mit Schelling, die

Fragen bis an die Grenze und in die Höhe, wo uns die Antwort
ausbleibt, wo die Fragen vielmehr zum spekulativen Rückstoß in den Ernst
der Existenz werden, in die wirkliche Gegenwärtigkeit, die wir sind
und sein können; dann erkennen wir jene überspringenden Objekti-

30



vierungen als Unvollziehbarkeiten, daher als Illusionen, die nur noch

zu befragen sind, ob sie Chiffernbedeutung in echten Vollzügen
gewinnen können oder ob sie schlechthin nichtig sind.

Drittens: Schellings Verhängnis im Nichtherrwerden über die Refle-

xivität und im Verfallen an die Objektivierungen wird vollendet durch
sein Sendungsbewußtsein. Seine Reflexion auf das Zeitalter stellt ihm
in weltgeschichtlicher Perspektive die ungeheure Aufgabe. Die
Objektivierungen setzen ihn in den Besitz eines Wissens, das zu verkündigen
ist. Dieses Wissen um die Aufgabe und der Besitz der wahren
Philosophie werden ergriffen von einem allen Inhalten vorhergehenden
Sendungsbewußtsein schon des Jünglings. Er fühlt sich als der allen
überlegene, als der einzige, der mitten in der Zeit, mit ihr gehend, zu ihrer
Führung und zur Heraufführung der ewigen Wahrheit berufen ist.

Gegenwart und Geschichte werden in dem alten Schema gesehen:
alles ist untergraben, die Erschütterung ist total, und: das Neue ist im
Kommen, es ist Morgenröte.

Die Philosophie ist bestimmt, die Zeit zu retten. In seiner Jugend
schreibt Schelling (I, 112): „Die Philosophen haben es oft beklagt, daß

ihre Wissenschaft wenig Einfluß auf den Willen des Menschen und auf
die Schicksale unseres ganzen Geschlechts habe." Wie sollte es anders
sein? „Sie klagen, daß eine Wissenschaft keinen Einfluß habe, die, als

solche, nirgends existiert." Es gab wohl Grundsätze, die aber nur ein

Teil der Menschheit für wahr hielt. „Wer wird der Leitung einer
Führerin folgen, die sich selbst noch nicht als die einzig wahre zu denken

wagt?"
Er fühlt, daß er es ist, der diese Philosophie bringen wird. Schon

lehrt er sie, und doch ist sie noch nicht vollendet. Sein hoher Anspruch
bleibt bis zuletzt: die Verwerfung aller bisherigen Philosophie, sein

Auftreten als Bringer der einen, wahren, neuen. „Keine Philosophie ist
bis jetzt an die Sache selbst gekommen, d. h. wirkliche Wissenschaft

geworden, sondern stets nur in den Präliminarien zu derselben stecken

geblieben. Besonders gleicht die deutsche Philosophie der neueren Zeit
einer Vorrede ohne Ende, zu der noch immer das Buch vergeblich
erwartet wird" (XIII, 178).

In keinem Zeitalter war wie in dem zerfallenden gegenwärtigen diese

echte Philosophie so dringend notwendig. Sie allein ist „das Mittel der

Heilung für die Zerrissenheit unserer Zeit". Aber Schelling sagt
sogleich: „Damit meine ich natürlich nicht eine schwächliche Philosophie,
nicht ein bloßes Artefakt, ich meine eine starke Philosophie, eine solche,

31



die mit dem Leben sich messen kann, die ihre Kraft aus der Wirklichkeit

selbst nimmt, und dann auch selbst wieder Wirkendes und Dauerndes

hervorbringt" (XIII, 8—11). Ist durch Schelling die Höhenlage der
Philosophie von vornherein so sehr über das Maß menschlicher Dinge
hinausgehoben, daß das Überkippen unvermeidlich war?

Gemessen an der Größe des Anspruchs ist die Wirklichkeit Schellings
beschämend unzureichend. Wenn er in der Situation seiner Zeit die

weltgeschichtliche Krise spürt, so ist er doch keineswegs mit seinem
Wesen dabei. Seine Erörterung der Krise und seine Antwort auf sie

kommt aus der Reflexion. Er kann trotz aller radikalen Sätze ruhig und
fraglos in der Kontinuität der überlieferten Ordnungen leben. Weil es

nur eine Sache der Reflexion war, ging er auch tatsächlich nicht den

Weg in eine neue Zeit. Sein Denken ist eher den Verschleierungsweisen
einer alten zuzurechnen, einer Weise des Rettens, die keine Rettung ist,
sondern eher falsche Beruhigung.

Die rettende Philosophie zubringen, ist Schelling überzeugt. Er schafft
den Typus des professoralen Anspruchs, als Wissender, Künder, Prophet

einen Vorrang zur Geltung zu bringen. Daraus ergibt sich der
Anspruch, auf Grund seiner charismatisch begründeten Vollmacht des Geistes

an der Universität eine beherrschende Stellung zu erhalten. Ein

Beispiel sind Schellings Forderungen bei seiner zweiten Berufung nach

Jena 1816, auf deren Grund Goethe mit sicherem Gefühl für Maß und
Wirklichkeit die Berufung seines Freundes verhinderte. Das größere

Beispiel ist die Annahme der Berufung nach Berlin 1841 durch den

Preußen-König als „Lehrer der Zeit". Der Typus ist bewundert worden.

Es fand unter den Professoren eine unwillkürliche Mimikry seiner

Gebärden statt. So meinte ich einst als Hörer Kuno Fischers in diesem

noch einen letzten schwachen Ausläufer wahrzunehmen.
Dem allen entspricht die Wunderlichkeit seines Selbstbewußtseins.

Der junge Schelling im Glanz seines Geistes, in der Selbstsicherheit

seines Könnens, im Enthusiasmus der philosophischen Grundeinsichten
steht da wie unerschütterlich. Granit nannte ihn Caroline. Aber er
erwies sich durchaus nicht als Granit. Als schon in Jena der hohe

Anspruch scheiterte, der erste große Erfolg nicht anhielt, wurde das

Sendungsbewußtsein zum Geltungswillen. Die Hingabe an die Sache

verflocht sich mit Egozentrizität, die alles trübte. Mit den Enttäuschungen
kamen die Selbsttäuschungen. Die fast ständige Polemik, — der Mangel

an Ruhe, — das Ausbleiben der Stimmung des Vergewissertseins
lassen das Selbstbewußtsein forciert erscheinen. Er verfeindete sich mit

32



den meisten der Großen unter seinen Freunden (Fichte, Hegel, Baader),
er verachtete fast alle, sah, wen er bejahte, als Schüler und bewertete
ihn nach seiner Treue (Steffens, Schubert, Beckers). Das Selbstbewußtsein

war erschüttert und daher enorm empfindlich. Es kam das

Ausschauen nach möglicher Wirkung, das grimmige Stolztun im
Sichversagen, das Schweigen. Aber erhalten blieb das Bewußtsein der

Überlegenheit seiner Gebärde. Wo immer er als Redner auftrat, zog
er in seinen Bann, bis auch dies endete, und er sich die letzten Jahre
der Öffentlichkeit ganz entzog. —

Ein Symptom der Schellingschen drei Verkehrungen ist das Maß,
in dem er sich über Realitäten irrt. Er überspringt oder versäumt sie,

während er mit seinem Denken in die Tiefe der Wirklichkeit dringen
will und begrifflich auch dringt.

Leicht ist wahrzunehmen, wie sehr er sein Zeitalter verkannte. Was
ihm fehlte, zeigen uns Kierkegaard, Marx, zeigt das politische Denken
und zeigen die politischen Ereignisse seiner Zeit und zeigt nachträglich
Nietzsche. Vergleicht man, was er dachte, mit diesen großen Wirklichkeiten,

so ist Schelling romantisch ahnungslos.
Weiter sieht man, wie er den Sinn der wirklichen Wissenschaften

und ihrer Leistungen nicht begriff, wie er philosophisch und
wissenschaftlich gleich törichte Behauptungen aufstellt, die wissenschaftlicher

Entscheidbarkeit zugänglich sind. Dabei können geistreiche Thesen

auftreten, etwa: die von der Paläontologie erforschten Lebewesen

früherer Erdzeitalter haben nie gelebt; sie sind so geschaffen, wie sie

jetzt sind, so auch das Mammut im Eise Sibiriens, und zwar als

Vergangenheit geschaffen im Schöpfungsakt der Welt (XI, 499).

Weiter ist zu zeigen Schellings Fremdheit gegenüber den Realitäten
der Politik seiner Zeit. Wieder denkt er, ohne sie noch recht

wahrgenommen zu haben, über sie hinweg geistreiche Gedanken: etwa 1848

ein Wahlkaisertum, das Deutschland, das Volk von Völkern, zur Einheit

bringe, weder Preußen noch Österreich ausschließe, sondern
zusammenhalte durch die Souveränität aller Fürsten, jeweils repräsentiert
im Kaiser, den sie wählen, zunächst am besten den bayerischen König,
dem er das schreibt.

Schließlich muß man, wie mir scheint, auch seine Fremdheit gegenüber

der wirklichen Religion behaupten. Das Erdenken der „philosophischen

Religion" soll das neue, geschichtlich notwendige johanneische
Zeitalter heraufführen. Schelling verkennt die Eigenständigkeit der

Religion in Kultus, Riten, Gesetzen, Gemeinschaft, in heiligen Orten,

33
3 Stud. Phil. XIV



Zeiten, in der aus Gott gegründeten Autorität. Daß in dem allen nicht

etwa ein psychologisch und soziologisch zu begreifendes Irren der
Menschheit vorliege, das weiß Schelling. Aber er hält die Philosophie
für eine überlegene Instanz, von der her das Religiöse durchschaut und

geführt und neu gegründet werden soll. Die unabhängige Instanz der
kritischen Philosophie gilt aber nur für die Weise, wie auf Philosophie
gegründete Existenz sich zur Religion verhält; sie kann die religiöse
Wirklichkeit zwar unbegrenzt befragen, aber sie nicht erreichen. Schelling

jedoch will die Religion philosophisch in die Hand nehmen und
den Theologen sagen, wie sie denken sollen. Schelling, der die historische

Realität der Mythen und Offenbarungen so ernst zu nehmen

scheint, scheint blind für die Wirklichkeit der Religion. —
Jede der drei Verkehrungen — aus der Reflexivität, der Objektivierung,

dem Sendungsbewußtsein — gründet in einer Wahrheit. Wir
wollen diese Wahrheit nicht verlieren, wenn wir die Verkehrung
abwehren.

Reflexion soll unbegrenzt bleiben. Was immer wir philosophierend
denken, es muß durch die methodologische Besinnung zum Bewußtsein

gebracht werden, damit wir Herr unserer Gedanken werden, ihren
Sinn und ihre Grenzen abschätzen lernen. Diese Souveränität bedeutet

aber, daß in ihr jene Führung in uns spricht, die, während sie unserer
Erkenntnis sich entzieht, unserer Verantwortung angehört, uns Maß

setzt. Unbegreiflich werden wir mit dieser Verantwortung zugleich uns

geschenkt in unserer Freiheit und ihren Gehalten. Das Hören auf sie

verwehrt der Reflexion die leere Endlosigkeit, der Souveränität ihre
Beliebigkeit.

Wir denken nur, wenn wir objektivieren. Objektivierung ist
unerläßlich. Aber sie soll philosophisch so vollzogen werden, daß das

Objektivierte in der Schwebe bleibt, nur jeweils ein Griff ist in der

Bewegung, die sie wieder verschwinden läßt. Daher ist das philosophische
Sprechen für den, der den Inhalt objektiv als Besitz haben will, so

ärgerlich: mit der einen Hand scheint gegeben zu werden, was mit der

andern Hand genommen wird. Aber das gerade ist beschwingend,

wenn wir berührt sind von dem, was in den Objektivierungen indirekt
sich mitteilt.

Das Bewußtsein der Aufgabe gehört zur Verantwortung des

Philosophierens. Aber als Sendungsbewußtsein verdirbt es durch den

Geltungswillen die Wahrheit in der Wurzel. Wenn wir philosophieren,
sind wir Einzelne unter Millionen. Bleiben wir wahr, so stehen wir zu

34



einem, wie Schelling erkennt, Undefinierbaren. Aber dies ist die Un-
bedingtheit, die, im geringsten wie im größten Menschen, das Denken
und Handeln und das ganze Leben tragen kann, jedoch als Anspruch
des Denkers an sich selbst, der die Bescheidenheit im Anspruch an
Andere einschließt.

5) Wenn Schelling für seine Philosophie den maßlosen Anspruch
erhebt, so liegt darin eine Voraussetzung, die vor und nach ihm viele
gemacht haben, nämlich diese: Es gibt die eine, allein wahre Philosophie,

die gleicherweise für alle Menschen gilt, darum mit Recht Herrschaft

fordert. Und damit die weitere: diese Philosophie kann in eines

einzigen Denkers Kopf beginnen und sich vollenden, der dadurch selber

zur Bewegung der Geschichte im Ganzen, zum Wendepunkt, Gründer
und Herrscher der Zeit wird.

Dagegen steht die andere Voraussetzung: Keinem Menschen und
auch nicht den Größten in den Jahrtausenden darf solcher Herrscherrang

zugemutet werden (ein Großer hat ihn noch nie für sich selbst

in Anspruch genommen, er ist ihm immer von gehorsamen Gläubigen
nur auferlegt worden), weil niemand die eine wahre Philosophie
besitzen kann. Denn jeder bleibt ein Mensch. Für Menschen gibt es in
Redlichkeit nur das Leben im Raum der Mächte, die niemand
überblickt. Wir stehen nie außerhalb. In ihm suchen wir nach dem Gegner,
mit dem wir erst zu uns selber kommen, und nach den Fronten, in
denen wir uns finden. Wir sehen sie nicht endgültig. Daher der nie

befriedigte Wille zur Kommunikation. Auch das Fremdeste soll Sprache

gewinnen und gehört werden. Was Menschen sind, denken und tun,
geht mich an, ohne daß ich werden und denken muß wie sie. Ich will
befragt und in Frage gestellt sein, um mich weniger zu täuschen. Ich

will das Fremde befragen, um es ins Offene zu zwingen, damit ich

erfahre, was dort ist, wenn es spricht. Ich möchte überzeugen und überzeugt

werden. Und ich möchte anerkennen und anerkannt werden im
Anderssein. Nur wo der kommunikative Wille ist, kann das Fremde

sich begegnen, im Gegeneinander zu sich selber kommen. Diese

Kommunikation ist nicht der vernichtende Kampf, in dem der Verstand

selber nur eine Waffe ist zur Daseinsbehauptung, statt Mittel zur
Gemeinschaft, sondern ist der liebende Kampf. Im dunklen Haß werden

die Fronten nicht hell. Der Haß schärft zwar den Blick für Schwächen,

macht aber blind für das Wesen. Fronten des Hasses lassen die Gegner

nur sich abstoßen, ohne daß sie sich kennen.

35



Da Wahrheit nur in Kommunikation möglich ist, ist der eigentliche
und böseste Gegner nur einer: der sich der Kommunikation, der Frage
und der Infragestellung verschließt, — der sich dem, was er für
hoffnungsloses Unverständnis erklärt, zu entziehen sucht, — der die Antwort

verweigert, — der als Voraussetzung des Mit-ihm-Sprechens den

Glauben an ein bestimmtes Etwas, einen Menschen oder eine Sache

verlangt. Der tiefste Abbruch zwischen Menschen ist diese Abwehr der
Kommunikation. Es ist wie eine Preisgabe des Menschseins selber. Was
im Geistigen geschieht, hat Folgen im Dasein. Durch Kommunikationsabbruch

entstehen in letzter Konsequenz Wesen, die sich nur meiden
oder totschlagen können. Ein Maßstab der Wahrheit aber ist die

Ermöglichung unseres Zusammenlebens. Wahr ist, was uns verbindet.
Hier darf nicht Unklarheit und Halbheit stattfinden, nicht eine un-

durchhellte Stimmung die Herrschaft behalten, etwa die der Wahrheit
einer wissenschaftlich allgemeingültigen Philosophie, die in täuschendem

Gewände noch die letzte Verdünnung des Herrschaftsanspruchs ist.

Hier in seinen Voraussetzungen liegt für das Philosophieren eine
radikale Alternative.

Fragen wir, wo Schelling stehe, so gibt es Stellen, die ihn für uns

in Anspruch nehmen lassen. Aber überwiegend, ja alles beherrschend

ist bei ihm die andere Voraussetzung. Sie zwingt uns zur Gegnerschaft

in der Tiefe.

6) Zweideutig ist Schellings Philosophie. Die Schätze seines Denkens

sind kostbar. Aber sein Schrifttum mutet an wie ein Bergwerk, in
dessen grauen Massen die Erzadern und Edelsteine erst zu finden
sind. Oder wie ein Dschungel, in dessen üppigen Verwirrungen die

wundersamen Blüten wachsen. Im Umgang mit Schelling müssen wir
aneignen und abstoßen, werden wir dankbar und zornig, glauben wir
ihm nah zu sein und geraten in äußerste Ferne.

Wir haben eine Verantwortung, die nicht schon mit unserem
Verstand, sondern erst durch unser Wesen erfüllt wird, dem der Verstand

nur ein Mittel ist. Wer dürfte dabei im Umgang mit Schelling für
seine Urteile Allgemeingültigkeit beanspruchen: Aber Klarheit sucht,

wer die Sache und sich selber ernst nimmt. Er muß wissen, was er will,
dem Satze Schellings folgend, daß Philosophie wesentlich Wille sei.

Indem der philosophierende Interpret ausspricht, was er für wahr hält,
tritt er in den aufgeschlossenen Kampf mit anderen Schelling-Lieb-
habern, die es ernst meinen, d. h. sich nicht die beliebige Endlosigkeit

36



von Verstandesoperationen gestatten, die aus einer unpersönlichen
Instanz des Nichtseins erfolgen.

Schelling leistet uns Hilfe. Die Höhenlage der Philosophie, die die

Großen anderen Ranges wie Plato, Kant, Spinoza verwirklicht haben,

hat er ausgesprochen und zum Bewußtsein gebracht. Er hat den Sinn

für Größe in der Philosophie geweckt. Dadurch werden wir bescheiden,

wenn wir nicht wie er der Verführung zum Stolz des eigenen Dabeiseins

erliegen; denn wir haben nur einen Maßstab, nicht einen Besitz

gewonnen.
Schellings Denken löst uns aus alltäglichen Selbstverständlichkeiten,

er läßt uns das Endliche als Endliches begreifen, er zeigt, wie wir uns

im spekulativen Aufschwung des Seins vergewissern. Wir gelangen in
wundersame Möglichkeiten der Philosophie, wenn wir uns nicht
mitziehen lassen in die Befangenheiten und Zaubereien seiner konkreten
Anschauungen der Natur, des Mythus, der Offenbarung.

Schellings Bedeutung liegt schließlich in seiner Verwirklichung der

Verführung selber. Ein großes Irren, groß durchgeführt, ist ein für alle
Mal sichtbar, damit es nicht wiederholt werde. Weil er es getan hat,
können die Späteren an ihm studieren, was sie nun klarer zu meiden

vermögen. Wir sind immer wieder den Verführungen ausgesetzt, denen

Schelling erlegen ist. Er zeigt sie uns in großem Stile, damit wir ihnen
nicht folgen, wo immer sie uns begegnen. Er hat dies Unheil für uns

vollzogen, damit wir es kennen. Schellings Verführtsein hat den

exemplarischen Charakter einer Warnung.
Die Philosophie ist eine Sache, bei der einem schwindlig wird und

deren Ernst so groß ist, daß ich mich verachten muß, wenn ich ihn nicht

zum eigenen werden lasse. Auf diesen Weg bringt Schelling und will
er bringen. Seine Wahrheit aber wendet sich, wie ich anzudeuten suchte,

in einem noch unbestimmten Maße gegen sein Werk und Wesen selber.

Daher ist in ihm Größe und Verhängnis, und besteht für uns die

Aufgabe, an seiner Größe uns zu orientieren, von seinem Verhängnis
uns nicht ergreifen zu lassen.

Dem großen Denker gegenüber bedeutet Kritik nicht Verwerfung.
Kritik läßt das Große nur um so heller leuchten, auch noch die Größe
im Irren. Was ich Ihnen vortrug, sind Bemerkungen aus einer Neigung
für Schelling durch Jahrzehnte, in denen ich stets mit dieser Neigung
haderte. Daß Schelling ein großer Philosoph und unumgänglich für

uns ist, das vereinigt uns zu dieser Tagung. Ich hoffe, meinen Respekt

37



im Kampfe mit ihm bezeugt zu haben. Niemand ist im Besitz der

Wahrheit, der unbeschränkten, vollendeten, reinen Wahrheit. Genug,

wenn in Schelling etwas von ihr im Reflex als schöner bewegender
Schein zu uns gelangt.

DISKUSSION

HORST FUHRMANS:

Ich möchte zu dem gestern abend von Herrn Professor Jaspers Gesagten
nichts Philosophisches sagen. EineDiskussion darüber würde insUferlose gehen.
Aber zum Biographischen sei etwas gesagt. Irgendwie ist Schelling gestern
abend schlecht weggekommen. Er erschien als maßlos, irgendwie überheblich
in seinem philosophischen Anspruch, ja eitel. Es wäre viel dazu zu sagen. Hier
sei zunächst nur auf eins hingewiesen: auf den idealistischen Philosophiebegriff.

Idealistisches Philosophieren ist unskeptisch. Es glaubt nicht an die
Vergänglichkeit des philosophischen Tuns, sondern hat an sich selbst geradezu
messianische Struktur. Man glaubt an die große Erfüllung philosophischen
Forschens, ja man ist überzeugt — und das gibt diesem ganzen Denken den

uns so verwirrenden Zug —, daß diese Zeit der Erfüllung unmittelbar bevorstehe.

Von da aus erscheinen hier manche Formulierungen — aber nicht nur
bei Schelling, sondern auch bei Hegel — als maßlos, ja eitel. All die
Formulierungen in den Schellingschen Antrittsvorlesungen von 1827 und 1841 etwa.
Aber Ähnliches wird man noch in der folgenden Generation geringerer Geister

finden: beim Sohn Fichte, bei Weiße. Immer wieder dieser Traum, die
Philosophie bedürfe einer letzten Wende, einer letzten Besinnung und dann
öffne sich endgültig unvergängliche Wahrheit: das gültige System.

Aber neben solche Dinge möchte ich unmittelbar ein anderes stellen: einen
Brief Schellings aus dem Jahre 1826 an König Ludwig (ein Brief, der nur zu

geringem Teil bis heute veröffentlicht und bekannt ist). Man erwäge zuvor,
wie man Schelling in München damals erwartet hat. Da sagt ein so nüchterner
Theologe wie Allioli: „Schelling muß kommen. Er wird der Universität neuen
Glanz verleihen, Schelling, ein Mann, wie er nur alle tausend Jahre einmal
geschenkt wird". Und ähnliche Aussagen könnte ich von v. Schenk anführen,
von Ringseis etc., Männern des Kreises um König Ludwig. Und dann hören
Sie Stellen aus Schellings Brief an den König. Da bricht völlig anderes auf.
Ich sehe in diesem Brief einen der erschütterndsten, den Schelling je geschrieben

hat, einen Brief, den man sich oft vergegenwärtigen sollte um des Bildes
willen, das Schelling uns hier zeigt.

Schelling bittet den König, nicht schon 1826, sondern erst 1827 nach München
kommen zu müssen. Er müsse erst noch jenes Werk vollenden, an dem er seit
so vielenjahren brüte. Ja, er sehe in dessen Vollendung eine tiefe Notwendigkeit.

Und dann schreibt Schelling: „Seit einer Reihe vonJahren habe ich nichts
Entscheidendes geschrieben. Einige der Besseren (wie viele sind aber deren
überhaupt?) denken vielleicht wohl, ich sei selbst irre geworden an meinen
Überzeugungen. Im gegenwärtigen Augenblick — warum sollte ich es nicht

38



sagen? — ist mein Name für die Meisten ein leerer Begriff oder ein bloßer
Schall von unbestimmtem Inhalt; ja es wird Personen geben, die versichern,
nicht zu begreifen, was Eure Königl. Majestät Gutes an mir finden". Man kann
sich des Eindrucks nicht erwehren, daß der Schelling dieser Zeit voller
Hemmungen ist, irgendwie gebrochen in seinem Elan und im Glauben an sein Können.

Der Brief schließt darum damit, daß Schelling den König bittet, zu

erwägen, ob man ihn nicht besser in der bescheideneren Position von Erlangen
lasse. — Wenn Sie das einmal miteinander vergleichen, dieses Gerede, Schelling

sei ein Genie, wie es nur alle 1000 Jahre geschenkt werde, und dann den

Blick in Schellings damaliges Denken, dann meine ich, wird das Wort von
Schellings Eitelkeit doch ein problematisches Wort. Und so gibt es, glaube ich,

vom Biographischen her noch vieleDinge, die zeigen könnten, in wieviel Krisen
dieses Leben gestanden hat. Und schließlich: ob man bei Schellings Pathos
nicht bisweilen bedenken sollte, daß er aus einem alten Pastorengeschlecht
stammt, daraus ihn oft das Pathos des Predigers überfiel? Das wollte ich

nur am Rande zum Vortrag von Herrn Professor Jaspers gesagt haben.

HEINZ HEIMSOETH:

Was Schellings ungeheuren Anspruch als Metaphysiker und religiösen Denker

anlangt, von dem Herr Jaspers sprach, so steht Schelling damit doch eben

nicht allein in seiner Zeit. Historisch kommt das gerade von Spinoza her. Bei
ihm zuerst ist, darauf hat auch Herr Schulz in seinen Hegel-Schelling-Unter-
suchungen sehr schön hingewiesen, der ungeheure Anspruch gestellt worden:
aus reinem Wissen, reiner ratio und intuitio das Göttlich-Absolute und von da

aus alles Welthafte zu fassen in allem was wesentlich ist. Im Pathos dieses

Anspruchs haben die großen Nachkantianer eben alle gelebt. Sie sind damit
natürlich der Kantischen Restriktion und Bescheidung gegenüber hybride
Gestalten. Aber in jener Zeitsituation war das nicht bloße Hybris, sondern
Ausdruck einer eigensten, sehr ernsten Sehnsucht: diese von der traditionellen
Theologie unbefriedigt gelassenen religiösen Denker suchten einen neuen Weg
wirklicher Erfüllung, den Weg eben des Denkens und Zuendedenkens. —
Was nun das große Problemthema anlangt, das Herr Jaspers mit den
Aussagen Schellings zur intellektuellen Anschauung kritisch aufgerollt hat, so

möchte ich nicht auf alle von ihm berührten Bedeutungen zu sprechen kommen,
sondern nur auf zwei bei Schelling besonders eng verflochtene. Bei Schelling
stoßen aufeinander die Intuitio Spinozas und die „intellektuelle Anschauung"
Fichtes. Fichtes Begriff hat den Vorteil, daß es das von ihm Gemeinte
nachweislich gibt. Was Fichte das „absolute Ich" nennt, mit intellektueller
Anschauung zu fassen, ist ja keineswegs das Absolute, sondern: die Ichheit in
jedem von uns, etwa das, was dann Husserl wieder als das „absolute Bewußtsein"

zum Thema gemacht hat. Das haben wir ja wirklich im Vollzug, unmittelbar.

— Bei Schelling stoßen nun eben beide Gedankenströme, der von Fichte
und der von Spinoza her, aufeinander. Was Schelling daraus macht, ist freilich
bei diesem sprudelnden und immer neu konzipierenden Kopf nicht zu
vollendeter Klarheit gekommen. Aber ich möchte da nur fragen: welcher leitende

39



Begriff bei welchem der großen Philosophen ist denn zu vollkommener Klarheit

gediehen? —

HERMANN ZELTNER:

Es ist kein leichtes Unterfangen, zu dem umfassendenVortrag von Prof. Karl
Jaspers von gestern abend Stellung zu nehmen. Diese Stellungnahme könnte
in sehr vielfacher Weise geschehen. Der temperamentvolle Angeklagte von
gestern abend könnte vielleicht seinerseits zu einer Beleidigungsklage greifen,
wie es so des öfteren seine Art war, aber eine solche Klage, wenn sie auch
vielleicht juristisch gar nicht so ohne Aussicht auf Erfolg erhoben werden könnte,
eine solche Beleidigungsklage zu erheben steht mir nicht zu. Ich möchte
versuchen, das Niveau der Diskussion über diesen Vortrag auf die sachliche Ebene

zu heben, und ich möchte als Gesamteindruck vom Sachlichen her über den

gestrigen Vortrag jedenfalls dieses sagen: Es ist uns, und das ist zweifellos
wertvoll, klar geworden, wie stark Karl Jaspers und Schelling philosophisch
voneinander divergieren, und diese Divergenz zu einer Diskussion der beiden
Philosophen zu gestalten, das wäre vielleicht die Aufgabe, die nachträgliche
Aufgabe dieser Diskussion. Ein schüchterner Versuch dazu soll eine Frage sein,
die ich aus dem vielen, was da als Stein des Anstoßes für denFreund und
Verehrer nicht nur Schellings, sondern vor allem der Schellingschen Philosophie,
aus diesem Vortrag geblieben ist, herausgreifen möchte. Es war mir
außerordentlich wichtig, die Äußerungen von Karl Jaspers zu hören über die Weise,
wie nun Schelling seinerseits sich der„Transzendenz" nähert, wie Karl Jaspers
das nennt, und seine Kritik daran, und vor allem ein Punkt scheint mir der
Diskussion bedürftig und würdig: Das waren die Äußerungen, die Karl Jaspers
gemacht hat über Schellings Gebrauch des Begriffs der Freiheit in seiner
Beziehung zum Absoluten, namentlich natürlich in der Spätphilosophie, also über
jenen Gebrauch der Freiheit, die Karl Jaspers ausdrücklich die „schlechte Freiheit"

genannt hat, die nun eben als das eigentliche Signum der Transzendenz,
um mich nun wieder der Ausdrucksweise des Gegners zu bedienen, die nun als
das wesentlichste Signum der Transzendenz übrig bleibt. Die generelle Kritik
an dem, was Schelling hier getan hat, die formelle, die methodische Kritik,
basierte darauf, daß hier eine Kategorie angewendet wird auf das Transzendente,

auf die Transzendenz, und daß damit also im Denken eine prinzipielle
Grenzüberschreitung stattfindet, die nicht statthaft ist. Das ist methodisch
gesehen selbstverständlich eine sehr wesentliche Frage.

Ich möche meine Gegenfrage zunächst einmal so formulieren, daß ich sage:
ist denn Freiheit überhaupt eineKategorie, müssen wir Freiheit nicht vielmehr
eine Idee nennen, und wie steht es denn mit der Anwendung von Ideen auf
das Transzendente? Wie steht es denn etwa mit der Anwendung der Idee des

Guten auf die Transzendenz? Soll uns das philosophisch verboten sein? Ich
stelle diese Frage in dem Bewußtsein, damit vielleicht aufs neue die Brücke zu
schlagen, die gestern abgebrochen wurde, letztlich doch trotz vieler Versuche
der Anknüpfung abgebrochen wurde zwischen dem metaphysischen Denken von
Schelling und dem uns heute natürlich in vielem doch näher stehenden meta-

40



physischen Denken von Karl Jaspers. Ich möchte aber diese Frage noch etwas

unterbauen, indem ich auf folgendes hinweise: Der Begriff der Transzendenz,
oder sagen wir lieber gleich positiv: der Gofierbegriff, der dabei herauskommt,

wenn Schelling nun, am Ende seines langenWeges, von dieser ewigen Freiheit
spricht, die vielleicht doch nicht so ganz zu identifizieren ist mit j ener, schlechten"

Freiheit nach dem Sprachgebrauch der idealistischen Philosophie (Schelling

selbst hat sie ja eben ausdrücklich wieder aufgegriffen), diese Idee Gottes
als der ewigenFreiheit, das ist ja, glaube ich doch wohl, eben die Idee Gottes,
wie Schelling sie aus der Bibel genommen hat, und das einzige, was mir
persönlich daran merkwürdig erscheint, aber das ist nun wieder mehr die
geistesgeschichtliche, die biographische Seite der Sache, das ist, daß es mehr der
reformierte Gottesbegriff ist, der hier bei Schelling seine philosophische Formulierung

findet, als jener Gottesbegriff, von dessen geistesgeschichtlichen

Voraussetzungen wir soeben von Ernst Benz gehört haben. Aber, wie gesagt, das

Entscheidende daran und das methodisch Wichtige in der Auseinandersetzung
mit dem gestrigen Vortrag ist ja wohl eben jene prinzipielle Frage des Trans-
zendierens und der Möglichkeit und Notwendigkeit, eine Anwendung nicht
etwa der Kategorie der Freiheit, sondern der Idee der Freiheit auf das
Absolute zu verbieten, wenn ich mich so ausdrücken darf.

Eine ganz kurze Bemerkung zu den mir außerordentlich wichtigen
Bemerkungen von Herrn Prof.Jaspers, die ja zeigen, daß er in dieDetails von Schel-

lings Wesen,Werk und Leben außerordentlich tief eingedrungen ist. Aber mir
scheint gerade, wenn man Schelling in seiner Geistigkeit in so gefährliche Nähe
rückt zu dem Jenenser Kreis, dann sollte man doch einmal öfter darauf
hinweisen, daß Schelling eben doch gerade in Jena sich als ein ganz anderer
erwiesen hat, als eben diese irrlichtelierendenTypen der Romantiker von damals.

Schelling war einer, der in dieser Zeit der Geistreicheleien gearbeitet hat,
derartig gearbeitet hat, daß er dauernd seine Gesundheit gefährdet hat, und
Schelling war, möchte ich doch behaupten, als Charakter schon eine Substanz,
und seine ganze Geistigkeit war substantiell im Vergleich eben zu der Geistigkeit,

zu der wurzellosen Geistigkeit, wenn wir sie so nennen wollen, derJenenser

Romantik, die zerstoben ist, während eben Schelling persönlich, wir
erinnern uns an das Wort „Granit", als Granit empfunden wurde von jenen
Geistern. Nur diese kurze Erklärung.

HINRICH KNITTERMEYER:

Gerade mit Bezug auf die etwas kritische Haltung gegen den Vortrag von
gestern abend muß ich gestehen, daß ich eigentlich erfreut war, bei dieser fest-
lichenTagung auch ein kritisches Wort über Schelling hören zu dürfen. Ich will
zwar nicht behaupten, daß ich mit allen drei Einwänden gegen Schelling
übereinstimmen könnte, vielleicht am wenigsten mit dem zuletzt genannten, wo ja
eben schon gewisse Einschränkungen gemacht sind. Bezeugt nicht schon die
unermüdliche Arbeit an der Spätphilosophie eine große Selbstbescheidung? Bei
allem Anspruch, der ohne Zweifel dahinterstand, der aber Schelling selbst doch
als ein schwer zu erfüllender gegenwärtig war. Eine Frage aber, die auch durch
den heutigen letzten Vortrag ausgelöst wurde und die Kritik, die gestern

41



geübt wurde, zu rechtfertigen scheint, betrifft das Problem der Transzendenz.
Ist es nicht doch so, daß Schelling mit seinem Begriff des Transzendentalen

zwar unmittelbar an Kant anknüpft, daß er aber die großen Zusammenhänge
des Transzendentalienproblems, die Kant noch gegenwärtig waren, nicht mehr
kennt und nun einen eigenen Weg zur Bewältigung des Absoluten versuchen
muß. Es ist mir zweifelhaft, ob der Anspruch der Transzendenz — die nur
dann wirklich als Transzendenz bezeichnet werden könnte, wenn in ihr ein mit
Vollmacht Ansprechendes begegnet, ob dieser Anspruch von Schelling an der
Grenze des Absoluten gewahrt wird —, ob Schelling nicht immer trotz aller
möglichen methodischen Sicherungen zu sicher vom Negativen ins Positive
hinüberspringt, und ob dies Positive dann nicht in eine theosophische Konkurrenz
zur Theologie tritt. Ich meine, daß an dieser Stelle irgend ein Ungelöstes und
daher auch sich Überspannendes beiSchelling verbleibt. Ich habe eben denAus-
führungen von Herrn Benz mit großer Beteiligung zugehört, weil mir diese

Zusammenhänge Oetingers mit Schelling immer gegenwärtig waren. Aber es

ist doch vielleicht gerade dieses schwäbische Geisteserbe gewesen, was ihn an
jener Grenze noch zu systematisieren und sogar durch die Bibel hindurch zu
systematisieren verleitet hat; so daß er hier die letzte philosophische
Antinomie übersprungen und nicht in ihrer Problemoffenheit bestehen gelassen hat.
Das ist vielleicht nicht ganz dasselbe, was gestern Herr Jaspers zum Ausdrude
gebracht hat, aber es rührt an die an 2. Stelle genannte und aufgewiesene
Schwierigkeit, ob Schelling in der Frage der Freiheit zu einer echten Lösung
kommen konnte. Ich würde sagen, daß er diese Lösung erzwingen wollte, und
daß er darüber versäumt hat, die unüberwindliche Antinomie, die an dieser
Stelle bleibt, sich einzugestehen. Ich meine, solches auch zu sagen und es so wie
Jaspers zu formulieren, gehört durchaus in den Rahmen einer festlichen
Besinnung. Solange ein Denker noch imStreit der Auffassungen steht, ist er wirklich

lebendig. Wenn wir ihn nur rühmen wollten, dann arbeiteten seine
Antworten ja nicht mehr in uns.

KARL JASPERS:

Herr Zeltner hat auf eine Injurienklage freundlich verzichtet, aber das

Problem auf die sachliche Ebene, wie er sagt, geschoben. Ich behaupte, das geht
nicht. Es gibt viele Dinge, über die wir uns einigen können. Z. B. können wir
etwa zwingend nachweisen, wo Schelling Unterscheidungen vergessen hat.
Wenn Herr Fuhrmans aus einem unbekannten Brief Schellings an den König
Ludwig vorlas, so ist dieses ein dokumentarischer Beweis für eine Stimmung,
die Schelling in jenem Augenblick hatte. Es gibt in der Philosophiegeschichte
unermeßlich viele Dinge, die feststellbar sind, Tatsachen und
Gedankenzusammenhänge, Abhängigkeiten, Sinnbezüge. All das liegt in der Sphäre dessen,

was wir Wissenschaft nennen. Darüber können wir mit sachlichem Ergebnis

diskutieren, weil wir alle, mit kantischem Ausdruck, im Bewußtsein
überhaupt leben und weil es hier zwingende Erkenntnis gibt. Aber so wichtig dies

auch für die Philosophiegeschichte ist, es ist nicht die Philosophie selbst. Sowie

etwas philosophisch relevant wird, sowie wir selber von philosophischerWahrheit

reden, in demselben Augenblick befinden wir uns in einem Raum der

42



Mächte, den wir nicht übersehen, wo Wahrheit mit Wahrheit sich berührt.
Wenn wir dort sprechen, so sind gleichsam Ladungen in uns, die sich entladen
können, sehr grob gesagt, oder es ist nichts in uns, dann schwätzen wir. Dieses

Etwas, diese Wahrheit, um die es in der Philosophie zu tun ist, ist nun einmal
nicht wissenschaftlich, das heißt, sie ist nicht allgemeingültig, sie ist nicht zu

erzwingen, nicht für jedermann zu beweisen. In dieser Wahrheit aber begegnen

wir uns philosophierend. Wir suchen, wenn wir Wahrheit wollen, gerade
die andere Wahrheit, die anderen Ladungen, die uns begegnen, und möchten
sie sich zeigen lassen und wissen alle im letzten Grunde nicht, wie das

zusammenhängt, was dieser ganze Raum bedeutet, wohin das führt. Wir wollen
in Beziehung treten, um Wahrheit zu finden und uns dessen bewußt zu werden,
worin wir leben. Darum ist, wenn wir philosophieren, sofort eine Aktivität in
uns bereit, um jene zwingenden allgemeingültigen Tatsachen zu beseelen. Sehr
harmlos noch, wenn ich den Brief höre, den Herr Fuhrmans uns mitteilte. Ich

reagiere anders als Herr Fuhrmans und Herr Zeltner. Ich habe nicht, wie Herr
Zeltner meint, dasWort Eitelkeit auch nur gebraucht. VonSchellingscher Eitelkeit

zu reden, das würde ich verwerfen, das ist kein Begriff für Schelling. In
der Höhe gibt es keine Eitelkeit, da ist es viel ernster. Aber es gibt, wie ich

gestern ausführte, Gebärde. Es gibt Reflexivität, in der der Mensch und auch

der große Mensch sich täuschen kann über die Tiefe hinweg. Beim Hören jenes
Briefes — es ist ein harmloses Beispiel — ist mir sofort zumute, daß ich denke:

„Die Weltalter", das Werk, ist ja überhaupt nicht fertig. Wie wir jetzt wissen,

war immer nur der erste Teil überhaupt gesdrrieben, das Weitere gar nicht
begonnen. Daß Schelling schreibt: er will die Professur nur antreten, wenn das

Werk fertig ist, ist objektiv — nun stockt mir das Wort — eine Lüge. Es ist
jedenfalls eine Äußerung, in der er sich selber so betrügt, daß er meint, in
einem Jahre fertig zu sein mit etwas, das gar nicht da ist. Er hat tatsächlich
die Professur angetreten, ohne jenen Ausweis zu liefern, den er in jenem Brief
in Aussicht stellt. Idi sehe darum in diesem Briefe, in diesem schönen Briefe,
und ich gestehe, ich bin von Schelling immer begeistert — auch das Wort ist
nicht gut — ich bin zu ihm geneigt — ich sehe: wieder eine große Gebärde,
hier dem König gegenüber. Warum er die Professur später antreten wollte,
weiß ich nicht, irgendwelche Motive werden da sein, die er nicht
ausspricht. Und die tiefe Bescheidenheit, die Herr Fuhrmans wahrnimmt, nehme
ich gar nicht wahr. Aber wenn wir über solche Dinge sprechen, so ist es

unmöglich, darüber sich zwingend zu einigen. Vielleicht kann man drumherum
reden, vielleicht überzeugt der eine den andern, indem er Tatbestände herbeizieht,

die Ausdrucksphänomene bedeuten, aber zwingend zu machen ist das
nicht. Sondern: die Voraussetzung — und in dem berühmten Dilthey'schen
Zirkel das Ergebnis, das schon in der Voraussetzung liegt — ist jene Berührung

mit der Ladung. Bei Schelling ist die Berührung so, daß, wenn man ihn
lange gekannt hat und einen solchen Brief hört, man sofort aus den
Voraussetzungen, die man mitbringt, die Gebärde sieht. Da ist, von Eitelkeit und von
Täuschung zu reden, nicht angemessen. Wenn ich vorhin sagte „Lüge", so ist
das ein falsches Wort. Schelling betrügt sich selber, und auch das ist noch ein
zu grobes Wort. Es ist ein großartiges Phänomen einer Reflexivität in der
Gebärde, die alle Verhängnisse zur Folge hat, die man daraus ableiten kann und

43



auf die ich jetzt nicht eingehe. Nun aber weiter — wenn es so ist, wie ich eben

sagte, so unterhalten wir uns hier so, daß wir entweder uns Dinge mitteilen,
die sehr wissenswürdig sind, und man kann außerordentlich viel in der Schel-

lingforschung leisten, und in diesen Jahren haben wir Bücher bekommen, die
uns über manche Dinge belehren, die wir vorher einfach nicht wußten, und die
als solche dann auch historisch gültig sind. Aber darüber reden wir ja nicht.
Sondern wenn wir uns hier treffen als philosophisch interessierte Menschen, so

ist doch die heimliche Voraussetzung nicht die Konvention einer Geselligkeit,
in der man sich Liebenswürdigkeiten sagt, nicht die Voraussetzung einer
gemeinsamen Wissenschaft, in der wir zwingende Dinge feststellen, die einfach

gültig sind, sondern ob wir etwas in der Berührung von den Ladungen spüren,
ob wir etwas von den Kräften merken, von jenen Mächten, die nicht mehr
geschichtlich sind, jenen Mächten, bei denen, wenn man überhaupt mit ihnen
umgeht und sich von ihnen betroffen fühlt, uns zum Bewußtsein kommt, daß

uns die Geschichte nicht das letzte ist, sondern die ganzen 3000 Jahre wie eine

einzige Gegenwart erscheinen und alle Philosophen als Zeitgenossen, und daß
wir dann mit Schelling umgehen dürfen, als ob er ein Zeitgenosse sei. Wenn
ich nun weiter rede auf das, was gesagt worden ist, so mache ich nicht den

Anspruch auf Allgemeingültigkeit. Die vielleicht apodiktischen Sätze sind nicht
apodiktisch gemeint, sondern provozierend.

Herr Zeltner meint, ich habe von Schelling behauptet, er habe die Freiheit
in ihrer schlechtesten Form, nämlich als Willkür, auf die Transzendenz
übertragen. Und Herr Zeltner hat weiter erklärt, Schelling bringe eigentlich nur
die philosophische Interpretation des biblischen Gottesgedankens. Dieser Gott,
der frei handele, werde von Schelling spekulativ als ewige Freiheit
interpretiert. Darauf sage ich: in derTat setzt Schelling die ewige Freiheit als Willkür

an. Jene ewige Freiheit kann, oder kann auch nicht, nach ihrem Beschlüsse,

den keine Vernunft voraussieht und keine Vernunft nachher als den besten

rechtfertigen kann — etwa mit leibnizischen Theodizeegedanken einer
Beratschlagung Gottes mit sich zur Wahl der besten der möglichen Welten. Vielmehr

entscheidet bei Schelling abgründig unbegreiflich jenes Übersein, ob es

sich in eine Gestalt einschließen will und in den Weltprozeß, oder ob es nicht
will. Sic volo, sie jubeo — sagt dieses Übersein. Es tut es oder tut es nicht.
Für uns ist es ein Faktum. Der biblische Gottesgedanke hat in der Reihe der
Jahrhunderte und in den verschiedenen Schriften der Bibel selbst sehr
verschiedene Gestalten. Er ist in seiner höchsten Gestalt zwar Transzendenz, die
wie ein freies Wesen dem Glauben begegnet, ist aber eine Freiheit, die nicht
erdacht wird, sondern unerdacht dieses Du ist, dem der Glaubende sich

verpflichtet. Wenn ich nun darüber nachdenke, so ist in dem biblischen
Gottesgedanken enthalten, was ich gestern zitierte: Du sollst Dir kein Bildnis und
Gleichnis machen. Und daß das Ausdenken eines Freiheitsbegriffes statt des

Wunders der Transzendenz ein Gleichnis bedeutet, ein Bild bedeutet, scheint
mir kein Zweifel. Da wird verfehlt gegen den Gottesgedanken. Schelling
tastet den biblischen Gottesgedanken meines Erachtens an, und macht
dasselbe, wie die Theologie der christlichen Kirchen durch die Jahrtausende, die
darüber spekuliert und sich ausdachten und Dogmen angeboten haben. Das ist
nicht der biblische Gott.

44



Das aber kann ich gar nicht allgemeingültig sagen. Jeder der philosophiert,
philosophiert nicht rein objektiv, sondern objektiv auf dem Grunde der
Subjektivität, die er als dieses Individuum ist. Schelling hat vollkommen recht:

Philosophie ist Wille und Philosophie ist Aufgabe, und wer nicht im geheimsten

und engsten Kreise etwas spürt, was man Beruf nennt, also irgend etwas,

für das man denkt und lebt, der kann gar nicht philosophieren. Das hat nichts

zu tun mit dem Sendungsbewußtsein. Diesem gegenüber ist es vielmehr objektiv

anspruchslos, subjektiv unbedingt. Es ist dieses einfache, das schlichte, in
der Welt unbekannt bleibende Sich-Entschließen des Menschen, der spürt, was
wahr ist und damit lebt. Aus dem heraus sind die, die ein Philosophieren
öffentlich zum Beruf haben, berechtigt, die Ausdrucksmittel hierfür zu
überliefern und mitzuteilen. Sie müssen selber wissen, wo sie stehen und wofür sie

denken und kämpfen und müssen wissen: das ist nicht alles.
Ich kehre zurück zur Frage: Die Übertragung des Freiheitsbegriffes auf die

Transzendenz scheint mir auch dann, wenn es sich nicht um Willkür, sondern

um die eigentliche Freiheit handelt, illegitim. — Freiheit kennen wir
selbstverständlich nicht als Gegenstand. Freiheit, darüber hatKant wohl dasWahrste
gesagt, und Schelling manches mit ständigen Abgleitungen hinzugefügt an
schönen Formulierungen, wenn sie mit dem kantischen koinzidieren. Was
Kierkegaard hinzu gebracht hat, ist viel mehr. Diese Freiheitserfahrung bedeutet,
daß sie gehaltvoll ist, daß ich, wenn ich frei bin und etwas will, mit dieser
Freiheit zugleich e'mWas, e'mWozu wie selbstverständlich habe. Wenn Sartre

sagt „zur Freiheit verdammt sein", so betrifft das die formale Freiheit der
Willkür. Die Erfahrung der Freiheit der Existenz ist gerade, daß ich, wo ich

frei bin, mich mir geschenkt weiß. „Weiß" ist wieder ein falsches Wort. Es ist
etwas in der Freiheit, das ich nicht durch mich selber bin, das ich sozusagen
durch mich selber bin, indem ich mir geschenkt werde. Ich habe mich nicht
selbst geschaffen. Dieser Freiheitsgedanke — wiederum kein Gedanke —,
sondern das, was wir in der sogenannten Existenzphilosophie zu erhellen, zu
umkreisen, in Einzelfällen zu verdeutlichen, zu erwecken streben, diese
Freiheitserfahrung ist notwendig auf Transzendenz bezogen. Wenn ich diese gehaltvolle
eigentliche Freiheit nun auf die Transzendenz übertrage, muß ich fragen: wo
ist denn für die Transzendenz die Transzendenz. Abgesehen davon, daß das

ein Unfug ist, ist es ein Antasten der Transzendenz. Sie wissen wollen ist
etwas ganz anderes, als einen Bund mit ihr zu schließen.

Dies Wissenwollen von der Transzendenz steht nun weiter im Zusammenhang

damit, daß alle die Denker, die meinen, die Transzendenz, die Gottheit,
den Ursprung der Dinge zu erfassen, in der Haltung leben, sie wüßten
Bescheid. Es ist die eine Wahrheit und auch Schelling sucht gegen alle Systeme
jenes Etwas, in dem wir von allen Systemen frei werden können, aber in einem
neuen System. Eben in dem System, das nichts mehr außer sich haben kann.
Da steckt, was von dort her, wo ich zu sehen und zu denken vermag, das Böse
ist, das zu bekämpfen ist, nämlich die Meinung, daß Menschen der ganzen
Wahrheit inne sind, daß sie sie begriffen haben. Denn sie ziehen notwendig
erst die Konsequenz, nicht nur zu verkünden mit der Frage: „hör zu", sondern
zu verkünden mit der Forderung: „nehmt an, das ist die Wahrheit", und
alsbald möchten sie Gewalt anwenden, diese Wahrheit aufzuzwingen, wenn die

45



institutionellen Mächte in der Welt sich dieser Wahrheit bedienen. Dies Prinzip,

daß die Wahrheit als Ganzes philosophisch erkannt werden kann, ist ein
furchtbares Unheil. Und Schelling steht auf demWege.Wie er 1816 zum zwei-
tenMal nachJena berufen wurde, stellte er seineBedingungen: in theologischer
und philosophischer Fakultät zugleich zu führen und Befugnisse, die ihm eine

Stellung verschafft hätten inJena, wie die eines geistigenDiktators, und
selbstverständlich sehr großes Gehalt. Goethe erfuhr davon. Goethe liebte Schelling,

war seinFreund und blieb sein Freund, aber dieBerufung hat er hintertrieben.
Goethe kannte Maß, Goethe wußte, wo der Unfug beginnt, und verhinderte
das in seinem Raum. Das zweite Mal, 1841, bei der glanzvollen Berufung nach

Berlin, war kein Goethe, sondern ein König da, der bald wahnsinnig wurde.
Er bildete sich ein, mit Schelling operieren zu können, und Schelling, zum
Unheil für ihn selber, hat sich darauf eingelassen, seinSendungsbewußtsein in
solche fatale Zusammenhänge preußischer Politik einzustellen. Wenn das, was

philosophische Wahrheit ist, als allgemeingültig für alle erklärt wird und
verwechselt wird mit wissenschaftlicher Wahrheit, dann hört die Kommunikation
auf. Dann fragt man nicht mehr nach dem Fremden, dann sucht man nicht den

Gegner, sondern nur die Anhänger und Nachfolger und die Treuen, dann
gerät man in Feindschaft mit seinen großen Freunden, wieSchelling mitFichte,
mit Baader und mit Hegel, und behält seine Freundschaft mit denen, die nach

dem Maßstab der Treue und Wortgläubigkeit gemessen werden, wie Schubert
Hubert Beckers und andere, die treffliche Männer sind, aber keine Größe
haben, sondern sich einfügten. Was für ein Unheil, was für ein schrecklicher
Anblick der Philosophie, sage ich. Andere sagen gegen die Denkungsweise, die
ich vertrete: was für ein schrecklicher Skeptizismus, Relativismus, die Wahrheit
ist nur eine, kann doch nur eine sein, und diese wird von dieser trostlosen
Denkungsweise geleugnet. Das ist keineswegs bloß ein gleichgültiger Gegensatz,

sondern ein entscheidender im innersten Kern des Menschen.
Es ist heute noch eine nicht stillschweigend anerkannte Grundposition der

akademischen Philosophie, eine Konvention, die in Frage zu stellen fast
unanständig ist: es gibt die eine philosophische Wahrheit, und wir arbeiten alle
daran. Wir sind in dem Fache der Philosophie die Fachphilosophen. Wir
treiben die philosophische Wissenschaft so wie die Chemiker und die Physiker
und die Philologen in ihrem Wissenschaftsgebiete die Fachleute sind. Noch
einmal: Es ist entscheidend, daß man, wenn man philosophisch miteinander
redet, unterscheidet, was wissenschaftlich mit wissenschaftlichen Gründen
zwingend klar gemacht werden kann. Hier rede ich als Bewußtsein überhaupt.
Die Frage: wer bin ich und „wer bist du", ist zu beantworten: „der
Verstand überhaupt". Dieser verbindet sich mit jedem andern Verstand. Ich einige
mich sofort mit den Kommunisten über die Konstruktion der Atombombe,
wie sie sein muß, denn das Wissenschaftliche verbindet nur den Verstand.
Dagegen, wenn wir miteinander philosophieren, dann stehen wir in jenem
Räume — wie ich wiederhole —, in dem wir nicht wissen, was die Wahrheit
ist, sondern dazu kommen, daß wir für uns klar werden, wofür wir denken
und leben. Dann wissen wir: das ist nicht alles, und darum begehren wir,
immer noch die anderen zu hören.

Herrn Fuhrmans möchte ich noch antworten auf seine sehr richtige Be-

46



merkung, daß es sich im Sendungsbewußtsein um die messianische Struktur
handele, an der Schelling teilgenommen habe, die Fuhrmans wieder erkennt
beim jüngeren Fichte. Schelling scheint mir der größte messianische Typus in
professoralem Kleide. Das ist nicht zu vergessen. Es sind ja Professoren, keine

Propheten. Die messianische Struktur war nicht mehr bei Kuno Fischer, aber

Wendungen jener pathetischen pompösen Aufmachung des einzigen Wissens,
die Form der Vorlesung, und dann in der Situation etwa, daß der
Großherzog von Baden zu dem einzigen Mann, der es wissen muß und weiß, kam
und nach der Unsterblichkeit fragte, und daß Kuno Fischer darauf antworten
konnte, das ist noch ein Rest davon. Diesen messianischen Typus in professoralem

Kleide, den hat Schelling geschaffen. Und mir scheint großartig. Einmal
muß so etwas im großen Stil sein, das ist bewunderungswürdig. Ich habe —
ich wiederhole es — kein Wort von Eitelkeit gesagt, sondern davon, daß ein

großes Irren groß bleibt. Wer anders denkt, wer mit Schelling denkt, wer
diese messianische Struktur für wahr hält, bei dem steht es anders, und ich

werde ihn nicht überzeugen. Diese messianische Struktur ist ja nun über die
Professorenwelt weit hinaus gegangen. Die messianische Struktur ist ein

Verhängnis unseres philosophierenden Abendlandes geworden. Der Marxismus

ist die einzige faktische philosophische Macht in der Welt, der gegenüber
wir hier ja ohnmächtige, scheinbar belanglose Gespräche am Rande führen.
Es hilft nicht, daß man sich empört. Jetzt handelt es sich darum, erstens überall

im Denken und in Denkstrukturen das zu entdecken, was vorbereitend die
Menschen geeignet macht, im entscheidenden Augenblick bereit zu sein zum
Totalitären. Und alles zu entdecken, was in der Philosophie oder in andern
geistigen Gebieten heute wirksam ist, so daß dadurch die Menschen ahnungslos

sich in Denkformen, Auffassungsweisen begeben derart, daß sie im
entscheidenden Augenblick wie nichts sind und daher bei der totalitären Macht
stehen. Zweitens handelt es sich heute darum, die Ansätze zur Gewaltsamkeit,
die Nahrung in einem auflösenden Pathos, ohne Existenz und ohne Vernunft,
findet, aufzudecken. Sie liegen in der Struktur des messianischen Denkens.
Aus ihr rechtfertigt sich alles Totalitäre und Diktatorische. Das Spüren jener
Ladungen, darauf kommt es im Philosophieren an, und dafür die gedanklichen
Ausdrucksmittel zu finden. Noch einmal: ein Philosophieren mit dem
Anspruch, Bescheid zu wissen und die Wahrheit vorzutragen, die für alle gültig
ist, das gibt es nicht in Wahrheit, und wenn es das nicht gibt, so ist dieser
Ausdruck dafür nicht Skepsis, sondern das Gegenteil, nämlich die Forderung,
die ich nicht durch Absicht erfüllen kann, sondern durch Wachwerden - lassen

dessen, was in jedem Menschen ruht, die Forderung, unbedingt für das zu
stehen, wofür man geboren ist. Dieses Etwas, wofür man lebt, das ist durch
keine Skepsis berührbar, wenn man weiß, dieses Wofür sei nicht für alle
Menschen dasselbe. Andere glauben anders. Ich muß mich einrichten mit den
andern, aber ich finde nirgends ein gedankliches Gebilde, mit dem ich diesen
Gesamtraum übersehe. Die Philosophen, die sich an die Stelle der Gottheit
setzen und die ganze Welt und alles Sein überblicken und wissen das Eine,
sind als Menschen aus ihrer ihnen gegebenen Lage durch eine Maßlosigkeit
hinausgegangen und werden ruinös.

Wenn man mir vorwirft, daß ich moralisiere, so antworte ich: Moralisieren

47



ist ein Wort, das man zur Kennzeichnung des Verhaltens benutzt, in dem in
Analogie zu juristischen Gesetzen gewisse Handlungen mit suffisance
abschätzig beurteilt werden. Wenn etwa jemand Schelling vorwerfen würde,
daß er Carolines Ehe mit Schlegel gebrochen habe, infolgedessen moralisch

angreifbar sei, so wäre das Moralisieren. Moralisieren hat nichts zu tun mit
dem Ethos. Ethisch denkt jede Philosophie. Ethisch heißt hier: für das stehen,

was in jenem Raum der Mächte der Kampf zwischen dem Guten und Bösen
ist. Was gut und böse ist, ist zwar im Alltag meistens sehr einfach und deutlich,

manchmal schwer zu entscheiden, vor allem nicht beim andern. Aber dann
noch weiß man, daß man im Kampf steht. Es gibt keine Weise, diesen Kampf
zwischen dem Guten und Bösen zu umgehen, und alle Philosophie steht darin.

Herr Heimsoeth hat die Formel gebraucht „Größe und Verhängnis hängen
immer zusammen". So wie ich die Worte für Schelling meinte, keineswegs.
Wenn man sagt, Größe und Verhängnis hingen immer zusammen, so fürchte
ich, man sei auf dem Wege zu einer — wie man das nennt — tragischen
Weltanschauung. Im Philosophieren muß ich mich gegen diese tragische
Weltanschauung wenden, die nicht viel zu tun hat mit den wunderbaren
Tragödien der griechischen Dichter und Shakespeares. Das Tragische ist nicht die
Auffassungsweise, die angemessen ist für die Größe. Bei Kant oder Spinoza
ist die Größe nicht mit einem Verhängnis verknüpft, auch bei Plotin nicht,
bei Plato nicht. Was man dort als Scheitern sieht, das ist nicht Verhängnis
in dem Sinne, wie ich es bei Schelling meinte. Bei Schelling meine ich
Verhängnis als Umschlag in das, was mit allen geistigen Mitteln zu bekämpfen
ist. Dagegen das Scheitern der Großen, das ist nicht das, was zu bekämpfen
ist, sondern, was im Zusammenhang unserer irdischen Dinge vielleicht dazu

gehört. Sie haben den Blick gelenkt auf Spinoza und gemeint, bei Spinoza sei

es dodi wie bei Schelling. Das muß ich leugnen. Schelling ist mit seinem Sinn
für Größe schon als ganz junger Mensch von Spinoza ergriffen und hat noch

im Alter von Spinoza als von dem eigentlich großen Philosophen gesprochen.
Plato und Kant sind für ihn die beiden andern. Spinoza war für ihn groß,
weil Spinoza aus Gott lebte und dachte, weil er nicht von unten zu Gott
hindachte, sondern in seinem Leben von dort her, und zwar deswegen, weil das

Denken Spinozas mit der Wirklichkeit dieses Menschen sich deckt. Die
Wirklichkeit des Spinoza, der im Gegensatz zu Schelling gar kein Sendungsbewußtsein

hatte, sich gar nichts weiter versprach, der in der Wirklichkeit ungemein
nüchtern war, der im Unterschied von dem politisch phantastischen Schelling
konkret Bescheid wußte, in seiner holländischen Situation so treffend das

Wesentliche gesehen hat und im Bunde mit Jan de Witt jenen theologischpolitische

Traktat geschrieben hat, in dem so viel Weisheit und realistische,
bestimmte Auffassung steckt, und der von Schelling unendlich weit entfernt
ist. Die Faszinierung Schellings durch Spinoza, die einen rührenden Zug hat
und ihn ganz unterscheidet von den andern, und in der er so liebenswert ist,
weil er ihm nie untreu wird, das führe ich nicht aus. Schelling hat dann aber
aus Spinoza etwas gemacht, was bei Spinoza überhaupt nicht angelegt war.
Spinoza ist ein wirklicher, ewiger Metaphysiker, bei dem es sinnvoll war, daß

er sein Hauptwerk nach seinem Tode ohne seinen Namen publiziert haben
wollte, denn auf den Namen kommt es gar nicht an. Ich möchte die Differenz

48



ausdrücklich betonen, wir sind in einer andern Höhenlage bei Spinoza als bei

Schelling.

HORST FUHRMANS:

Herr Professor, lassen Sie mich darauf antworten. Wenn Sie Ihr Wort auch

sofort zurückgenommen haben, aber kam es nicht doch darauf hinaus, daß

Schelling gelogen hat!? Ich meine, wir müßten hier viel vorsichtiger sein. Denn

es gilt ja folgendes zu bedenken: als Manfred Schröter den inzwischen

untergegangenen Nachlaß Schellings durchsah, fand er keinen ausgearbeiteten
2.Weltalterteil. Man muß sich klar sein, daß das nichts beweist. Ein 2. Nachlaß

Schellings besteht noch. Er ruht in Berlin bei der Deutschen Akademie d. W.
Ich habe ihn leider 1942 nur flüchtig durchsehen können und weiß nicht, ob

nicht dort doch ein 2. Weltalterteil dabei ist! Sicher ist, daß beim Berliner
Nachlaß hunderte von Seiten von Weltalterentwürfen ruhen. Ich neige zwar
auch dazu, anzunehmen, daß der 2.Teil nicht ausgearbeitet ist. Aber zu wissen,

vermag es niemand von uns. Ob Schelling also „gelogen" hat, steht völlig
dahin.

Dann aber dies: Sie sagen: Wie kam dieser seltsame Mensch dazu, nun doch

1827 in München zu beginnen, wo die Weltalter nun doch nicht fertig waren?
Lassen Sie mich auch dazu einen (unedierten) Brief Schellings an König Ludwig

zitieren. Schelling schrieb im Sommer 1827, er sei bereit, im W.S. in München

zu beginnen, und formulierte dann: „Um den Anfang meines Wirkens in
München zugleich als einen Wendepunkt meines ganzen geistigen und
wissenschaftlichen Lebens zu bezeichnen, habe ich mir vorgenommen, gleich im nächsten

Winter den Inhalt eines unter dem Titel: Die Weltalter lang' erwarteten
Werks das erste Mal öffentlich vorzutragen". Schelling hat auch wirklich seine

erste Vorlesungsreihe genannt: „Das System der Weltalter". Hier also sollte

weitergetragen werden, was schriftlich zuvor nicht gelang. Ich bin seit üjahren
in der glücklichen Lage, von dieser ersten Münchner Vorlesung eine relativ
genaue Nachschrift zu besitzen (ihre baldige Veröffentlichung ist erwogen), die
einen ungemein guten Eindruck der damaligen Wende Schellings gibt, einen
Eindruck, den die von Schellings Sohn als „Geschichte der neuern Philosophie"
herausgegebenen Vorlesungen nicht im geringsten so gültig zugeben vermögen.
In diesen Vorlesungen ist etwas geschehen, was im allgemeinen sehr selten ist.
Ein Denker hat alle Systeme der Neuzeit einer Kritik unterzogen und er hat
nicht gezögert, sein eigenes, bis vor Jahren verkündetes, darin einzuschließen.
Das Wesentliche dabei war aber dies — das jetzt zuSagende wird letzthin erst
durch meinen morgigen Vortrag verständlich werden — Schelling hat bis 1827

mit allen Idealisten glühend daran geglaubt und darum gerungen, eine
Philosophie zu geben, darin das Seiende in allen Stufen, anfangend vom göttlichen
Sein, rein dialektisch, aus innerer Notwendigkeit abgeleitet würde. Es ist nun
die Grundeinsicht seines Alters gewesen, daß dieserTraum unmöglich sei, daß
im Grunde die Frage aller Fragen: „Warum ist nicht nur das Absolute,
sondern außer ihm auch endliches, vergängliches Sein?" nicht beantwortbei sei —,
daß eine Philosophie als dialektisches System scheitere vor der Freiheit, und
zwar vor der Freiheit Gottes. Und Schelling hat daraus die Konsequenz ge-

49
4 Stud. Phil. XIV



zogen, daß Philosophie letzthin als dialektische unmöglich, und nur als

progressiver Empirismus möglich sei. Im Angesicht der Freiheit könne die
Philosophie zwar Möglichkeiten entwerfen, aber die dann gesetzten Tatsachen seien

nur empirisch wißbar. Die Philosophie kann apriori nicht über Geschehen aus

Freiheit verfügen—sie scheitert vor dem Geheimnis der Person. Es sollte klar
sein, daß sich damit im idealistischen Raum ein Bruch größten Ausmaßes

vollzogen hat. Letzthin ist hier die idealistische Methode in ihrem Entscheidenden
zerbrochen und aufgegeben. Die Grundthese späten Schellingschen Philosophierens

ist damit diese, daß es ein System der Philosophie nicht geben könne. Da
die Philosophie Handeln aus Freiheit nicht übersehen kann, gibt es auch keinen

Gesamtentwurf des Seienden im ganzen. Eine alle Weltalter umfassende

Philosophie ist unmöglich. Ich glaube nicht, daß Schelling völlig daraus die
Konsequenzen gezogenhat. Hätte er das getan, dann wäre vieles damals schon

Wirklichkeit geworden, was manche existenzphilosophische Strömungen heute

wollen; und ich glaube vor allen Dingen, Herr Professorjaspers: Wenn gerade
Ihr Philosophieren sich immer gegen alle Abgeschlossenheit wehrt und gegen
jegliches Gehäuse, dann sollte Ihnen der späte Schelling nicht so fremd sein,
wie es nach IhremVortrag den Anschein hatte. Jener Schelling, der gesagt hat,
die positive Philosophie könne nicht System heißen, „eben weil sie nie absolut
geschlossen ist" (II. 3.133), sie müsse von Grund auf geschichtlich sein und der
Geschichte nachgehen, müßte Ihrem Denken doch sehr offen sein. Freilich, es

kann nicht verschlossen sein, daß es bei aller Nähe hier auch Ferne gibt. So

unwißbar Schelling alles Geschehen im voraus schien, und damit das Wesen
Gottes — Schelling hat geglaubt, daß nach seinem Geschehensein Gottes Tun
verstehbar sei. Mehr noch, daß es Fakten setze, im eigentlichen Sinne TAT-
sachen, die dem endlichen Sein bindend sein müßten. Gottes Tun schafft
Geschichte und damit Tatsachen, ja Offenbarung; was zugleich heißt: bindende
und zwingende Erkenntnis. Aber gleichwohl: wer will sagen, was Gott noch
alles tun wird? Wer will sagen, welches die Logik seines zukünftigen Tuns sein
wird? Die Großen handeln über „vernünftiges" Maß. Wie sehr werden dann
nach Schelling Gottes Wege gerade oft nicht die unsrigen sein. Dieses späte
Denken Schellings kennt also das Dunkel der Geschichte und versagt sich ihm
ganz und gar nicht. Das ist im idealistischen Raum eine fundamentale Erkenntnis

50


	Schellings Grösse und sein Verhängnis

