Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 13 (1953)

Buchbesprechung: Le sens profond du dualisme : étude critique des deux ouvrages de
Simone Petrement

Autor: Rochedieu, E.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le sens profond du dualisme

Etude critique des deux ouvrages de MU¢ Simone Pétrement :
«Le dualisme dans I’histoire de la philosophie et des religions»? et « Le dualisme

chez Platon, les Gnostiques et les Manichéens»?2.

Plus d’un philosophe s’est intéressé au dualisme, soit pour le renouveler, soit
pour le combattre, soit encore pour en faire ’histoire. Parmi les plus récentes études
qui sont comme des jalons indiquant la route dans un domaine souvent difficile
a explorer, il convient de rappeler I'ouvrage de M. Emile Lasbax, le Probléme du
Mal, qui date de 1919, et celui du professeur Charles Werner, le Probléme du Mal,
paru plus récemment, en 1944 pour la 17¢ édition, et dont I'un des chapitres, con-
sacré au Dualisme radical, donne en un raccourci d’une vingtaine de pages le
tableau synthétique, mais combien saisissant, des divers aspects du dualisme.

Les deux ouvrages de M¢lle Simone Pétrement, agrégée de philosophie et doc-
teur és Lettres, le Dualisme dans I’Histoire de la philosophie et des religions et le
Dualisme chez Platon, les Gnostiques et les Manichéens, apportent un utile complé-
ment a I’examen de ces problémes, d’autant plus que la grande compétence philo-
sophique de I’auteur s’accompagne d’une connaissance non moins compléte des
résultats actuels de I'Histoire des religions. Or, ¢’est ce double caractére — une éru-
dition a la fois philosophique et religieuse — qui donne une valeur toute spéciale
aux recherches menées a chef par Melle Pétrement. Jusqu’a présent, en effet, les
grands problémes philosophiques n’étaient que rarement envisagés dans leurs rap-
ports étroits avec les religions des civilisations qui les virent naitre et se dévelop-
per. Non pas qu’aucune étude n’ait été faite dans cette perspective, car des en-
quétes du genre de celles menées par des historiens documentés parfaitement a la
fois sur la religion et la philosophie de la Gréce antique, tel que, pour prendre un
exemple, M. Olivier Reverdin traitant de la Religion de la Cité platonicienne,
entrent dans cette catégorie de travaux. Toutefois, pareilles entreprisesrestent des
monographies et n’ont pas la portée d’une ceuvre d’ensemble,

La double étude de Melle Pétrement est I'une des premiéres, croyons-nous,
exposer I’'un des grands problémes de la philosophie antique en utilisant constam-
ment les conclusions les plus récentes de I'Histoire des religions. Les plus récentes,
disons-nous, et c’est 1a que réside en effet I'un des grands mérites et I'originalité de
ces deux ouvrages. Certes, lorsque ’auteur analyse la pensée de Platon et souligne
Paspect dualiste de cette philosophie, il n’y a dans cette thése rien de particuliére-
ment révolutionnaire. D’autres historiens ont depuis longtemps mis en lumiére ce
caractere de 'optique platonicienne. Aussi n’est-ce pas tant sur les chapitres con-
sacrés au dualisme de Platon — pourtant bien intéressants et dont tout lecteur
attentif saura faire son profit (ils forment la 17 partie du volume sur le Dualisme
chez Platon, les Gnostiques et les Manichéens, p. 1 a 125)— que nous nous arréterons.
Ces pages, en tant que commentaire fidéle de la pensée qu’elles résument,

1 Gallimard, Paris, 1946, 126 Pages.
2 Presses Universitaires de France, Paris, 1947, 354 pages.

201



n’amorcent pas de recherches nouvelles, sauf en ce qui concerne la thése centrale
de I’auteur sur la nature profonde du dualisme, thése que nous discuterons dans
un instant.

Ce qui, par contre, nous a paru extrémement nouveau et témoigne d’une belle
audace, c’est emploi que Melle Pétrement ne craint pas de faire des découvertes
concernant la religion des anciens Iraniens. L’Histoire des religions, en effet,
a singuliérement bousculé, dans ce domaine, des positions que ’on considérait
comme acquises. I1 était entendu que Cyrus le Grand et tous les Achéménides aprés
lui, professaient, dés le VI® siécle avant notre ére,une religion dualiste. Cette reli-
gion se confondait-elle avec la réforme de Zoroastre ou était-elle le mazdéisme
d’avant ce prophéte ? La réponse donnée a cette question importait somme toute
assez peu a I’affaire. De toute fagon, déclarait-on, les Achéménides et les Perses du
VIe sigcle avant J.-C.,puis ceux des siécles suivants jusqu’a la conquéte musul-
mane, pratiquaient une religion dualiste dans laquelle deux puissances divines
s’opposaient, Ormuzd, le Dieu du Bien, et Ahriman, le Dieu du Mal. Certes, la lutte
s’achévera au dernier jour par la victoire du Dieu bon, et le mal sera vaincu, mais
d’ici 1a le combat se poursuit incessamment dans notre monde, et tout ce qu’ont
d’inexplicable et de troublant les succés des méchants ou les désastres naturels,
les maladies ou les guerres les plus cruelles, trouve son explication dans cet anta-
gonisme des deux puissances divines. Et]’on remarquait — comme preuve a ’appui
de I’existence de ce dualisme religieux chez les Achéménides et déja chez Cyrus —
que les Israélites déportés en Babylonie et qui, lors de la conquéte de Babylone par
Cyrus, avaient été libérés par celui-ci, étaient parmi les premiers a avoir adopté,
dés cette époque, un dualisme trés caractérisé dans lequel Satan poussait les
hommes au mal alors qu’avant I’exil la souffrance et les tentations étaient con-
sidérées comme envoyées directement par Dieu. L’exemple classique de ce tour-
nant dans la piété juive, qui abandonnait ainsi une doctrine préexilique ol tous
les événements étaient rapportés a Dieu pour se ranger 4 un dualisme religieux
postexilique n’attribuant a Dieu que le bien et laissant 4 un adversaire puissant
la responsabilité du mal, I’exemple de ce changement de perspective était donné
par les deux relations d’un méme fait, le dénombrement d’Israél par David, opé-
ration politique blAmée par le chroniqueur. L’un des récits, celui de II Samuel
XXIV vers. 1, le plus ancien, est introduit par ces mots: «La colére de I’Eternel
s’enflamma de nouveau contre Israél, et il excita David contre eux, en disant:
Va, fais le dénombrement d’Israél et de Juda.» Mais la seconde relation du méme
épisode, dans I Chroniques XXIT vers. 1, qui date du retour de I'exil, corrige ce
texte: «Satan, lisons-nous, se leva contre Israél, et excita David 4 faire le dénom-
brement d’Israél.y, Or, affirmait-on, tout ne prouve-t-il pas que cette modification
est due a 'influence de la pensée iranienne, qui marque d’un trait nettement dua-
liste la nouvelle narration d’un ancien récit, contrastant ainsi avec le texte primi-
tif de IT Samuel ot n’apparait que Dieu seul ?

Bref, il était admis, aussi bien en Histoire desreligions que parles historiensdela
philosophie et parmi les théologiens, que le dualisme était 'un des aspects les plus
caractéristiques de la pensée iranienne, que ce dualisme avait essaimé trés tot et
qu’il avait trouvé, dés le VI¢ siécle avant notre ére, un terrain favorable dans le
judaisme d’abord, puis quelques siécles plus tard dans le christianisme. Et I'on
se demandait si Platon lui-méme n’avait pas subi cette influence.

202



Or, c’est cette thése qu’ont infirmée les travaux contemporains des historiens
de la religion. A la suite de patientes recherches, linguistiques et archéologiques,
en particulier celles d’Ant. Meillet sur I’ Avesta, et grice a la perspicacité de I'ira-
nologie danoise et suédoise, notre connaissance de la religion iranienne s’est con-
sidérablement modifiée. S’il est admis de plus en plus que Zoroastre a vécu au
VII¢ siécle avant notre ére, il est certain cependant, comme le remarque M. Mas-
son-Oursel, que «ce prophéte, qui appartenait a 'Iran du Nord-Est, fut longtemps
sans influence sur I’ensemble des Iraniens» et que «sa réforme ne fut adoptée par
la plupart d’entre eux qu’un millénaire environ aprés sa mort» (Masson-Oursel,
La pensée en Orient, Paris 1949, p. 104). Et le méme historien de conclure: «Ne
commettons plus I’anachronisme qui consiste a4 supposer que les Achéménides
furent zoroastriens: la réforme inaugurée par le prophéte n’avait pas encore gagné
I'Iran du Centre et de I’Ouest, et cette dynastie, qui parlait ’élamite, qui écrivait
en arameéen, avait le choix entre plusieurs religions. Le mazdéisme lui-méme, qui
eut ses phases et ses variétés, ne s’imposait ni fatalement ni exclusivement a leur
créance (Ibid., p. 104).»

Quelle fut alors la religion iranienne a ’époque de Cyrus ? Elle se présentait
sous trois formes:

1. Une religion populaire consistant surtout en une adoration des quatre élé-
ments: le feu sous son aspect lumineux, éclat du soleil et lueur de la lune, ’eau,
la terre et le vent. Des sacrifices d’animaux étaient autorisés, qui plus tard seront
prescrits, mais un prétre-mage doit étre présent.

2. La religion du roi, celle précisément de Cyrus et des Achéménides. Cette
religion installa au-dessus de tous les dieux un dieu supréme, protecteur de
la dynastie, Ahura-Mazda (Ormuzd), le «Seigneur-Sagesse» que les sculpteurs
de Persépolis représentérent sous I’aspect d’un homme de type assyrien, a la
barbe vénérable et le corps empenné d’ailes symétriques et d’une queue verticale.
Pourtant ce n’était 1a qu’un symbole, et le culte que lui adressait le roi ne com-
portait aucune idole, mais uniquement un autel de pierre sur lequel briilait le feu
sacré. Ahura-Mazda est le créateur des cieux et de la terre; I'ordre qui régit le
monde vient de lui et le roi ne régne que par sa grice. Aux cotés de ce Dieu
supréme aucun adversaire ne se dresse ni ne s’oppose; certes, les textes font men-
tion de personnages célestes composant son entourage, mais ils ne sont pas des
dieux, simplement des idées abstraites divinisées. Quant aux autres divinités,
celles qu'adorent les gens du peuple, elles ne sont pas niées, mais considérées
comme trés inférieures; leur nom n’est méme pas mentionné, sauf en une seule
occasion, I’inseription qui montre Cyrus rendant hommage au dieu babylonien
Mardouk lors de la chute de Babylone.

3. La religion des Mages, de cette tribu méde ou s’était conservé un rituel
archaique datant de I’époque oi1 Aryens de I'Inde et Aryens d’Iran formaient les
deux branches d’une méme migration. Le culte du feu en formait I’essentiel. Les
Mages s’accommodérent d’ailleurs facilement du grand dieu achéménide Ahura-
Mazda, mais sans abandonner complétement le polythéisme antérieur. Plus tard,
sous une dynastie de prétres-rois, leur rdle ne fit que grandir. Enfin, au dernier
temps de ’Empire perse, du ITI® au VII® siécle de notre ére, ce furent eux qui
veillerent a la rédaction des écrits sacrés du mazdéisme, I’ Avesta, textes qui ren-
dirent effective la réforme de Zoroastre; et ¢’est trés probablement aux Mages que

203



nous devons le développement — mais seulement a partir du ITI ® siécle aprés J.-C.—
des doctrines dualistes faisant d’Angra-Mainyou (Ahriman), le Dieu mauvais,
I’adversaire du Dieu bon.

On nous pardonnera de nous étre étendu aussi longuement sur ces considéra-
tions. Mais c’était a dessein. Melle Pétrement, en effet, a tenu compte de ces don-
nées nouvelles dans les discussions ot elle fait intervenir la religion iranienne.
Peut-étre bien sa tentative d’intégrer ces résultats récents de I’Histoire des reli-
gions dans une étude philosophique est-elle unique jusqu’a présent. Méme les
théologiens, qui pourtant s’efforcent de noter soigneusement les étapes du dua-
lisme religieux en Israél et dans le christianisme, ne se sont guére risqués, pour
I’instant, a reprendre le probléme sur ces bases nouvelles, Melle Pétrement a osé
le faire, et nous ne pouvons que I’en féliciter, d’autant plus que nous constatons,
en la suivant dans son argumentation, tout I’enrichissement que cette audace a
conféré a son étude.

Le dualisme iranien n’étant devenu une réalité que tardivement, il n’était plus
question d’expliquer I’apparition du dualisme chez les Gnostiques, puis chez Mani,
comme une sorte d’épanouissement ou de durcissement du dualisme zoroastrien.
Lorsque la gnose multiplie ses adeptes, nous sommes aux I°T et II°® siécles de I’ére
chrétienne, et le dualisme mazdéen ou «mazdayasnien» — terme employé parfois
pour désigner la conciliation du mazdéisme primitif et du zoroastrisme — n’était
pas encore né, Lorsque Mani préche sa doctrine, vers le milieu du ITTe siécle, c’est
le début de la dynastie sassanide et le moment ou le zoroastrisme commence a
devenir religion officielle; or nous savons que Mani entra trés vite en conflit avee
les représentants de cette religion d’Etat, précisément celle ol se répandait I’en-
seignement d’une opposition entre Ormuzd et Ahriman. Melle Pétrement tire les
conclusions qu’entrainent ces constatations, & savoir la présence de trois religions
chez les anciens Perses, dont aucune, avant le ITI¢ siécle de notre ére, ne fut le
dualisme mazdéen traditionnel. Il lui fallut par conséquent pousser dans d’autres
directions pour découvrir I’origine du dualisme gnostique et du dualisme mani-
chéen. Cette recherche, qui exigeait un approfondissement de la notion méme de
dualisme, I’amena & formuler un certain nombre de théses qui valent d’étre
signalées.

Caractéristiques du dualisme selon Melle Péirement

1. Une premiére vérité s’imposa a notre auteur; le dualisme, c’est-a-dire toute
philosophie ou religion qui pose deux principes distincts, sans parvenir a préciser
si’un des deux est a I'origine de ’autre, a pour fondement une expérience per-
sonnelle (Le dualisme chez Platon . . . p. 1). Et cette expérience personnelle est une
véritable obligation qui s’impose au philosophe ou au croyant dualiste, car il a
vécu le changement profond qui I’a fait passer d’'un monde dans un autre (Ibid.,
p.8). C’est parce que I’on a cru a la nécessité de ce passage difficile, de cet éveil
a quelque chose de tout autre, que 1’on se sent obligé par la suite d’affirmer I’exis-
tence de deux mondes, de deux puissances, de deux réalités irréductibles I'une
a I’autre.

Cet éveil spirituel & quelque chose d’absolument nouveau est essentiel pour
expliquer la croyance au dualisme. «On était dans les ténébres, et tout a coup

204



la lumiére s’est faite. On ne I’a pas faite, elle s’est faite, c’est-a-dire qu’on ne sait
d’our elle est venue» (Ibid., p.6).

2. Mais s’il est vrai que le dualisme est avant tout une expérience spirituelle,
on découvre bient6t I'un des traits qui, tout au long de son histoire et jusque dans
ses transformations, I’opposera au monisme. Tandis que le moniste se représente
toute amélioration comme un développement de ce qu’on était d’abord, dévelop-
pement que 1’étre ancien a lui-méme opéré et choisi, le dualiste, au contraire, voit
dans tout progres I’accession 2 un monde nouveau, ou plutét il y découvre comme
la venue de ce monde, la pénétration de cette lumiére dans un étre primitivement
misérable. Ce qui frappe le moniste, ce sera la continuité de I’histoire de la pensée,
de ’histoire d’'un homme, d’une religion, d’une civilisation, car I’objet qu’il étudie
en se placant en quelque sorte en dehors — méme s’il s’agit de lui-méme — reste
identique a travers les multiples changements possibles. Par contre, ce qui frappe
le dualiste, qui se sent lui-méme dans le jeu, qui cherche lui-méme sa vérité, ce
sera le discontinu de sa vie intérieure qui manifeste des abimes oit I’on sombre et
de brusques remontées, des morts et des renaissances, des idées que ’on saisit
d’emblée et d’autres que I'on manque, des vérités qui se découvrent et d’autres
qui restent cachées (Ibid., pp. 6-T).

3. D’autre part, une étude attentive du dualisme améne rapidement a séparer
I'une de 'autre deux séries de conceptions trop souvent confondues: I'une est
religieuse et concerne le nombre des divinités, I’autre est philosophique et fait
appel a des principes, sans qu’il y ait nécessairement concommitance entre le
nombre des dieux et le nombre des principes. Il faut donc distinguer ces deux
séries: monothéisme, dithéisme et polythéisme, d’une part, monisme, dua-
lisme et pluralisme, d’autre part. Le dualisme n’est pas toujours un dithéisme;
le dithéisme n’est pas obligatoirement un dualisme, et le polythéisme n’est pas
synonyme de pluralisme.

Cette distinction est importante, car elle souligne le fait que le dualisme est
compatible avec le monothéisme, qu’il peut se rencontrer dans le polythéisme et
qu’il n’est point une étape sur la route du monothéisme (Le dualisme dans lhis-

toire . ..p. 73).

4. Le dualisme apparait ainsi, aux yeux de Me¢lle P¢trement, comme une doc-
trine qui, ayant reconnu dans la division intérieure une condition méme de la
pensée, prend conscience de cette division et se refuse a I'effacer. Le dualiste
ne veut pas tout concilier, et ceci par souci de la morale et de la méthode (Ibid.,
pp- 92-93).

5. Ayant ressenti intensément la présence du mal en eux-mémes et dans le
monde, les dualistes ne se sont pas demandé d’olt venait ce mal qui, pour eux,
est une réalité inéluctable; par contre ils ont voulu savoir d’ott venait le bien. De
sorte que pour les dualistes le bien est le second principe, celui dont ils affirmeront
la transcendance, & tel point que cette transcendance du bien devient chez eux la
premiére notion philosophique sur laquelle ils réfléchiront, alors que le mal, qui
est éprouvé, ne devient qu’aprés coup l’objet de leurs méditations. Pour le dua-
liste, la découverte décisive sera que ce bien, qui appartient & un monde transcen-
dant, ne s’explique que par lui-méme et qu’il faut, pour I’atteindre, recevoir quel-
que chose de salumiére. Dans le choix que I’on fait, I'on est déja choisi (Ibid., p. 94).

205



6. Or — et c’est ici que nous rencontrons les théses les plus intéressantes de Melle
Pétrement —le dualisme se présente sous deux aspects, parfois confondus ou entre-
mélés, mais qui n’en constituent pas moins deux étapes qu’il convient de distinguer.
Ces deux formes successives du dualisme ne sont pas, comme on I’imagine com-
munément, d’une part, ’opposition de I’esprit et de la matiére, du transcendant
et du sensible, dualisme de principes différents, mais non contraires, et, d’autre
part, ’opposition des principes du bien et du mal, dualisme de contraires, le premier
dualisme étant pessimiste et le second optimiste. Danslaréalité, ces deux dualismes
sont toujours mélangés.

La premiére étape de la croyance dualiste consiste, en derniére analyse, & poser
uniquement la notion d’une transcendance, I’affirmation d’un monde séparé, dis-
tinct. Le transcendant étant posé, il est facile d’en déduire le dualisme des principes
différents puis celui des contraires (Ibid., pp. 103-105). D’autre part, puisque
transcendant signifie séparé, croire au transcendant c’est affirmer I’existence de deux
ordres auxquels nous sommes liés et par conséquent de deux substances en’homme
lui-méme (Ibid., p. 106).

En fait, idée de transcendance et dualisme du bien et du mal sont beaucoup plus
deux étapes d’une méme doctrine que deux croyances distinctes. Or,le dualisme
original, qui par laffirmation d’un transcendant, postule I’existence de deux
mondes, c’est-a-dire de deux «touts» — idée que refuse méme le langage — est
franchement irrationnel. Mais ce dualisme original n’exprime-t-il pas, pour qui en
scrute la signification profonde, certaines formes subjectives de la pensée, qu’il
appartient a la psychologie ou alaphénoménologie d’étudier ? (Ibid., pp. 107, 112.)
Certes, ce dualisme pose un transcendant; et pourtant, il n’est pas un dualisme
métaphysique. Ce n’est que plus tard que se formera, par réflexion intellectuelle,
une métaphysique dualiste, qui utilisera des concepts abstraits, des symboles et des
mythes, et parlera méme d’une barriére infranchissable séparant les deux mondes.
Mais ce dualisme-1a, loin d’étre original, est une doctrine dérivée (Ibid., p. 113).

7. Le dualisme, non seulement passe par des étapes successives, mais se situe
adesniveaux variés. Auniveau le plus bas, il n’est quela solution naive des énigmes
que le monde propose aux esprits impatients. Il répond a la question, inévitable
quand il s’agit de bétes nuisibles: Pourquoi le bon Dieu a-t-il créé ces bétes-la ?
Puis il flatte les haines, les passions et range parmi les «forces du mal» les hommes
que I’on déteste. Mais a son niveau le plus haut le dualisme est «la description de
passages étranges, de transformations totales, d’éclairs soudains, d’évasions si
profondes qu’on peut les nommer extases» (Ibid., pp. 116-117). Il est aussi «cons-
cience qu’il y a un pas a franchir, pour vivre dans la vérité, un pas mortel, en ce
sens que ’erreur peut étre nous-mémes, peut étre notre vie méme» (Ibid., p. 117).
Lafoi etle doute sont mélés, le rationnel et I’irrationnel se confondent et I’on abou-
tit & un mysticisme généreux qui s’achéve en pensée claire (Ibid., p.118). N’est-ce
pas pour cette raison que le dualisme représente une telle force et posséde tant de
martyrs ? car il est plus quune spéculation abstraite sur des principes, plus qu’une
révolte, plus qu'une haine, plus qu’une tristesse (Ibid., p. 119).

8. Dés lors deux conclusions s’imposent. D’abord une conséquence d’ordre
général, a savoir que la religion et la philosophie ont une source commune, plus
mystique que rationnelle: la croyance en une vérité séparée, qui existe en elle-méme,
indépendamment de nous et méme contre nous, et que nous n’atteignons que par

206



une transformation extraordinaire, par une rupture, non par un développement
progressif et nécessaire. Puis une deuxiéme conséquence, la conviction qu’il n’y a
pas de différence essentielle entre les diverses religions ni entre les nombreuses
écoles philosophiques, mais que les différences qui les opposent passent i I'intérieur
méme de ces religions et de ces écoles philosophiques, le long des degrés successifs
d’une évolution toujoursla méme. Or, cette évolution correspond a celle qui marque
les étapes du dualisme : au début, un dualisme transcendantal qui jaillit d’une expé-
rience intérieure; en second lieu un dualisme des principes différents, mais non
contraires, et finalement un dualisme métaphysique des oppositions et des con-
traires irréductibles (Ibid., p. 120).

Critique de quelques théses de Mele Pétrement

Sans méconnaitre le moins du monde le trés grand intérét des vues développées
par Melle Pétrement, nous pensons cependant que certains problémes ne sont pas
entiérement résolus. Qu’il nous soit permis maintenant d’évoquer quelques -unes
des difficultés que soulévent & nos yeux les solutions proposées.

1. Dualisme, dualité et transcendani

Un premier dualisme, nous dit-on, est celui qui affirme I’existence de principes
différents mais non contraires (Ibid.,p.103). Or,n’avons-nous pas affaire, en ce cas,
a de simples dualités, aux termes de la définition du Vocabulaire de la philosophie
de Lalande: «Caractére de ce qui est double, ou de ce qui comprend deux termes.»
Quant 4 la seconde forme dudualisme, celui des contraires, n’est-elle pasle dualisme
tel que le présente le méme Vocabulaire de la philosophie ? Voici en effet les deux
sens de cette notion: A. Sens général: Toute doctrine qui, dans un domaine déter-
miné, dans une question donnée, quelle qu’elle soit, admet deux principes essen-
tiellement irréductibles (ex.: Dualisme moral de la nature et de la grice, de la pas-
sion et delaliberté, dualisme psychologique dela volonté et de’entendement, etc.).
B. Plus spécialement, METAPHYS.: La doctrine qui admet deux principes pre-
miers irréductibles des choses (p. ex.: I'Idée ou le Bien et la Matiére chez Platon,
Ahura-Mazda et Angra-Mayniu dans la doctrine de I’Avesta, etc.). Et dans une
note du méme article, nous trouvons encore, sous la signature de R. Eucken, la
précision suivante: «Il (c’est-a-dire Thomas HYDE, dans son Historia religionis
veterum Persarum) s’en sert pour désigner la doctrine religieuse qui admet a coté
du principe du bien un principe du mal qui lui est coéternel.» (Vocab. philos.).

Quant au stade préliminaire, cette affirmation d’un transcendant qui précéde
toute formulation intellectuelle et rend possible les dualismes subséquents des
principes différents et des oppositions irréductibles, qui jaillit d’une illumination,
d’une expérience intérieure (Le dualisme chez Platon . . ., p. 3), peut-on le ranger
dans le dualisme proprement dit ? La progression descendante que décrit I’auteur —
cette décadence du dualisme qui passe de I’idée de transcendance au dualisme des
principes différents, puis a celui des contraires irréductibles et s’abatardit finale-
ment dans un pseudo-dualisme qui n’est plus qu’un monisme — cette évolution ne
laisse-t-elle pas soupconner qu’il s’agit, au début, de tout autre chose que de dua-
lisme ou méme de dualité ? On nous déclare d’ailleurs que ce dualisme transcenden-
tal est & peine métaphysique (Ibid., p. 312), et I'on nous fait remarquer que la

207



notion méme de dualisme reste contradictoire, qu’il n’y a pas, au fond, de dualisme
métaphysique (Ibid., p. 313). Le dualisme, ajoute-t-on encore, exprime plutét «la
pensée active, la critique de soi-méme, la conscience, I’effort pour la domination
de soi» (Ibid., p. 313). S’il en est bien ainsi, ne conviendrait-il pas alors d’abandon-
ner ce terme quand il s’agit de définir ce qui n’est, en fait, que le phénoméne de la
conscience réfléchie ?

On nous dit aussi que «le sentiment dualiste est le sentiment qu’il faut choisir
(en ce monde tout au moins)» et contraste a cet égard avec la position du monisme,
car «les monistes croient qu’on peut tout avoir; mais en essayant de tout avoir, ils
perdent peut-étre tout ce qui ne s’obtient qu’en choisissant» (Ibid., p. 351). Mais
ce choix ne caractérise-t-il pas toute pensée consciente dés qu’elle se porte vers
I’action, ne marque-t-il pas tout acte volontaire ? Or, I’acte volontaire n’a pas pour
but unique un choix qui permet d’agir efficacement sur le réel; ’acte volontaire est
aussi un mode efficace d’action du sujet sur lui-méme (Cf. S. Daval et B. Guille-
main, Psychologie, t. I1, p. 909). Vouloir, c’est se choisir. Au contraire, parler de
dualisme, c’est évoquer une croyance, c’est faire appel 4 une conception intellec-
tuelle qui, par la suite, justifiera une conduite.

La toute premiére étape —1'idée d’un transcendant —ne nous parait donc qu’une
condition préalable, mais non contraignante ni déterminante, de I’affirmation
dualiste. Cette intuition peut tout aussi bien donner naissance au monisme ou
méme a I’absence de toute doctrine philosophique ou religieuse. Ce premier stade
n’est en réalité que 'esprit s’engageant dans la vie active et dont le dynamisme
méme ne peut se contenter de la situation dans laquelle il se trouve. La constata-
tion d’un état insatisfaisant et le besoin d’en sortir ne constituent pas encore, bien
qu’il s’agisse la d’une opposition entre ce qui est et ce qui devrait étre, le début du
dualisme.

2. Le dualisme manichéen

A cet égard — et c’est le second point auquel nous nous arréterons — le Mani-
chéisme nous semble révélateur. L’expérience premiére de Mani n’est-elle pas
essentiellement une expérience psychologique, celle de la double nature de ’homme,
a la fois conscience et inconscience, intelligence et instinct, nature spirituelle et
nature animale, Lumiére et Ténébres? Le mal, tel que ’homme le ressent sans
cesse au plus profond de lui-méme, n’est-il pas ce tiraillement entre des forces oppo-
sées mais intimement mélangées, inséparables les unes des autres aussi longtemps
que nous restons les hommes que nous sommes ? Nous avons I3, liées en une méme
expérience spirituelle, cette intuition psychologique dela double nature de ’homme
et affirmation d’une dualité d’ou1 sortent tous les conflits intérieurs.

D’autre part, trouvons-nous véritablement a I'origine du Manichéisme cette
croyance au transcendani telle que la décrit Melle Pétrement? J’ai peine a 'y
découvrir. Car, en fait, le monde transcendant affirmé par le Manichéisme n’est pas
simplement un monde bon s’opposant & notre monde mauvais. Il est, dés I'instant
oi1 le Manichéisme se pose comme dualisme, un monde o1 n’existe pas le dualisme
des principes différents, un monde sans dualité, un monde oi1 se maintient indéfini-
ment une situation qui ne connait aucun antagonisme, aucune opposition, dans
lequel précisément le dualisme absolu et métaphysique de deux domaines irréduc-
tibles I’un & I’autre supprime & 'intérieur de chaque domaine toute espéce de dua-

208



lité ou méme de complémentarité. Ce transcendant-la — si ’on peut encore user
de ce terme —n’est pas un monde bon qui transcende notre monde, ce n’est pas un
monde dont I’action bénéfique va transformer notre monde mauvais, ce transcen-
dant est tellement irréductible 4 notre monde qu’il n’existe jamais concurrem-
ment i celui-ci; cet univers sans dualité est celui du « Moment antérieur», de cette
situation initiale oii le Royaume des Ténébres est encore séparé de celui de la Lu-
miére; et c’est aussi le rétablissement, a la fin de notre monde, de cette méme sépa-
ration, lors du «Moment postérieur ou final», alors que de nouvelles Ténébres et
Lumiére ne seront plus mélangées et quune frontiére infranchissable rendra effec-
tive leur irréductibilité, Mais actuellement ce monde transcendant n’existe nulle
part, puisque nous sommes, et tout I'univers avec nous, dans I’économie de la con-
fusion, de I’enchevétrement des principes opposés. Et c’est en ce désordre que con-
siste le mal. Aussi la seule action salvatrice possible de la part du Pére de la Gran-
deur, prince du Royaume de la Lumiére, consiste-t-elle a utiliser au mieux I’époque
chaotique de ce deuxiéme moment pour récupérer la Lumiére devenue captive des
Ténébres. C’est a cet effet d’ailleurs que notre monde terrestre et stellaire a été
créé; cet univers du «Moment médian», ot sont inextricablement entremélés la
Lumiére et I’Obscurité, le conscient et I'inconscient, I'Esprit et la Matiére, n’est
rien d’autre qu'une immense machine a raffiner la Lumiére, dont le fonctionne-
ment a déja permis a la Lumiére engloutie par les Ténébres de se concentrer dans
I’espéce humaine qui, de ce fait, devient de plus en plus 1’objectif principal de I’ac-
tion salvatrice. Ce sauvetage des éléments lumineux qui tous sont des émanations
du Pére de la Grandeur et sont par conséquent des parcelles du monde lumineux
englouties par les monstres ténébreux, fait partie du plan général d’une histoire
infinie et se situe dans cette coupure de ’éternité quereprésentele Moment médian,
celui o1 se développent toutes les conséquences néfastes du mélange des principes
opposés.

Dans le Manichéisme, si le mal terrestre est nettement caractérisé par I'intru-
sion des Ténébres dans la Lumiére — et ce combat symbolise, nous I’avons vu, la
lutte entre les forces inconscientes et la pensée consciente, entre les tendances ins-
tinctives et la vie spirituelle — le Royaume des Ténébres, d’autre part, ol tout est
désordre et animalité, n’est pas a proprement parler un monde mauvais; il n’est
que ’envers du Royaume de la Lumiére, dans lequel tout est spiritualité et har-
monie. Et le salut de notre monde terrestre, plongé dans ce Moment médian o des
principes irréductibles doivent vivre dans une promiscuité insupportable, est en
réalité sa suppression, sa destruction et son remplacement, non pas par le Royaume
lumineux, mais par un univers olt seront séparés a jamais tous les dynamismes
antithétiques, 1’Obscurité et la Lumiére, la vie inconsciente et la vie consciente,
I’animalité et la spiritualité.

Le dualisme, déclare encore Melle Pgtrement, est & son poizit de départ une
expérience de I’éveil, de cet éveil que produit en nous la rencontre d’un sage ou de
quelque grand événement de la vie. «On était dans les ténébres et tout a coup la
lumiére s’est faite», sans qu’on sache d’ou elle est venue (Le dualisme chez Platon . .,
p. 6). L’homme est alors libéré des liens qui le retenaient captif dans I’'ordre actuel,
il peut accéder a I’ordre nouveau. Est-ce bien cela que nous révéle le Manichéisme ?
N’y découvrons-nous pas plutdt une prise de conscience — d’ott le symbolisme de
la Lumiére prenant la place de I’Obscurité ou se dégageant de celle-ci — et I'expé-

14 209



rience intuitive d’étre le lieu ol se déroule un drame prodigieux, le dernier acte de
cette libération de la Lumiére hors de I’emprise des Ténébres, de cette délivrance
de I’Esprit divin enserré dans ’animalité inconsciente ? L’individu, par la cons-
cience méme qu’il prend de cet état de lutte, collabore a la victoire finale de la vie
consciente. Pourtant, aussi longtemps que la totalité des éléments lumineux n’a
pas été récupérée par le Royaume de la Lumiére, le Moment médian, celui du monde
ol nous vivons et dans lequel subsiste la confusion des principes opposés et done
le mal, poursuit son existence. Mais dés que la derniére parcelle de Lumiére se sera
échappée du monde ténébreux, dés que la vie de I’esprit ne sera plus soumise aux
forces inconscientes, a cet instant commencera le Moment final, le Temps posté-
rieur. En d’autres termes, le monde transcendant, qui avait existé aux origines,
lors du Moment aniérieur, retrouvera sa réalité puisque de nouveau Ténébres et
Lumiére, Inconscient et Conscient, Esprit et Animalité méneront des existences
séparées.

Sitel est bien le sens profond de la gnose manichéenne, peut-on affirmer, comme
le fait Melle Pétrement, que le dualisme des principes irréductibles — le véritable
dualisme, au sens philosophique du mot, celui des incompatibilités — se présente
dans cette doctrine comme un dualisme en décadence et devienne I'une des voies
par lesquelles on échappe au dualisme lui-méme, a I’exemple de ce que nous
voyons dans le Mazdéisme postérieur, oil les Zervanistes érigent Zervan, le Temps
infini, en divinité supréme et font d’Ormuzd et d’Ahriman, les dieux du Bien et du
Mal, ses deux fils jumeaux ? Le Manichéisme n’affirme-t-il pas au contraire, sans
aucune atténuation, un dualisme farouche, absolu, catégorique: le transcendant
dont il attend la réalisation, c’est I’éternelle opposition de deux principes con-
traires et antithétiques, inconciliables, irréductibles et de puissance égale. Car
Pindication mythique qu’ils s’étendent, 'un au Nord, a ’Est et a I’Ouest — ¢’est
le Royaume de la Lumiére — et 'autre au Sud — c’est le Royaume des Ténébres — se
trouve aussitdt corrigée par cette autre précision que’étendue des deux Royaumes
est infinie, ce qui laisse entendre qu’il s’agit en réalité d’une différence non de quan-
tité ou de puissance, mais de qualité: le Nord, ’Est et I'Ouest symbolisent I’élé-
vation spirituelle, donc la conscience, alors que le Sud évoque les notions d’abime,
de gouflre et de chaos, done I'inconscience.

Loin d’étre un dernier soubresaut du dualisme gnostique, au moment o1, épuisé
et sans vigueur, il glisserait sur la pente du monisme, le Manichéisme nous appa-
rait comme un dualisme typiquement différent de tous les autres dualismes. Pour
Mani, en effet, les deux principes opposés sont totalement et éternellement irréduc-
tibles I’un a I’autre. Il s’agit bel et bien de la coexistence de deux domaines diffé-
rents, de deux Royaumes, celui de la Lumiére et celui des Ténébres, ayant a leur
téte deux chefs qui les représentent absolument, car tout, dans leurs Royaumes
respectifs, n’est qu’émanation de leur personne ; le Pére de la Grandeur et le Prince
des Ténebres sont donc bien des divinités. Momentanément — et notre monde ter-
restre est I'un des épisodes de cette histoire qui dépasse les bornes du temps — un
mélange s’est produit entre ces principes irréductibles; il semble méme que les
forces obscures et inconscientes vont détruire et s’assimiler toutes les valeurs du
Royaume lumineux et de la vie consciente. Mais I’étincelle divine de la vie spiri-
tuelle, qui brille encore dans le mélange Ténébres-Lumiére, reprend conscience de
ses possibilités, et lentement, au cours de luttes incessantes, le Moment médian

210



s’achemine vers sa fin, vers le Moment final qui reverra la séparation de la Lumiére
et de I’Obscurité, consacrant définitivement la scission entre les incompatibilités
dont nous souffrons.

Ne serait-ce pas I’affirmation de I’éternité et de I’égale puissance des deux divi-
nités, I'une toute harmonie, toute spiritualité et revétue de tous les caractéres de
la vie de I’Esprit, ’autre au contraire tout désordre, toute animalité et soumise aux
brutalités de I'instinct le plus bestial, ne serait-ce pas cette égalité des deux divi-
nités qui a dressé contre le Manichéisme les diverses religions supérieures avec les-
quellesil est entré en conflit, le mazdéisme, le christianisme, I'Islam, le bouddhisme
du Grand Véhicule ? Car toutes ces croyances, méme lorsqu’elles sont dualistes,
affirment en derniére instance le triomphe de ’'une des puissances divines, celle
qui représente le Bien, et la soumission, la défaite et souvent I’anéantissement du
dieu mauvais. Rien de semblable dans le Manichéisme, ot ’on a I'impression que
Iexpérience psychologique initiale de Mani découvrant en lui-méme et chez autrui
Fincessant conflit des forces animales inconscientes et des aspirations spirituelles
conscientes, a été d’une telle intensité qu’elle a marqué d’un trait ineffagable toute
sa doctrine et s’est traduite par ’affirmation métaphysique d’une égalité absolue
des forces antagonistes en présence.

Et si I’on a accusé le Manichéisme d’étre une religion antisociale, cette impu-
tation était-elle vraiment sans fondement ? Me¢lle Pétrement laisse entendre que
la distinction établie par Mani entre Elus et Auditeurs permettait d’accommoder
cettereligion au développement normal d’une société, tout comme le bouddhisme,
le marcionisme et le christianisme surent maintenir une piété laique a coté des
ordres monastiques. Il nous semble cependant que la position manichéenne est
bien différente, car il n’est pas simplement question, pour les Elus, disciples stricts
de Mani, d’obtenir par leurs privations un salut que n’assurerait pas la vie dans le
monde, il s’agit, par leur ascétisme, de libérer la Lumiére emprisonnée dans leur
corps et de héter ainsi la destruction totale des conditions actuelles de la vie, dans
lesquelles sont mélangés des principes opposés. Le Manichéisme enseigne donc
bien un nihilisme; et ce nihilisme n’a rien de commun avec la transformation du
croyant a I'image de son dieu, transformation que vient sceller une conversion qui
fait de lui une nouvelle créature, certes, mais une créature humaine dans laquelle
subsiste jusqu’a sa mort terrestre le mélange conscienti—inconscient, esprit—instinct,
dme—corps, créature que la communion avec son dieu rend triomphante de I’ani-
malité instinctive.

Ainsi donc, a notre avis, si le Manichéisme, malgré I’héroisme de ses adeptes et
la tension spirituelle de tous les instants que représentait la fidélité a des préceptes
inhumains, n’a rencontré qu’hostilité auprés des autres religions, la raison pro-
fonde doit en étre cherchée dans ce fait qu’il constitue un dualisme absolu, onto-
logique, qui ne se rencontre nulle part ailleurs, et qu’en plus ce dualisme I’a
entrainé a des attitudes antisociales qu’aucune des grandes religions n’adopta de
facon définitive, méme si, momentanément, certains individus ou certains groupes,
troublés par une angoisse morbide, crurent trouver dans ces pratiques d’autodes-
truction un apaisément a leurs conflits intérieurs. Edm. Rochedieu.

211



	Le sens profond du dualisme : étude critique des deux ouvrages de Simone Pètrement

