
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 13 (1953)

Buchbesprechung: Le sens profond du dualisme : étude critique des deux ouvrages de
Simone Pètrement

Autor: Rochedieu, E.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le sens profond du dualisme

Etude critique des deux ouvrages de M"e Simone Pètrement :

«Le dualisme dans l'histoire de la philosophie et des religions s1 et «Le dualisme

chez Platon, les Gnostiques et les Manichéens»2.

Plus d'un philosophe s'est intéressé au dualisme, soit pour le renouveler, soit
pour le combattre, soit encore pour en faire l'histoire. Parmi les plus récentes études

qui sont comme des jalons indiquant la route dans un domaine souvent difficile
à explorer, il convient de rappeler l'ouvrage de M. Emile Lasbax, le Problème du
Mal, qui date de 1919, et celui du professeur Charles Werner, le Problème du Mal,
paru plus récemment, en 1944 pour la lre édition, et dont l'un des chapitres,
consacré au Dualisme radical, donne en un raccourci d'une vingtaine de pages le
tableau synthétique, mais combien saisissant, des divers aspects du dualisme.

Les deux ouvrages de Melle Simone Pètrement, agrégée de philosophie et
docteur ès Lettres, le Dualisme dans l'Histoire de la philosophie et des religions et le

Dualisme chez Platon, les Gnostiques et les Manichéens, apportent un utile complément

à l'examen de ces problèmes, d'autant plus que la grande compétence
philosophique de l'auteur s'accompagne d'une connaissance non moins complète des

résultats actuels de l'Histoire des religions. Or, c'est ce double caractère - une
érudition à la fois philosophique et religieuse - qui donne une valeur toute spéciale
aux recherches menées à chef par MeIle Pètrement. Jusqu'à présent, en effet, les

grands problèmes philosophiques n'étaient que rarement envisagés dans leurs
rapports étroits avec les religions des civilisations qui les virent naître et se développer.

Non pas qu'aucune étude n'ait été faite dans cette perspective, car des

enquêtes du genre de celles menées par des historiens documentés parfaitement à la
fois sur la religion et la philosophie de la Grèce antique, tel que, pour prendre un
exemple, M. Olivier Reverdin traitant de la Religion de la Cité platonicienne,
entrent dans cette catégorie de travaux. Toutefois, pareilles entreprises restent des

monographies et n'ont pas la portée d'une oeuvre d'ensemble.
La double étude de Me"1' Pètrement est l'une des premières, croyons-nous, à

exposer l'un des grands problèmes de la philosophie antique en utilisant constamment

les conclusions les plus récentes de l'Histoire des religions. Les plus récentes,

disons-nous, et c'est là que réside en effet l'un des grands mérites et l'originalité de

ces deux ouvrages. Certes, lorsque l'auteur analyse la pensée de Platon et souligne
l'aspect dualiste de cette philosophie, il n'y a dans cette thèse rien de particulièrement

révolutionnaire. D'autres historiens ont depuis longtemps mis en lumière ce
caractère de l'optique platonicienne. Aussi n'est-ce pas tant sur les chapitres
consacrés au dualisme de Platon - pourtant bien intéressants et dont tout lecteur
attentif saura faire son profit (ils forment la lre partie du volume sur le Dualisme
chez Platon, les Gnostiques et les Manichéens, p. 1 à 125) - que nous nous arrêterons.
Ces pages, en tant que commentaire fidèle de la pensée qu'elles résument,

1 Gallimard, Paris, 1946, 126 Pages.
2 Presses Universitaires de France, Paris, 1947, 354 pages.

201



n'amorcent pas de recherches nouvelles, sauf en ce qui concerne la thèse centrale
de l'auteur sur la nature profonde du dualisme, thèse que nous discuterons dans

un instant.
Ce qui, par contre, nous a paru extrêmement nouveau et témoigne d'une belle

audace, c'est l'emploi que Mc"e Pètrement ne craint pas de faire des découvertes

concernant la religion des anciens Iraniens. L'Histoire des religions, en effet,
a singulièrement bousculé, dans ce domaine, des positions que l'on considérait

comme acquises. Il était entendu que Cyrus le Grand et tous les Achéménides après

lui, professaient, dès le VIe siècle avant notre ère,une religion dualiste. Cette
religion se confondait-elle avec la réforme de Zoroastre ou était-elle le mazdéisme

d'avant ce prophète La réponse donnée à cette question importait somme toute
assez peu à l'affaire. De toute façon, déclarait-on, les Achéménides et les Perses du
VIe siècle avant J.-C.,puis ceux des siècles suivants jusqu'à la conquête musulmane,

pratiquaient une religion dualiste dans laquelle deux puissances divines

s'opposaient, Ormuzd, le Dieu du Bien, et Ahriman, le Dieu du Mal. Certes, la lutte
s'achèvera au dernier jour par la victoire du Dieu bon, et le mal sera vaincu, mais
d'ici là le combat se poursuit incessamment dans notre monde, et tout ce qu'ont
d'inexplicable et de troublant les succès des méchants ou les désastres naturels,
les maladies ou les guerres les plus cruelles, trouve son explication dans cet
antagonisme des deux puissances divines. Et l'on remarquait - comme preuve à l'appui
de l'existence de ce dualisme religieux chez les Achéménides et déjà chez Cyrus —

que les Israélites déportés en Babylonie et qui, lors de la conquête de Babylone par
Cyrus, avaient été libérés par celui-ci, étaient parmi les premiers à avoir adopté,
dès cette époque, un dualisme très caractérisé dans lequel Satan poussait les

hommes au mal alors qu'avant l'exil la souffrance et les tentations étaient
considérées comme envoyées directement par Dieu. L'exemple classique de ce tournant

dans la piété juive, qui abandonnait ainsi une doctrine préexilique où tous
les événements étaient rapportés à Dieu pour se ranger à un dualisme religieux
postexilique n'attribuant à Dieu que le bien et laissant à un adversaire puissant
la responsabilité du mal, l'exemple de ce changement de perspective était donné

par les deux relations d'un même fait, le dénombrement d'Israël par David,
opération politique blâmée par le chroniqueur. L'un des récits, celui de II Samuel

XXIV vers. 1, le plus ancien, est introduit par ces mots: «La colère de l'Eternel
s'enflamma de nouveau contre Israël, et il excita David contre eux, en disant:
Va, fais le dénombrement d'Israël et de Juda.» Mais la seconde relation du même

épisode, dans I Chroniques XXI vers. 1, qui date du retour de l'exil, corrige ce

texte : «Satan, lisons-nous, se leva contre Israël, et excita David à faire le
dénombrement d'Israël.» Or, affirmait-on, tout ne prouve-t-il pas que cette modification
est due à l'influence de la pensée iranienne, qui marque d'un trait nettement dualiste

la nouvelle narration d'un ancien récit, contrastant ainsi avec le texte primitif
de II Samuel où n'apparaît que Dieu seul

Bref, il était admis, aussi bien en Histoire des religions que par les historiens de la
philosophie et parmi les théologiens, que le dualisme était l'un des aspects les plus
caractéristiques de la pensée iranienne, que ce dualisme avait essaimé très tôt et
qu'il avait trouvé, dès le VIe siècle avant notre ère, un terrain favorable dans le

judaïsme d'abord, puis quelques siècles plus tard dans le christianisme. Et l'on
se demandait si Platon lui-même n'avait pas subi cette influence.

202



Or, c'est cette thèse qu'ont infirmée les travaux contemporains des historiens
de la religion. A la suite de patientes recherches, linguistiques et archéologiques,
en particulier celles d'Ant. Meillet sur VAvesta, et grâce à la perspicacité de l'ira-
nologie danoise et suédoise, notre connaissance de la religion iranienne s'est
considérablement modifiée. S'il est admis de plus en plus que Zoroastre a vécu au
VIIe siècle avant notre ère, il est certain cependant, comme le remarque M. Mas-
son-Oursel, que «ce prophète, qui appartenait à l'Iran du Nord-Est, fut longtemps
sans influence sur l'ensemble des Iraniens» et que «sa réforme ne fut adoptée par
la plupart d'entre eux qu'un millénaire environ après sa mort» (Masson-Oursel,
La pensée en Orient, Paris 1949, p. 104). Et le même historien de conclure: «Ne
commettons plus l'anachronisme qui consiste à supposer que les Aehéménides
furent zoroastriens : la réforme inaugurée par le prophète n'avait pas encore gagné
l'Iran du Centre et de l'Ouest, et cette dynastie, qui parlait l'élamite, qui écrivait
en araméen, avait le choix entre plusieurs religions. Le mazdéisme lui-même, qui
eut ses phases et ses variétés, ne s'imposait ni fatalement ni exclusivement à leur
créance (Ibid., p. 104).»

Quelle fut alors la religion iranienne à l'époque de Cyrus Elle se présentait
sous trois formes :

1. Une religion populaire consistant surtout en une adoration des quatre
éléments: le feu sous son aspect lumineux, éclat du soleil et lueur de la lune, l'eau,
la terre et le vent. Des sacrifices d'animaux étaient autorisés, qui plus tard seront
prescrits, mais un prêtre-mage doit être présent.

2. La religion du roi, celle précisément de Çyrus et des Aehéménides. Cette
religion installa au-dessus de tous les dieux un dieu suprême, protecteur de
la dynastie, Ahura-Mazda (Ormuzd), le «Seigneur-Sagesse» que les sculpteurs
de Persépolis représentèrent sous l'aspect d'un homme de type assyrien, à la
barbe vénérable et le corps empenné d'ailes symétriques et d'une queue verticale.
Pourtant ce n'était là qu'un symbole, et le culte que lui adressait le roi ne
comportait aucune idole, mais uniquement un autel de pierre sur lequel brûlait le feu
sacré. Ahura-Mazda est le créateur des cieux et de la terre; l'ordre qui régit le
monde vient de lui et le roi ne règne que par sa grâce. Aux côtés de ce Dieu
suprême aucun adversaire ne se dresse ni ne s'oppose ; certes, les textes font mention

de personnages célestes composant son entourage, mais ils ne sont pas des

dieux, simplement des idées abstraites divinisées. Quant aux autres divinités,
celles qu'adorent les gens du peuple, elles ne sont pas niées, mais considérées

comme très inférieures; leur nom n'est même pas mentionné, sauf en une seule

occasion, l'inscription qui montre Cyrus rendant hommage au dieu babylonien
Mardouk lors de la chute de Babylone.

3. La religion des Mages, de cette tribu mède où s'était conservé un rituel
archaïque datant de l'époque où Aryens de l'Inde et Aryens d'Iran formaient les

deux branches d'une même migration. Le culte du feu en formait l'essentiel. Les

Mages s'accommodèrent d'ailleurs facilement du grand dieu achéménide Ahura-
Mazda, mais sans abandonner complètement le polythéisme antérieur. Plus tard,
sous une dynastie de prêtres-rois, leur rôle ne fit que grandir. Enfin, au dernier
temps de l'Empire perse, du IIIe au VIIe siècle de notre ère, ce furent eux qui
veillèrent à la rédaction des écrits sacrés du mazdéisme, VAvesta, textes qui
rendirent effective la réforme de Zoroastre ; et c'est très probablement aux Mages que

203



nous devons le développement - mais seulement à partir du IIIe siècle après J.-C. -
des doctrines dualistes faisant d'Angra-Mainyou (Ahriman), le Dieu mauvais,
l'adversaire du Dieu bon.

On nous pardonnera de nous être étendu aussi longuement sur ces considérations.

Mais c'était à dessein. M''llc Pètrement, en effet, a tenu compte de ces données

nouvelles dans les discussions où elle fait intervenir la religion iranienne.
Peut-être bien sa tentative d'intégrer ces résultats récents de l'Histoire des

religions dans une étude philosophique est-elle unique jusqu'à présent. Même les

théologiens, qui pourtant s'efforcent de noter soigneusement les étapes du
dualisme religieux en Israël et dans le christianisme, ne se sont guère risqués, pour
l'instant, à reprendre le problème sur ces bases nouvelles. Melle Pètrement a osé

le faire, et nous ne pouvons que l'en féliciter, d'autant plus que nous constatons,
en la suivant dans son argumentation, tout l'enrichissement que cette audace a

conféré à son étude.
Le dualisme iranien n'étant devenu une réalité que tardivement, il n'était plus

question d'expliquer l'apparition du dualisme chez les Gnostiques, puis chez Mani,
comme une sorte d'épanouissement ou de durcissement du dualisme zoroastrien.
Lorsque la gnose multiplie ses adeptes, nous sommes aux Ier et IIe siècles de l'ère
chrétienne, et le dualisme mazdéen ou «mazdayasnien» - terme employé parfois
pour désigner la conciliation du mazdéisme primitif et du zoroastrisme - n'était
pas encore né. Lorsque Mani prêche sa doctrine, vers le milieu du IIIe siècle, c'est
le début de la dynastie sassanide et le moment où le zoroastrisme commence à

devenir religion officielle ; or nous savons que Mani entra très vite en conflit avec
les représentants de cette religion d'Etat, précisément celle où se répandait
l'enseignement d'une opposition entre Ormuzd et Ahriman. Melle Pètrement tire les
conclusions qu'entraînent ces constatations, à savoir la présence de trois religions
chez les anciens Perses, dont aucune, avant le IIIe siècle de notre ère, ne fut le
dualisme mazdéen traditionnel. Il lui fallut par conséquent pousser dans d'autres
directions pour découvrir l'origine du dualisme gnostique et du dualisme
manichéen. Cette recherche, qui exigeait un approfondissement de la notion même de

dualisme, l'amena à formuler un certain nombre de thèses qui valent d'être
signalées.

Caractéristiques du dualisme selon Me,le Pètrement

1. Une première vérité s'imposa à notre auteur: le dualisme, c'est-à-dire toute
philosophie ou religion qui pose deux principes distincts, sans parvenir à préciser
si l'un des deux est à l'origine de l'autre, a pour fondement une expérience
personnelle (Le dualisme chez Platon p. 1). Et cette expérience personnelle est une
véritable obligation qui s'impose au philosophe ou au croyant dualiste, car il a
vécu le changement profond qui l'a fait passer d'un monde dans un autre (Ibid.,
p. 8). C'est parce que l'on a cru à la nécessité de ce passage difficile, de cet éveil

à quelque chose de tout autre, que l'on se sent obligé par la suite d'affirmer l'existence

de deux mondes, de deux puissances, de deux réalités irréductibles l'une
à l'autre.

Cet éveil spirituel à quelque chose d'absolument nouveau est essentiel pour
expliquer la croyance au dualisme. «On était dans les ténèbres, et tout à coup

204



la lumière s'est faite. On ne l'a pas faite, elle s'est faite, c'est-à-dire qu'on ne sait
d'où elle est venue» (Ibid., p. 6).

2. Mais s'il est vrai que le dualisme est avant tout une expérience spirituelle,
on découvre bientôt l'un des traits qui, tout au long de son histoire et jusque dans
ses transformations, l'opposera au monisme. Tandis que le moniste se représente
toute amélioration comme un développement de ce qu'on était d'abord, développement

que l'être ancien a lui-même opéré et choisi, le dualiste, au contraire, voit
dans tout progrès l'accession à un monde nouveau, ou plutôt il y découvre comme
la venue de ce monde, la pénétration de cette lumière dans un être primitivement
misérable. Ce qui frappe le moniste, ce sera la continuité de l'histoire de la pensée,
de l'histoire d'un homme, d'une religion, d'une civilisation, car l'objet qu'il étudie
en se plaçant en quelque sorte en dehors - même s'il s'agit de lui-même - reste
identique à travers les multiples changements possibles. Par contre, ce qui frappe
le dualiste, qui se sent lui-même dans le jeu, qui cherche lui-même sa vérité, ce

sera le discontinu de sa vie intérieure qui manifeste des abîmes où l'on sombre et
de brusques remontées, des morts et des renaissances, des idées que l'on saisit
d'emblée et d'autres que l'on manque, des vérités qui se découvrent et d'autres
qui restent cachées (Ibid., pp. 6-7).

3. D'autre part, une étude attentive du dualisme amène rapidement à séparer
l'une de l'autre deux séries de conceptions trop souvent confondues: l'une est
religieuse et concerne le nombre des divinités, l'autre est philosophique et fait
appel à des principes, sans qu'il y ait nécessairement concommitance entre le
nombre des dieux et le nombre des principes. Il faut donc distinguer ces deux
séries: monothéisme, dithéisme et polythéisme, d'une part, monisme,
dualisme et pluralisme, d'autre part. Le dualisme n'est pas toujours un dithéisme;
le dithéisme n'est pas obligatoirement un dualisme, et le polythéisme n'est pas
synonyme de pluralisme.

Cette distinction est importante, car elle souligne le fait que le dualisme est
compatible avec le monothéisme, qu'il peut se rencontrer dans le polythéisme et
qu'il n'est point une étape sur la route du monothéisme (Le dualisme dans l'histoire

p. 73).

4. Le dualisme apparaît ainsi, aux yeux de McUe Pètrement, comme une
doctrine qui, ayant reconnu dans la division intérieure une condition même de la
pensée, prend conscience de cette division et se refuse à l'effacer. Le dualiste
ne veut pas tout concilier, et ceci par souci de la morale et de la méthode (Ibid.,
pp. 92-93).

5. Ayant ressenti intensément la présence du mal en eux-mêmes et dans le

monde, les dualistes ne se sont pas demandé d'où venait ce mal qui, pour eux,
est une réalité inéluctable ; par contre ils ont voulu savoir d'où venait le bien. De
sorte que pour les dualistes le bien est le second principe, celui dont ils affirmeront
la transcendance, à tel point que cette transcendance du bien devient chez eux la
première notion philosophique sur laquelle ils réfléchiront, alors que le mal, qui
est éprouvé, ne devient qu'après coup l'objet de leurs méditations. Pour le
dualiste, la découverte décisive sera que ce bien, qui appartient à un monde transcendant,

ne s'explique que par lui-même et qu'il faut, pour l'atteindre, recevoir quelque

chose de sa lumière. Dans le choix que l'on fait, l'on est déj à choisi Ibid.,p. 94).

205



6. Or - et c'est ici que nous rencontrons les thèses les plus intéressantes de MeUe

Pètrement - le dualisme se présente sous deux aspects, parfois confondus ou
entremêlés, mais qui n'en constituent pas moins deux étapes qu'il convient de distinguer.
Ces deux formes successives du dualisme ne sont pas, comme on l'imagine
communément, d'une part, l'opposition de l'esprit et de la matière, du transcendant
et du sensible, dualisme de principes différents, mais non contraires, et, d'autre
part, l'opposition des principes du bien et du mal, dualisme de contraires, le premier
dualisme étant pessimiste et le second optimiste. Dans la réalité, ces deux dualismes
sont toujours mélangés.

La première étape de la croyance dualiste consiste, en dernière analyse, à poser
uniquement la notion d'une transcendance, l'affirmation d'un monde séparé,
distinct. Le transcendant étant posé, il est facile d'en déduire le dualisme des principes
différents puis celui des contraires (Ibid., pp. 103-105). D'autre part, puisque
transcendant signifie séparé, croire au transcendant c'est affirmer l'existence de deux
ordres auxquels nous sommes fiés etpar conséquent de deux substances en l'homme
lui-même (Ibid., p. 106).

En fait, idée de transcendance et dualisme du bien et du mal sont beaucoup plus
deux étapes d'une même doctrine que deux croyances distinctes. Or, le dualisme

original, qui par l'affirmation d'un transcendant, postule l'existence de deux
mondes, c'est-à-dire de deux «touts» - idée que refuse même le langage - est
franchement irrationnel. Mais ce dualisme original n'exprime-t-il pas, pour qui en
scrute la signification profonde, certaines formes subjectives de la pensée, qu'il
appartient à la psychologie ou à laphénoménologie d'étudier (Ibid., pp. 107,112.)
Certes, ce dualisme pose un transcendant; et pourtant, il n'est pas un dualisme
métaphysique. Ce n'est que plus tard que se formera, par réflexion intellectuelle,
une métaphysique dualiste, qui utilisera des concepts abstraits, des symboles et des

mythes, et parlera même d'une barrière infranchissable séparant les deux mondes.
Mais ce dualisme-là, loin d'être original, est une doctrine dérivée (Ibid., p. 113).

7. Le dualisme, non seulement passe par des étapes successives, mais se situe
à des niveauxvariés. Au niveau le plus bas, il n'est que la solution naïve des énigmes

que le monde propose aux esprits impatients. Il répond à la question, inévitable
quand il s'agit de bêtes nuisibles: Pourquoi le bon Dieu a-t-il créé ces bêtes-là
Puis il flatte les haines, les passions et range parmi les «forces du mal» les hommes

que l'on déteste. Mais à son niveau le plus haut le dualisme est «la description de

passages étranges, de transformations totales, d'éclairs soudains, d'évasions si
profondes qu'on peut les nommer extases» (Ibid., pp. 116-117). Il est aussi «conscience

qu'il y a un pas à franchir, pour vivre dans la vérité, un pas mortel, en ce

sens que l'erreur peut être nous-mêmes, peut être notre vie même» (Ibid., p. 117).
La foi et le doute sont mêlés, le rationnel et l'irrationnel se confondent et l'on aboutit

à un mysticisme généreux qui s'achève en pensée claire (Ibid., p. 118). N'est-ce

pas pour cette raison que le dualisme représente une telle force et possède tant de

martyrs car il est plus qu'une spéculation abstraite sur des principes, plus qu'une
révolte, plus qu'une haine, plus qu'une tristesse (Ibid., p. 119).

8. Dès lors deux conclusions s'imposent. D'abord une conséquence d'ordre
général, à savoir que la religion et la philosophie ont une source commune, plus
mystique que rationnelle : la croyance en une vérité séparée, qui existe en elle-même,
indépendamment de nous et même contre nous, et que nous n'atteignons que par

206



une transformation extraordinaire, par une rupture, non par un développement
progressif et nécessaire. Puis une deuxième conséquence, la conviction qu'il n'y a

pas de différence essentielle entre les diverses religions ni entre les nombreuses
écoles philosophiques, mais que les différences qui les opposent passent à l'intérieur
même de ces religions et de ces écoles philosophiques, le long des degrés successifs
d'une évolution toujours la même. Or, cette évolution correspond à celle quimarque
les étapes du dualisme : au début, un dualisme transcendantal qui jaillit d'une
expérience intérieure; en second lieu un dualisme des principes différents, mais non
contraires, et finalement un dualisme métaphysique des oppositions et des
contraires irréductibles (Ibid., p. 120).

Critique de quelques thèses de Mel,e Pètrement

Sans méconnaître le moins du monde le très grand intérêt des vues développées

par MeUe Pètrement, nous pensons cependant que certains problèmes ne sont pas
entièrement résolus. Qu'il nous soit permis maintenant d'évoquer quelques-unes
des difficultés que soulèvent à nos yeux les solutions proposées.

1. Dualisme, dualité et transcendant

Un premier dualisme, nous dit-on, est celui qui affirme l'existence de principes
différents mais non contraires Ibid., p. 103). Or, n'avons-nous pas affaire, en ce cas,
à de simples dualités, aux termes de la définition du Vocabulaire de la philosophie
de Lalande ; «Caractère de ce qui est double, ou de ce qui comprend deux termes.»
Quant à la seconde forme du dualisme, celui des contraires, n'est-elle pas le dualisme
tel que le présente le même Vocabulaire de la philosophie Yoici en effet les deux
sens de cette notion: A. Sens général: Toute doctrine qui, dans un domaine déterminé,

dans «ne question donnée, quelle qu'elle soit, admet deux principes
essentiellement irréductibles (ex. : Dualisme moral de la nature et de la grâce, de la passion

et de la liberté, dualisme psychologique de lavolonté et de l'entendement, etc.).
B. Plus spécialement, MÉTAPHYS. : La doctrine qui admet deux principes
premiers irréductibles des choses (p. ex. : l'Idée ou le Bien et la Matière chez Platon,
Ahura-Mazda et Angra-Mayniu dans la doctrine de l'Avesta, etc.). Et dans une
note du même article, nous trouvons encore, sous la signature de R. Eucken, la
précision suivante : «Il (c'est-à-dire Thomas HYDE, dans son Historia religionis
veterum Persarum) s'en sert pour désigner la doctrine religieuse qui admet à côté
du principe du bien un principe du mal qui lui est coéternel.» (Vocab. philos.).

Quant au stade préliminaire, cette affirmation d'un transcendant qui précède
toute formulation intellectuelle et rend possible les dualismes subséquents des

principes différents et des oppositions irréductibles, qui jaillit d'une illumination,
d'une expérience intérieure (Le dualisme chez Platon p. 3), peut-on le ranger
dans le dualisme proprement dit La progression descendante que décrit l'auteur —

cette décadence du dualisme qui passe de l'idée de transcendance au dualisme des

principes différents, puis à celui des contraires irréductibles et s'abâtardit finalement

dans un pseudo-dualisme qui n'est plus qu'un monisme - cette évolution ne
laisse-t-elle pas soupçonner qu'il s'agit, au début, de tout autre chose que de
dualisme ou même de dualité On nous déclare d'ailleurs que ce dualisme transcendental

est à peine métaphysique (Ibid., p. 312), et l'on nous fait remarquer que la

207



notion même de dualisme reste contradictoire, qu'il n'y a pas, au fond, de dualisme
métaphysique (Ibid., p. 313). Le dualisme, ajoute-t-on encore, exprime plutôt «la

pensée active, la critique de soi-même, la conscience, l'effort pour la domination
de soi» (Ibid., p. 313). S'il en est bien ainsi, ne conviendrait-il pas alors d'abandonner

ce terme quand il s'agit de définir ce qui n'est, en fait, que le phénomène de la
conscience réfléchie?

On nous dit aussi que «le sentiment dualiste est le sentiment qu'il faut choisir
(en ce monde tout au moins)» et contraste à cet égard avec la position du monisme,
car «les monistes croient qu'on peut tout avoir ; mais en essayant de tout avoir, ils
perdent peut-être tout ce qui ne s'obtient qu'en choisissant» (Ibid., p. 351). Mais
ce choix ne caractérise-t-il pas toute pensée consciente dès qu'elle se porte vers
l'action, ne marque-t-il pas tout acte volontaire Or, l'acte volontaire n'a pas pour
but unique un choix qui permet d'agir efficacement sur le réel ; l'acte volontaire est
aussi un mode efficace d'action du sujet sur lui-même (Cf. S. Daval et B. Guille-
main, Psychologie, t. II, p. 909). Vouloir, c'est se choisir. Au contraire, parler de

dualisme, c'est évoquer une croyance, c'est faire appel à une conception intellectuelle

qui, par la suite, justifiera une conduite.
La toute première étape - l'idée d'un transcendant - ne nous paraît donc qu'une

condition préalable, mais non contraignante ni déterminante, de l'affirmation
dualiste. Cette intuition peut tout aussi bien donner naissance au monisme ou
même à l'absence de toute doctrine philosophique ou religieuse. Ce premier stade
n'est en réalité que l'esprit s'engageant dans la vie active et dont le dynamisme
même ne peut se contenter de la situation dans laquelle il se trouve. La constatation

d'un état insatisfaisant et le besoin d'en sortir ne constituent pas encore, bien
qu'il s'agisse là d'une opposition entre ce qui est et ce qui devrait être, le début du
dualisme.

2. Le dualisme manichéen

A cet égard - et c'est le second point auquel nous nous arrêterons - le
Manichéisme nous semble révélateur. L'expérience première de Mani n'est-elle pas
essentiellement une expérience psychologique, celle de la double nature de l'homme,
à la fois conscience et inconscience, intelligence et instinct, nature spirituelle et
nature animale, Lumière et Ténèbres? Le mal, tel que l'homme le ressent sans
cesse au plus profond de lui-même, n'est-il pas ce tiraillement entre des forces opposées

mais intimement mélangées, inséparables les unes des autres aussi longtemps
que nous restons les hommes que nous sommes Nous avons là, bées en une même
expérience spirituelle, cette intuitionpsychologique delà double nature de l'homme
et l'affirmation d'une dualité d'où sortent tous les conflits intérieurs.

D'autre part, trouvons-nous véritablement à l'origine du Manichéisme cette
croyance au transcendant telle que la décrit MeUe Pètrement? J'ai peine à l'y
découvrir. Car, en fait, le monde transcendant affirmé par le Manichéisme n'est pas
simplement un monde bon s'opposant à notre monde mauvais. Il est, dès l'instant
où le Manichéisme se pose comme dualisme, un monde où n'existe pas le dualisme
des principes différents, un monde sans dualité, un monde où se maintient indéfiniment

une situation qui ne connaît aucun antagonisme, aucune opposition, dans

lequel précisément le dualisme absolu et métaphysique de deux domaines irréductibles

l'un à l'autre supprime à l'intérieur de chaque domaine toute espèce de dua-

208



lité ou même de complémentarité. Ce transcendant-là - si l'on peut encore user
de ce terme — n'est pas un monde bon qui transcende notre monde, ce n'est pas un
monde dont l'action bénéfique va transformer notre monde mauvais, ce transcendant

est tellement irréductible à notre monde qu'il n'existe jamais concurremment

à celui-ci; cet univers sans dualité est celui du «Moment antérieur», de cette
situation initiale où le Royaume des Ténèbres est encore séparé de celui de la
Lumière ; et c'est aussi le rétablissement, à la fin de notre monde, de cette même
séparation, lors du «Moment postérieur ou final», alors que de nouvelles Ténèbres et
Lumière ne seront plus mélangées et qu'une frontière infranchissable rendra effective

leur irréductibilité. Mais actuellement ce monde transcendant n'existe nulle
part, puisque nous sommes, et tout l'univers avec nous, dans l'économie de la
confusion, de l'enchevêtrement des principes opposés. Et c'est en ce désordre que
consiste le mal. Aussi la seule action salvatrice possible de la part du Père de la Grandeur,

prince du Royaume de la Lumière, consiste-t-elle à utiliser au mieux l'époque
chaotique de ce deuxième moment pour récupérer la Lumière devenue captive des

Ténèbres. C'est à cet effet d'ailleurs que notre monde terrestre et stellaire a été
créé ; cet univers du «Moment médian», où sont inextricablement entremêlés la
Lumière et l'Obscurité, le conscient et l'inconscient, l'Esprit et la Matière, n'est
rien d'autre qu'une immense machine à raffiner la Lumière, dont le fonctionnement

a déjà permis à la Lumière engloutie par les Ténèbres de se concentrer dans

l'espèce humaine qui, de ce fait, devient de plus en plus l'objectif principal de l'action

salvatrice. Ce sauvetage des éléments lumineux qui tous sont des émanations
du Père de la Grandeur et sont par conséquent des parcelles du monde lumineux
englouties par les monstres ténébreux, fait partie du plan général d'une histoire
infinie et se situe dans cette coupure de l'éternité que représente le Moment médian,
celui où se développent toutes les conséquences néfastes du mélange des principes
opposés.

Dans le Manichéisme, si le mal terrestre est nettement caractérisé par l'intrusion

des Ténèbres dans la Lumière - et ce combat symbolise, nous l'avons vu, la
lutte entre les forces inconscientes et la pensée consciente, entre les tendances
instinctives et la vie spirituelle - le Royaume des Ténèbres, d'autre part, où tout est
désordre et animalité, n'est pas à proprement parler un monde mauvais ; il n'est

que l'envers du Royaume de la Lumière, dans lequel tout est spiritualité et
harmonie. Et le salut de notre monde terrestre, plongé dans ce Moment médian où des

principes irréductibles doivent vivre dans une promiscuité insupportable, est en
réalité sa suppression, sa destruction et son remplacement, non pas par le Royaume
lumineux, mais par un univers où seront séparés à jamais tous les dynamismes
antithétiques, l'Obscurité et la Lumière, la vie inconsciente et la vie consciente,
l'animalité et la spiritualité.

Le dualisme, déclare encore MeUe Pètrement, est à son point de départ une
expérience de l'éveil, de cet éveil que produit en nous la rencontre d'un sage ou de

quelque grand événement de la vie. «On était dans les ténèbres et tout à coup la
lumière s'estfaite», sans qu'on sache d'où elle est venue (Le dualisme chez Platon

p. 6). L'homme est alors libéré des liens qui le retenaient captifdans l'ordre actuel,
il peut accéder à Tordre nouveau. Est-ce bien cela que nous révèle le Manichéisme
N'y découvrons-nous pas plutôt une prise de conscience - d'où le symbolisme de
la Lumière prenant la place de l'Obscurité ou se dégageant de celle-ci - et l'expé-
14 209



rience intuitive d'être le lieu où se déroule un drame prodigieux, le dernier acte de

cette libération de la Lumière hors de l'emprise des Ténèbres, de cette délivrance
de l'Esprit divin enserré dans l'animalité inconsciente L'individu, par la
conscience même qu'il prend de cet état de lutte, collabore à la victoire finale de la vie
consciente. Pourtant, aussi longtemps que la totalité des éléments lumineux n'a
pas été récupérée par le Royaume de la Lumière, le Moment médian, celui du monde
où nous vivons et dans lequel subsiste la confusion des principes opposés et donc
le mal, poursuit son existence. Mais dès que la dernière parcelle de Lumière se sera
échappée du monde ténébreux, dès que la vie de l'esprit ne sera plus soumise aux
forces inconscientes, à cet instant commencera le Moment final, le Temps postérieur.

En d'autres termes, le monde transcendant, qui avait existé aux origines,
lors du Moment antérieur, retrouvera sa réalité puisque de nouveau Ténèbres et
Lumière, Inconscient et Conscient, Esprit et Animalité mèneront des existences

séparées.
Si tel est bien le sens profond de la gnose manichéenne, peut-on affirmer, comme

le fait Melle Pètrement, que le dualisme des principes irréductibles - le véritable
dualisme, au sens philosophique du mot, celui des incompatibilités - se présente
dans cette doctrine comme un dualisme en décadence et devienne l'une des voies

par lesquelles on échappe au dualisme lui-même, à l'exemple de ce que nous

voyons dans le Mazdéisme postérieur, où les Zervanistes érigent Zervan, le Temps
infini, en divinité suprême et font d'Ormuzd et d'Ahriman, les dieux du Bien et du
Mal, ses deux fils jumeaux Le Manichéisme n'affirme-t-il pas au contraire, sans
aucune atténuation, un dualisme farouche, absolu, catégorique : le transcendant
dont il attend la réalisation, c'est l'éternelle opposition de deux principes
contraires et antithétiques, inconciliables, irréductibles et de puissance égale. Car
l'indication mythique qu'ils s'étendent, l'un au Nord, à l'Est et à l'Ouest - c'est
le Royaume de la Lumière - et l'autre au Sud - c'est le Royaume des Ténèbres - se

trouve aussitôt corrigée par cette autre précision que l'étendue des deux Royaumes
est infinie, ce qui laisse entendre qu'il s'agit en réalité d'une différence non de quantité

ou de puissance, mais de qualité : le Nord, l'Est et l'Ouest symbolisent
l'élévation spirituelle, donc la conscience, alors que le Sud évoque les notions d'abîme,
de gouffre et de chaos, donc l'inconscience.

Loin d'être un dernier soubresaut du dualisme gnostique, au moment où, épuisé
et sans vigueur, il glisserait sur la pente du monisme, le Manichéisme nous apparaît

comme un dualisme typiquement différent de tous les autres dualismes. Pour
Mani, en effet, les deux principes opposés sont totalement et éternellement irréductibles

l'un à l'autre. Il s'agit bel et bien de la coexistence de deux domaines
différents, de deux Royaumes, celui de la Lumière et celui des Ténèbres, ayant à leur
tête deux chefs qui les représentent absolument, car tout, dans leurs Royaumes
respectifs, n'est qu'émanation de leur personne ; le Père de la Grandeur et le Prince
des Ténèbres sont donc bien des divinités. Momentanément - et notre monde
terrestre est l'un des épisodes de cette histoire qui dépasse les bornes du temps - un
mélange s'est produit entre ces principes irréductibles; il semble même que les
forces obscures et inconscientes vont détruire et s'assimiler toutes les valeurs du
Royaume lumineux et de la vie consciente. Mais l'étincelle divine de la vie
spirituelle, qui brille encore dans le mélange Ténèbres-Lumière, reprend conscience de

ses possibilités, et lentement, au cours de luttes incessantes, le Moment médian

210



s'achemine vers sa fin, vers le Momentfinal qui reverra la séparation de la Lumière
et de l'Obscurité, consacrant définitivement la scission entre les incompatibilités
dont nous souffrons.

Ne serait-ce pas l'affirmation de l'éternité et de l'égale puissance des deux
divinités, l'une toute harmonie, toute spiritualité et revêtue de tous les caractères de
la vie de l'Esprit, l'autre au contraire tout désordre, toute animalité et soumise aux
brutalités de l'instinct le plus bestial, ne serait-ce pas cette égalité des deux
divinités qui a dressé contre le Manichéisme les diverses religions supérieures avec
lesquelles il est entré en conflit, le mazdéisme, le christianisme, l'Islam, le bouddhisme
du Grand Véhicule Car toutes ces croyances, même lorsqu'elles sont dualistes,
affirment en dernière instance le triomphe de l'une des puissances divines, celle

qui représente le Bien, et la soumission, la défaite et souvent l'anéantissement du
dieu mauvais. Rien de semblable dans le Manichéisme, où l'on a l'impression que
l'expérience psychologique initiale de Mani découvrant en lui-même et chez autrui
l'incessant conflit, des forces animales inconscientes et des aspirations spirituelles
conscientes, a été d'une telle intensité qu'elle a marqué d'un trait ineffaçable toute
sa doctrine et s'est traduite par l'affirmation métaphysique d'une égalité absolue
des forces antagonistes en présence.

Et si l'on a accusé le Manichéisme d'être une religion antisociale, cette
imputation était-elle vraiment sans fondement MeIIe Pètrement laisse entendre que
la distinction établie par Mani entre Elus et Auditeurs permettait d'accommoder
cette religion au développement normal d'une société, tout comme le bouddhisme,
le marcionisme et le christianisme surent maintenir une piété laïque à côté des
ordres monastiques. Il nous semble cependant que la position manichéenne est
bien différente, car il n'est pas simplement question, pour les Elus, disciples stricts
de Mani, d'obtenir par leurs privations un salut que n'assurerait pas la vie dans le
monde, il s'agit, par leur ascétisme, de libérer la Lumière emprisonnée dans leur
corps et de hâter ainsi la destruction totale des conditions actuelles de la vie, dans
lesquelles sont mélangés des principes opposés. Le Manichéisme enseigne donc
bien un nihilisme ; et ce nihilisme n'a rien de commun avec la transformation du
croyant à l'image de son dieu, transformation que vient sceller une conversion qui
fait de lui une nouvelle créature, certes, mais une créature humaine dans laquelle
subsiste jusqu'à sa mort terrestre le mélange conscient-inconscient, esprit-instinct,
âme-corps, créature que la communion avec son dieu rend triomphante de
l'animalité instinctive.

Ainsi donc, à notre avis, si le Manichéisme, malgré l'héroïsme de ses adeptes et
la tension spirituelle de tous les instants que représentait la fidélité à des préceptes
inhumains, n'a rencontré qu'hostilité auprès des autres religions, la raison
profonde doit en être cherchée dans ce fait qu'il constitue un dualisme absolu,
ontologique, qui ne se rencontre nulle part ailleurs, et qu'en plus ce dualisme l'a
entraîné à des attitudes antisociales qu'aucune des grandes religions n'adopta de

façon définitive, même si, momentanément, certains individus ou certains groupes,
troublés par une angoisse morbide, crurent trouver dans ces pratiques d'autodes-
truction un apaisément à leurs conflits intérieurs. Edm. Rochedieu.

211


	Le sens profond du dualisme : étude critique des deux ouvrages de Simone Pètrement

