
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 13 (1953)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen — Comptes rendus

Schriften des Nikolaus von Cues. Im Auftrage der Heidelberger
Akademie der Wissenschaften in deutscher Ubersetzung
herausgegeben von Ernst Hoffmann. Heft 11: Die mathematischen
Schriften. Übersetzt von Josepha Hofmann, mit einer
Einführung und Anmerkungen versehen von Joseph Ehrenfried
Hofmann. Der philosophischen Bibliothek Band 231, Verlag
Felix Meiner, Hamburg 1952.

Der vorliegende Band gibt in einer sehr guten Übersetzung sämtliche
mathematischen Schriften des Cusaners, und ist so dem Mathematiker, der sich für
die Geschichte seiner Wissenschaft interessiert, von großer Bedeutung. Die
Anmerkungen zur Vorgeschichte und Weiterentwicklung der cusanischen Ideen
sind von J. E. Hofmann mit großem Fleiß zusammengetragen worden.

Für den Philosophen, der nicht speziell mit den Problemen der Vor-Newton-
schen Mathematik vertraut ist, sind diese Schriften wohl nur mit Hilfe der

Einführung und der Anmerkungen einigermaßen lesbar. Leider scheinen diese
dem Referenten nicht dem Geist und dem Inhalt der Ausführungen des Cusaners

gerecht zu werden. Es ist doch vielleicht etwas zu einfach, das große
mathematische Problem des Mittelalters, das des Kontingenzwinkels, einfach vom
Standpunkt des von Newton, Leibniz und den Bernouillis entwickelten Algorithmus

der Differentialrechnung aus zu betrachten und zu verwerfen, trotzdem
die Arbeiten von Veronese und Hilbert über nichtarchimedische Geometrie die
Verteidiger des Kontingenzwinkels vom logischen Standpukt aus vollständig
rehabilitiert haben. Der Referent wenigstens möchte dem Cusaner und seinen

Vorgängern den Mut zu einem solchen Weiterschreiten über Euklid nicht
abstreiten, und kann daher leider den Kommentar nur mit großen Vorbehalten
empfehlen, soweit es Fragen des Infinitesimalen betrifft.

Sehr zu empfehlen ist das Buch, besonders die Abhandlung de mathematicis
complementis, dem Gymnasiallehrer der Mathematik, der die Behandlung der
cusanischen Methode der Kreisquadratur zum Anlaß nehmen will, seine Schüler

an die Probleme des Unendlichen mit dem Beispiel des isoperimetrischen
Problems heranzuführen. H- Guggenheimer

G. W. F. Hegel: Premières publications: Différence des systèmes de

Fichte et de Schelling; Foi et savoir. Trad., introduction et notes

par Marcel Méry. Paris, Vrin, 1952 (Bibliothèque des textes
philosophiques), 330 p.
Chacun reconnaîtra que la traduction de M. Méry vient à propos soit à cause

de l'importance des écrits de jeunesse de Hegel, soit à cause du renouveau des

219



études hégéliennes en France. Les deux publications traduites sont, de plus,
d'excellents exemples d'un genre philosophique intermédiaire entre l'exposé des

débats contemporains, la différenciation et YAuseinandersetzung. On y reconnaît
l'exigence et l'âpreté dans la discussion, avec cette nuance particulière à Hegel
jeune, et qui devait faire école. Les attaques contre Fichte et contre Jacobi,
l'attitude méprisante à l'égard de Reinhold et d'autres commentateurs, l'enthousiasme

pour Schelling, tout cela paraît sans ménagements, avec déjà l'arrière
pensée de quelqu'un qui a autre chose à dire.

Assurément, en présence des traductions qui se multiplient aujourd'hui, on
doit se réjouir de voir écarter bien des obstacles. Pourtant, les efforts couronnés
de succès des Hyppolite, des Gandillac, des Ricceur, de M. Méry, pour n'en pas
allonger la liste, laissent encore un gros travail au lecteur désireux de comprendre
ce qu'il lit plutôt que d'en être informé seulement. Et cet effort est tel qu'on peut
se demander s'il ne serait pas plus simple de faciliter l'étude de certaines langues
philosophiques. Cela est inévitable. Mais l'énorme labeur de ces traductions
garde toute son utilité, d'abord comme première information, ensuite comme
appel.

Cela dit, la traduction bienvenue de M. Méry est exacte; elle respecte la
syntaxe et l'allure synthétique de ces pages et reproduit bien le ton hégélien. C'était
là le seul parti à prendre, bien qu'il en coûte toujours à un traducteur de ne pas
analyser dans sa langue la densité d'une expression étrangère. L'introduction
est historique et analytique ; les notes mettent au point les détails. M. Méry
déclare à juste titre qu'un commentaire perpétuel eût été nécessaire pour
dégager toutes les implications. Mais ce serait là un second ouvrage et l'on doit
beaucoup de gratitude à M. Méry d'avoir, parallèlement à son importante thèse

sur Renouvier, mis au jour pour le lecteur français ces premières publications
hégéliennes. D. Christoff

Félix Ravaisson: Essai sur la Métaphysique (TAristote. Fragments
du Tome III (Hellénisme - Judaïsme - Christianisme). Texte
établi par Charles Devivaise. Paris, Yrin, 1953, 158 p.

Le sous-titre avertit le lecteur qu'il s'agit plutôt d'histoire des religions que
de philosophie proprement dite. Voici en effet l'origine de ces textes. L'Académie
des sciences morales et politiques avait ouvert un concours portant sur la
Métaphysique d'Aristote ; il s'agissait de traiter les questions suivantes : I. L'analyse et
le plan de la Métaphysique; II. L'histoire et l'influence de cet ouvrage; III. La
part d'erreur et de vérité qu'il contient. Sur un rapport de Victor Cousin, le
mémoire envoyé par Ravaisson fut couronné. L'auteur entreprit alors de refondre
son travail et de le développer. Ce fut YEssai sur la Métaphysique d'Aristote, dont
le premier tome, consacré à l'analyse et au plan de la Métaphysique, parut en
1837. Le tome II devait traiter les questions II et III ci-dessus. Mais en 1846, au
début de ce volume, Ravaisson écrivait: «Je n'avais pas mesuré exactement la
carrière qui me restait à parcourir. A mesure que j'y ai avancé, j'ai reconnu que
je ne pouvais comprendre dans un court espace, avec la conclusion où je dois

220



essayer d'apprécier la métaphysique d'Aristote et d'indiquer ses destinées à

venir, l'histoire complète d'une doctrine vaste et qui a exercé pendant tant de
siècles, en tant de lieux différents, une si grande influence.» L'auteur annonçait
ensuite que le deuxième volume se terminerait avec la philosophie ancienne, que
le troisième serait consacré à l'histoire de la Métaphysique dans le judaïsme, le
christianisme et l'islam jusqu'à la fin du moyen âge et que le quatrième traiterait
de la métaphysique aristotélicienne dans les temps modernes et de sa valeur.
On sait qu'en 1900, Ravaisson mourait en laissant les tomes III et IV sous forme
de fragments manuscrits d'une lecture très difficile.

M. Charles Devivaise s'est attaché avec quelques autres au déchiffrement de

ces textes. Il a donné en 1933 chez Boivin des fragments de Ravaisson, sous le

titre de Testament philosophique, en les faisant précéder de la notice lue en 1904

à l'Académie des sciences morales et politiques par Henri Bergson.
Le volume qu'il publie aujourd'hui contient des notes isolées ou des ébauches

relatives au livre III et deux fragments étendus sur le même sujet. Un troisième
fragment, «Hellénisme, judaïsme, christianisme», est publié ici pour la seconde

fois. L'éditeur a été assez heureux pour retrouver un plan du livre III, de la main
de Ravaisson, qui lui permet de préciser le contenu de l'ouvrage inachevé.

Pour Ravaisson, pas plus que pour Schelling dont il subit l'influence, la
philosophie n'est séparée de la religion. La philosophie d'Aristote a donc une
signification spirituelle dont Ravaisson se fait une idée assez haute pour comparer
l'aristotélisme avec le judaïsme et le christianisme. Le naturalisme païen est en
effet opposé par essence à la théologie judaïque. Avec Aristote apparaît cependant

un effort grandiose pour élever la pensée au-dessus de la nature: nulle
philosophie n'a su mieux reconnaître l'imperfection relative de la nature, «L'incapacité

de se suffire et la dépendance à l'égard d'une cause plus haute, qui est sa
fin et son bien, qui l'attire, qui l'élève à soi et qui la tient perpétuellement
suspendue, dans sa mobile existence, au-dessus du néant» (p. 45). Pourtant Aristote
ne surmonte le naturalisme que pour tomber dans le dualisme. Le judaïsme est
mieux armé pour résoudre ces redoutables problèmes, car le monde pour lui
n'est ni divin par soi ni opposé par essence à Dieu - deux opinions entre
lesquelles flotte la pensée païenne. Il ne fait que recevoir «le contre-coup et
l'empreinte de la volonté»; maudit, tombé avec elle, il se relève avec elle. «Arracher
à Satan (qui est l'esprit de rébellion) l'humanité et par suite la nature entière

pour les restituer à Dieu. telle est l'espérance de la Rédemption qui se

découvre de plus en plus au fond des promesses des Prophètes et que le Christianisme

vient accomplir» (p. 71).
Mais si le judaïsme et le christianisme dépassent l'aristotélisme, ils ne le

renient point. Comment repousseraient-ils l'idée de la dignité inaliénable de la
pensée ou celle de l'élévation au-dessus du monde physique du prinsipe immatériel

et actif du mouvement de l'univers? La religion trouve ici un substrat
digne d'elle et l'on peut concevoir un dialogue entre la religion de l'Amour et la
philosophie de la Pensée «jusqu'au terme où enfin elles pourront s'unir» (p 36).
Cette union a lieu au cœur même du dogme chrétien : dans l'émanation nécessaire

par laquelle l'unité divine se développe, apparaît l'héritage de la science grecque;
et dans le sacrifice volontaire et libre du Verbe divin, celui de la théologie
judaïque.

221



Ces vues, sur lesquelles on ne donne ici qu'un aperçu, sont sans doute
discutables, mais ne les disons ni démodées ni sans valeur, car elles restent profondes
et suggestives. Elles séduisent aussi par leur puissance de synthèse que ne
connaissent pas toujours les spécialisations actuelles. Il faut savoir gré à M.
Devivaise de l'effort éclairé qu'il a fourni pour nous donner ces textes à la rédaction

inégalement achevée, mais toujours dignes de l'attachante personnalité de
Ravaisson. Fernand Brunner

André Rivier: Un emploi archaïque de Vanalogie chez Heraclite et

Thucydide. F. Rouge et Cie. Librairie de l'Université, Lausanne
1953, 68 pages.

Paul Kucharski: Etude sur la doctrine pythagoricienne de la tétrade.
Société d'édition «Les Belles-Lettres». Paris 1952, 85 pages.

Ces deux études, entièrement indépendantes l'une de l'autre, méritent d'être
rapprochées. Elles nous font remonter à ce stade juvénile de la culture où la
métaphore et la définition se donnaient encore la main, époque dont nous conservons
la nostalgie et que la philosophie moderne s'efforce à tant d'égards de renouveler

par une étroite union du poétique et du rationnel.
L'élégant ouvrage de M. Rivier atteste, chez son auteur, beaucoup d'érudition

et de souplesse. Une première démonstration aboutit à corriger, de façon fort
plausible, le fr. 12 d'Héraclite (Diels) par suppression du participe ißßalvovot-v
interpolé sans doute à basse époque. Ainsi allégé de ce verbe encombrant, l'aphorisme

prend un sens plus clair et plus simple : il tend à signaler, par un rapport
analogique, le caractère essentiel de l'âme, sa mobilité, semblable à celle d'un fleuve
qui reçoit des eaux sans cesse nouvelles.

La seconde démonstration, concernant Thucydide, 1,138,3, précise le sens que
revêt chez cet auteur le verbe elxâÇetv. Ce mot désigne une appréhension conjecturale

du passé et du futur fondée sur leur analogie avec le présent. Différent du
sophiste, qui tente d'éclairer l'actuel par un recours au mythique, l'historien
s'attache à reconstituer ce qui fut et à prévoir ce qui sera sur la base d'une comparaison

avec ce qui est.
Le pythagorisme archaïque demeure enveloppé de mystère. Depuis E. Frank

(Plato und die sogenannten Pythagoräer, Halle, 1923), la plupart des interprètes
mettent en doute la valeur des renseignements qui nous sont transmis sur lui par
Aristote et les portent au compte de Platon. M. Kucharski, dont nos lecteurs
connaissent l'important ouvrage consacré aux Chemins du savoir dans les derniers

dialogues de Platon (v. Annuaire, Tome XI, 1951, p. 201-203), prend vigoureusement

le contrepied de cette thèse. Partant d'un passage du De Anima (404 b,
18-27), il établit, par la confrontation de textes divers, les points suivants:
1. La théorie exposée dans le De Anima, loin de concerner Platon, est «authen-

tiquement et spécifiquement pythagoricienne» (p. 18).
2. Cette théorie s'appuie sur la conception de la tétrade, conçue comme semence

génératrice de l'être sensible, aussi bien inanimé que vivant : elle est également
à l'origine de la thèse platonicienne des quatre formes de connaissance (vovç,

222



èmori/jfM), àoèa, ala-th/aig) et des considérations du Timée sur les triangles
élémentaires (53c-55c).

3. Le mot eiôog, dans le même passage, ne désigne pas les nombres idéaux, mais
les quatre unités de la tétrade. La doctrine platonicienne des Idées, tout en
étant d'origine pythagoricienne, témoigne d'un esprit entièrement nouveau,
car la tendance génétique, fondée sur un mode de pensée analogique, fait alors
place à une prise de conscience hautement rationnelle.

4. La théorie de la tétrade, qui remonte à la première époque du pythagorisme,
prend place, en raison de son caractère génétique, à côté des cosmologies
ioniennes.
Cette étude, qui apporte à d'anciens problèmes une solution originale, dépasse

en importance les limites de son cadre et mérite de retenir l'attention.
René Schaerer

Maurice de Gandillac: La sagesse de Plotin. Hachette, Paris, 1952.

Collection «A la recherche de la vérité», XXII, 208 p.
On sera reconnaissant à l'auteur de La philosophie de Nicolas de Cues, de

l'Introduction aux sermons et traités de Maître Eckhardt, etc., à l'éditeur du
Pseudo Denis et d'un choix d'oeuvres de Nicolas de Cues, et d'autres œuvres
mystiques, d'avoir maintenant placé, comme au seuil des études auxquelles il
préside, un livre consacré uniquement à Plotin.

Pour exposer la sagesse de Plotin, M. de Gandillac ne s'est pas placé à un
point de vue impersonnel, parcourant de haut en bas si l'on peut dire, les hypostases.

Il a choisi pour ligne de perspective la «voie d'union», 1'«ascension de l'âme
vers l'Un» ; et sa préoccupation constante est de montrer l'exercice et la méthode
spirituelles nécessaires au sage, musicien, amoureux ou philosophe, pour atteindre

la liberté. Bref, la doctrine de Plotin est ici considérée avant tout comme
une certaine méthode philosophique de salut.

Ainsi centré de manière très opportune, l'ouvrage est extrêmement dense.

D'autant plus que, s'il se défend d'offrir une étude complète de la mystique
plotinienne ou de traiter tous les problèmes de cette philosophie, il ne les en

évoque pas moins et, chemin faisant, leurs principales interprétations -
auxquelles d'ailleurs la préface est consacrée. Peut-être s'arrêtera-t-on plus longuement

aux chapitres centraux consacrés à la liberté du sage, à l'expérience et au
discours, ainsi qu'aux pages 182 et suivantes, où le problème de la personne et de

l'union mystique me paraît repris fort clairement.
La comparaison de la sagesse de Plotin avec les doctrines de son temps accompagne

en tous les points nécessaires le développement principal. Quant aux
doctrines postérieures, la comparaison avec les mystiques et les doctrines
chrétiennes s'impose et revient le plus souvent, mais on relèvera d'intéressantes

remarques au sujet de Bergson (p. 35, matière et vie; p. 112, temps et éternité,
notamment), tandis que la place faite à Schelling aurait pu, me semble-t-il, être

plus importante à l'occasion, dans le cadre même que l'auteur s'était fixé. On

remarquera aussi les brefs passages relatifs aux doctrines de l'Inde.
Les très nombreuses citations, leur choix opportun et leur excellente traduction,

leur heureuse ordonnance dans le cours de l'exposé, les notes abondantes,

223



les formes caractéristiques du langage plotinien, l'index des Ennêades rendront
aux étudiants les plus grands services et enrichissent le plaisir de lire ce livre
animé d'un feu spirituel véritable. D. Christoff

Marcel Méry: La critique du christianisme chez Renouvier. 2 vol. de
755 p. et de 516 p. avec deux portraits de Renouvier en hors-

texte, Paris, Vrin, 1952. Bibliothèque d'histoire de la philosophie.

Témoin des courants philosophiques du XIXe siècle, Renouvier (1815-1903)
s'est toujours passionné pour les problèmes religieux, depuis le temps où il
sympathisait avec 1'«église» saint-simonienne jusqu'à la formulation de sa religion
personnaliste à la veille de sa mort. Le protestantisme libéral se réclame de lui,
le catholicisme (et même le catholicisme moderniste) le considère comme le
représentant de la religion laïque, la libre-pensée comme un philosophe égaré dans
les spéculations mythologiques. En présence de cette divergence d'opinions sur
la pensée religieuse de Renouvier, M. Méry a essayé, en suivant son auteur pas
à pas dans les vicissitudes de sa destinée et de ses publications, d'en dégager
l'attitude en face du christianisme. Examen délicat et complexe, étant donné les

variations et les fluctuations de la pensée de Renouvier, M. Méry triomphe des

difficultés en évitant une systématisation hasardeuse et en procédant selon une
méthode analytique et psychologique. Il s'appuye sur une analyse fouillée des

œuvres majeures et des innombrables articles de Renouvier, sur des documents
inédits (dossier des radiations des listes électorales au temple d'Avignon, tome I,
p. 739ss.; correspondance, cf. tome I, p. 16ss. et tome II, p. 503ss., correspondance

avec le P. H. Loyson). Il précise plus d'un point, demeuré obscur, de la
vie intime du philosophe néo-criticiste.

Malgré les discontinuités apparentes de la pensée religieuse de Renouvier,
l'auteur y discerne certaines constantes : refus d'une église, dont l'autorité s'ap-
puyerait sur le pouvoir séculier, et cela au nom de l'idéal républicain et individualiste,

refus d'une théologie révélée orthodoxe, pétrifiée dans des dogmes irrationnels

et cela au nom des exigences de la raison et des découvertes scientifiques,
refus d'un évolutionisme déterministe, fondé sur un scientisme dogmatique et
cela au nom d'une morale de la liberté et de la justice. Discontinuités et
constantes sont étudiées selon un plan qui divise la vie de Renouvier en quatre périodes,

chacune étant caractérisée par des traits spécifiques: 1815-1851, influence
saint-simonienne et critique du cléricalisme; 1851-1869, rencontre avec Lequier,
critique de l'infinitisme et du panthéisme; 1870-1889, conversion à l'idée de

création et admission dans l'église protestante; 1890-1903, critique des développements

dogmatiques du christianisme primitif et élaboration d'une religion
personnaliste. M. Méry énonce de la manière suivante la loi qui préside à
l'évolution de la pensée religieuse de Renouvier : «Chaque fois que le pendule
intérieur passe du pathos au logos, il se produit un refoulement du christianisme»
(tome II, p. 497). La théologie de l'auteur du «Personnalisme» est fortement
teintée d'arianisme et s'inspire davantage de la théodicée et de l'eschatologie de

l'Ancien Testament que de celles du Nouveau Testament, preuve en soit la
critique du johanisme, responsable des déformations du christianisme authentique.

224



Faut-il voir dans cette prédilection de Renouvier pour la théologie de l'Ancien
Testament une influence de son ascendance juive M. Méry insiste pertinemment

sur ce point ; mais ce qu'il montre avec plus de pertinence encore c'est que
Renouvier est «demeuré chrétien par le cœur, qu'il a été dupe de sa raison et
a méconnu les racines religieuses de sa doctrine» (tome II, p. 498).

Cependant nous nous demandons si le savant historien a raison d'affirmer que
Renouvier n'est pas un précurseur de certains courants modernistes (cf. par
exemple, tome I, p. 382, p. 414). Le refus de toute théologie positive et spéculative,

l'interprétation rationaliste des seuls dogmes cohérents avec la raison et
les données scientifiques (création, eschatologie), la distinction néo-criticiste entre
croyance et savoir, le rôle eminent, attribué à la conscience, ne sont-ils pas autant
de points caractéristiques du modernisme En outre, peut-on affirmer, sans

commettre un grave contre-sens, que «Renouvier est un barthien avant la lettre»
(tome II, p. 351), parce qu'il dissocie une religion primitive immuable (le
christianisme de Paul et des évangiles synoptiques) de ses développements dogmatiques

ultérieurs; nous ne savons pas que K. Barth établit cette distinction et
qu'il affirme l'existence d'une religion primitive immuable?

Contribution de première valeur à l'étude du mouvement des idées religieuses

au XIXe siècle, indispensable aussi bien à l'historien de la philosophie qu'à
l'historien de la théologie moderne, cette thèse touche de très près à la philosophie
romande, en ce qu'elle est une mise au point définitive du problème des relations
entre Renouvier et Secrêtan (tome I, p. 304ss.; Renouvier est tout autant que
Secrétan un esprit religieux, mais d'une autre famille spirituelle, quoiqu'en aient
pensé certains historiens, cf. tome I, p. 616).

Parfois, en présence de la masse des documents et de la multiplicité des questions

abordées, M. Méry donne l'impression de ne pas dominer son sujet; il se

perd - et nous avec lui - dans des analyses de détail, qui nous font perdre de vue
l'originalité de la pensée de Renouvier. Il étudie, entraîné par sa méthode
psychobiographique, les aspects successifs de la pensée renouviériste à leurs différents
stades d'approfondissement, d'où pour le lecteur, un malaise de se retrouver
souvent devant les mêmes noms, les mêmes problèmes déjà signalés, repris et
examinés sous des angles différents. Il manque un fil conducteur, exception faite

pour l'excellente conclusion (tome II, p. 479 ss.). Pourquoi dans ces conditions,
M. Méry n'a-t-il pas composé un index des matières et des noms propres, qui
aurait été d'un grand secours pour orienter le chercheur dans les dédales d'une
enquête particulièrement touffue Cette lacune, si regrettable soit-elle, n'enlève
rien à la valeur de cette œuvre rigoureuse, attachante et menée avec une
conscience digne d'éloge. Gabriel Widmer

Jean Wahl: Traité de Métaphysique. Paris, Payot 1953, 724 pages.

Traité évoque pour nous l'exposé d'une matière stable et homogène, distribuée
systématiquement pour manifester par son ordonnance rationnelle sa cohérence
interne et pour fournir des réponses nettes à nos questions. Or, le Traité de Wahl
nous présente des «hétérogénéités» (p. 700), nous plonge dans un «devenir coloré»
et miroitant et nous invite à un «voyage à travers les concepts philosophiques»

is 225



(p. 8) où nous sentons vivTe intensément beaucoup de questions, mais aboutissons
à peu de solutions. Toutefois, le livre mérite son titre, car il y est vraiment question
de métaphysique, mais en même temps il nous entraîne dans une dialectique de

dépassement infinie et une poursuite effrénée où ce que nous saisissons nous
échappe aussitôt: les réalités naissent et meurent pour renaître, les concepts se

transforment en leurs contraires et, «par des vues successives et alternantes»,
nous allons de peut-être en peut-être, de «on pourrait dire que ...» en «aussi bien
l'un que l'autre». J. Wahl dresse des «édifices provisoires», se défie des systèmes

et des explications finales, nous déloge sans cesse et ouvre à chaque tournant
devant nous une avenue «vers l'ineffable» ou vers «une réalité plus profonde».

Dans ce pays métaphysique des métamorphoses, Wahl est un cicerone très sûr

qui sait attirer notre attention sur les monuments intéressants de la tradition
philosophique et nous faire voir maints détails ou rapprochements curieux, toujours
importants. Mais il ne tolère pas que nous nous arrêtions : nous devons «les saluer

avant de leur adresser un adieu plein de respect» (p. 8). Wahl n'en reste pourtant
pas à ce fourmillement kaléidoscopique, car il a trouvé le secret d'une nouvelle
cohérence, discrète, qui tout en respectant l'incohérence du monde nous indique
pourtant un sens ; sa manière de concilier les contraires, c'est en effet de les traverser

et de les retraverser sans cesse, de les exalter jusqu'à l'exténuation. De ces

retournements, détours et retours se dégage, de façon paradoxale et inattendue,
une impression de continuité et de permanence sous le changement («en un sens

du moins il n'y a pas de progrès»), et nous refermons le livre persuadés qu'il y a
des problèmes éternels, une sorte de philosophia perennis, du moins sous la forme
d'un philosophari perenne, d'un mouvement perpétuel.

Une remarquable présence et vie de l'histoire de la philosophie, dont rien pour
Wahl n'est révolu ou caduc, assure son équilibre et sa cohésion à la métaphysique
tout en «étincellements» et en «arcs-en-ciel» qu'il expose. Le mérite, sans doute
irremplaçable, de ce livre c'est son égale information et son égal recours aux
philosophies les plus diverses de l'Antiquité à l'époque actuelle: qui peut se flatter
aujourd'hui de dominer également dans la philosophie contemporaine les domaines

français, allemand et anglo-saxon, de Renouvier à Merleau-Ponty, de Hegel à

Heidegger, de Bradley à Whitehead On ne notera qu'une absence, mais massive,
et à certains égards incompréhensible : celle de toute la pensée médiévale ; pourquoi

ce trou
On relèvera néanmoins l'étonnant bons sens, la justice et la justesse de ce philosophe

si sensible par ailleurs à la pensée paradoxale; il se montre capable (c'est
si rare!) de comprendre et de vivre les positions les plus diamétralement opposées.
Un esprit pour lequel la tradition philosophique a une telle vitalité et une telle
densité est immunisé contre les partialités et les envoûtements, contre les élans

irréfléchis ou capricieux de la subjectivité et de l'affectivité.
Et pourtant, à travers l'exposé de toutes les questions classiques de la

métaphysique, c'est à une philosophie du sentiment qu'il nous conduit. Aux concepts
et aux idées toutes faites, il tend à substituer une dialectique qui les triture et les

malaxe jusqu'à les rendre méconnaissables, et, grâce à elle, à remplacer partout
les notions d'être, de substance, de temps ou d'espace, par un «sentiment de l'être»,
un sentiment de l'espace ou de la matière, ou même par le «sentiment de l'inessence
de l'existence» (p. 558). Sa manière de «changer les concepts», c'est de «rendre la

226



subjectivité plus aiguë» (p. 526) et d'assurer partout «la revanche de la qualité»
sur la quantité, de l'ineffable sur l'exprimé ou le défini.

Au terme de cette dialectique de dépassement, Wahl retrouve une zone ineffable
où l'on éprouve plus qu'on ne pense, une région originelle des «expériences
existentielles» et des «racines affectives». On ne s'étonnera pas qu'il défende en
conclusion — sans le défendre — un réalisme affectifet un empirisme radical, et cherche
ailleurs que chez les métaphysiciens «une vision plus adéquate et plus riche de la
réalité» (p. 7) : du côté de la poésie et de l'art, en combinant «l'extrême épaisseur»
de Claudel à «l'extrême subtilité» de Valéry, en alliant Wordsworth et Shelley,
Cézanne et Van Gogh. Mais ce réalisme n'a rien de naïf et cet empirisme cache,

comme tout empirisme, un respect farouche du réel. Ne nous y trompons pas en
effet: la dialectique de Wahl, d'une subtilité hyper-intellectualisée, n'est nullement

une méthode: elle est «une façon d'éprouver» (p. 703), et surtout «de nous
blesser par ses certitudes successives» (p. 703), car la dialectique est l'expérience
«d'une sorte deforce destructrice immanente au réel» (p. 717). Wahl reste l'homme
des crises que nous avaient révélé son commentaire du Parménide ou ses Etudes

kierkegaardiennes. La conscience est déchirée et malheureuse; la dialectique
exprime la liberté qui lui permet de dépasser toute relation ou tout concept, mais
aussi sa «facticité», voire son opacité, que Wahl entend maintenir «dans son
irréductible rigueur».

La démarche métaphysique de Wahl s'annonce ainsi elle-même comme un
retour vers le point de départ, vers «la physis telle qu'elle était sentie avant toute
philosophie» (p. 656), vers l'expérience présocratique du devenir, vers l'originel
poétique, etc. Les concepts et les systèmes ne sont valables que comme le moment
d'un circuit dialectique médiateur entre l'origine perdue ou quittée et le paradis
retrouvé. La métaphysique des métaphysiciens qui ont conclu et donné des

«explications finales» n'a pour Wahl que la valeur d'une médiation ou d'un
chemin; elle dit toujours trop ou trop peu, à la fois trop et trop peu. Et voilà que
d'un coup cette histoire de la philosophie, que nous disions effectivement si

présente, se trouve comme volatilisée et dénaturée contre son intention même. Les

systèmes ne sont pas ce que leurs auteurs entendaient; ils ne sont plus que
moments à dépasser, miroitements éphémères, chemins à traverser - toute une
fantasmagorie chatoyante que nous avons à admirer au passage pour lui dire ensuite
adieu.

Dès lors la tradition philosophique devient, comme le monde sensible
platonicien, riche en contradictions - belle apparence sentie, rebelle à la raison, que
nous avons à transcender perpétuellement vers sa source ineffable. Par là même,
Wahl se trouve opérer un retour (qui n'a rien de révolutionnaire, quoi qu'il en dise)
à la métaphysique la plus traditionnelle. Il semble qu'il y ait comme une logique
interne du dépassement dialectique: un métaphysicien méfiant à l'égard des

concepts et qui se donne sans réserve à la dialectique est amené à restituer par le

mouvement même de transcendance qu'il poursuit, les arrière-mondes que sa

dialectique même entendait rendre superflus : il ne peut que laisser pressentir «une
réalité plus profonde» (p. 279, 656) qui serait «l'arrière-fond de notre être lui-
même» (p. 508).

Ainsi éclate l'ambiguïté de cette dialectique, de cet arrière-fond comme aussi
de ce sentiment qui doit nous en ouvrir l'accès : la signification de ces mots est plus

227



vague à l'arrivée qu'au départ et nous laisse perplexes et incertains. Alors que
chez Merleau-Ponty, par exemple, le retour au préréfléchi éclairait et la réflexion
et le monde et le pré-, il semble que le Traité de Métaphysique (de transmétaphysique

qui revient à la prémétaphysique) nous replonge finalement dans l'opacité

du préphilosophique en annulant pratiquement le profit du long cheminement
métaphysique millénaire où Wahl se plaît pourtant à nous faire recirculer durant
700 pages. L'Aufhebung de Wahl conserve moins qu'elle ne supprime, et à force
de supprimer ou de «changer les concepts», cette dialectique de la dialectique
s'avère étonnamment conservatrice. Certes Wahl voudrait par delà «l'acte d'auto-
destruction» d'Empédocle ou de Phaéton, nous faire entrevoir un acte d'auto-
construction, mais nous avons peine à le discerner. Il a grand raison de dire en
conclusion que «la philosophie est plutôt attitude de questionnement qu'attitude
de réponse», mais nous constatons que malheureusement le Traité de Wahl,
malgré lui, conclut plus qu'il ne le veut et répond par sa manière même de ne pas
vouloir répondre. L'«adieu plein de respect» n'était donc qu'un au revoir.

Pierre Thévenaz

Martin Heidegger: Was ist Metaphysik? Fünfte durch Einleitung
und Nachdruck vermehrte Auflage. Vittorio Klostermann,
Frankfurt am Main 1949.

Die fünfte Auflage bringt den Text der Antrittsvorlesung von 1929 in
unveränderter Gestalt, das Nachwort der 4. Auflage von 1943 und eine neue Einleitung

zu dem Ganzen von 1949. Diese stellt die Forderung eines neuen
Durchdenkens der Vorlesung von ihrem Ende her. Sie behandelt die Grundfrage der

Metaphysik: «Warum ist überhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?» In
welchem Sinne wurde diese Frage gefragt Fragt sie mit Leibniz «nach der obersten

Ursache aller seienden Sachen» (S. 21), so bliebe man im herkömmlichen
Bereich der Metaphysik und würde die Vorlesung nicht aus dem «eigenen sie

überall leitenden Gesichtskreis» verstehen. Ein wirkliches Durchdenken der
Vorlesung fordert ein Denken, das sich auf den Weg begibt, den Grund der
Metaphysik zu erfahren, insofern es versucht, «an die Wahrheit des Seins selbst

zu denken, statt nur das Seiende als das Seiende vorzustellen» (S. 8). Als Frage
nach dem Grund der Metaphysik ist die Grundfrage so zu verstehen: «Woher
kommt es, daß überall Seiendes den Vorrang hat und jegliches ,ist' für sich
beansprucht, während das, was nicht ein Seiendes ist, das so verstandene Nichts
als das Sein selbst, vergessen bleibt» (S. 21)? Denn das Nichts, so hieß es im
«Nachwort», darf nicht einfach als «das bloß Nichtige und Wesenlose» gedacht
werden, vielmehr ist in ihm «die Weiträumigkeit dessen zu erfahren, was jedem
Seienden die Gewähr gibt, zu sein. Das ist das Sein selbst» (S. 41). Der Mensch

vermag «das Sein im Nichts» zu erfahren. Diese Erfahrung des Seins, als des

Anderen zu allem Seienden, verschenkt die Angst, «. die uns in den Schrek-
ken des Abgrunds stimmt» (S. 41). Einzig der Mensch erfährt, «angerufen von
der Stimme des Seins, das Wunder aller Wunder: daß Seiendes ist» (S. 42).

Die Metaphysik ist nach einem Ausspruch von Descartes die Wurzel der
Philosophie, aber sie erreicht nicht selbst den Grund, aus dem die Wurzeln des Bau-

228



mes der Philosophie die nährenden Säfte empfangen (S. 7). Die Metaphysik denkt
das Seiende als das Seiende (S. 7). Ihre Sicht verdankt sie dem Lichte des Seins.
Sie denkt aber nicht das Sein selbst «in seinem entbergenden Wesen», das heißt
in seiner Wahrheit. Die Metaphysik fragt überall und jeher nach dem Seienden
als dem Seienden. Sie legt das Seiende aus : als Geist, als Stoffund Kraft, als Leben,
als Vorstellung, als Wille, als Substanz, als Subjekt, als Energie, als ewige Wiederkehr

des Gleichen usw. In allen diesen so verschiedenen Auslegungen, in denen
Seiendes als solches in der Sicht steht, verdankt das metaphysische Vorstellen
diese Sicht dem Lichte des Seins. Aber «was solches Denken als Licht erfährt,
kommt selbst nicht mehr in die Sicht dieses Denkens» (S. 7). Alle diese Antworten

nach dem Seienden als solchem sind aus der Offenbarkeit des Seins gesprochen,

aber das Sein selbst, in dieser seiner Offenbarkeit (in seiner «Unverborgen-
heit») und das heißt: in seiner Wahrheit, wird nicht gedacht. Zwar spricht die

Metaphysik in ihren Antworten auf ihre Frage nach dem Seienden als solchem
immer schon notwendig und ständig «Sein» aus. Sie bedenkt es aber nicht in
seiner Wahrheit, vielmehr erscheint das Wesen der Wahrheit ihr «nur in der
schon abkünftigen Gestalt der Wahrheit der Erkenntnis und der Aussage» (S. 10).
Dies Unterlassen gehört zum Wesensgeschick der Metaphysik: ihr eigener Boden
entzieht sich ihr. «Sie meint das Seiende im Ganzen und spricht vom Sein. Sie

nennt das Sein und meint das Seiende als das Seiende» (S. 11). In ihrer Abkehr
von ihrem Grunde verwehrt sie, daß der Bezug des Seins zum Menschen aus dem
Wesen dieses Bezugs «selber zu einem Leuchten kommt, das den Menschen zum
Gehören in das Sein bringt» (S. 10). Wenn es nun aber so wäre, daß das Ausbleiben

des Seins den Menschen immer ausschließlicher dem Seienden überließe, so

daß der Mensch von diesem Bezug des Seins zu seinem Wesen «fast verlassen
und diese Verlassenheit zugleich verhüllt bliebe» (S. 11), dann wäre für das Denken,

das an das Sein denkt, Veranlassung, in den Schrecken zu geraten und «das

Geschick des Seins in der Angst auszuhalten» (S. 12). Das Seinsgeschick dieser

Angst hat keinen Bezug zur Psychologie und Psychoanalyse. In dieser
Seinsvergessenheit ist das Notwendigste alles Notwendigen für das Denken: «Erst einmal
auf die Seinsvergessenheit achten zu lernen, um sie zu erfahren und diese Erfahrung

in den Bezug des Seins zum Menschen aufzunehmen». Das in «Sein und
Zeit» versuchte Denken war auf dem Weg einer Besinnung auf das Wesen des

Menschen im Dienst der Frage nach der Wahrheit (Offenbarkeit) des Seins. Es

ging dabei lediglich um das «Eine und Einzige», «den Bezug des Seins zum Wesen
des Menschen und damit eine für das leitende Fragen hinreichende
Wesenserfahrung vom Menschen vor das Denken zu bringen» (S. 13). Der Name «Dasein»
sollte sowohl «den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen als auch das

Wesensverhältnis des Menschen zur Offenheit (,Da') des Seins als solchen
zugleich und in einem Wort» treffen. Es sollte damit die Ortschaft der Wahrheit des

Seins erfahren und gedacht werden» (S. 13). In der Offenheit des Daseins
«bekundet und verbirgt, gewährt und entzieht» sich das Sein selbst (S. 14). Der
Name «Existenz» nennt «das Sein desjenigen Seienden, das offen steht für die
Offenheit des Seins, in der es steht» (S. 14). Das Ausstehen dieser Offenheit, das

unter dem Namen «Sorge» erfahren wird, ist das «Ekstatische» im Wesen des

Daseins, es ist ein Innestehen in der Unverborgenheit des Seins («Inständigkeit»).
Das «Innestehen in der Offenheit des Seins, das Austragen des Innestehens

229



(,Sorge') und das Ausdauern im Äußersten (,Sein zum Tode')» bilden das volle
Wesen der Existenz (S. 14). Vom Fels, Baum oder Pferd, auch von Gott und
Engel kann man nicht von Existenz reden, nur vom Menschen, denn er ist
«dasjenige Seiende, dessen Sein durch das offenstehende Innestehen in der Unver-
borgenheit des Seins, vom Sein her, im Sein ausgezeichnet ist» (S. 15). Dieses
sein existenziales Wesen ist «der Grund dafür, daß der Mensch Seiendes als ein
solches vorstellen und vom Vorgestellten ein Bewußtsein haben kann» (S. 15).
Das Bewußtsein setzt also schon «die ekstatisch gedachte Existenz als die
Essentia des Menschen voraus», keineswegs verleiht es dem Menschen schon das

Offenstehen für das Seiende (S. 15). Das Wort «sein» in «Bewußtsein» und
«Selbstbewußtsein» nennt «das existenziale Wesen dessen, das ist, indem es

existiert» (S. 15). Der Titel «Sein und Zeit» weist auf den ursprünglichen
anfänglichen Sinn von «einai» und «ousia» als «parousia» als Anwesen. Im
«Anwesen» aber waltet «ungedacht und verborgen Gegenwart und Andauern», also

ein verborgenes Wesen von Zeit, und dieses bekundet sich auch noch in dem
letzten Namen für das Sein, in der «ewigen Wiederkunft des Gleichen» (S. 16).
Von diesem ungedachten Wesen der Zeit, die nicht am veränderlichen Ablauf
des Seienden erfahren ist, ist die Geschichte des Seins durchwaltet. Indem die

Metaphysik sagt, was das Seiende ist, enthält sie einen Logos über das on (öv),
sie ist Ontologie (S. 14). Sie bewegt sich im Bereiche des on he on, sie «stellt das
Seiende als solches im Ganzen, die Seiendheit des Seienden vor» (die ousia [oi)<sla\
des on [öv]), und zwar in zwiefacher Weise als «das Ganze des Seienden als
solchen» und das Ganze des Seienden im «Sinne des höchsten und darum göttlich
Seienden» (S. 18). So ist sie zugleich Ontologie und Theologie, indem sie
«zwiefach-einig die Wahrheit des Seienden im Allgemeinen und im Höchsten»
vorstellt, das ist das «onto-theologische Wesen» der Philosophie (S. 18). Aber sie

stellt «das Seiende (on, öv) stets nur in dem vor, was sich als Seiendes (he on,
ij öv) schon von diesem her gezeigt hat und achtet nicht dessen, was sich im on,
«insofern es unverborgen wurde, auch schon verborgen hat» (S. 19). Das Zurück-
fragen in dieses Verborgene sucht das Fundament für die Ontologie (S. 19);
daher in «Sein und Zeit» der Ausdruck «Fundamentalontologie», ein insofern
irreführender Titel, als es gerade gilt, den Übergang aus Ontologie und Metaphysik
in die Wahrheit des Seins zu gewinnen (S. 19). Denn nichts erscheint notwendiger,

als diesen Übergang «vom vorstellenden an das andenkende Denken» (S. 20)

zu vollziehen, das heißt: «Andenken in das Sein selbst» (S. 9). Deshalb ist die

Frage: Was ist Metaphysik? heute als die Frage nach dem Grunde der
Metaphysik neu zu stellen und von neuem zu durchdenken (S. 21). A. Storch

Paul Häberlin: Philosophia perennis. Eine Zusammenfassung.
Springer-Verlag, Berlin/Göttingen/Heidelberg 1952.

Das Werk nimmt im Gesamtschaffen des Autors eine Sonderstellung ein:
es faßt in einer Art philosophischen Vermächtnisses die wichtigsten Ergebnisse
in systematischer Darstellung zusammen und erhebt damit den Anspruch, als

in sich geschlossener Beitrag zur einen Philosophie gewürdigt zu werden. Im

230



ersten der sieben Kapitel wird die Aufgabe der Philosophie umrissen; die sechs

übrigen zeigen, wie sie gelöst werden kann.
1. Häberlin versteht Philosophie als Wille zur Gestaltung des Lebens unter

Führung wahrhafter Einsicht. Im philosophischen Impuls bekundet sich ein
Glaube, der Glaube, daß unbedingte Wahrheit und ihr entsprechendes sinnvolles
Verhalten möglich sei. Philosophie hat die Aufgabe, diesen Glauben festzuhalten,
ihn in seiner Bedeutung zu erfassen und in seiner Auswirkung darzustellen.
Festgehalten werden muß philosophischer Glaube, weil er sowohl von außen als auch

von innen her angefochten, ja grundsätzlich bestritten wird, angefochten durch
die Überzeugungen, unbedingte Einsicht sei auf dem Wege der Erfahrung zu
gewinnen (Empirismus) oder in einer bestimmten Überlieferung ein für allemal
gegeben (Traditionalismus), grundsätzlich bestritten durch die Leugnung der
Geltung der Wahrheits-Idee und damit eines eigentlich Seienden (radikaler
Relativismus). Soll Philosophie ihre Aufgabe erfüllen können, so hat sie jegliche
empiristische oder traditionalistische Voreingenommenheit zu überwinden und
gleich zu Beginn die Haltlosigkeit der radikal-relativistischen Position
aufzuzeigen. Dies letztere kann nur durch den Aufweis unbedingter Einsicht geschehen,
wie sie im ursprünglichen Wissen des fragenden Subjekts, das sich in aller
Begegnung als Subjekt ,fühlt', zutage tritt. Diese Seinsgewißheit bildet den Angelpunkt

aller echten Kontemplation. Was philosophischer Glaube bedeutet,
erhellt sich im gleichen Maße, als es gelingt, den Gehalt der ,Urwahrheit'
auszuschöpfen. Die Stufen der Besinnung sind gekennzeichnet durch die ontologische
Frage nach dem Sein des Seienden, die kosmologische Frage nach der Weltordnung,

die anthropologische Frage nach dem Wesen des Menschen. Ontologie,
Kosmologie, Anthropologie und innerhalb dieser Ästhetik, Logik, Ethik stehen in
eindeutigem Zusammenhang und klarer Ordnung. Sie sind die notwendigen
Disziplinen der Philosophia perennis, die in der Vielgestaltigkeit ihres Vollzuges
ein Ganzes ist und bleibt.

2. Die Lösung der philosophischen Aufgabe erfordert als erstes die ontologische
Rechenschaft darüber, wie weit Sein reiche und was es bedeute. - Einzig möglicher
Ausgangspunkt ist die Einsicht, daß Subjekt, als Wissens- und Verhaltenssubjekt,

ist. Untersucht werden muß, ob der Partner der Begegnung nur vermeintlich

oder eigentlich sei. Die diesbezügliche Explikation der Urwahrheit ergibt,
daß in Sachen der Seinszubilligung an das Objekt Täuschung ausgeschlossen ist.
«Zu Subjekt gehört Gegensubjekt» (37), das in ontologischer Besinnung sich
nicht als dieses oder jenes, so oder so beschaffenes, sondern einfach als Subjekt
erweist. Alles Seiende steht im Subjekt-Objekt-Verhältnis. Sein bedeutet in
Begegnung stehen, ausgesetzt sein, existieren (Existenz im ursprünglichen Wortsinn

verstanden). Sein bedeutet aber auch, in aller Bezogenheit auf anderes -
Subjekt seines Verhaltens und damit frei sein; die Gebundenheit beeinträchtigt
nicht die Freiheit, sondern allein das Ergebnis des Verhaltens. «Existenz und
Freiheit sind Begriffe, die nichts anderes besagen als Sein. Der erste betont mehr
die Relativität, der zweite mehr die Eigenständigkeit des Seienden» (42). - In
der Urwahrheit ist auch das Wissen um die Absolutheit des Seins enthalten. Weil
Seiendes von vornherein in Begegnung steht, ist seine Existenz ihm nicht
anheimgestellt. «Daß ,etwas' ist, dazu kann das, was ist, schlechterdings nichts»
(43). M. a. W. : Sein überhaupt ist nicht im Seienden selbst begründet. Es ist

231



absolut, ewig; nicht aufzulösendes Bätsei, sondern Geheimnis. Einsicht in die
volle Bedeutung dieses Geheimnisses kann erst auf einer späteren Stufe der
Auslegung gewonnen werden (vgl. 7).

3. Zweites Hauptanliegen der Philosophie ist die kosmologische Besinnung
darauf, ob das - kraft seiner Bezogenheit relative, in seinem Sein absolute -
Seiende geordnet sei. - Ontologie kennt ,zwei' Subjekte: das primäre Subjekt und
sein Objekt. Keines ist wie das andere; sonst wären sie nicht verschieden. «Ist
aber Subjekt qualitativ nicht wie Objekt, so heißt dies, daß es qualitativ
eindeutig ist. Es ist nicht anders als es ist; alle Andersheit gehört dem Objekt zu»
(46). Mit der Identität des Subjekts steht auch die Eindeutigkeit des Subjekt-
Objekt-Verhältnisses fest. Kosmologie muß demzufolge den Nachweis erbringen,
daß Funktionalität in der Weltordnung Kaum hat. - Der erste Schritt wird durch
die Einsicht vollzogen, daß Subjekt nur dann in Funktion sein kann, wenn sein

Objekt in sich different ist. Denn wäre auch es, wie das Subjekt, seiner Beschaffenheit

nach eines, so bliebe ihr Verhältnis schlechterdings konstant. Da
Funktionalität ist, muß das Objekt mehr als ein Seiendes enthalten. «Die Welt ist
nicht Dualität von Subjekt und Objekt; sie ist (geordnete) Vielheit von Subjekten»

(48). Damit ist der Begriff des Individuums gewonnen. Individuum ist
Seiendes von eindeutiger Qualität, unverrückbar und unersetzbar, weder geteilt
noch teilbar, also ewig nach seinem Sein und seiner Beschaffenheit. In der
geordneten Vielheit des Seienden besteht die Einheit der Welt. Einheit ist nicht
außer oder über den Individuen, sondern in ihnen. Es gibt kein außer-individuel-
les ,Band', kein ,Sein', welches das einzelne Seiende in sich schlösse, aus sich
hervorgehen ließe und zur Einheit verbände. «,Sein' gibt es nur als seiende
Individualität» (50); es darf nicht hypostasiert werden. Die Individuen sind die
einzigen Substanzen. - Die Gewißheit, daß das Seiende vieles ist, ermöglicht den
zweiten Schritt, der zur Überwindung des scheinbaren Widerspruchs zwischen
Funktionalität und Weltordnung führt. Auszugehen ist davon, daß die Beschaffenheit

jedes Subjekts zwar qualitativ eindeutig, aber nach dem je besonderen
Verhältnis zu seinen Objekten funktionell modifiziert ist. Weil die Individuen sich

stets als in bestimmter Weise differenzierte begegnen, kann ihr Verhalten
variieren, besteht Wahlfreiheit zwischen den vorhandenen Möglichkeiten. Die freie
Entscheidung im aktuellen Verhalten wird gemäß der Beschaffenheit getroffen,
die in aller Modifikation bleibt, was sie ist. Funktionalität stört also die
qualitativen Verhältnisse nicht. Werden bedeutet ständige Erneuerung der ewig
geordneten Einheit der Welt.

4. Mit dem Verständnis der Weltordnung ist Kosmologie an der Grenze ihrer
Möglichkeit angelangt, und zwar darum, weil jegliche Erkenntnis der Besonderheit

des Objekts auf Erfahrung beruht, die stets nur zu standpunktsbedingter
Ansicht, nie zu ursprünglichem Wissen führt. Im Innewerden dieser Schranke
verdichtet sich das Anliegen der Philosophie zur Frage, wie sinnvolles Leben
angesichts der Bedingtheit alles Erfahrungsurteils möglich sei. Mit dieser Frage
kehrt Philosophie zum primären Subjekt zurück. Indem sie sich erneut auf den
Gehalt der Urwahrheit besinnt, entdeckt sie, daß außer dem Sein des
wahrheitsuchenden Subjekts auch noch eine besondere Funktion a priori feststeht: die
Tatsache der Selbsterfahrung. Da das fragende und im Fragen sich kritisch
beurteilende Subjekt das menschliche Subjekt ist, wird Philosophie durch diese Ent-

232



deckung zur Anthropologie. Ihr Grundproblem besteht darin, die Tatsache der
Selbsterfahrung mit den Ergebnissen der ontologisch-kosmologischen Besinnung
in Einklang zu bringen. - Wenn, wie Kosmologie zeigt, alles Geschehen sich als
Verkehr zwischen Individuen vollzieht, dann kann der sich selbst erfahrende
Mensch kein einzelnes Individuum sein. Er muß eine Verbindung von Individuen
darstellen, die so geartet ist, daß sie es einem Subjekt ermöglicht, sich mit
seinem Objekt in der Weise zu identifizieren, wie es in der Selbsterfahrung tatsächlich

der Fall ist. Diese Voraussetzimg trifft nur in einem Verband von Individuen

zu, in dem ein einziges die Führung innehat, das heißt in einem durch den
Willen dieses Individuums geschaffenen und gelenkten Organismus, der in
seinem Außenverhalten die Absichten des maßgebenden Individuums zum
Ausdruck bringt. Unter dieser Bedingung allein wird nämlich das zentrale Individuum
in den Stand versetzt, in indirekter Begegnung etwas über sich selbst zu erfahren:

es entdeckt, daß das fremde Verhalten mit seinem eigenen übereinstimmt;
es sieht sich im fungierenden Objekt wie im Spiegel; seine Lage ist mit derjenigen

eines Künstlers zu vergleichen, dem erst am fertigen Werk aufgeht, was er
eigentlich gewollt hat. Selbsterfahrung im strengen Sinn gibt es also nicht.
Erfahren werden kann nie das Ich, sondern nur das Selbst, das heißt das Objekt,
sofern es ausführendes Organ des Subjekts ist. Selbsterfahrung ist Fremderfahrung,

welche durch die vollzogene Ineinssetzung mit dem Objekt die Bedeutung
der Selbsterfahrung gewonnen hat. - Die Lösung des anthropologischen
Grundproblems stellt den einzig möglichen Zugang zum Wesensverständnis des
Menschen dar. Nur von dieser Basis aus ist Anthropologie, als allgemeine, imstande,
zu erhellen, was die Begriffe Seele, Leib, Trieb, Gewissen, Problematik, Geist,

Ungeist, Kultur in Wahrheit bedeuten und worin die sinngemäße Überwindung
der erfahrenen Widersprüchlichkeit besteht. «Es ist der objektive Sinn der
besonderen Existenz der menschlichen Seele, kraft ihrer Qualitas leibliches Dasein
zu wollen, um in ihm dann durch kulturelle Anstrengung dem objektiven Sinn
aller Existenz die Ehre zu geben» (81). - In welcher Weise und welchem Ausmaß
der Mensch seine Aufgabe zu erfüllen vermag, erläutert spezielle Anthropologie
als Kulturphilosophie. Sinnvolle Lebensgestaltung ist insofern möglich, als es

gelingt, dem Objekt jeder Begegnung im Urteil und im Verhalten gerecht zu
werden. Soll das Urteil der Wahrheit entsprechen, so muß es vom ursprünglichen
Wissen durchdrungen sein, daß alles Seiende die ewige Ordnung sowohl
repräsentiert als auch in ihrer Zuständlichkeit und ihrem Werden mitkonstituiert. Jeder
Gegenstand ist daher unter dreifacher Voraussetzung zu würdigen: im Hinblick
auf seine Form, mit Bezug auf seine Bedeutung für die Wirklichkeit und nach
seinem Wert. Das tätige Verhalten seinerseits hat die urteilende Stellungnahme
nach allen drei Seiten gebührend zu berücksichtigen. In Übereinstimmung mit
der traditionellen Gliederung der Kulturphilosophie in Ästhetik, Logik und
Ethik unterzieht Häberlin das Bestreben der Seele, dem Objekt nach Form,
Bedeutung und Wert gerecht zu werden, je einer besonderen Betrachtung.

5. Ästhetik zeigt, wie das Leben sich gestaltet, sofern das Seiende als

Repräsentant ewiger Ordnung aufgefaßt wird. - Leitender Gesichtspunkt des
ästhetischen Urteils ist die Idee der Schönheit. Schönheit bedeutet in der Begegnung
entdeckte Form, in der Erscheinung offenbar gewordene Vollendung. Im reinen
Schönheitserlebnis käme der Gegenstand weder nach seiner realen Beschaffen-

233



heit noch nach seinem Wert, sondern lediglich als Symbol in Betracht; die
Einstellung des prinzipgemäß urteilenden Subjekts wäre im logischen wie ethischen
Sinne ,interesselos'. Da jedes Urteil seine ästhetische, logische und ethische Seite
hat und überdies die standpunktbedingte Voreingenommenheit stets nur mehr
oder weniger überwindet, ist völlige Interesselosigkeit ausgeschlossen. Der
faktische Sinn für Schönheit ist nie reiner, sondern immer qualifizierender
Geschmack. - Die Trübung im Urteil beeinflußt unweigerlich auch das ästhetisch

bestimmte Handeln: sie macht sich im an sich zweckfreien Ausdruck der Formschau

als Impuls zur Verschönerung bemerkbar. Es ergibt sich ferner, daß die
zweckhaft infizierte Gebärde möglicher-, die verschönernde Tat notwendigerweise

der im Urteil waltenden Absicht unangemessen ist. (Am Beispiel der Kunst
legt Häberlin dar, wie die gewonnenen Gesichtspunkte auf die Phänomene des

ästhetischen Lebens anzuwenden sind.) - Nach dem Gesagten besteht ästhetische

Kultur im Versuch, den qualifizierenden Geschmack zu reinigen und das

Ausdrucksvermögen von vorhandenen Unzulänglichkeiten zu befreien. Vergeistigung

des Geschmackes zielt darauf hin, «daß in aller ,realen' Beurteilung und
Auseinandersetzung, wie eine durchgehende Melodie, das Verständnis für die

Bedeutung des Begegnenden als Offenbarung der Form walte oder vielmehr
gepflegt werde» (102). Und ästhetischer Ausdruckskultur geht es darum, in allem
Verhalten von der Berührung mit der Schönheit Zeugnis abzulegen. «Ästhetische

Kultur im Ganzen ist Pflege der Offenheit für das Wunder der Schönheit,
in jeder Art und Phase der Begegnung mit der Welt» (105).

6. Der Logik fällt die Aufgabe zu, sich über die kulturelle Möglichkeit jeder
Art gegenstands-qualifizierender Feststellung Rechenschaft zu geben. — Jegliche
Erkenntnisbemühung muß den grundsätzlichen Ansprüchen genügen, welche
unbedingte Wahrheit an das logische Urteil stellt, das heißt den logischen
Gesetzen einerseits, den (wahren) Kategorien anderseits. Die ersteren (Satz der
Identität, Satz des Widerspruchs, Satz des ,ausgeschlossenen Dritten', Satz vom
,zureichenden Grunde') sind «Varianten der Forderung des logischen Prinzips,
sofern dieses als Prinzip der Eindeutigkeit oder Ordnung fungiert» (108), die
letzteren vorentscheidende Gesichtspunkte, die den ,Merkmalen' des einzelnen
Seienden entsprechen. - Läßt das Urteil den gesetzlichen oder den kategorialen
Anspruch unerfüllt, so ist es prinzipiell falsch. Im ersten Fall wird die
Weltordnung, im zweiten werden die objektiven ,Attribute' der Individualität
(Existenz, Freiheit, Relativität des Seienden, Absolutheit des Seins) mißachtet. Beide

Fehlermöglichkeiten sind in der Subjektivität des Urteilenden begründet. Von
besonderer Tragweite ist der Umstand, daß der Außenverkehr des inkarnierten
Subjekts durch die leibliche Organisation vermittelt wird. Da diese nur auf
Gebilde anspricht, gibt es keine direkte Begegnung mit fremden Individuen.
Indirekte Individualbegegnung bestünde nur dort, wo das Gebilde als Leib einer
Seele verstanden würde. Die Entscheidung darüber, ob der fremde Mensch sei,
bleibt der Erfahrung vorbehalten. Mit ursprünglicher Gewißheit fest steht nur
das Sein des einen Urteilssubjekts, «dessen ,Menschlichkeit' durch die Tatsache
seiner Selbsterfahrung gegeben ist» (113). - Faktisch defizient ist das Urteil,
sofern der Gegenstand falsch qualifiziert wird. Jedes Urteil, also auch das prinzipiell

richtige, verfehlt die wahre Beschaffenheit der Individuen zufolge direkter
oder indirekter Auswirkung der Subjektivität mehr oder weniger. Fremd- und

234



Selbsterfahrung bleiben notwendig Stückwerk. - Das Anliegen logischer Kultur
ist demnach, in aller Beurteilung prinzipielle Reinheit und qualitative Angemessenheit

anzustreben. Gesetzliche Richtigkeit erfordert Schulung des Denkens,
selbstkritische Befreiung von empiristischen und traditionalistischen
Voreingenommenheiten. Kategoriale Richtigkeit verlangt Überwindung der
materialistischen, deterministischen, mechanistischen, Rationalistischen' Verkennung
des Individualcharakters alles Seienden. Das Unternehmen, die wahre Beschaffenheit

des besondern Seienden zu bestimmen, kann nur durch unablässige
Bemühung, das subjektive Interesse einzuklammern, einigermaßen gelingen. - Was
die Einsichten der Logik mit Bezug auf die Disziplinen der Wissenschaft bedeuten,

ist in Kürze nicht darzulegen, wohl aber das Verhältnis der Wissenschaft als

ganzer zur Philosophie. Philosophie und Wissenschaft teilen die Aufgabe
theoretischer Wahrheitfindung in gegenseitiger Begrenzung vollständig unter sich:
die erste sucht unbedingte Einsicht, die zweite empirische Erkenntnis. Die
Domäne der Wissenschaft beginnt genau dort, wo Urteil nötig wird. Philosophie
ruft nach der Ergänzung durch die Wissenschaft, und diese bewegt sich, sofern
sie wahrheitswillig ist, im Rahmen philosophischer Einsicht.

7. Ethik erläutert die kulturelle Möglichkeit des Werturteils und seiner tätigen

Anwendung. - Auch das ethische Urteil hat, soll es wahr sein, grundsätzliche
Forderungen gesetzlicher und kategorialer Art zu erfüllen: es muß den ewigen
Wert des individuell Seienden anerkennen und damit zugleich die Wertbedeutung

der qualitativen Besonderheit, der Zuständlichkeit, der Funktionalität
und - in allem - die Existenz in ihrer Absolutheit respektieren. Dieser letzte
Gesichtspunkt ist darum besonders wichtig, weil durch ihn das ontologische Wissen

um die Absolutheit des Seins positive Bedeutung gewinnt. Indem das ethische

Prinzip verlangt, daß die Absolutheit des Wertes anerkannt werde, geht es über
die Forderung des logischen Prinzips, Seiendes als Wunder hinzunehmen, hinaus.
Denn das Wissen um objektiven Wert, der aller subjektiven Bewertung autoritativ

gegenübertritt, ist zugleich Wissen um einen wertsetzenden Grund, der als

Grund absoluten Wertes auch Grund des Seins ist. «,Erst' die Idee des Wertes
öffnet das Auge für die Welt als göttliche» (139). Aus dem ethischen Prinzip im

ganzen ergibt sich ferner, was die Begriffe des Guten und der Güte in Wahrheit
bedeuten. ,Ewig gut' ist die göttlich begründete Welt als solche, ,zeitlich gut'
jeder Zustand als Zustand. Gut ist aber auch das Verhalten des Individuums,
sofern es der stets werdenden Vollendung dient. Eben darin besteht seine Güte.

«Die Güte bemißt sich am subjektiven Verhältnis zum Guten» (139). - Der
subjektiven Einstellung wegen läßt die Güte notwendig zu wünschen übrig.
Zunächst überall dort, wo das Urtei/s-Subjekt gegen die grundsätzlichen und kate-
gorialen Forderungen verstößt, ferner darin, daß in der Anwendung des ethischen
Urteils Fehler begangen werden. Damit ist angedeutet, in welcher Weise die
ethische Freiheit des Menschen eingeschränkt ist: er ist als urteilender relativ
unfrei kraft der Widersprüchlichkeit seines Wesens, als tätiger zufolge der
Inkarnation, also durch Tatsachen, die Ausdruck seiner existentiellen Freiheit sind. —

Die Aufgabe der ethischen Kultur besteht darin, durch Vergeistigung des
Werturteils und des daraus folgenden Handelns das menschliche Leben so sinnvoll als

möglich zu gestalten. Wichtig ist erstens die grundsätzliche Haltung im
Werturteil: die ständige Erinnerung an die ethische Wahrheit schlechthin, daß alles,

235



was ist, nach Beschaffenheit, Zuständlichkeit und Funktionalität unbedingt gut
und als solches absolut begründet ist, also auch der Mensch, in seinem Schwanken

zwischen geistiger und ungeistiger Einstellung, mit seinem Guten und Bösen.

Wichtig ist zweitens die unablässige Anstrengung, die der Bewertung überhaupt
zugänglichen Objekte im Hinblick auf die Güte ihres Verhaltens richtig zu
beurteilen. Und wichtig ist drittens, daß die Bemühung um adäquates Urteil jederzeit

durch die Pflege des ethisch bedeutsamen Könnens, das heißt durch Übung
der Tatkraft und Ausbildung der Geschicklichkeit, ergänzt werde. «Ethische
Kultur im ganzen bedeutet Streben nach technisch optimaler Anwendung des

möglichst wahren Werturteils» (156) - Über der gesonderten Betrachtimg der
kulturellen Möglichkeiten, so wie sie sich in Ästhetik, Logik und Ethik vollzieht,
darf nicht vergessen werden, daß Kultur, als Pflege des Geistes in allem Verhalten,

eine ist. «Was den Geist nährt, nährt ihn in jeder Beziehung. Es besteht
nicht nur kein Gegensatz, sondern innerste Einheit zwischen der Pflege des Sinnes

für Schönheit und der Anstrengung zur Sachlichkeit in der Feststellung und
in der Wertung des Gegenstandes. Denn sie stammen aus einer Wurzel, nämlich
aus dem Glauben, welcher ursprüngliches Wissen festhält» (159).

Der Versuch, Häberlins Bestimmung der philosophischen Aufgabe zu
charakterisieren und die Hauptlinie des Gedankenganges, der zur Lösung der Aufgabe
führt, nachzuzeichnen, wäre unvollständig, wenn er nicht wenigstens durch den
Hinweis ergänzt würde, daß in allen Etappen der Besinnung auf andere
Philosophen und philosophische Richtungen Bezug genommen wird. Diese
Bezugnahme, die sich durchwegs auf das Wesentliche beschränkt, steht im Dienste der
Erläuterung und Abgrenzung der eigenen Position. Die Tatsache, daß die
Auseinandersetzung mit den größten Vertretern der europäischen Philosophie am
meisten Raum beansprucht, und vor allem die Art und Weise der Konfrontation
seihst machen vollends deutlich, welch hervorragende Bedeutung dem Testament'

Häberlins in der Geschichte der Philosophia perennis zukommt.

P. Kamm

M. Eberhardt: Das Werten. Der Nachweis eines höchsten Rich-
tungsweisers als Lösung des "Wertproblems. Das Erkennen. Der
relationale Weltbegriff als Lösung des Wirklichkeitsproblems.
Richard Meiner Verlag, Hamburg 1950 und 1952.

Die Absicht des drei in sich geschlossene Bände umfassenden, als «ein
Beitrag zur Lehre vom Menschen als Glied im Werden» sich verstehenden
Werkes zielt auf den Nachweis, «daß menschliches Wissen und Denken heute
die Ausgestaltung einer für alle Menschen letzthin einheitlichen Weltanschauung

ermöglichen, an deren ganz allmählichen Aufbau das Mühen des Alltags
und die Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung aller Einzeldisziplinen
nicht weniger Anteil gehabt haben als Religion oder Philosophie». Hat man
die nicht ganz leichte Mühe des Lesens der beiden bislang vorliegenden
Bände («Das Werten» und «Das Erkennen») - sie sind nicht etwa in einem

236



schwer verständlichen Stil geschrieben, aber voll von ausgewalzten Trivialitäten

- hinter sich gebracht, so sieht man sich leider nicht genötigt,
die angesichts der zitierten Zielsetzung aufsteigende Skepsis nachträglich
zu korrigieren. Eine für alle Menschen einheitliche Weltanschauung: gewiß
ein gut gemeinter Wunsch, aber doch wohl nur noch von einem etwas primitiven

Gemüt zu hegen. — Der Band entwirft zunächst ein (später abgeändertes)

Ordnungsschema der Werte, das nach deren Entstehungsweise auf
Grund einer konstruierten Yeranlagungs- und Funktionstheorie orientiert
ist. Es gibt einmal «unmittelbare Werte» (Funktionswerte, subjektbezügliche
Eigenwerte, auf angeborener Veranlagung beruhend), zum andern «mittelbare»,

auf erworbener Wertung gegründete Werte, die sich in Eigen-, Mittel-
und Haftwerte gliedern, denen jeweils besondere «Werttöne» im Erleben
entsprechen. Große Bedeutung legt die Autorin auf die «relationale
Wertbildung», das heißt auf «Wertungen von Beziehungsbegriffen». Sie scheint
zu glauben, daß erst die «heutigen Kulturmenschen» sie entdeckt haben,
spricht daher von einer «vorrelationalen», «primitiven» Phase, in der ein
für allemal festliegende Gegenstände oder Gruppen von solchen gewertet
worden seien (als ob es nicht schon immer «Mittelwertungen», zum Beispiel
die Bewertung des Zweckmäßigen, gegeben hätte). Den relationalen Wertungen
liege das relationale «Wirklichkeitsdenken» oder der «relationale Weltbegriff»

zugrunde, worin alles Sein als ein seinem Beziehungsgewebe nach
einheitlicher, streng gesetzmäßiger Geschehenszusammenhang aufgefaßt wird.
Er allein ermögliche die Ableitung eines allgemeingültigen «höchsten Rich-
tungsweisers» aus der «Grundrichtung» des biologischen und des menschlichkulturellen

Lebens, der als das Ideal des «höchstmöglichen funktionellen
Lebensreichtums» alles sinnvolle menschliche Werten leitet und die
«grundsätzliche Lösung des Wertproblems» darstellt. «Relationaler Weltbegriff»
und «höchstmöglicher funktioneller Lebensreichtum» sind die immer
wiederkehrenden Zauberformeln, gleichsam die beiden Gläser der Brille, mit der
Eberhardt alles simplifizierend sieht, bemißt und beurteilt. Die unmittelbaren
ästhetischen und religiösen Werte werden unter ihren Aspekt gezwungen,
desgleichen die mittelbaren Ideal- und Trugwerte. Mit dem Richtungsweiser
werde «trotz der ungeheuren Mannigfaltigkeit der menschlichen Rassen,
Stämme, Sippen, Familien und Einzelmenschen erstmalig in der kulturellen
Entwicklung der Menschheit eine ihrer Grundrichtung nach gleiche
Idealbildung für alle Menschen in den Bereich der Möglichkeit gerückt. Was die
großen Weltreligionen wenigstens für das ethische Verhalten timfassender
Menschengruppen angestrebt haben - die Einheitlichkeit und Gleichartigkeit
der Wertbildung - wird jetzt auf allen Gebieten menschlicher wertender
Stellungnahme durchführbar. Durch die Anerkennung des Ideals als

Richtungsweiser eröffnet sich für die gesamte Menschheit der Ausblick auf eine

Gemeinsamkeit in Wertfragen und damit gleichzeitig in höchsten Kulturfragen,

wie wir Entsprechendes heute selbst auf den Gebieten rein
wissenschaftlicher Erkenntnis nur in den Bereichen der Mathematik und der
Naturwissenschaften kennen». Man weiß nicht, was man mehr bewundern soll:
die Naivität des Simplifizierens, den Mangel jeder Selbstkritik, den
ungebrochenen Fortschrittsoptimismus oder die Bescheidenheit in den Ansprüchen

237



an Problemlösungen - jedenfalls ist alles entwaffnend. - Auf den zweiten
Band einzugehen, wird sich nach den gegebenen Proben wohl erübrigen.

H. Kunz

Th. Litt: Denken und Sein. S. Hirzel Verlag, Zürich 1948.

Es handelt sich nicht, wie der mißverständliche Buchtitel vermuten lassen

könnte, um eine ontologische Untersuchung, die etwa die Klärung der
Bedeutungen des Seinsbegriffes und die Rolle des Denkens bei dessen

Konstituierung zum Thema hat. Vielmehr legt Litt einen Entwurf dessen vor, was

man gemeinhin «Wissenschaftstheorie» und «Methodologie» zu nennen
gewohnt ist. Er unterscheidet vier Wissenschaften, die durch je besondere Methoden

und Gegenstands- oder Wirklichkeitsbereiche - Körper, Leben (Pflanze),
Seele (Tier), Geist (Mensch) - charakterisiert sind. In ihrem Durchlaufen bewegt
sich zugleich das Denken «von dem Pol der Expansion zum Pol der
Konzentration», insofern es in der Noologie (das heißt in der Wissenschaft vom Geist) —

die die maßgebende Disziplin ist und den ganzen Weg des Erkennens überschaut -
sich selbst als gegenstandsbildende Leistung einschließlich ihrer ungegenständlichen

Voraussetzungen erfaßt. Damit wird kein neuer Objektbereich
aufgeschlossen, sondern eine radikale Umkehr der Betrachtung von den Sphären des

Gegenständlichen «zu der Dimension des Identischen» vollzogen, «in der
jegliche Erkenntnis zu Hause sein muß, um den Anspruch auf Geltung erheben zu
können». Die vier Methoden sind den Wirklichkeitsbereichen nicht exklusiv
zugeordnet, sondern die je vorangehende ist auch auf die neue Objektssphäre
anwendbar, weshalb der Mensch sowohl körper- wie lebens-, seelen- und
geisteswissenschaftlich erkannt werden muß. Litt führt diese Gedanken freilich nicht
in die Einzelheiten gehend aus, alles bleibt in den wissenschaftstheoretischen

Erörterungen hängen; und selbst dort, wo er - wie im Falle des Menschen als

das einerseits sich selbst denkende und gestaltende, andererseits im sinnvollen
Ausdruck sich äußernde und im ursprünglichen Eindruck erfahrbare Wesen -
die Analyse etwas detaillierter durchführt, ist sie merkwürdig oberflächlich. Die
These etwa, daß das denkende Subjekt in der - das räumliche Auseinander und
das zeitliche Nacheinander überwindenden - Identität des gedachten ideellen
Gehaltes zugleich eine Identifizierung mit allen andern Subjekten realisiert,
reicht schwerlich zur Fundierung der «menschlichen W irklichkeit» und ihrer
Erkenntnis aus. Litt konfrontiert schließlich die vier Seinsbereiche mit der Idee
der Einheit des Werdens. Er verwirft - mit gar nicht überzeugenden erkenntnis-
tbeoretischen, zum Teil wunderlichen Argumenten — den «naturalistischen
Evolutionismus» und entscheidet sich für die spekulative «spiritualistische Deutung

des Weltwerdens», ohne für deren sachliches Recht auch nur den Schatten
einer Regriindung zu geben, wenn man seine dogmatische Behauptung nicht
als solche verstehen will: «Es ist der Geist, mit dessen Auftreten sich erst die

ganze Fülle des Wirklichen aufschließt. Wollen wir also dem Widersinn der

Auffassung entgehen, die das Vollkommene aus dem weniger und weniger
Vollkommenen, das Reichste aus dem Ärmsten hervorgehen läßt, so müssen wir
annehmen, daß der Geist, der erst im letzten Akt in die Helligkeit des Sichselbst-

238



Wissens heraustritt, in Wahrheit schon in den vorausgegangenen Abschnitten
des Entwicklungsdramas nicht nur überhaupt zugegen gewesen, sondern auch
als treibende Kraft am Werke gewesen ist, nur eben als sich selbst noch nicht
wissender, zu sich selbst noch nicht durchgedrungener Geist. Das Weltwerden
ist die Odyssee des nach sich selbst auf die Suche gegangenen und schließlich sich
selbst findenden Geistes». Also Hegeische Spekulation. Abschließend differenziert

der Verfasser «die Zeit», den vier Wirklichkeitssphären entsprechend, in
vier «Zeiten»: die objektive, die organisch gestaltete, die perspektivisch
gegliederte und die sich selbst aufhebende Zeit - auch hier ohne in die Tiefe der
Probleme vorzustoßen. Wer wissenschaftstheoretische Fragen in der
angedeuteten Art zu behandeln noch für belangvoll hält und außerdem an scheinbar
restlos aufgehenden «Lösungen» Freude hat, wird diese auch bei der Lektüre
des sehr klar geschriebenen Buches Litts erfahren. H. Kunz

I. M. Bochenski, o. P.: Ancient formal logic. North holland
publishing company, Amsterdam 1951.

Ce volume, dont le lecteur tirera un plus grand profit encore s'il ne l'aborde
qu'après s'être familiarisé avec le Précis de logique mathématique du même auteur
(Kronder, Bussum 1948), est consacré à un tableau d'ensemble de l'histoire de la
logique formelle dans l'Antiquité.

Le cadre très restreint de ce compte rendu interdit l'analyse détaillée de ce

substantiel volume, mais en voici les grandes lignes :

On peut diviser l'histoire de la logique formelle dans l'Antiquité en quatre
courants qui correspondent en gros à quatre périodes : 10 le courant préaristotêli-
cien dans lequel on trouve des considérations logiques sans qu'il y ait encore de

logique constituée comme science; 2° l'œuvre d'Aristote qui fonde véritablement
la logique ; 3° le courant mégaro-stoïcien qui développe une logique propositionnelle
très intéressante ; 4° la période post-stoïcienne caractérisée surtout par un
syncrétisme entre les deux courants péripatéticien et stoïcien.

Dans la première période, on doit faire une place à part à la division platonicienne

qui est à l'origine de la syllogistique aristotélicienne.
A propos d'Aristote (seconde période), le professeur Bochenski note que le Sta-

girite développe son système selon un procédé axiomatique (p. 53); que, de plus,
il fait une place dans sa logique au contingent qui se définit ainsi : ce qui n'est ni
nécessaire, ni impossible. Cette introduction du contingent dans la logique
entraîne toute une logique modale dont l'auteur trace un tableau très clair
illustrant les lois qui régissent la syllogistique modale chez Aristote (p. 63).

L'auteur insiste, d'autre part, sur le fait que la logique aristotélicienne ne se

borne pas à l'étude des syllogismes catégoriques. Elle connaît les syllogismes
hypothétiques qui proviennent probablement de l'enseignement platonicien.

Mais, et ceci est très important, les variables qui interviennent dans ces

syllogismes sont des variables de termes et non de propositions. De plus, on peut
trouver déjà chez Aristote un certain nombre de lois concernant la logique des

relations (p. 68). Enfin, l'on peut trouver chez lui certaines lois et règles concernant
la logique des propositions (p. 70).

239



Cette logique a été transformée en partie parles disciples immédiats d'Aristote :

Théophraste et Eudème. On peut attribuer à Théophraste deux changements
importants : 1° la substitution du «possible» au «contingent» dans les syllogismes
(alors que le possible se définit uniquement par rapport à l'impossible, comme non
impossible, le contingent fait intervenir également la notion du nécessaire et se

définit à la fois comme non impossible et non nécessaire) ; 2° l'affirmation du principe

que la conclusion suit toujours la partie la plus faible (p. 73-74). Enfin, c'est
à ces deux disciples que l'on doit principalement d'avoir étendu l'étude des

syllogismes hypothétiques. Toutefois, il n'est pas facile de décider si les variables qui
entrent dans leurs syllogismes hypothétiques sont des variables de termes ou de

propositions (p. 75). Dans la mesure où l'on aurait affaire à des variables proposi-
tionnelles, il faudrait voir chez Théophraste principalement un précurseur de la
logique propositionnelle des Stoïciens, comme le suggérait le professeur Bochenski
dans un ouvrage antérieur : «il formula pour la première fois, à ce qu'il semble, des

lois qui peuvent être interprétées comme formules de la logique des propositions
et il leur donna l'aspect de règles. Sous ces deux rapports, il est le précurseur du
Stoïcisme» (Bochenski: La logique de Théophraste, p. 126).

Un troisième courant est représenté par l'école stoïcienne qu'il serait plus équitable

d'appeler mégaro-stoïcienne puisque Zénon de Chition apprit la logique
auprès de Diodore Cronos.

Cette logique propositionnelle se distingue de notre logique des propositions
tout d'abord parce qu'elle englobe encore une théorie de la connaissance et des
études psychologiques sur la connaissance et ensuite parce qu'elle se considère
comme exclusive d'une logique de termes alors qu'à notre point de vue logique de

termes et logique de propositions se complètent mais ne s'excluent pas.
Le professeur Bochenski insiste avec raison sur l'importance accordée dans la

logique stoïcienne aux.propositions moléculaires ou propositions composées de deux
propositions unies par des liaisons dont les plus importantes sont l'implication, la
disjonction et la conjonction.

Quant à la dernière période post-stoïcienne, l'auteur y distingue deux logiciens :

Gallien et Boèce. L'œuvre de Gallien, dont la principale originalité semble consister

dans la division des syllogismes en trois classes : les hypothétiques, les catégoriques

et les relatifs, mériterait une étude particulière (p. 105). Quant à Boèce qui
représente tout à la fois l'aboutissement de la logique de l'Antiquité et l'annonce
de la logique médiévale, il étudie spécialement les syllogismes hypothétiques et son
innovation la plus importante consiste à avoir infusé les fonctions proposition-
nelles dans le corps de la doctrine aristotélicienne (p. 106).

Comme on le sait, Kant avait jugé que la logique formelle, entièrement créée

par Aristote, n'avait pas été capable de faire un seul progrès depuis sa mort.
L'historien de la logique Prantl avait porté un jugement défavorable sur la logique
stoïcienne et faussé de la sorte l'histoire de la logique qui, contrairement à l'avis de

Kant, a bel et bien évolué depuis Aristote.
Des travaux récents cités par l'auteur ont réhabilité la logique stoïcienne, mais

nous manquions d'un travail d'ensemble intégrant cette réhabilitation dans une
vue synthétique sur l'histoire de la logique formelle dans l'Antiquité. L'ouvrage
du professeur Bochenski vient donc heureusement combler cette lacune ; c'est en
dire la grande valeur. A. Virieux-Reymond

240



I. M. Bochenski, o. P.: Précis de la logique mathématique. Kronder,
Bussum 1948.

Ce volume est une initiation à la logique mathématique ou logistique. Parmi
ceux qui s'intéressent à la logique, nombreux sont ceux qui, formés à la logique
classique, n'ont pas été initiés aux travaux les plus récents des logistieiens
contemporains. C'est à eux que s'adresse tout particulièrement le volume du professeur

Bochenski.
Le premier chapitre, intitulé Généralités, résume les étapes qu'a suivies

l'évolution de la logique mathématique et donne les définitions des termes nécessaires
à la compréhension de cette discipline, à savoir ceux de constante, variable,
proposition, nom, opérateur, etc., qui s'y trouvent nettement définis.

Le second chapitre concerne la logique des propositions : cette logique conçoit
chaque proposition comme un tout indécomposable. Les propositions, prises
chacune en bloc, sont étudiées au point de vue de leur valeur de vérité (le vrai et le
faux sont respectivement symbolisés par 1 et par 0). La logique propositionnelle
porte également sur l'étude des divers types de liaisons bipropositionnelles
(alternative, ou somme logique, implication matérielle, disjonction, conjonction ou produit

logique, équivalence) ; elle établit aussi les lois selon lesquelles se produisent
les combinaisons des diverses valeurs de vérité.

Comme on le sait, historiquement, l'étude de la logique des propositions fut,
sinon totalement créée (comme le prouve un ouvrage antérieur du professeur
Bochenski : La Logique de Théophraste) du moins développée et défendue brillamment

par les Stoïciens pour supplanter la logique de termes aristotélicienne (car
le problème de l'attribution apparaît insoluble aux yeux des Stoïciens) ; mais loin
de pouvoir être exclusives l'une de l'autre, les deux logiques sont complémentaires ;
c'est la raison pour laquelle, bien que les logistieiens contemporains mettent,
comme les Stoïciens, l'accent sur la logique propositionnelle, ils font également une
place à l'étude des prédicats et des classes. Cette étude fait l'objet du chapitre III.
Comme l'indique l'auteur, la théorie des prédicats porte sur la compréhension des

termes, tandis que la théorie des classes examine leur extension.
Dans ce chapitre, après avoir donné les définitions nécessaires des termes

suivants: constante nominale, variable nominale, opérateur nominal, proposition
individuelle, matrice et quantificateur, l'auteur expose les lois les plus importantes
de la logique des classes et des prédicats dont la syllogistique aristotélicienne fut
la première ébauche systématique.

Le quatrième chapitre aborde la logique des relations1 qui est «la partie la plus
neuve et la plus importante de la logique moderne». Ces relations binaires sont, par
exemple, celles de réflexivité, de symétrie, de transitivité, de similitude ou de con-
nexité.

L'auteur constate, à la page 70, que «la théorie des relations binaires (à deux
termes) quoique très importante, ne suffit nullement même dans les analyses les

plus élémentaires des sciences non mathématiques. Malheureusement, elle est la

1 «La relation est ce qui caractérise un terme par l'intermédiaire d'un autre», ainsi que l'indique M. Pia-
get dans son Traité de logique (p. 57). Quant à la formule que le R. P. Bochenski emploie pour définir la
relation, je ne la reproduis pas pour des raisons d'ordre typographique, mais elle rejoint la définition donnée

par M. Piaget.

16 241



seule partie de la logique des relations qui fut élaborée. Nous donnons ici quelques
définitions fondamentales d'une théorie généralisée», portant sur des relations
entre plus de deux termes, ajoute l'auteur.

Le cinquième chapitre, intitulé Divers, consacre quelques pages substantielles
à l'étude de la forme canonique, de la logique combinatoire et de la métalogique.

L'auteur a voulu offrir à l'étudiant en logique un instrument de travail simple
et résumant au strict minimum ce qu'il est indispensable de connaître pour pénétrer

dans les systèmes logistiques contemporains (Peano-Russell, Lukasiewicz et
D. Hilbert). Il s'est donc abstenu volontairement d'aborder les nombreux
problèmes d'ordre métaphysique et êpistémologique que pose l'attitude de la logique
contemporaine à l'égard des principes de la logique. (Voir à propos de ces
problèmes : A. Reymond, Les principes de la logique et la critique contemporaine).

L'ouvrage du professeur Rocbenski vient à son heure pour initier tous ceux qui
s'intéressent à la logique sans être au courant des derniers travaux des logisticiens
contemporains. Antoinette Vineux-Reymond

Helmuth Pleßner: Zwischen Philosophie und Gesellschaft.
Ausgewählte Abhandlungen und Vorträge. Francke Verlag, Bern 1953.

Unter dem trefflichen Titel «Zwischen Philosophie und Gesellschaft»
hat Pleßner hier eine Anzahl Abhandlungen aus einem Vierteljahrhundert
zu einem schönen Band zusammengestellt und so manches, was schwer oder

gar nicht mehr zugänglich war, wieder greifbar gemacht. Wir finden gewichtige
Arbeiten wie «die Deutung des mimischen Ausdrucks» und über «Macht
und menschliche Natur» neben solchen, die an Einzelphänomenen — am Lächeln
beispielsweise oder am Schauspieler - wesentliche Züge des Menschseins

aufzeigen und die hohe Fähigkeit des Verfassers zur eindringenden feinsinnigen
Analyse dokumentieren. H. Kunz

Henri Gouhier: Le théâtre et Vexistence. Paris, Aubier, 1952.222 pages.

L'auteur suit un chemin intérieur qui va de l'art à la philosophie en passant par
l'esthétique. Réfléchir sur l'art, c'est en effet le mieux comprendre - et s'assurer

par là une voie d'accès à la connaissance tout court.
Ce n'est pas dans le contenu des pièces que l'on découvre, au théâtre, la meilleure

philosophie, mais dans leurs structures. Avant tout, le théâtre fait exister.
Cela signifie deux choses : l'œuvre existe d'abord en tant que telle, comme un tout
organique. Ses parties (personnages, décors, etc.) existent aussi moyennant une
convention: le spectateur, par un «acte de bonne volonté» (p. 26), leur accorde
l'existence. Ainsi Hamlet existe d'abord parce qu'il est (c'est l'existence
esthétique), et aussi parce que je fais, au théâtre, comme s'il existait. Le Barbouillé, en
revanche, trop irréel pour que je puisse croire à son existence, n'existe
qu'esthétiquement.

L'existence esthétique semble imposée par l'œuvre elle-même, par sa structure
et par sa valeur, par le fait, dirions-nous, qu'elle est intensément individuée. Ainsi

242



Titus, dans Bérénice, est loin d'être aussi particulier que Bérénice; cette dernière,
en effet, tellement elle-même dans chacune de ses actions, dans chacun des mouvements

de son cœur, en toutes circonstances, bien davantage que son amant, existe,

une dans sa diversité, unique à force d'être individuelle. C'est le personnage falot,
le bouche-trou, le rôle de remplissage, nécessaire pour l'intrigue, mais inutile dans
sa présence charnelle, qui, au théâtre, n'existent pas. Et cela, même si le spectateur,

dans sa bonne volonté indulgente, lui accorde une existence de convention.
«L'existence comme si», à laquelle, selon nous, M. Gouhier attache une trop

grande importance, est au fond tout à fait secondaire; elle «introduit une
référence au réel» (p. 104) qui, si elle est exempte de tout parti pris réaliste, n'est pas
nécessairement esthétique (la musique, par exemple, l'ignore). Il est en vérité des

personnages très travaillés qui existent, auxquels je me refuse d'accorder l'existence

conventionnelle : ainsi Jupiter dans Amphitryon. C'est alors leur individualité
qui s'impose à nous comme une existence universelle. Inversement, sur scène

évoluent parfois des êtres ternes, dont je crois fort bien, conv entionnellement,
qu'ils existent, sans que mon jugement puisse leur accorder l'existence esthétique.
Ceux-là sont-ils ou ne sont-ils pas Ils ne sont pas, esthétiquement, étant sans
individualité ; mais existent-ils

Quand M. Gouhier pose la question : qu'est-ce qui, au théâtre, existe il semble

répondre en affirmant que l'existence conventionnelle entraîne toujours l'existence
esthétique. C'est précisément de cela que nous doutons.

S'appuyant sur des expériences concrètes, analysées en profondeur avec une
finesse et un goût exceptionnels, ce livre très riche propose de plus les définitions
des genres et des catégories esthétiques. Le tragique est ainsi défini par les

présences d'une transcendance et de la liberté, et par l'usage d'une langue poétique,
évocatrice. La mort «est dramatique dans la mesure où elle est pensée par rapport
à une personne et où cette pensée me met dans la situation paradoxale de savoir
qu'il est tout naturel de mourir et pourtant de ne jamais reconnaître une mort
naturelle» (p. 79). «La condition du comique est que je ne sois pas engagé dans
l'aventure et que soit coupé le courant créé par la sympathie» (p. 133). Le type,
loin d'être abstrait et général, est un individu où disparaît la «personnalité
engagée dans une histoire» (p. 141 La comédie, enfin, genre indéfinissable, est saisie

avec originalité comme un commencement absolu, au lever du rideau, et, surtout,
comme une fin absolue, à la chute du rideau ; la comédie tue donc le sens de
l'histoire, son temps étant aussi autonome que celui d'une œuvre musicale, avant quoi
et après quoi il ne se passe rien. Les dénouements artificiels de Molière ne sont donc
en réalité qu'une manière de mieux replier la comédie sur elle-même.

J.-Claude Piguet

Georges Canguilhem: La connaissance de la vie. Paris, Hachette,1952,
collection Science et Pensée, 223 pages, in-16.

Ce livre est un recueil d'essais et de conférences : il se présente donc sans aucune
intention systématique, mais dans l'unité d'une pensée cohérente et forte. L'auteur

y parle d'abord de Vexpérimentation en biologie et de la théorie cellulaire; il
étudie les divers aspects du vitalisme conjointement au problème classique et tou-

243



jours à l'ordre du jour de l'analogie entre machine et organisme ; il reprend les questions

concernant le vivant et son milieu, et, pour terminer, propose une réflexion
novatrice sur le normal et le pathologique.

Le mérite de ces études réside tout ensemble dans la sûreté de leur information
biologique, dans l'ampleur de leur érudition historique et, par-dessus tout, dans
la solidité de la pensée philosophique qui s'y exprime.

Recourant à la perspective historique, qui embrasse ici à la fois l'histoire des

sciences et celle de la philosophie, Canguilhem n'a pas de peine à démontrer que les

notions théoriques de notre biologie impliquent, à leur origine, des partispris
philosophiques. On peut discerner, derrière les problèmes modernes des sciences de la
vie, une problématique plus ancienne des concepts fondamentaux qui viennent de

loin, et dont quelques-uns même appartiennent au fond mythique et archaïque de

la pensée humaine. Mais constater la permanence de ces «concepts fondamentaux»
n'est pas nier le mouvement et le progrès dans les sciences. Canguilhem nous invite
au contraire à «chercher dans l'histoire des sciences le sentiment de possibilités
théoriques différentes de celles que l'enseignement des seuls derniers résultats du
savoir nous a rendues familières, sentiment sans lequel il n'y a ni critique scientifique,

ni avenir de la science».

Canguilhem souligne les insuffisances de l'interprétation physico-chimique
appliquée à la connaissance de la vie. Unevéritable connaissance de lavie doit
commencer par respecter l'originalité du vivant. C'est à une philosophie de l'organisme
considéré comme totalité signifiante (conformément aux vues de Goldstein) qu'ira
la préférence de Canguilhem. Il nous proposera de renverser quelques-unes des

relations traditionnellement acceptées: les mécanistes essayent d'interpréter le
vivant en l'assimilant à une machine, alors qu'en réalité les techniques sont plutôt
des produits et des expressions de la vie. Il faut donc «inscrire le mécanique dans

l'organique» On admet, d'habitude, la dépendance quasi totale de l'organisme
à l'égard de son milieu. Canguilhem, à la suite de von Uexkiill, nous engage à partir
plutôt du vivant comme centre d'un milieu. C'est le vivant qui organise son milieu

par le choix qu'il y fait et par le rayonnement de ses énergies. Il y a pour le moins

réciprocité dans le débat que l'être vivant engage avec le monde qui l'entoure.
Cette primauté de la vie, Canguilhem l'affirmera encore lorsqu'il s'agira de

définir la connaissance elle-même. Celle-ci, à tout prendre, n'est qu'une «entreprise

assez hasardeuse de la vie». Le savant est d'abord un être vivant. La connaissance

biologique a donc la vie à la fois «comme sujet et comme objet». Malgré ce

qu'une telle position semble impliquer de réalisme vitaliste, Canguilhem affirme
très nettement son refus simultané de tout réalisme et de tout idéalisme : « On
admet trop facilement l'existence entre la connaissance et la vie d'un conflit
fondamental et tel que leur aversion réciproque ne puisse conduire qu'à la destruction

de la vie par la connaissance ou à la dérision de la connaissance par la vie. Il
n'est alors de choix qu'entre un intellectualisme cristallin, c'est-à-dire transparent
et inerte, et un mysticisme trouble, à la fois actif et brouillon Or le conflit n'est

pas entre la pensée et la vie dans l'homme, mais entre l'homme et le monde dans
la conscience humaine de la vie.» Jean Starobinski

244



J. Wolff: Der Mensch und die Mitte. Über die Dialektik von Sein

und Nichtsein. Verlag Paul Haupt, Bern 1953.

Weltanschauliche Bücher lassen sich, meint der Verfasser, «heutzutage nicht
mehr nach dem Rezept schreiben, das ehedem in allen philosophischen und
theologischen Garküchen auflag: man beginnt einige Jahrhunderte oder
Jahrtausende vor Christus, haspelt alle historischen und alle derzeit im
Schwange gehenden Standpunkte ab und kommt zu dem Resultat, das als einzig
richtiges dem Leser zeigt, was (nach der Meinung des Autors) die Welt im
Innersten zusammenhält». Sein eigenes vorliegendes Büchlein widerlegt aber die

Behauptung, denn es realisiert genau diesen Typus von Literatur: aus
indischer, vorsokratischer und Existenzphilosophie, Buddhismus und Taoismus,
Primitivenreligion und Christentum, moderner Atomphysik und Tiefenpsychologie,

Duineser Elegien, Alexanderplatz und Glasperlenspiel und was man
sonst noch wünscht, wird kritiklos und unverbindlich ein Gericht zubereitet
und unter dem Namen «Der Mensch und die Mitte» angeboten. Während damit
der Inhalt noch einigermaßen getroffen werden mag, bleibt es völlig dunkel,
was das alles mit der «Dialektik von Sein und Nichtsein» zu tun haben soll.
Aber offenbar finden solche Veröffentlichungen ein weltanschauungs- und
glaubenssüchtiges Publikum, das ihnen Geschmack abzugewinnen vermag;
vermutlich rekrutiert es sich zumal aus jenen Menschen, deren Erlösungsbedürfnis
begreiflicherweise von der nüchternen - Wolff würde sagen «rationalistischen» -,
ihrer Vorläufigkeit und Grenzen bewußten Forschung nicht befriedigt wird.

H. Kunz

Wilhelm Steinberg: Grundfragen des menschlichen Seins. Eine
Einführung in die philosophische Anthropologie. Ernst Reinhardt
Verlag, München/Basel 1953.

Im ersten Teil (Der Mensch in der Philosophie der Gegenwart) skizziert
Steinberg in ansprechender, klarer, wenn auch nicht durchwegs korrekter
Weise die anthropologisch relevanten Lehren Nietzsches, Simmeis, Schelers,
Klages', N. Hartmanns, Heideggers und Jaspers'. Eingestreut ist ein Exkurs
über Fichte und Kierkegaard als diejenigen Denker, die für die Gegenwart
besonders fruchtbare «Ansätze zur Philosophie der menschlichen Existenz»
gegeben haben. Der zweite Teil (Die menschliche Seele) enthält eine Reihe
von locker gefügten Erörterungen zur Kritik der eine Seele leugnenden
positivistischen Psychologie, über die Freiheit des Willens und dessen
grundsätzlichen Unterschied zu den Triebregungen, über tiefe und flache Gefühle,
seelische Schichten, willkürliches ichzentriertes und unwillkürliches eshaftes
Denken, beobachtende und schlichte Selbstwahrnehmung usw. Hier finden
sich manche treffenden Bemerkungen, nur läßt sich nicht einsehen, was sie

mit dem ersten Teil des Buches zu tun haben sollen und warum es sich als

«Grund/ragen» des menschliehen Seins anbietet - wirklich gefragt wird darin
nirgends. H. Kunz

245



Hans Kunz: Die anthropologische Bedeutung der Phantasie. I. Teil:
Die psychologische Analyse und Theorie der Phantasie. II. Teil:
Die anthropologische Deutung der Phantasie und ihre
Voraussetzungen. Studio Philosophica, Jahrbuch der Schweizerischen

Philosophischen Gesellschaft, Supplementum 3 und 4. Verlag
für Recht und Gesellschaft AG., Basel 1946.

Das Buch ist in mehr als einer Hinsicht ungewöhnlich und in seiner Wesentlichkeit

nicht leicht zugänglich. Es läßt ein Verhältnis zu den Phänomenen
erkennen, das ausgezeichnet ist durch jenes schwebende Zugleich von Ferne und
Nähe - ein Motiv, das im Buch selber keine geringe Rolle spielt -, in dem sie

wirklich sichtbar werden, weil weder das Begriffene, eine eigene Dynamik
entfaltend, davon forttreibt, noch das zu Begreifende in eine blinde Nähe gerückt
wird. Gerade dies aber erschwert die Darstellung, besonders in der Führung des

Baues, die ja bei philosophischen Arbeiten üblicherweise vom «Begriff» nicht
ohne Vergewaltigung der «Sache» geleitet ist. Der Aufbau des Ganzen ist nun
auch merkwürdig und nicht nur glücklich. So ist vor allem der erste Teil, eine

psychologische Untersuchung der Phantasie, bis in seine Gliederung hinein in
seiner eigentlichen Bedeutung so sehr erst vom zweiten her verständlich, daß er
von dem auf Thesen Drängenden einen langen Atem verlangt, um so mehr als
sich der Autor hinter der zitierten Literatur zeitweise geradezu verbirgt. Belohnt
wird die Geduld durch die feinsinnigen Analysen und Auseinandersetzungen -
so zum Beispiel die in seltener Weise unbeirrte mit der Psychoanalyse —, denen
ein genaues Hinhören zuweilen schon entnehmen kann, daß der Grund, von dem
aus sie geführt werden, tragfähig ist.

Im zweiten Teil werden bestimmte Wesenszüge des Menschen aufgedeckt, die
die seine gesamte Existenz durchsetzende Wirksamkeit der Phantasie verständlich

machen; dabei dringt die Untersuchung in Gründe, die als Fundamente zu
einer philosophischen Anthropologie betrachtet werden können. Auch hier sind
die großen Zusammenhänge mehr dargestellt, offen für das Begreifen, als abgelöst
in begrifflicher Nacktheit ausgesprochen, was die Lektüre erschwert, aber auch
fruchtbar macht. - Dem Ganzen liegt die zunächst befremdende These vom
Todesursprung des Geistes zugrunde. Der Tod als das eigentliche Nichts des

existenten Menschen manifestiert sich als möglicher im ständigen Aufgerissensein
des Menschen durch das Bewußtsein; der reine Denkakt hat in dieser Manifestation

sein Wesen. Dieser der unmittelbaren Einsicht entzogenen These wächst
mittelbarEvidenz zu dadurch, daß von ihr aus bedeutsame Charaktere von Denken
und Sein, wie auch der durch das Bewußtsein ausgezeichneten Existenz des
Menschen anthropologisch begründet werden können : so aus der temporalen
Transzendenz des Todes die «Zeitlosigkeit» nicht nur des geistigen Aktes (sein
«Querstehen» zum stetigen Strömen der vitalen Vollzüge), sondern auch des begrifflichen

Seins, seine «Idealität»; aus der ständig im Denkakt durchbrechenden
Möglichkeit des Todes die logische Möglichkeit und mit ihr der potenzierte
Möglichkeitscharakter der menschlichen Existenz überhaupt usw. Für den negativen
Ursprung des Denkens spricht ferner die von jeher gesehene fundamentale
Bedeutung der Verneinung. Konstitutiv nun ist die Verneinung nicht nur für das

246



Denken, sondern für das menschliche Verhalten überhaupt. Denn sie erst macht
die Distanz möglich, die die Voraussetzung ist für die dem Menschen vorbehaltene

Destruktion und Maßlosigkeit, aber auch für die nur ihm mögliche Sachlichkeit,

die das Seiende als das, was es ist, sich zeigen läßt. Mit der «Verdoppelung»
des «ursachelosen» Todes im Bewußtseinsakt eröffnet sich im Menschen der
ursachelose, unbedingte «Anfang» und damit die Freiheit, die freilich als
Möglichkeit nie wirklich, aber vor dem Eintritt des Todes auch nie zur Unmöglichkeit

wird. — Diese Interpretation des geistigen Aktes macht endlich die
ambivalente Bewertung des Geistes - seine traditionelle Vergöttlichung und seine

Verfluchung etwa bei Klages - verständlich : es ist sein «Querstehen» zum Leben,
das ihn als das schlechthin Andere, Göttliche, oder als das das Leben Spaltende,
Störende erscheinen lassen kann.

Der Todeseinbruch im Bewußtseinsakt geht als radikaler «Riß» durch alle
Bezüge des Menschen zur Welt, und durch ihn ist unser Immer-schon-bei-den-
Dingen-sein zugleich ein «Transzendieren». Mit dem Tod als möglichem bricht
der ständig mögliche Weltverlust durch, der den Menschen heimatlos macht.
Und so ist seine nichtende Geistigkeit der Grund der absoluten Ungeborgenheit
des Menschen und Grund auch seiner unaufhebbaren Einsamkeit: Eigentlich
gemeinschaftsstiftend sind nur die vitalen Mächte der Person, am ursprünglichsten

einsamkeitssprengend die leibliche Berührung ; der Geist aber als die innerste
Innerlichkeit des Menschen ist ohne Möglichkeit, im Medium des Leibes als
solche nach außen zu treten, den Andern, das Begegnende überhaupt, zu berühren.

Von hier aus läßt sich nun die Sehnsucht als die wesentliche Grundlage des

Phantasierens begreifen. Durch das in ihm unaufhörlich aufbrechende nichtende
Bewußtsein ist der Mensch in seiner Welt heimatlos und ohne Möglichkeit der
Bergung. In der Gegenbewegung zu dieser ständigen Möglichkeit des Welt- und
Selbstverlustes schafft die Sehnsucht in dem vom Denken eröffneten «Innenraum»

sich eine Welt, eine von der Phantasie gestaltete Wunschwelt, als innere
Heimat. In mehrfacher Weise ist so die Phantasie bedingt durch den geistigen
Akt: Seine «Einbrüche» ermöglichen es den vitalen Impulsen, sich vom
Gegenwärtigen abzulösen und - die Keimzellen der Phantasie sind die triebimmanenten
Bilder - die Phantasmen des gegenwartsflüchtigen Phantasierens hervorzubringen.

Der geistige Akt erst läßt so etwas wie eine Innerlichkeit entstehen, die den
«Raum» bildet für das phantasierende Weltschafien der Sehnsucht. Aber vor
allem ist es die durch ihn in unserer innersten Mitte aufbrechende «Ferne» als
die unserem «nahen» Dasein ständig drohende Möglichkeit des Vergehens, die
unsere Existenz zur sehnsüchtigen Bewegtheit auf Bergung hin nötigt und
zugleich die reale Erfüllung der Sehnsucht unmöglich macht.

So etwa könnte man in gröbsten Umrissen, mit notwendig verfälschenden
Vereinfachungen und vielleicht zu weit gehenden Verdeutlichungen eine Angabe
des Inhalts versuchen. Unerbittlich thetisch wird in diesem zu seinem Vorzug
alles Konstruktive meidenden Buch einzig die Bewußtseinsthese ausgesprochen,
und der volle Nachdruck fällt auf das Denken als das den Menschen eigentlich
Auszeichnende. (Das Denken ist nicht reduzierbar wie in der Psychoanalyse und
den Lebensphilosophien; es ist wieder seinserschließend - nicht wie bei Heidegger

die ursprünglichere Stimmung - und zugleich der Grand von Zügen des

menschlichen Wesens, wie sie etwa von der Existenzphilosophie oder der Psycho-

247



analyse aufgedeckt und dort als ursprünglicher behauptet sind.) Dies könnte
nun das Mißverständnis nahelegen, es handle sich um eine Begreifung des
Menschen einseitig vom Bewußtsein her. Der Ansatz ist aber ein ausgesprochen
doppelter: zumindest gleichgewichtig dem Bewußtsein ist die leiblich-vitale
«Lebendigkeit», und gleichsam der «Ort», wo sich das Menschsein des Menschen

konstituiert, sind jene «Einbruchsstellen» des Bewußtseins in die es tragende
Vitalität. Trotzdem handelt es sich nicht um einen Dualismus, sondern eher
könnte man - über die Terminologie des Autors hinausgehend - das Verhältnis
der beiden anthropologischen Grundprinzipien als das von Momenten innerhalb
einer dialektischen Einheit begreifen. Das Bewußtsein ist in dieser Einheit reine
Negativität. Bleibt man dabei stehen und sieht zunächst vom behaupteten
«Todesursprung» ab, so verliert die These viel von ihrem Befremdenden. Denn
die Negativität als Ferment des Geistes zumindest hat eine bedeutende Tradition.

Ein Ferment ist sie dort, wo der Geist, zugleich das (hier der Phantasie
abgetretene) kosmogonische Vermögen, im Sinne des Idealismus die Welt setzt.
Was hingegen hier als Geist oder Denken angesprochen wird, ist der leere Akt
des Denkens, der reine Bewußtseinsakt als solcher, also selbst ein bloßes Moment
etwa des hegelschen Geistbegriffes. Nun aber besteht zwischen den Ansätzen des

deutschen Idealismus, auch noch insofern sie bei Heidegger wirksam sind, und
dem Vorliegenden ein grundsätzlicher Unterschied, der sich zunächst im
Verhältnis zur Empirie zeigt. Wo die empirischen Befunde in ihrer Widerständig-
keit wirklich ernstgenommen werden, da erst kann nicht mehr konstruiert werden

und ist man wirklich aus dem subjektiven Getriebensein durch den Begriff
herausgetreten. Durch das Verhältnis zur Empirie unterscheidet sich die
vorliegende These aber auch wesentlich von der heute umlaufenden Rede vom
Einbrechen des Nichts ins Sein. Entgegen dem Anschein, den die Formulierung vom
«Todesursprung» des Denkens erweckt, hat die These nichts mit jenen im Grunde
mythologischen halbernsten Spekulationen etwa bei Sartre zu tun. Die Negativität

des leeren Denkaktes ist an seinen Grenzen zumindest noch ein phänomeno-
logisch-psychologisch faßbares Moment. Vor allem aber gelingt es, seine
Wirksamkeit in der dialektischen Spannung zur Vitalität durch eindringliche
Selbstbesinnung auf die menschliche Existenz in phänomenologischer Deskription zu
erfassen.

Was nun den Zusammenhang dieser reinen Negativität des leeren Denkaktes
mit dem Tode angeht, so ist durch die Fülle dessen, was durch ihn zu deuten

gelingt, für ihn in einer Weise Evidenz geschaffen, der man sich nicht leicht wird
verschließen können. Davon unberührt aber bleibt das im «Todesursprung» des

Bewußtseins ausgesagte Fundierungsverhältnis. Und es fragt sich, ob nicht
gerade der in dieser Formulierung gesetzte Akzent die These in einer Weise
«massiv» erscheinen läßt, die eher zur Verdeckung des durch sie Erkannten
beiträgt, als daß sie es weiter zu klären vermöchte.

Wenn für Heidegger das Grundphänomen dies ist, daß sich der Mensch zu
sich selbst und zu anderem verhalten kann, und Heidegger selbst in seiner

Kantinterpretation den Grund dafür in der Einbildungskraft zu finden glaubt, so fragt
das vorliegende Buch nach dem Grund dieses Grundes, nach der die Phantasie

ermöglichenden Bedingung und findet ihn letztlich in der reinen Negativität des

geistigen Aktes. Das Ausgehen von Heidegger, auf weite Strecken hin äußerst

248



fruchtbar, erweist sich aber gerade in einer entscheidenden - und dafür, in
welcher Richtung die Fragen in diesem Buch den heideggerschen Horizont verlassen
haben, bezeichnenden - Hinsicht als unzulänglich. Auch bei Heidegger wird
nicht klar, wie sich das «leere» Sein zum Seienden verhält. Da er sich aber trotz
der Intention auf die Wirklichkeit der Existenz in apriorischen Strukturen
bewegt, bleibt, was vielleicht eine mit dem Heideggerschen Ansatz gegebene
prinzipielle Unlösbarkeit ist, verborgen. Im vorliegenden Buch aber, zufolge seiner
intensiven Bemühung um die Erfahrung in ihrer ganzen Breite, tritt die Schwierigkeit

voll zutage. Es bleibt rätselhaft, wie das Sein, von dem in einem seienden
Menschen aufbrechenden Nichts des möglichen Todes als schlechthin notwendiger

Gegenwurf herausgesetzt, sich zu dem von «außen» her begegnenden
Seienden verhält. In dieser Auslegung erfährt zwar die Angewiesenheit des leeren

Denkens auf das reine Sein eine gewisse Begründung, nicht aber, daß im
Denken etwas als etwas erkannt wird. (Die Ausführungen darüber haben in ihrer
Bildhaftigkeit zwar etwas im guten Sinne dichterisch Verführerisches, doch
müßte die begriffliche Klärung noch weitergetrieben werden, damit durch sie

wirklich begriffen werden könnte.) Abgesehen davon, daß das Nichts als «setzendes»

hier plötzlich eine Dynamik entfaltet, die sich eigentlich nicht ganz mit
seiner vorliegenden Interpretation verträgt. Zugleich erreicht hier der heideg-
gersche Subjektivismus des Ausgangspunktes seine eigene Grenze. Gesetzt ist
eigentlich nur noch vom leeren Denken das reine Sein; alle Qualitäten aber
kommen aus der Begegnung mit dem ursprünglich gegebenen Seienden, dem
reinen Denken also von außen. In der Weise, wie hier das erkannte Etwas sich
im Bewußtsein von der Folie des Nichts abhebt, könnte man darum wieder die
Gegebenheit einer objektiven Form, des Eidos, ermöglicht finden, womit auch
die Natur grundsätzlich wieder zum legitimen Gegenstand der Philosophie würde.

Für diese sehr weitgehende Auslegung der Intentionen des Buches sprechen
außer dem bereits erwähnten besondern Verhältnis zur Empirie auch sonst
gewisse Anzeichen. So vor allem der Sinn für inhaltliche Erfülltheit, das

feinsinnige Wahrnehmen von qualitativen Unterschieden auch gerade dort, wo sie

nicht die These stützen, sondern zu Aporien führen. Zwar ist die Bemühung um
Qualitäten heute nicht selten; aber erst wenn die Sprache selbst wie hier eine
auch qualitative, den nicht durch logische Beziehungen faßbaren Momenten
des Auszudrückenden angemessene Differenziertheit und Präzision zeigt, kann
man sicher sein, daß der Sinn für Qualitäten nicht nur Postulat ist.

Bemerkenswert ist endlich die aus dem Ganzen sprechende menschliche

Haltung. Trotz gewisser Anklänge ist sie nicht nihilistisch. Der Mensch wird
gesehen in der Beziehung zu einem - freilich immanenten - sinnhaften Gegenüber.

Das heideggersche Seinlassen, das dem Begegnenden den Raum eröffnet,
in dem es da und das sein kann, was es ist, ist hier getragen von der Einsicht in
die dem Menschen allein mögliche liebende, bewahrende Nähe zum Begegnenden,

die der «Riß» des Bewußtseins ihm läßt und zugleich erst möglich macht.
So gehalten, dringt die Selbstauslegung in eine ungewöhnliche Tiefe der Deutung

des Menschen. Das seltsam «Schwebende», die «stehende Bewegtheit»
zwischen Seinsfülle und Leere des Herzens, Angst und Sehnsucht auszudrücken,
ist in unvergleichlicher Weise gelungen. Über diese intimeren, vielleicht nicht
jedem Leser gleich zugänglichen Vorzüge hinaus stellt das Buch einen bedeuten-

249



den Beitrag zur philosophischen Anthropologie dar und gibt in seinen
psychologischen Partien die wohl umfassendste und eindringlichste Analyse der
thematischen Phänomene.

E. Huber-Abrahamowicz

A. Wellek: Die Polarität im Aufbau des Charakters. System der
Charakterkunde. A. Francke AG. Verlag, Bern 1950.

Zwei Gesichtspunkte oder Begriffe sind es, die Welleks Entwurf eines

Systems der Charakterkunde leiten: die «Struktur» im Sinne Krügers und
die «Polarität». Die letztere wird als sich nicht ausschließende Gegensätzlichkeit

bestimmt. Nach den einleitenden Erörterungen der «Voraussetzungen
einer Charaktertheorie», die sich vor allem um die Präzisierung der verwendeten

Begrifflichkeit (Charakter, Struktur, Persönlichkeit, Polarität, Anlagen,
Züge, Eigenschaften, Sein, Werden, Schichten und Bereiche) bemühen, verfolgt
der Verfasser drei Polaritätenpaare - Intensität und Tiefe, Extraversion
und Introversion, Eshaftigkeit und Ichhaftigkeit - durch sieben
unterschiedene Schichten oder Bereiche: Vitalität, Trieb, Empfindung, Gefühl,
Phantasie, Verstand, Wille. Die schichtzugehörigen Phänomene wandeln
sich je nach dem Polaritätenpaar ab. So charakterisiert Wellek etwa die Vitalität

als Lebendigkeit und Zählebigkeit, Expansivität und Defensivität, vitale
Schwere und Zartheit; die Empfindung als Erlebnisfluß und -beharrung,
Empfänglichkeit und Sinnlichkeit, Bewegtheit und Visualität usw. Sodann
kennt er eine Polarität der Schichten, die sich in den Unter- und Oberbau
und in die Gegensätzlichkeiten von Gefühl und Wille, Gefühl und Verstand
gliedert. Schließlich gibt es eine personale «Kernschicht», vom Gemüt und
Gewissen gebildet, und auch sie läßt Polaritäten Raum, zum Beispiel von
Liebe, Haß und Gemüt, Person und Persona, Echtheit und Maske. Eine
Betrachtung des Charakters als Ganzes unter den Aspekten des Systems der
Eigenschaften, der charakterlichen Dominanten und Gesamtqualitäten und
des Verhältnisses von «Paradoxie und Menschlichkeit» beschließt, von einer
Eigenschaftstafel, den umfangreichen Anmerkungen und dem Sachverzeichnis
abgesehen, das Werk. Offensichtlich liegt hier ein reiches charakterologisches
Schema vor; allein seine detaillierte Erfüllung läßt im Leser keinen geschlossenen

Eindruck entstehen — alles scheint sich in zahllose, mehr psychologische

als charakterologische, jedoch oft treffende Bemerkungen enthaltende
Einzelheiten zu verlieren. Nicht nur die eingestreuten Exkurse über Sexualität

und Erotik, Eigenständigkeit des Willens, Intelligenz, Empfindung und
Wahrnehmung, sondern auch die eigentümliche, mit eigenen Versen durchsetzte

Schreibweise zersplittern die Darstellung. Ich kann auch nicht finden,
daß die zwei tragenden Begriffe einen einheitlichen Zug bewirkt hätten, denn
dazu sind sie zu vieldeutig. «Struktur» meint bereits bei Krüger ein
gegliedertes, relativ dauerndes «seelisches Sein»; jedoch soll sie zumal in den

«Tiefengefühlen» auch «erlebt» werden können, es sollen «gleichsam gleitende
Übergänge vom Aktuellen ins Strukturelle» bestehen. Wellek spricht sodann

von der «Struktur» des warmen und des kalten Fühlens usw. - am Ende

250



weiß man wirklich nicht mehr, was das Wort besagen will. Desgleichen hat
unter den «Polaritäten» zu vieles in sich Verschiedenes Platz, als daß sich
damit noch ein bestimmter Sinn verbinden ließe (wobei es übrigens verwunderlich

ist, daß Wellek nirgends Bahnsen erwähnt, in dessen charakterolo-
gischen Beiträgen die sogenannten Charakterwidersprüche eine wichtige Rolle
spielen). Als Gesamtentwurf reicht Welleks Charakterologie gewiß nicht an
diejenigen von Klages und Lersch heran, zu deren Vergleich er selbst im Vorwort
anregt; ihr Wert scheint mir vielmehr in der Fülle von guten Einzelbemerkungen

zu liegen. if. Kunz

Georges Gusdorj: Mémoire et Personne. Presses universitaires de

France, Bibliothèque de Philosophie contemporaine, 1951.2 vol.,
563 pages.

Le titre même que M. Gusdorf a donné à sa volumineuse étude de la mémoire
indique dans quel sens il a orienté sa recherche. Il s'est efforcé «de montrer qu'il
n'est pas possible de mettre la mémoire à part pour l'étudier en dehors de la vie
personnelle ; elle ne se présente plus à nous comme une force spécialisée de l'activité,

dont on pourrait circonscrire le domaine» (p. 198).
M. Gusdorf se situe du côté de Proust et de l'expérience du temps retrouvé plutôt

que du côté de Ribot et de Janet. Il ne montre pas seulement l'insuffisance des

théories des philosophes associationnistes et des sociologues, il dépasse aussi Freud,
d'une part, Bergson de l'autre. Alliant lui-même la connaissance psychologique à

l'intuition métaphysique, il cherche à pénétrer jusqu'aux structures les plus
cachées de l'âme, en même temps qu'il se réfère à une perspective mystique de la
destinée humaine. Il s'efforce de faire, selon ses propres termes, «véritablement de
la psychologie humaine». Et si la mémoire est le point de départ et le centre de

cette recherche, c'est que c'est elle qui fonde l'unité de la personne. Non la mémoire
limitée à la faculté d'enregistrer une date ou un nom, mais la mémoire en tant
qu'«activité constituante de la conscience de soi, prolongée en connaissance et
développée en représentation» (p. 257).

L'étude dialectique du souvenir et de l'oubli, de la reconnaissance et de la fausse

reconnaissance, amène M. Gusdorf à conclure que «la mémoire la plus vraie se

trouverait réduite au sens que l'homme peut prendre de sa destinée à travers les
événements qu'il a vécus» (p. 423). Le fonctionnement de la mémoire, aussi bien
lorsqu'elle oublie que lorsqu'elle conserve, ne peut s'expliquer en définitive que par
la finalité immanente pour chaque homme à son expérience. En effet, les souvenirs

ne se déposent pas «selon des cadres objectifs, sociologiques et chronologiques,
mais bien selon les lignes de force définies par les valeurs maîtresses de la vie
personnelle. La structure de la mémoire concrète, c'est la structure même de la
personne» (p. 552).

Dès lors, la fonction essentielle de la mémoire est de dévoiler l'être, de révéler
le sens de l'existence tandis qu'elle est encore en devenir. Ainsi, «le dernier mot de
la mémoire doit être cherché dans une métaphysique, c'est-à-dire dans le dépassement

des conditions matérielles et des significations objectives du souvenir.
Pareillement, le sens du passé ne se trouve pas, si paradoxal que cela puisse paraître,

251



dans l'évocation du temps écoulé, mais bien dans une allusion à l'intemporel, à une
actualité dernière de la personne que l'expérience ancienne n'a pas épuisée, et qui
demeure l'inspiration de son être dans le monde» (p. 553). P. Bugnion

Robert Bossard: Psychologie des Traumbewußtseins. Rascher Verlag,

Zurich 1951.

Dem Brauche der älteren Lehrbücher der Psychologie folgend, die in den

ersten Kapiteln eine kurze Darstellung der Anatomie und Physiologie des

Gehirns zu geben pflegen, leitet Bossard seine umfassende «Psychologie des

Traumbewußtseins» mit der Physiologie des Schlafes und dem Verhalten
des Kortex in ihm ein. In erster Linie werden darin die einschlagenden
Forschungen von W. R. Heß und die von Berger entdeckten gehirnelektrischen
Vorgänge übersichtlich referiert. Die psychologischen Analysen beginnen mit
der Konfrontation des Wach- und Traumbewußtseins, wobei das letztere
zentral als «Zerfall des Ich-Komplexes» charakterisiert wird. Unter der
«Struktur des Traumbewußtseins» werden die Objektivität, die Projektion,
die Metamorphose, die Verdichtung und Vermischung, die Symbolik und
anderes abgehandelt; angefügt ist eine Kritik der Freudschen Theorie.
Die Verarbeitimg der Sinneserregungen im Traumbewußtsein, die
experimentell erzeugten Träume, die intellektuellen Leistungen, das Fühlen und
Streben, die Angst, die Sexualität und anderes bilden das Thema dessen,

was der Verfasser die «Bewußtseinsfunktionen im Traume» nennt. Die
Frage, inwiefern das Traumbewußtsein als «Repräsentant einer primitiven
Bewußtseinsstufe» gelten könne, und was damit zusammenhängt: mangelnde
Scheidung zwischen Ich und Welt, Parallelen zwischen Traumbewußtseinsstruktur

und primitiv-infantiler Mentalität, zwischen primitiven und psycho-
pathologischen Denkformen, das Träumen der Tiere, wird als «vergleichende
und différentielle Psychologie des Traumes» zusammengefaßt. Die Probleme
der Traumdeutung werden im abschließenden Kapitel erörtert, hier dann
besonders die von Jung unterschiedenen Stufen berücksichtigt. Bossard hat
nicht versucht, das Träumen als eine besondere Welt zu verstehen, weshalb
das Klagessche Fragment über das Traumbewußtsein und die Arbeiten von
Bachelard keine Erwähnung finden. Ein Beispiel mag die Interpretationsart

des Verfassers illustrieren: er meint, der Grund der Traumsymbolik bestehe

nicht, wie Freud annahm, «im Widerstand einer hypothetischen psychischen
Instanz, im geheimnisvollen Walten einer ,Zensur', sondern sie beruht im
Gegenteil auf der geistigen Arbeit von Hunderten von Generationen, die
auch heute im Menschen wirkt». Man wird dazu sagen müssen, die eine
Erklärung sei so hypothetisch wie die andere. H. Kunz

C. G. Jung: Antwort auf Hiob. Rascher Verlag, Zürich 1952.

Abgesehen von der Deklaration des Assumptionsdogmas, die Jung «für
das wichtigste Ereignis seit der Reformation» hält und dessen im «Zeitgeist»
gelegene seelische Motive er darlegt, enthält das wunderliche Buch eine Reihe

252



von Spekulationen, die vor allem um die antinomischen, zumal mit der
Allgüte und Allmacht schwer vereinbaren Züge Jahwes und die Visionen der
Apokalypse kreisen. Oft sind die Bemerkungen geistreich und ironisch,
gelegentlich frivol, selten kommt auch eine ernste Besorgnis zum Ausdruck.
Aber alles bleibt im Unverbindlichen einer Causerie. H. Kunz

Hans Trüb: Heilung aus der Begegnung. Eine Auseinandersetzung
mit der Psychologie C. G. Jungs. Ernst Klett Verlag, Stuttgart

1951.

Es geht in diesem aus dem Nachlaß herausgegebenen und Fragment
gebliebenen Buch um zwei in der Darstellung unlösbar verschlungene
Angelegenheiten: einmal um die persönliche Auseinandersetzung Trübs mit
seinem verehrten Lehrer Jung, dessen «Anspruch auf totale Nachfolge» und
nur auf den seelischen Innenbereich (des kollektiven Unbewußten) gerichtete
«introvertiert-gnostisehe Grundhaltung» als psychotherapeutische Zielsetzung
verworfen werden. Und zum andern versucht Trüb das Becht der bei Jung
fehlenden dreifachen «partnerischen Begegnung» — «von Mensch zu Gott,
von Mensch zu Mensch, von Mensch zum Weltkonkretum» - zur Geltung zu
bringen, was er als den den «ganzen Menschen» umfassenden «anthropologischen»

Gesichtspunkt bezeichnet. Trüb hat freilich das, worauf es ihm
ankam, nicht in einem systematischen Entwurf entfaltet, der sich referieren
ließe. Aber seine Schrift bildet ein singuläres und zugleich exemplarisches
ergreifendes Dokument für den Durchbruch aus einem totalen Psychologismus

zur faktischen Existenz des konkreten Du - zwar schwer erarbeitet,
jedoch voll milder Ruhe von einem gütigen schlichten Menschen vollzogen.

H. Kunz

Georges Poulet: La distance intérieure. Pion, Paris, 1953, 355 p.

Pour le philosophe parti de problèmes théoriques, il est bienfaisant de sentir
qu'il marche à la rencontre de ceux qui approfondissent leur champ d'étude
scientifique ou littéraire; ce sentiment donne à penser que la philosophie est
moins isolée ou enfermée qu'elle peut le paraître.

Le titre de ce deuxième volume des Recherches sur le temps humain de M.
Poulet exprime la synthèse d'une doctrine d'intériorité de la pensée et d'une
méthode d'analyse littéraire fondée à la fois sur la phénoménologie et sur le
récit intérieur: toujours intentionnelle, tournée vers l'objet, la pensée ouvre en
elle-même une distance où elle retrouve et peint ses objets, espace de la vision
intérieure, de l'expression aussi, univers du poème et du style. Chez Balzac, par
exemple, envahissant les choses et allant à la réalisation, la pensée ouvre un vide
intérieur. Ailleurs, ainsi chez Mallarmé, elle rencontre et tisse à la fois l'obstacle
infranchissable, la glace, qui la sépare du monde.

Mais il faut tout lire, notamment, des pages consacrées à Guérin, et, à propos
de Hugo, à la mémoire extérieure et à la poésie négative qui évoque le vide et, dans

ce vide, la plénitude: «Tout l'effort de Hugo a consisté à tâcher de condenser
dans un vide, le vide de la pensée, un noyau vaporeux d'image pour s'en faire

253



une réalité, toute la réalité.» De ces neuf études, pourtant, ce sont, avec celle de

Mallarmé, les chapitres consacrés à Marivaux et à Joubert qui m'ont paru les

plus riches. A propos de Marivaux, M. Poulet montre admirablement la mobilité
de l'instant, et comment l'instant et l'abolition de l'instant dans la continuité
temporelle sont une seule et même chose: un monde toujours jeune de surprise

y renaît constamment de l'oubli; l'instant pur de l'émotion s'achève en pensée
et en expression; le style, qui mime les variations de l'être, est style du cœur.
Enfin, chez Joubert, nous verrions le mieux se constituer l'intériorité proprement
dite d'un moi qui a su placer le bonheur dans la perfection : la bienveillance fait
connaître les objets extérieurs et communier avec eux; dès lors, ceux-ci ne sont
plus des objets et nous retrouvons le bonheur primitif de la communauté
spontanée, la capacité de produire un vide intérieur et de sentir en soi à distance, de

créer un espace, l'art de ménager des distances intérieures, espaces de silence et
de pudeur, des rythmes, moments de repos qui «font de notre existence quelque
chose de semblable à la musique».

La diversité même des auteurs étudiés témoigne de la puissance de la méthode
et de la profondeur des hypothèses fondamentables. On ne trouvera peut-être
pas ici la solution du problème de l'intériorité posé dans l'avant propos, mais on
ne sait s'il faut davantage goûter l'ingéniosité et la richesse des interprétations
littéraires ou respecter la certitude qui les fonde dans la réalité d'un temps
humain qu'on devine aussi surnaturel, ou encore admirer avec gratitude la
clarté d'une foi philosophique qui cherche, dans son domaine, l'essentiel.

D. Christoff

Bijdragen uitgegeven door de philosophische en theologische
Faculteiten der Noord- en Zuid-Nederlandse Jezuieten
(Contributions; revue des Facultés théologiques et philosophiques des

Jésuites hollandais et flamands). Centrale Drukkerij N. V.
Nijmegen; Standaardboekhandel N. Y., Antwerpen. (Nous
signalons seulement les articles philosophiques.)
Année 13 (1952), N° 4.

P. De Bruin : De Methode der Geesteswetenschappen (De la méthode des sciences

morales). A vrai dire l'auteur traite aussi bien des méthodes en science naturelle
que dans les sciences humaines. Car, dit-il, la science supérieure n'exclut pas
l'inférieure mais l'inclut, en y ajoutant quelque chose de propre. Au niveau des sciences

naturelles, il énonce comme principes méthodologiques : le mécanisme, la
centralisation, la structure, le chimisme et la téléologie. Au niveau propre des sciences

humaines, il distingue la vie, l'instinct, la rationalité et la spiritualité. Il est manifeste

que pour l'auteur la méthode est fonction immédiate de l'objet. - E. J. E. Huf-
fer: Wat is Logistiek? (Qu'est-ce que la logistique?) La logistique est définie

comme l'étude du raisonnement déductif. Elle se distingue de la logique classique

par son caractère radicalement symbolique et par sa structure formalisée. Bien

que liée souvent à une philosophie positiviste, elle est de soi indépendante de

chaque philosophie particulière, et peut servir d'instrument à n'importe quel
système philosophique.

254



Année 14 (1953), N° 1.

A. Van Leeuwen, s. j.: Persoon-Gemeenschap (Personne et société). L'auteur
estime que les conceptions courantes proposées manquent de cohérence. Il part
de la notion de «social» et tâche de montrer à partir de ce point de départ comment
la transcendance de la personne par rapport à n'importe quelle communauté
particulière est en harmonie avec une conception de l'homme comme être essentiellement

social. - A. Hayen s. j. : De la solitude humaine à l'évidence d'autrui. Partant
d'une analyse de la signification des mots, l'auteur décrit l'isolement, «solitude
fermée», de l'homme contemporain à tous les niveaux de la vie. En une deuxième
partie, il montre comment l'évidence d'autrui s'impose à nous, dans l'acte de
confiance et d'amour. - S. Strasser : De phaenomenologische Methode in dienst van de

wijsgerige Psychologie (La méthode phénoménologique au service de la psychologie

philosophique). Réplique de Strasser à l'étude critique consacrée par le Père
Couturier à son livre sur la notion d'âme (cf. Bijdragen, 13 année, N° 2).

N° 2. J. De Munter s. j. : Aristotelea, Aristoteles of Theophrastos? (Aristote ou
Théophraste Etude critique sur le livre de J. Zürcher, Aristoteles Werk und Geist,
dans lequel l'authenticité de la plupart des œuvres aristotéliciennes était mise en
doute, i .'auteur montre l'insuffisance des arguments de Zürcher et rejette éner-

giquement sa thèse, en s'appuyant sur des travaux récents de critique
aristotélicienne.

N° 3. P. De Bruin s. j. : Theorie van de Klassenstrijd (La théorie de la lutte des

classes). Comme la société repose sur les tendances de solidarité et de rivalité, la
formation de groupes, et donc une certaine «lutte des classes», est naturelle. Elle
se produira surtout là où les progrès de la technique et de la culture ne
correspondent plus à l'ordre social établi. C'est à tort que Marx voit la présente lutte des

classes comme un stade décisif qui conduirait à l'abolition des classes. Une telle
abolition est contre la nature de la société humaine. - J. Trinick : Jacob Boehme.
Some Affinities ofhis Thought with certain Ancient Christian Speculations. L'auteur
relève des affinités frappantes entre les conceptions de Boehme et celles des grands
auteurs de l'antiquité chrétienne. Sans conclure à une dépendance directe, il
souligne l'importance de cette perspective chrétienne pour interpréter la pensée
de Boehme. N. Luyten

Tijdschrift voor Philosophie (Revue de philosophie). N. Y. Vereni-
ging voor wijsgerige Uitgaven, Leuven.
Année 14 (1952), N° 4.

L. Dupré : Naar de Oorsprong van Hegels Staatsbegrip (Sur l'origine de la
conception de l'état chez Hegel). Hegel serait parti de la préoccupation de réunir dans

une synthèse l'idéal communautaire de la polis grecque avec l'intériorisation de la
morale chrétienne. L'auteur décrit les différentes étapes qui mènent de ce point
de départ à la doctrine définitive sur l'état. — E.W.Straus: The Sigh. An
Introduction to the Theory of Expression. L'auteur souligne l'importance de l'étude de

l'expression, trop négligée par les psychologues, qui dédaignent la méthode
descriptive. Il montre sur l'exemple du soupir que celui-ci a d'abord une signification
psychique : c'est une forme d'expression, expression de désarroi devant une situation

qui nous opprime, ou, au contraire, nous détend. En se basant sur ces ana-

255



Iyses, l'auteur souligne que le vrai objet de la psychologie est l'«experiencing
being», l'être qui a une expérience.

15e année (1953), No 1.

R. J. Kortmulder: Ieder Begrip put zijn totale Inhoud uit Aanschouwing
(Chaque concept tire son contenu total d'une intuition). Plutôt que de démontrer
directement la thèse énoncée dans le titre, l'auteur réfute les arguments de ceux qui
admettent des concepts totalement non intuitifs. - Th. Ballauf: Vom Ursprung.
Interpretation zu Tholes' und Anaximanders Philosophie. L'auteur montre
comment les spéculations de Thaïes et d'Anaximandre dépassent le point de vue
scientifique, et comment les grands thèmes de la métaphysique occidentale sont
ici énoncés (être et étant, principe, être et devenir, etc.). - A. Kockelmans: De
Betekenis van de Term «Materia intelligibilis» in de Werken van S. Thomas (La
signification du terme «matière intelligible» dans les ouvrages de saint Thomas).
Etude sur cette notion assez déconcertante qui a une grande importance dans le
système des sciences élaboré par saint Thomas à la suite d'Aristote. L'auteur suit
les péripéties de cette notion depuis Aristote jusqu'à saint Thomas et relève chez

ce dernier un double emploi du terme étudié.
N° 2. K. L. Bellon: Onder welke Voorwaarden is de Wetenschap der Geschie-

denis mogelijk? (Sous quelles conditions la science de l'histoire est-elle possible
En partant des vues de Rickert, Troeltsch et surtout Rothacker, qu'il soumet à

une critique, l'auteur conclut que seule une métaphysique de l'être peut fonder
l'histoire dans son unité et sa diversité. — J. H. M. M. Loenen: De Ontwikkeling van
Plato''s teleologische Natuurbeschouwing (L'évolution de la conception télêologique
de la nature chez Platon). Etude qui montre un changement radical dans la position

de Platon concernant la téléologie. Alors que dans le Phédon il rejette
catégoriquement le nous comme principe explicateur du monde, dans le Philèbe il en

prouve l'existence. L'auteur étudie les causes et les conséquences de ce changement

dans la philosophie de Platon. - G. Verbeke: De Ontwikkeling van het men-
selijk Kennen volgens de H. Augustinus (Le développement de la connaissance
humaine selon saint Augustin). Partant d'une position platonicienne, qui ne voit
le développement de la connaissance que comme une réminiscence d'un contenu
déjà présent, saint Augustin a été amené à reconnaître un vrai progrès et un
enrichissement en insistant davantage sur l'apport sensible. - J. Plat: De Harmonie
tussen de menselijke Geest en de Wereld bij Immanuel Kant (L'harmonie entre
l'esprit humain et le monde chez Kant). En étudiant les relations entre la matière
et la forme de la connaissance chez Kant, l'auteur est amené à constater que la
synthèse des catégories préexiste d'une certaine façon dans les choses en soi. Il
remarque que ceci met une sérieuse sourdine au prétendu idéalisme de Kant. -
E. Gilson : Cajétan et l'existence. Le célèbre historien soulève ici la question si Cajé-
tan a bien saisi la signification de «esse» comme acte d'être chez saint Thomas. Par
de consciencieuses analyses et comparaisons de textes, l'auteur montre l'écart
qu'il y a sur ce point entre le commentateur et saint Thomas. Il ne veut pas donner

une réponse nette, mais l'importance de la question soulevée pour l'histoire du
thomisme fait l'intérêt de cet article.

N° 3. L. Yan Haecht: Philosophie en Letterkunde (Philosophie et littérature).
Partant de la définition de l'œuvre littéraire comme révélation du langage, qui lui-

256



même est révélation de la vérité, l'auteur montre la littérature comme propédeu-
tique à la philosophie, en tant qu'elle nous ramène à l'authenticité. De son côté
la philosophie doit donner son sens à l'esthétique, et ainsi fonder la littérature. -
C.J. De Vogel: Het christelijk Scheppingsbegrip en de antieke Wijsbegeerte (La
notion chrétienne de création et la philosophie antique). L'auteur s'élève contre
l'opinion courante qui sous-estime l'importance des éléments conceptuels ayant
trait à la création, présents dans la philosophie grecque. Elle montre que Platon
est plus près de la notion chrétienne qu'Aristote. - G. J. De Vries: Plato''s Beeld

van de Mens (L'anthropologie platonicienne). Corrigeant ce qu'il y a de trop
fragmentaire dans la présentation courante de la conception de l'homme chez Platon,
l'auteur s'attache à donner un bref aperçu de tous les éléments de son anthropologie,

y compris les vues, plus positives qu'on ne le croit d'ordinaire, sur le corps.
Il insiste toutefois sur la position «excentrique» de l'homme, c'est-à-dire son
orientation vers quelque chose qui le dépasse. - P. Thévenaz : Réflexion et

conscience de soi. S'appuyant sur les philosophes modernes et contemporains qui depuis
Descartes se sont attachés au problème de la réflexion, l'auteur oppose une
réflexion dominée par l'objet, et qui donne lieu à des reflets infinis (la réflexion de

Husserl et de la phénoménologie), à une réflexion qui saisit le sujet lui-même, qui
est conscience en acte de penser. Il opte pour cette dernière qu'il trouve dans le

Cogito de Descartes. — C. Vansteenkiste : Avicenna-citaten bij S. Thomas (Liste
complète des citations d'Avicenne chez saint Thomas).

Outre ces articles, le Tijdsckrift contient des aperçus sur la littérature
philosophique dans ses différents domaines, des comptes rendus, une chronique de la
vie philosophique et une imposante bibliographie, embrassant l'histoire de la
philosophie et la philosophie par branches. C'est une publication de première
valeur, tant pour ses informations que pour ses contributions originales à la pensée

philosophique. N. Luyten

Revue philosophique de Louvain. Editions de l'Institut supérieur de

philosophie, Louvain 1952 sq.

Tome 50, n° 28, novembre 1952. — Joseph Dopp: La formalisation de la logique
(Les progrès de la logique comme science positive et ses exigences. Positions de

Boole, Whitehead et Rüssel, Hilbert et ses disciples, Lukasiewicz et Post, Gent-

zen, Curry. Simultanéité du développement des mathématiques et de la logique);
pp. 533-586. - Norbert Luyten: Cosmologie et philosophie «scientifique», réponse
au P. Salman (cf. R. Ph. L., tome 50, p. 205 s.). (La critique de l'expérience relève
de la philosophie, qui fonde la cosmologie, et non des sciences positives et de leur
critère de vérificabilité) ; pp. 587-602.

Tome 51, n° 29, février 1953. - Joseph Bobik: La doctrine de saint Thomas sur
V individuation des substances corporelles. (Le rôle de la matière première, de la
quantité corporelle et des dimensiones terminatae et interminatae dans le problème
de l'individuation et dans celui de la multiplicité des formes substantielles);
pp. 5—41. — Gaston Isaye: La finalité de l'intelligence et l'objection kantienne (les
ressemblances et les différences entre le thomisme et le kantisme sur ce problème
traité par le P. Maréchal. Il y a une causalité finale dans l'intellect, parce que

it 257



l'intellection est une operation déterminée d'une manière analogue à ce qui se

passe pour la volition, par l'objet); pp. 42-100.
Tome 51, n° 30, mai 1953. - Suzanne Mansion: Aristote critique des Eléates

(Parménide et Melissus doivent, selon Aristote, reconnaître les divers degrés
d'être, à moins de soutenir un monisme inacceptable; Aristote s'appuie sur la
différence entre le sens d'être par accident et être par essence); pp. 165-186. -
Franz Grégoire: L'attitude hégélienne devant l'existence. (L'anti-romantisme de

Hegel se traduit dans sa critique du sollen et dans son analyse des diverses im-
plications de l'Idée absolue); pp. 187-232. - André Hayen : Deux théologiens: Jean
Duns Scot et Thomas d'Aquin (Remarquable étude critique sur l'ouvrage d'E.
Gilson: Jean Duns Scot); pp. 233-294. - H.-L. Van Breda: La philosophie de la
nature aux Pays-Bas (Etude critique sur le cercle de H.-J. Pos, l'Ecole de Boland,
le courant néo-scolastique) ; pp. 312—333 (à suivre).

Tome 51, n° 31, août 1953. - Gérard Verbeke: Guillaume de Moerbeke traducteur

de Proclus (Le commentaire de Proclus sur le Timée de Platon a été traduit
fragmentairement par Moerbeke, comme le suggèrent l'étude de la traduction
des termes techniques et la comparaison des manuscrits. Edition critique des

fragments); pp. 349-373. - Georges Van Riet: La théorie thomiste de la sensation
externe (Nos sensations sont objectives et manifestent un double aspect d'un
même acte: aspect externe et passif déterminé par le sensible et aspect actif et
interne conditionné par l'organisme psychique); pp. 374—408. - Hao Wang:
Quelques notions d'axiomatique (Etude des notions et des résultats acquis des

problèmes syntactiques et sémantiques); pp. 409-443. - Auguste Mansion:
L'immortalité de l'âme et de l'intellect d'après Aristote (Etude critique et état de

la question d'après le livre de G. Soleri : L'immortalité dell'anima in Aristotele) ;

pp. 444-472. Gabriel Widmer

Giornale critico délia filosofia italiana, fondato da Giovanni Gentile.
Anno XXXII, terza serie, vol. VII.
Fase. I, janvier-mars 1953: Ugo Spirito, La paura délia liberté ; Natale Loda,

La logica del marxismo.
Sur la base d'une connaissance approfondie des textes, l'auteur vise é dégager

l'inspiration fondamentale du marxisme - inspiration selon lui métaphysique -
en considérant tout particulièrement les travaux de jeunesse de Marx. Il montre
l'importance décisive de la critique par celui-ci du panlogisme hégélien, dont la
présence vicie les intuitions les plus fécondes de la phénoménologie: celles qui
touchent é la lutte é mort des consciences et au travail servile. Daus un cas

comme dans l'autre, Hegel demeure enfermé dans le cercle de la nécessité logique,
alors que le travail constitue la véritable synthèse effective, le seul pont qui
puisse relier la nécessité logique et la réalité historique.

M. Loda insiste sur l'importance essentielle que joue dans la pensée marxiste
la notion de travail, dont l'explicitation totale doit permettre de surmonter
effectivement toutes les formes de l'aliénation dans les différents domaines de l'activité

théorique et pratique.
Cette conception de la vertu unifiante et régénératrice du travail a pour corollaire

le mépris de l'individualisme bourgeois, et une critique sévère des valeurs

258



qui le justifie. Critique de l'amour prêt à se changer en son contraire, si celui qui
en est l'objet affirme une prétention à l'égalité existentielle; critique de la charité
qui se révèle en fait comme la consécration de la séparation et de l'autocratie.

On peut regretter que l'auteur n'ait marqué d'aucune façon l'apport décisif de

Engels à la constitution du «marxisme». Abstraire la pensée de Marx d'un
contexte beaucoup plus vaste, pour en faire jailhr un motif pour fondamental qu'il
soit - en mettant tout l'accent sur la revendication de la conscience humaine
dont témoigne la doctrine - c'est laisser dans l'ombre le problème ontologique
et la solution qu'il reçoit dans le matériahsme dialectique (le terme de «maté-
ialisme» ne survient pas une seule fois sous la plume de M. Loda).

Fase. II, avril-juin 1953: Yito Fazio Allmayer, Attuahsmo; Luigi Stefanini,
Premessa metodologica all'estetica.

Yito Fazio Allmayer - disciple de Gentile et philosophe de valeur dont on
regrettait le long silence - conteste que l'actualisme soit une doctrine «dépassée»,
comme on va l'affirmant aujourd'hui en Italie. Et cela pour la raison que
l'exigence de l'actualisme est celle de toute la philosophie depuis Platon, chaque fois
qu'un philosophe s'est efforcé d'intégrer dans l'acte vivant de la pensée les réalités
qu'il avait hypostasiées ; un acte qui saisit à la fois (comme saint Augustin en
eut si fortement l'intuition) le souvenir du passé et l'attente du futur.

L'auteur passe en revue les exigences de l'existentialisme, du réalisme en général

et de l'esprit scientifique, à la lumière du critère fondamental de l'actualisme.
Celui-ci, conclut-il, n'est pas un certain système découvert un beau jour par
Giovanni Gentile. C'est une ouverture de la pensée sur la vie et sur l'avenir, la
conversion de toutes les solutions en conditions d'une vie pensante plus riche.

Fase. 111, juillet-septembre 1953: Vito Fazio Allmayer, Religione e Filosofia;
Giuseppe Saitta, Il pensiero religioso di Leonardo da Vinci; Enzo Paci, Defi-
nizione e funzione délia Filosofia speculativa in Whitehead ; Gianfranco Morra,
Essenzialismo di Martin Heidegger.

Fase. IV, octobre-décembre 1953: Vito Fazio Allmayer, Il significato délia
vita; Giuseppe Semerari, Il principio del dialogo in Socrate.

F. L. Mueller

Rivista di filosofia, 1953, vol. XLIV.
N° 1, janvier: L. Landgrebe, Il concetto di «mondo» nel pensiero contempo-

raneo; P. Chiodi, L'essenza del nichilismo; A. Vedaldi, Possibilité délia logica
e logica del possibile; C.A.Viano, Esistenzialismo ed umanesimo di Maurice
Merleau-Ponty.

N° 2, avril: R. Mondolfo, I Cirenaici e i «Raffinati» del Teeteto Platonico;
P. Romanell, Il monismo estetico di José Vasconcelos; P. Chiodi, Il problema
délia tecnica; A. Plebe, Le note hegeliane alla filosofia del diritto; P. Rossi,
Il relativismo storicistico di Oswald Spengler.

N° 3, juillet: Numéro spécial, entièrement consacré à la mémoire de Benedetto

Croce. N. Bobbio, Croce e la politica délia cultura; G. Grasselli, La dia-
lettica crociana; L. Pareyson, Il concetto di interpretazione nell'estetica cro-
ciana; N. Abbagnano, L'ultimo Croce e il soggetto délia storia; G. Mure, Benedetto

Croce e Oxford. F. L. Mueller

259


	Besprechungen = Comptes rendus

