Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 13 (1953)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Schrifien des Nikolaus von Cues. Im Auftrage der Heidelberger
Akademie der Wissenschaften in deutscher Ubersetzung her-
ausgegeben von Ernst Hoffmann. Heft 11: Die mathematischen
Schriften. Ubersetzt von Josepha Hofmann, mit einer Ein-
fiihrung und Anmerkungen versehen von Joseph Ehrenfried
Hofmann. Der philosophischen Bibliothek Band 231, Verlag
Felix Meiner, Hamburg 1952.

Der vorliegende Band gibt in einer sehr guten Ubersetzung simtliche mathe-
matischen Schriften des Cusaners, und ist so dem Mathematiker, der sich fiir
die Geschichte seiner Wissenschaft interessiert, von grofler Bedeutung. Die
Anmerkungen zur Vorgeschichte und Weiterentwicklung der cusanischen Ideen
sind von J. E. Hofmann mit grofem Fleil zusammengetragen worden.

Fiir den Philosophen, der nicht speziell mit den Problemen der Vor-Newton-
schen Mathematik vertraut ist, sind diese Schriften wohl nur mit Hilfe der
Einfiihrung und der Anmerkungen einigermaflen lesbar. Leider scheinen diese
dem Referenten nicht dem Geist und dem Inhalt der Ausfiihrungen des Cusa-
ners gerecht zu werden. Es ist doch vielleicht etwas zu einfach, das groe mathe-
matische ‘Problem des Mittelalters, das des Kontingenzwinkels, einfach vom
Standpunkt des von Newton, Leibniz und den Bernouillis entwickelten Algorith-
mus der Differentialrechnung aus zu betrachten und zu verwerfen, trotzdem
die Arbeiten von Veronese und Hilbert iiber nichtarchimedische Geometrie die
Verteidiger des Kontingenzwinkels vom logischen Standpukt aus vollstiindig
rehabilitiert haben. Der Referent wenigstens mochte dem Cusaner und seinen
Vorgingern den Mut zu einem solchen Weiterschreiten iiber Euklid nicht
abstreiten, und kann daher leider den Kommentar nur mit grofien Vorbehalten
empfehlen, soweit es Fragen des Infinitesimalen betrifft.

Sehr zu empfehlen ist das Buch, besonders die Abhandlung de mathematicis
complementis, dem Gymnasiallehrer der Mathematik, der die Behandlung der
cusanischen Methode der Kreisquadratur zum Anlal3 nehmen will, seine Schiiler
an die Probleme des Unendlichen mit dem Beispiel des isoperimetrischen Pro-
blems heranzufiihren. H. Guggenheimer

G. W. F. Hegel: Premiéres publications: Différence des systémes de
Fichte et de Schelling; Foi et savoir. Trad., introduction et notes
par Marcel Méry. Paris, Vrin, 1952 (Bibliothéque des textes
philosophiques), 330 p.

Chacun reconnaitra que la traduction de M. Méry vient & propos soit a cause
de 'importance des écrits de jeunesse de Hegel, soit & cause du renouveau des

219



études hégéliennes en France. Les deux publications traduites sont, de plus,
d’excellents exemples d’un genre philosophique intermédiaire entre I’exposé des
débats contemporains, la différenciation et I’ Auseinandersetzung. On y reconnait
Pexigence et I’apreté dans la discussion, avec cette nuance particuliere a Hegel
jeune, et qui devait faire école. Les attaques contre Fichte et contre Jacobi,
Pattitude méprisante a I’égard de Reinhold et d’autres commentateurs, ’enthou-
siasme pour Schelling, tout cela parait sans ménagements, avec déja l’arriére
pensée de quelqu’un qui a autre chose a dire. _

Assurément, en présence des traductions qui se multiplient aujourd’hui, on
doit se réjouir de voir écarter bien des obstacles. Pourtant, les efforts couronnés
de succes des Hyppolite, des Gandillac, des Ricceur, de M. Méry, pour n’en pas
allonger la liste, laissent encore un gros travail au lecteur désireux de comprendre
ce qu’il lit plutét que d’en étre informé seulement. Et cet effort est tel qu’on peut
se demander s’il ne serait pas plus simple de faciliter I’étude de certaines langues
philosophiques. Cela est inévitable. Mais I’énorme labeur de ces traductions
garde toute son utilité, d’abord comme premiére information, ensuite comme
appel.

Cela dit, la traduction bienvenue de M. Méry est exacte; elle respecte la syn-
taxe et I’allure synthétique de ces pages et reproduit bien le ton hégélien. C’était
la le seul parti a prendre, bien qu’il en coite toujours a un traducteur de ne pas
analyser dans sa langue la densité d’une expression étrangére. L’introduction
est historique et analytique; les notes mettent au point les détails. M. Méry
déclare a juste titre qu’un commentaire perpétuel et été nécessaire pour dé-
gager toutes les implications. Mais ce serait la un second ouvrage et I’on doit
beaucoup de gratitude 2 M. Méry d’avoir, parallélement i son importante thése
sur Renouvier, mis au jour pour le lecteur frangais ces premiéres publications
hégéliennes. D. Christoff

Félix Ravaisson: Essai sur la Métaphysique d’ Aristote. Fragments
-du Tome IIT (Hellénisme — Judaisme — Christianisme). Texte
établi par Charles Devivaise. Paris, Vrin, 1953, 158 p.

Le sous-titre avertit le lecteur qu’il s’agit plutét d’histoire des religions que
de philosophie proprement dite. Voici en effet ’origine de ces textes. L’ Académie
des sciences morales et politiques avait ouvert un concours portant sur la Méta-
physique d’Aristote; il s’agissait de traiter les questions suivantes: I. L’analyse et
le plan de la Métaphysique; II. L’histoire et I'influence de cet ouvrage; IIl. La
part d’erreur et de vérité qu’il contient. Sur un rapport de Victor Cousin, le
mémoire envoyé par Ravaisson fut couronné. L’auteur entreprit alors de refondre
son travail et de le développer. Ce fut I'Essai sur la Métaphysique d’ Aristote, dont
le premier tome, consacré a I’analyse et au plan de la Métaphysique, parut en
1837. Le tome II devait traiter les questions II et III ci-dessus. Mais en 1846, au
début de ce volume, Ravaisson écrivait: «Je n’avais pas mesuré exactement la
carriére qui me restait a parcourir. A mesure que )’y ai avancé, j’ai reconnu que
je ne pouvais comprendre dans un court espace, avec la conclusion ot je dois

220



essayer d’apprécier la métaphysique d’Aristote et d’indiquer ses destinées a
venir, ’histoire compléte d’une doctrine vaste et qui a exercé pendant tant de
giecles, en tant de lieux différents, une si grande influence.» L’auteur annoncait
ensuite que le deuxiéme volume se terminerait avec la philosophie ancienne, que
le troisitme serait consacré a I’histoire de la Métaphysique dans le judaisme, le
christianisme et I’islam jusqu’a la fin du moyen ége et que le quatriéme traiterait
de la métaphysique aristotélicienne dans les temps modernes et de sa valeur.
On sait qu’en 1900, Ravaisson mourait en laissant les tomes III et IV sous forme
de fragments manuscrits d’une lecture trés difficile.

M. Charles Devivaise s’est attaché avec quelques autres au déchiffrement de
ces textes. Il a donné en 1933 chez Boivin des fragments de Ravaisson, sous le
titre de Testament philosophique, en les faisant précéder de la notice lue en 1904
a ’Académie des sciences morales et politiques par Henri Bergson.

Le volume qu’il publie aujourd’hui contient des notes isolées ou des ébauches
relatives au livre III et deux fragments étendus sur le méme sujet. Un troisiéme
fragment, «Hellénisme, judaisme, christianisme», est publié ici pour la seconde
fois. L’éditeur a été assez heureux pour retrouver un plan du livre III, de la main
de Ravaisson, qui lui permet de préciser le contenu de ’ouvrage inachevé.

Pour Ravaisson, pas plus que pour Schelling dont il subit I’influence, la philo-
sophie n’est séparée de la religion. La philosophie d’Aristote a donc une signi-
fication spirituelle dont Ravaisson se fait une idée assez haute pour comparer
I’aristotélisme avec le judaisme et le christianisme. Le naturalisme paien est en
effet opposé par essence a la théologie judaique. Avec Aristote apparait cepen-
dant un effort grandiose pour élever la pensée au-dessus de la nature: nulle philo-
sophie n’a su mieux reconnaitre I'imperfection relative de la nature, «L’incapa-
cité de se suffire et la dépendance a I’égard d’une cause plus haute, qui est sa
fin et son bien, qui I’attire, qui I’éléve a soi et qui la tient perpétuellement sus-
pendue, dans sa mobile existence, au-dessus du néant» (p. 45). Pourtant Aristote
ne surmonte le naturalisme que pour tomber dans le dualisme. Le judaisme est
mieux armé pour résoudre ces redoutables problémes, car le monde pour lui
n’est ni divin par soi ni opposé par essence a Dieu — deux opinions entre les-
quelles flotte la pensée paienne. Il ne fait que recevoir «le contre-coup et I’em-
preinte de la volonté»; maudit, tombé avec elle, il se reléve avec elle. «Arracher
a Satan (qui est D’esprit de rébellion) ’humanité et par suite la nature entiére
pour les restituer & Dieu. . ., telle est ’espérance de la Rédemption qui se dé-
couvre de plus en plus au fond des promesses des Prophétes et que le Christia-
nisme vient accomplir» (p. 71).

Mais si le judaisme et le christianisme dépassent D’aristotélisme, ils ne le
renient point. Comment repousseraient-ils I'idée de la dignité inaliénable de la
pensée ou celle de I’élévation au-dessus du monde physique du prinsipe imma-
tériel et actif du mouvement de I'univers ? La religion trouve ici un substrat
digne d’elle et I’on peut concevoir un dialogue entre la religion de ’Amour et la
philosophie de la Pensée «jusqu’au terme oil enfin elles pourront s’unir» (p 36).
Cette union a lieu au coeur méme du dogme chrétien: dans I’émanation nécessaire
par laquelle I'unité divine se développe, apparait I’héritage de la science grecque;
et dans le sacrifice volontaire et libre du Verbe divin, celui de la théologie
judaique.

221



Ces vues, sur lesquelles on ne donne ici qu’un apercu, sont sans doute discu-
tables, mais ne les disons ni démodées ni sans valeur, car elles restent profondes
et suggestives. Elles séduisent aussi par leur puissance de synthése que ne
connaissent pas toujours les spécialisations actuelles. Il faut savoir gré a M.
Devivaise de ’effort éclairé qu’il a fourni pour nous donner ces textes a la rédac-
tion inégalement achevée, mais toujours dignes de I’attachante personnalité de
Ravaisson. Fernand Brunner

André Rivier: Un emploi archaique de I'analogie chez Héraclite et
Thucydide. F. Rouge et Cie. Librairie de I’Université, Lausanne
1953, 68 pages.

Paul Kucharski: Etude sur la doctrine pythagoricienne de la tétrade.
Société d’édition «Les Belles-Lettres». Paris 1952, 85 pages.

Ces deux études, entidrement indépendantes I'une de ’autre, méritent d’étre
rapprochées. Elles nous font remonter a ce stade juvénile de la culture o1 la méta-
phore et la définition se donnaient encore la main, époque dont nous conservons
la nostalgie et que la philosophie moderne s’efforce a tant d’égards de renouveler
par une étroite union du poétique et du rationnel.

L’élégant ouvrage de M. Rivier atteste, chez son auteur, beaucoup d’érudition
et de souplesse. Une premiére démonstration aboutit & corriger, de fagon fort
plausible, le fr. 12 d’Héraclite (Diels) par suppression du participe éufalvovety
interpolé sans doute a basse époque. Ainsi allégé de ce verbe encombrant, ’apho-
risme prend un sens plus clair et plus simple: il tend a signaler, par un rapport ana-
logique, le caractére essentiel de I’Ame, sa mobilité, semblable a celle d>un fleuve
qui regoit des eaux sans cesse nouvelles.

La seconde démonstration, concernant Thucydide, I, 138, 3, précise le sens que
revét chez cet auteur le verbe sixd (etv. Ce mot désigne une appréhension conjectu-
rale du passé et dufutur fondée sur leur analogie avec le présent. Différent du
sophiste, qui tente d’éclairer I’actuel par un recours au mythique, I’historien
s’attache a reconstituer ce qui fut et a prévoir ce qui sera sur la base d’'une compa-
raison avec ce qui est.

Le pythagorisme archaique demeure enveloppé de mystére. Depuis E. Frank
(Plato und die sogenannten Pythagorder, Halle, 1923), la plupart des interprétes
mettent en doute la valeur des renseignements qui nous sont transmis sur lui par
Aristote et les portent au compte de Platon. M. Kucharski, dont nos lecteurs con-
naissent I'important ouvrage consacré aux Chemins du savoir dens les derniers
dialogues de Platon (v. Annuaire, Tome XI, 1951, p. 201-203), prend vigoureuse-
ment le contrepied de cette thése. Partant d’un passage du De Anima (404b,
18-27), il établit, par la confrontation de textes divers, les points suivants:

1. La théorie exposée dans le De Anima, loin de concerner Platon, est «authen-
tiquement et spécifiquement pythagoricienne» (p. 18).

2. Cette théorie s’appuie sur la conception de la téirade, congue comme semence
génératrice de I’étre sensible, aussi bien inanimé que vivant: elle est également
a ’origine de la thése platonicienne des quatre formes de connaissance (vodg,

222



émoTnum, d68a, aiodnoig) et des considérations du Timée sur les triangles
élémentaires (53 c-55¢).

3. Le mot &ldog, dans le méme passage, ne désigne pas les nombres idéaux, mais
les quatre unités de la tétrade. La doctrine platonicienne des Idées, tout en
étant d’origine pythagoricienne, témoigne d’un esprit entiérement nouveau,
car la tendance génétique, fondée sur un mode de pensée analogique, fait alors
place i une prise de conscience hautement rationnelle.

4. La théorie de la tétrade, qui remonte a la premiére époque du pythagorisme,
prend place, en raison de son caractére génétique, a cdté des cosmologies
ioniennes.

Cette étude, qui apporte a d’anciens problémes une solution originale, dépasse

en importance les limites de son cadre et mérite de retenir I’attention.
René Schaerer

Maurice de Gandillac: La sagesse de Plotin. Hachette, Paris, 1952.
Collection «A la recherche de la vérité», XXII, 208 p.

On sera reconnaissant a I'auteur de La philosophie de Nicolas de Cues, de
V' Introduction aux sermons et traités de Maitre Eckhardt, etc., a I'éditeur du
Pseudo Denis et d’un choix d’ccuvres de Nicolas de Cues, et d’autres ceuvres
mystiques, d’avoir maintenant placé, comme au seuil des études auxquelles il
préside, un livre consacré uniquement a Plotin.

Pour exposer la sagesse de Plotin, M. de Gandillac ne s’est pas placé a un
point de vue impersonnel, parcourant de haut en bas si I’on peut dire, les hypos-
tases. Il a choisi pour ligne de perspective la «voie d’union», I’«ascension de ’'Ame
vers I’Un»; et sa préoccupation constante est de montrer I’exercice et la méthode
spirituelles nécessaires au sage, musicien, amoureux ou philosophe, pour attein-
dre la liberté. Bref, la doctrine de Plotin est ici considérée avant tout comme
une certaine méthode philosophique de salut.

Ainsi centré de maniére trés opportune, I'ouvrage est extrémement dense.
D’autant plus que, ¢’il se défend d’offrir une étude compléte de la mystique
plotinienne ou de traiter tous les problémes de cette philosophie, il ne les en
évoque pas moins et, chemin faisant, leurs principales interprétations — aux-
quelles d’ailleurs la préface est consacrée. Peut-étre s’arrétera-t-on plus longue-
ment aux chapitres centraux consacrés a la liberté du sage, a I’expérience et au
discours, ainsi qu’aux pages 182 et suivantes, ot le probléme de la personne et de
Punion mystique me parait repris fort clairement.

La comparaison de la sagesse de Plotin avec les doctrines de son temps accom-
pagne en tous les points nécessaires le développement principal. Quant aux
doctrines postérieures, la comparaison avec les mystiques et les doctrines chré-
tiennes s’impose et revient le plus souvent, mais on relévera d’intéressantes
remarques au sujet de Bergson (p. 35, matiére et vie; p. 112, temps et éternité,
notamment), tandis que la place faite a Schelling aurait pu, me semble-t-il, étre
plus importante a I'occasion, dans le cadre méme que Pauteur s’était fixé, On
remarquera aussi les brefs passages relatifs aux doctrines de ’Inde.

Les trés nombreuses citations, leur choix opportun et leur excellente traduc-
tion, leur heureuse ordonnance dans le cours de I’exposé, les notes abondantes,

223



les formes caractéristiques du langage plotinien, I'index des Ennéades rendront
aux étudiants les plus grands services et enrichissent le plaisir de lire ce livre
animé d’un feu spirituel véritable. D. Christoff

Marcel Méry: La critique du christianisme chez Renouvier. 2 vol. de
755 p. et de 516 p. avec deux portraits de Renouvier en hors-
texte, Paris, Vrin, 1952. Bibliothéque d’histoire de la philosophie.

Témoin des courants philosophiques du XIX¢ siécle, Renouvier (1815-1903)
s’est toujours passionné pour les problémes religieux, depuis le temps o il sym-
pathisait avec 1’«église» saint-simonienne jusqu’a la formulation de sa religion
personnaliste a la veille de sa mort. Le protestantisme libéral se réclame de lui,
le catholicisme (et méme le catholicisme moderniste) le considére comme le re-
présentant de la religion laique, la libre-pensée comme un philosophe égaré dans
les spéculations mythologiques. En présence de cette divergence d’opinions sur
la pensée religieuse de Renouvier, M. Méry a essayé, en suivant son auteur pas
a pas dans les vicissitudes de sa destinée et de ses publications, d’en dégager
Pattitude en face du christianisme. Examen délicat et complexe, étant donné les
variations et les fluctuations de la pensée de Renouvier, M. Méry triomphe des
difficultés en évitant une systématisation hasardeuse et en procédant selon une
méthode analytique et psychologique. Il s’appuye sur une analyse fouillée des
ceuvres majeures et des innombrables articles de Renouvier, sur des documents
inédits (dossier des radiations des listes électorales au temple d’Avignon, tome I,
p. 139ss.; correspondance, cf. tome I, p. 16ss. et tome II, p. 503 ss., correspon-
dance avec le P. H. Loyson). Il précise plus d’un point, demeuré obscur, de la
vie intime du philosophe néo-criticiste.

Malgré les discontinuités apparentes de la pensée religieuse de Renouvier,
Pauteur y discerne certaines constantes: refus d’une église, dont I’autorité s’ap-
puyerait sur le pouvoir séculier, et cela au nom de I’idéal républicain et individua-
liste, refus d’une théologie révélée orthodoxe, pétrifiée dans des dogmes irration-
nels et cela au nom des exigences de la raison et des découvertes scientifiques,
refus d’un évolutionisme déterministe, fondé sur un scientisme dogmatique et
cela au nom d’une morale de la liberté et de la justice. Discontinuités et cons-
tantes sont étudiées selon un plan qui divise la vie de Renouvier en quatre pério-
des, chacune étant caractérisée par des traits spécifiques: 1815-1851, influence
saint-simonienne et critique du cléricalisme; 1851-1869, rencontre avec Lequier,
critique de l'infinitisme et du panthéisme; 1870-1889, conversion a l'idée de
création et admission dans I’église protestante; 1890-1903, critique des dévelop-
pements dogmatiques du christianisme primitif et élaboration d’une religion
personnaliste, M. Méry énonce de la maniére suivante la loi qui préside a I’évo-
lution de la pensée religieuse de Renouvier: «Chaque fois ... que le pendule
intérieur passe du pathos au logos, il se produit un refoulement du christianisme»
(tome II, p. 497). La théologie de 'auteur du «Personnalisme» est fortement
teintée d’arianisme et s’inspire davantage de la théodicée et de ’eschatologie de
I’Ancien Testament que de celles du Nouveau Testament, preuve en soit la cri-
tique du johanisme, responsable des déformations du christianisme authentique.

224



Faut-il voir dans cette prédilection de Renouvier pour la théologie de I’Ancien
Testament une influence de son ascendance juive ? M. Méry insiste pertinem-
ment sur ce point; mais ce qu’il montre avec plus de pertinence encore c’est que
Renouvier est «demeuré chrétien par le ceeur, qu’il a été dupe de sa raison et
a méconnu les racines religieuses de sa doctrine» (tome II, p. 498),

Cependant nous nous demandons si le savant historien a raison d’affirmer que
Renouvier n’est pas un précurseur de certains courants modernistes (cf. par
exemple, tome I, p. 382, p. 414). Le refus de toute théologie positive et spécula-
tive, I'interprétation rationaliste des seuls dogmes cohérents avec la raison et
les données scientifiques (création, eschatologie), la distinction néo-criticiste entre
croyance et savoir, le rdle éminent attribué a la conscience, ne sont-ils pas autant
de points caractéristiques du modernisme ? En outre, peut-on affirmer, sans com-
mettre un grave contre-sens, que «Renouvier est un barthien avant la lettre»
(tome II, p. 351), parce qu’il dissocie une religion primitive immuable (le chris-
tianisme de Paul et des évangiles synoptiques) de ses développements dogma-
tiques ultérieurs; nous ne savons pas que K. Barth établit cette distinction et
qu’il affirme D’existence d’une religion primitive immuable ?

Contribution de premiére valeur i ’étude du mouvement des idées religieuses
au XIXe siécle, indispensable aussi bien a I’historien de la philosophie qu’a I’his-
torien de la théologie moderne, cette thése touche de trés prés a la philosophie
romande, en ce qu’elle est une mise au point définitive du probléme des relations
entre Renouvier et Secrétan (tome I, p. 304ss.; Renouvier est tout autant que
Secrétan un esprit religieux, mais d’une autre famille spirituelle, quoiqu’en aient
pensé certains historiens, cf. tome I, p. 616).

Parfois, en présence de la masse des documents et de la multiplicité des ques-
tions abordées, M. Méry donne 'impression de ne pas dominer son sujet; il se
perd — et nous avec lui — dans des analyses de détail, qui nous font perdre de vue
Poriginalité de la pensée de Renouvier. Il étudie, entrainé par sa méthode psycho-
biographique, les aspects successifs de la pensée renouviériste a leurs différents
stades d’approfondissement, d’oit pour le lecteur, un malaise de se retrouver
souvent devant les mémes noms, les mémes problémes déja signalés, repris et
examinés sous des angles différents. Il manque un fil conducteur, exception faite
pour I'excellente conclusion (tome II, p. 479ss.). Pourquoi dans ces conditions,
M. Méry n’a-t-il pas composé un index des matiéres et des noms propres, qui
aurait été d’un grand secours pour orienter le chercheur dans les dédales d’une
enquéte particulidrement touffue ? Cette lacune, si regrettable soit-elle, n’enléve
rien a la valeur de cette ceuvre rigoureuse, attachante et menée avec une cons-
cience digne d’éloge. Gabriel Widmer

Jean Wahl: Traité de Métaphysique. Paris, Payot 1953, 724 pages.

Traité évoque pour nous I’exposé d’'une matiere stable et homogéne, distribuée
systématiquement pour manifester par son ordonnance rationnelle sa cohérence
interne et pour fournir des réponses nettes a nos questions. Or, le Traité de Wahl
nous présente des «hétérogénéités» (p. 700), nous plonge dans un «devenir coloré»
et miroitant et nous invite a un «voyage a travers les concepts philosophiques»

15 225



(p. 8) o1 nous sentons vivre intensément beaucoup de questions, mais aboutissons
a peu de solutions. Toutefois, le livre mérite son titre, car il y est vraiment question
de métaphysique, mais en méme temps il nous entraine dans une dialectique de
dépassement infinie et une poursuite effrénée oii ce que nous saisissons nous
échappe aussitét: les réalités naissent et meurent pour renaitre, les concepts se
transforment en leurs contraires et, «par des vues successives et alternantes»,
nous allons de peut-étre en peut-étre, de «on pourrait dire que . . .» en «aussi bien
I'un que ’autre». J. Wahl dresse des «édifices provisoires», se défie des systémes
et des explications finales, nous déloge sans cesse et ouvre a chaque tournant
devant nous une avenue «vers 'ineffable» ou vers «une réalité plus profonde».

Dans ce pays métaphysique des métamorphoses, Wahl est un cicerone trés sir
qui sait attirer notre attention surlesmonuments intéressants de la tradition philo-
sophique et nous faire voir maints détails ou rapprochements curieux, toujours
importants. Mais il ne tolére pas que nous nous arrétions: nous devons «les saluer
avant de leur adresser un adieu plein de respect» (p. 8). Wahl n’en reste pourtant
pas a ce fourmillement kaléidoscopique, car il a trouvé le secret d’une nouvelle
cohérence, discréte, qui tout en respectant I'incohérence du monde nous indique
pourtant un sens; sa maniére de concilier les contraires, c’est en effet de les traver-
ser et de les retraverser sans cesse, de les exalter jusqu’a I’exténuation. De ces
retournements, détours et retours se dégage, de fagon paradoxale et inattendue,
une impression de continuité et de permanence sous le changement («en un sens
du moins il n’y a pas de progrés»), et nous refermons le livre persuadés qu’il y a
des problémes éternels, une sorte de philesophia perennis, du moins sous la forme
d’un philosophari perenne, d'un mouvement perpétuel.

Une remarquable présence et vie de I’histoire de la philosophie, dont rien pour
Wabhl n’est révolu ou caduc, assure son équilibre et sa cohésion a la métaphysique
tout en «étincellements» et en «arcs-en-ciel» qu’il expose. Le mérite, sans doute
irremplacgable, de ce livre c’est son égale information et son égal recours aux philo-
sophies les plus diverses de I’Antiquité a ’époque actuelle: qui peut se flatter
aujourd’hui de dominer également dans la philosophie contemporaine les domaines
francais, allemand et anglo-saxon, de Renouvier a Merleau-Ponty, de Hegel a
Heidegger, de Bradley a Whitehead ? On ne notera qu'une absence, mais massive,
et a certains égards incompréhensible: celle de toute la pensée médiévale; pour-
quoi ce trou ?

On relévera néanmoins I’étonnant bons sens, la justice et la justesse de ce philo-
sophe si sensible par ailleurs & la pensée paradoxale; il se montre capable (c’est
sirare!) de comprendre et de vivre les positions les plus diamétralement opposées.
Un esprit pour lequel la tradition philosophique a une telle vitalité et une telle
densité est immunisé contre les partialités et les envoiitements, contre les élans
irréfléchis ou capricieux de la subjectivité et de I’affectivité.

Et pourtant, a travers I’exposé de toutes les questions classiques de la méta-
physique, c¢’est a une philosophie du sentiment qu’il nous conduit. Aux concepts
et aux idées toutes faites, il tend a substituer une dialectique qui les triture et les
malaxe jusqu’a les rendre méconnaissables, et, grice a elle, a remplacer partout
les notions d’étre, de substance, de temps ou d’espace, par un «sentiment de’étre»,
un sentiment de I’espace ou de la matiére, ou méme par le «sentiment de I'inessence
de I’existence» (p. 558). Sa maniére de «changer les concepts», c’est de «rendre la

226



subjectivité plus aigué» (p. 526) et d’assurer partout «la revanche de la qualité»
sur la quantité, de I'ineffable sur ’exprimé ou le défini.

Au terme de cette dialectique de dépassement, Wahl retrouve une zone ineffable
ot I'on éprouve plus qu’on ne pense, une région originelle des «expériences exis-
tentielles» et des «racines affectives». On ne s’étonnera pas qu’il défende en con-
clusion — sans le défendre — un réalisme affectif et un empirisme radical, et cherche
ailleurs que chez les métaphysiciens «une vision plus adéquate et plus riche de la
réalité» (p. 7): du cdté de la poésie et de I’art, en combinant «l’extréme épaisseur»
de Claudel a «P’extréme subtilité» de Valéry, en alliant Wordsworth et Shelley,
Cézanne et Van Gogh. Mais ce réalisme n’a rien de naif et cet empirisme cache,
comme tout empirisme, un respect farouche du réel. Ne nous y trompons pas en
effet: la dialectique de Wahl, d’une subtilité hyper-intellectualisée, n’est nulle-
ment une méthode: elle est «une fagon d’éprouver» (p. 703), et surtout «de nous
blesser par ses certitudes successives» (p. 703), car la dialectique est I’expérience
«d’une sorte de force destructriceimmanente au réel» (p. 717). Wahlreste ’homme
des crises que nous avaient révélé son commentaire du Parménide ou ses Erudes
kierkegaardiennes. La conscience est déchirée et malheureuse; la dialectique
exprime la liberté qui lui permet de dépasser toute relation ou tout concept, mais
aussi sa «facticité», voire son opacité, que Wahl entend maintenir «dans son
irréductible rigueur».

La démarche métaphysique de Wahl s’annonce ainsi elle-méme comme un
retour vers le point de départ, vers «la physis telle qu’elle était sentie avant toute
philosophie» (p. 656), vers I’expérience présocratique du devenir, vers I’originel
poétique, etc. Les concepts et les systémes ne sont valables que comme le moment
d’un circuit dialectique médiateur entre I’origine perdue ou quittée et le paradis
retrouvé. La métaphysique des métaphysiciens qui ont conclu et donné des
«explications finales» n’a pour Wahl que la valeur d’une médiation ou d’un
chemin; elle dit toujours trop ou trop peu, a la fois trop et trop peu. Et voila que
d’un coup cette histoire de la philosophie, que nous disions effectivement si pré-
sente, se trouve comme volatilisée et dénaturée contre son intention méme. Les
systémes ne sont pas ce que leurs auteurs entendaient; ils ne sont plus que mo-
ments a dépasser, miroitements éphémeéres, chemins a traverser — toute une fan-
tasmagorie chatoyante que nous avons a admirer au passage pour lui dire ensuite
adieu.

Dés lors la tradition philosophique devient, comme le monde sensible plato-
nicien, riche en contradictions — belle apparence sentie, rebelle a la raison, que
nous avons a transcender perpétuellement vers sa source ineffable. Par 1a méme,
Wahl se trouve opérer un retour (qui n’a rien de révolutionnaire, quoi qu’il en dise)
a la métaphysique la plus traditionnelle. Il semble qu’il y ait comme une logique
interne du dépassement dialectique: un métaphysicien méfiant a 1’égard des
concepts et qui se donne sans réserve a la dialectique est amené a restituer par le
mouvement méme de transcendance qu’il poursuit, les arriére-mondes que sa dia-
lectique méme entendait rendre superflus: il ne peut que laisser pressentir «une
réalité plus profonde» (p. 279, 656) qui serait «l’arriére-fond de notre étre lui-
méme» (p. 508).

Ainsi éclate ’ambiguité de cette dialectique, de cet arriére-fond comme aussi
de ce sentiment qui doit nous en ouvrir I'accés: la signification de ces mots est plus

227



vague a l'arrivée qu’au départ et nous laisse perplexes et incertains. Alors que
chez Merleau-Ponty, par exemple, le retour au préréfléchi éclairait et la réflexion
et le monde et le pré-, il semble que le Traité de Métaphysique (de transméta-
physique qui revient a la prémétaphysique) nous replonge finalement dans ’opa-
cité du préphilosophique en annulant pratiquement le profit du long cheminement
métaphysique millénaire ot Wahl se plait pourtant & nous faire recirculer durant
700 pages. L’Aufhebung de Wahl conserve moins qu’elle ne supprime, et a force
de supprimer ou de «changer les concepts», cette dialectique de la dialectique
s’avére étonnamment conservatrice. Certes Wahl voudrait par dela «l’acte d’auto-
destruction» d’Empédocle ou de Phaéton, nous faire entrevoir un acte d’auto-
construction, mais nous avons peine a le discerner. Il a grand raison de dire en
conclusion que «la philosophie est plutot attitude de questionnement qu’attitude
de réponse», mais nous constatons que malheureusement le Traité de Wahl,
malgré lui, conclut plus qu’il ne le veut et répond par sa maniére méme de ne pas
vouloir répondre. L’«adieu plein de respect» n’était donc qu’un au revoir.
' Pierre Thévenaz

Martin Heidegger: Was ist Metaphysik? Finfte durch Einleitung
und Nachdruck vermehrte Auflage. Vittorio Klostermann,
Frankfurt am Main 1949.

Die fiinfte Auflage bringt den Text der Antrittsvorlesung von 1929 in unver-
inderter Gestalt, das Nachwort der 4. Auflage von 1943 und eine neue Einlei-
tung zu dem Ganzen von 1949. Diese stellt die Forderung eines neuen Durch-
denkens der Vorlesung von ihrem Ende her. Sie behandelt die Grundfrage der
Metaphysik: «Warum ist iiberhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts ?» In
welchem Sinne wurde diese Frage gefragt ? Fragt sie mit Leibniz «nach der ober-
sten Ursache aller seienden Sachen» (S. 21), so bliebe man im herkémmlichen
Bereich der Metaphysik und wiirde die Vorlesung nicht aus dem «eigenen sie
iiberall leitenden Gesichtskreis» verstehen. Ein wirkliches Durchdenken der Vor-
lesung fordert ein Denken, das sich auf den Weg begibt, den Grund der Meta-
physik zu erfahren, insofern es versucht, «an die Wahrheit des Seins selbst
zu denken, statt nur das Seiende als das Seiende vorzustellen» (S. 8). Als Frage
nach dem Grund der Metaphysik ist die Grundfrage so zu verstehen: «Woher
kommt es, daB} iiberall Seiendes den Vorrang hat und jegliches ,ist’ fiir sich be-
ansprucht, wihrend das, was nicht ein Seiendes ist, das so verstandene Nichts
als das Sein selbst, vergessen bleibt» (S. 21)? Denn das Nichts, so hieB} es im
«Nachwort», darf nicht einfach als «das blofl Nichtige und Wesenlose» gedacht
werden, vielmehr ist in ihm «die Weitrdumigkeit dessen zu erfahren, was jedem
Seienden die Gewiihr gibt, zu sein. Das ist das Sein selbst» (S. 41). Der Mensch
vermag «das Sein im Nichts» zu erfahren. Diese Erfahrung des Seins, als des
Anderen zu allem Seienden, verschenkt die Angst, «. . . die . . . uns in den Schrek-
ken des Abgrunds stimmt» (S. 41). Einzig der Mensch erfihrt, angerufen von
der Stimme des Seins, das Wunder aller Wunder: daB Seiendes ist» (S. 42).

Die Metaphysik ist nach einem Ausspruch von Descartes die Wurzel der Philo-
sophie, aber sie erreicht nicht selbst den Grund, aus dem die Wurzeln des Bau-

228



mes der Philosophie die niihrenden Siifte empfangen (S. 7). Die Metaphysik denkt
das Seiende als das Seiende (S. 7). Ihre Sicht verdankt sie dem Lichte des Seins.
Sie denkt aber nicht das Sein selbst «in seinem entbergenden Wesen», das heiflit
in seiner Wahrheit. Die Metaphysik fragt iiberall und jeher nach dem Seienden
als dem Seienden. Sie legt das Seiende aus: als Geist, als Stoff und Kraft, als Leben,
als Vorstellung, als Wille, als Substanz, als Subjekt, als Energie, als ewige Wieder-
kehr des Gleichen usw. In allen diesen so verschiedenen Auslegungen, in denen
Seiendes als solches in der Sicht steht, verdankt das metaphysische Vorstellen
diese Sicht dem Lichte des Seins. Aber «was solches Denken als Licht erfihrt,
kommt selbst nicht mehr in die Sicht dieses Denkens» (S. 7). Alle diese Antwor-
ten nach dem Seienden als solchem sind aus der Offenbarkeit des Seins gespro-
chen, aber das Sein selbst, in dieser seiner Offenbarkeit (in seiner «Unverborgen-
heit») und das heiflt: in seiner Wahrheit, wird nicht gedacht. Zwar spricht die
Metaphysik in ihren Antworten auf ihre Frage nach dem Seienden als solchem
immer schon notwendig und stindig «Sein» aus. Sie bedenkt es aber nicht in
seiner Wahrheit, vielmehr erscheint das Wesen der Wahrheit ihr «nur in der
schon abkiinftigen Gestalt der Wahrheit der Erkenntnis und der Aussage» (S.10).
Dies Unterlassen gehort zum Wesensgeschick der Metaphysik: ibr eigener Boden
entzieht sich ihr. «Sie meint das Seiende im Ganzen und spricht vom Sein. Sie
nennt das Sein und meint das Seiende als das Seiende» (S. 11). In ihrer Abkehr
von ihrem Grunde verwehrt sie, dafl der Bezug des Seins zum Menschen aus dem
Wesen dieses Bezugs «selber zu einem Leuchten kommt, das den Menschen zum
Gehoren in das Sein bringt» (S. 10). Wenn es nun aber so wire, dall das Ausblei-
ben des Seins den Menschen immer ausschlieBlicher dem Seienden iiberliefle, so
daBl der Mensch von diesem Bezug des Seins zu seinem Wesen «fast verlassen
und diese Verlassenheit zugleich verhiillt bliebe» (S. 11), dann wiire fiir das Den-
ken, das an das Sein denkt, Veranlassung, in den Schrecken zu geraten und «das
Geschick des Seins in der Angst auszuhalten» (S. 12). Das Seinsgeschick dieser
Angst hat keinen Bezug zur Psychologie und Psychoanalyse. In dieser Seinsver-
gessenheit ist das Notwendigste alles Notwendigen fiir das Denken: «Erst einmal
auf die Seinsvergessenheit achten zu lernen, um sie zu erfahren und diese Erfah-
rung in den Bezug des Seins zum Menschen aufzunehmen». Das in «Sein und
Zeit» versuchte Denken war auf dem Weg einer Besinnung auf das Wesen des
Menschen im Dienst der Frage nach der Wahrheit (Offenbarkeit) des Seins. Es
ging dabei lediglich um das «Eine und Einzige», «den Bezug des Seins zum Wesen
des Menschen und damit . . . eine fiir das leitende Fragen hinreichende Wesens-
erfahrung vom Menschen vor das Denken zu bringen» (S. 13). Der Name «Dasein»
sollte sowohl «den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen als auch das
Wesensverhiltnis des Menschen zur Offenheit (,Da’) des Seins als solchen zu-
gleich und in einem Wort» treffen. Es sollte damit die Ortschaft der Wahrheit des
Seins erfahren und gedacht werden» (S. 13). In der Offenheit des Daseins «be-
kundet und verbirgt, gewiihrt und entzieht» sich das Sein selbst (S. 14). Der
Name «Existenz» nennt «das Sein desjenigen Seienden, das offen steht fiir die
Offenheit des Seins, in der es steht» (S. 14). Das Ausstehen dieser Offenheit, das
unter dem Namen «Sorge» erfahren wird, ist das «Ekstatische» im Wesen des
Daseins, es ist ein Innestehen in der Unverborgenheit des Seins («Instindigkeit»).
Das «Innestehen in der Offenheit des Seins, das Austragen des Innestehens

229



(,Sorge’) und das Ausdauern im AuBersten (,Sein zum Tode’)» bilden das volle
Wesen der Existenz (S. 14). Vom Fels, Baum oder Pferd, auch von Gott und
Engel kann man nicht von Existenz reden, nur vom Menschen, denn er ist «das-
jenige Seiende, dessen Sein durch das offenstehende Innestehen in der Unver-
borgenheit des Seins, vom Sein her, im Sein ausgezeichnet ist» (S. 15). Dieses
sein existenziales Wesen ist «der Grund dafiir, daf} der Mensch Seiendes als ein
solches vorstellen und vom Vorgestellten ein Bewulitsein haben kann» (S. 15).
Das Bewufltsein setzt also schon «die ekstatisch gedachte Existenz als die
Essentia des Menschen voraus», keineswegs verleiht es dem Menschen schon das
Offenstehen fiir das Seiende (S. 15). Das Wort «sein» in «BewuBtsein» und
«SelbstbewuBtsein» nennt «das existenziale Wesen dessen, das ist, indem es
existiert» (S. 15). Der Titel «Sein und Zeit» weist auf den urspriinglichen an-
finglichen Sinn von «einai» und «ousia» als «parousia» als Anwesen. Im «An-
wesen» aber waltet «ungedacht und verborgen Gegenwart und Andauern», also
ein verborgenes Wesen von Zeit, und dieses bekundet sich auch noch in dem
letzten Namen fiir das Sein, in der «ewigen Wiederkunft des Gleichen» (S. 16).
Von diesem ungedachten Wesen der Zeit, die nicht am veréinderlichen Ablauf
des Seienden erfahren ist, ist die Geschichte des Seins durchwaltet. Indem die
Metaphysik sagt, was das Seiende ist, enthélt sie einen Logos iiber das on (6v),
sie ist Ontologie (S. 14). Sie bewegt sich im Bereiche des on he on, sie «stellt das
Seiende als solches im Ganzen, die Seiendheit des Seienden vor» (die ousia [odala]
des on [07]), und zwar in zwiefacher Weise als «das Ganze des Seienden als sol-
chen» und das Ganze des Seienden im «Sinne des hiochsten und darum géttlich
Seienden» (S. 18). So ist sie zugleich Ontologie und Theologie, indem sie «zwie-
fach-einig die Wahrheit des Seienden im Allgemeinen und im Héchsten» vor-
stellt, das ist das «onto-theologische Wesen» der Philosophie (S. 18). Aber sie
stellt «das Seiende (on, 07) stets nur in dem vor, was sich als Seiendes (he on,
1) 0v) schon von diesem her gezeigt hat und achtet nicht dessen, was sich im on,
«insofern es unverborgen wurde, auch schon verborgen hat» (S. 19). Das Zuriick-
fragen in dieses Verborgene sucht das Fundament fiir die Ontologie (S. 19); da-
her in «Sein und Zeit» der Ausdruck «Fundamentalontologie», ein insofern irre-
fiihrender Titel, als es gerade gilt, den Ubergang aus Ontologie und Metaphysik
in die Wahrheit des Seins zu gewinnen (S. 19). Denn nichts erscheint notwendi-
ger, als diesen Ubergang «vom vorstellenden an das andenkende Denken» (S. 20)
zu vollziehen, das heiBit: «Andenken in das Sein selbst» (S. 9). Deshalb ist die
Frage: Was ist Metaphysik ? heute als die Frage nach dem Grunde der Meta-
physik neu zu stellen und von neuem zu durchdenken (S. 21). A. Storch

Paul Hdberlin: Philosophia perennis. Eine Zusammenfassung.
Springer-Verlag, Berlin/Gottingen/Heidelberg 1952.

Das Werk nimmt im Gesamtschaffen des Autors eine Sonderstellung ein:
es fafit in einer Art philosophischen Vermiichtnisses die wichtigsten Ergebnisse
in systematischer Darstellung zusammen und erhebt damit den Anspruch, als
in sich geschlossener Beitrag zur einen Philosophie gewiirdigt zu werden. Im

230



ersten der sieben Kapitel wird die Aufgabe der Philosophie umrissen; die sechs
iibrigen zeigen, wie sie gelost werden kann.

1. Hiberlin versteht Philosophie als Wille zur Gestaltung des Lebens unter
Fiihrung wahrhafter Einsicht. Im philosophischen Impuls bekundet sich ein
Glaube, der Glaube, daBl unbedingte Wahrheit und ihr entsprechendes sinnvolles
Verhalten méglich sei. Philosophie hat die Aufgabe, diesen Glauben festzuhalten,
ihn in seiner Bedeutung zu erfassen und in seiner Auswirkung darzustellen. Fest-
gehalten werden muf} philosophischer Glaube, weil er sowohl von auflen als auch
von innen her angefochten, ja grundsitzlich bestritten wird, angefochten durch
die Uberzeugungen, unbedingte Einsicht sei auf dem Wege der Erfahrung zu
gewinnen (Empirismus) oder in einer bestimmten Uberlieferung ein fiir allemal
gegeben (Traditionalismus), grundsiitzlich bestritten durch die Leugnung der
Geltung der Wahrheits-Idee und damit eines eigentlich Seienden (radikaler Re-
lativismus). Soll Philosophie ihre Aufgabe erfiillen kénnen, so hat sie jegliche
empiristische oder traditionalistische Voreingenommenheit zu iiberwinden und
gleich zu Beginn die Haltlosigkeit der radikal-relativistischen Position aufzu-
zeigen. Dies letztere kann nur durch den Aufweis unbedingter Einsicht geschehen,
wie sie im urspriinglichen Wissen des fragenden Subjekts, das sich in aller Be-
gegnung als Subjekt ,fiihlt’, zutage tritt. Diese SeinsgewiBlheit bildet den Angel-
punkt aller echten Kontemplation. Was philosophischer Glaube bedeutet, er-
hellt sich im gleichen Mafle, als es gelingt, den Gehalt der ,Urwahrheit’ auszu-
schopfen. Die Stufen der Besinnung sind gekennzeichnet durch die ontologische
Frage nach dem Sein des Seienden, die kosmologische Frage nach der Weltord-
nung, die anthropologische Frage nach dem Wesen des Menschen. Ontologie,
Kosmologie, Anthropologie und innerhalb dieser Asthetik, Logik, Ethik stehen in
eindeutigem Zusammenhang und klarer Ordnung. Sie sind die notwendigen
Disziplinen der Philosophia perennis, die in der Vielgestaltigkeit ihres Vollzuges
ein Ganzes ist und bleibt.

2. Die Losung der philosophischen Aufgabe erfordert als erstes die ontologische
Rechenschaft dariiber, wie weit Sein reiche und was es bedeute. — Einzig méglicher
Ausgangspunkt ist die Einsicht, daB} Subjekt, als Wissens- und Verhaltenssub-
jekt, ist. Untersucht werden muf}, ob der Partner der Begegnung nur vermeint-
lich oder eigentlich sei. Die diesbeziigliche Explikation der Urwahrheit ergibt,
daB in Sachen der Seinszubilligung an das Objekt Tauschung ausgeschlossen ist.
«Zu Subjekt gehort Gegensubjekt» (37), das in ontologischer Besinnung sich
nicht als dieses oder jenes, so oder so beschaffenes, sondern einfach als Subjekt
erweist. Alles Seiende steht im Subjekt-Objekt-Verhéltnis. Sein bedeutet in
Begegnung stehen, ausgesetzt sein, existieren (Existenz im urspriinglichen Wort-
sinn verstanden). Sein bedeutet aber auch, in aller Bezogenheit auf anderes —
Subjekt seines Verhaltens und damit frei sein; die Gebundenheit beeintriichtigt
nicht die Freiheit, sondern allein das Ergebnis des Verhaltens. «Existenz und
Freiheit sind Begriffe, die nichts anderes besagen als Sein. Der erste betont mehr
die Relativitéit, der zweite mehr die Eigenstiindigkeit des Seienden» (42). — In
der Urwahrheit ist auch das Wissen um die Absolutheit des Seins enthalten. Weil
Seiendes von vornherein in Begegnung steht, ist seine Existenz ihm nicht an-
heimgestellt. «Dal} ,etwas’ ist, dazu kann das, was ist, schlechterdings nichts»
(43). M. a. W.: Sein iiberhaupt ist nicht im Seienden selbst begriindet. Es ist

231



absolut, ewig; nicht aufzulésendes Riitsel, sondern Geheimnis. Einsicht in die
volle Bedeutung dieses Geheimnisses kann erst auf einer spiteren Stufe der Aus-
legung gewonnen werden (vgl. 7).

3. Zweites Hauptanliegen der Philosophie ist die kosmologische Besinnung
darauf, ob das — kraft seiner Bezogenheit relative, in seinem Sein absolute —
Seiende geordnet sei. — Ontologie kennt ,zwei’ Subjekte: das primiire Subjekt und
sein Objekt. Keines ist wie das andere; sonst wiiren sie nicht verschieden. «lIst
aber Subjekt qualitativ nicht wie Objekt, so heillt dies, dall es qualitativ ein-
deutig ist. Es ist nicht anders als es ist; alle Andersheit gehort dem Objekt zu»
(46). Mit der Identitit des Subjekts steht auch die Eindeutigkeit des Subjeki-
Objekt-Verhilinisses fest. Kosmologie mufl demzufolge den Nachweis erbringen,
dafl Funktionalitit in der Weltordnung Raum hat. — Der erste Schritt wird durch
die Einsicht vollzogen, daf3 Subjekt nur dann in Funktion sein kann, wenn sein
Objekt in sich different ist. Denn wiire auch es, wie das Subjekt, seiner Beschaf-
fenheit nach eines, so bliebe ihr Verhiltnis schlechterdings konstant. Da Funk-
tionalitiit isz, mufl das Objekt mehr als ein Seiendes enthalten. «Die Welt ist
nicht Dualitiit von Subjekt und Objekt; sie ist (geordnete) Vielheit von Subjek-
ten» (48). Damit ist der Begriff des Individuums gewonnen. Individuum ist
Seiendes von eindeutiger Qualitiit, unverriickbar und unersetzbar, weder geteilt
noch teilbar, also ewig nach seinem Sein und seiner Beschaffenheit. In der ge-
ordneten Vielheit des Seienden besteht die Einheit der Welt. Einheit ist nicht
aufler oder iiber den Individuen, sondern in ihnen. Es gibt kein aufler-individuel-
les ,Band’, kein ,Sein’, welches das einzelne Seiende in sich schlosse, aus sich her-
vorgehen liele und zur Einheit verbinde. «,Sein’ gibt es nur als seiende Indivi-
dualitiit» (50); es darf nicht hypostasiert werden. Die Individuen sind die ein-
zigen Substanzen. — Die Gewillheit, dafl das Seiende vieles ist, erméglicht den
zweiten Schritt, der zur Uberwindung des scheinbaren Widerspruchs zwischen
Funktionalitéit und Weltordnung fiihrt. Auszugehen ist davon, dal die Beschaf-
fenheit jedes Subjekts zwar qualitativ eindeutig, aber nach dem je besonderen
Verhiltnis zu seinen Objekten funktionell modifiziert ist. Weil die Individuen sich
stets als in bestimmter Weise differenzierte begegnen, kann ihr Verhalten vari-
ieren, besteht Wahlfreiheit zwischen den vorhandenen Maéglichkeiten. Die freie
Entscheidung im aktuellen Verhalten wird gemill der Beschaffenheit getroffen,
die in aller Modifikation bleibt, was sie ist. Funktionalitéit stort also die quali-.
tativen Verhiltnisse nicht. Werden bedeutet stiindige Erneuerung der ewig ge-
ordneten Einheit der Welt.

4. Mit dem Verstiindnis der Weltordnung ist Kosmologie an der Grenze ihrer
Méglichkeit angelangt, und zwar darum, weil jegliche Erkenntnis der Besonder-
heit des Objekts auf Erfahrung beruht, die stets nur zu standpunktsbedingter
Ansicht, nie zu urspriinglichem Wissen fiihrt. Im Innewerden dieser Schranke
verdichtet sich das Anliegen der Philosophie zur Frage, wie sinnvolles Leben
angesichts der Bedingtheit alles Erfahrungsurteils moglich sei. Mit dieser Frage
kehrt Philosophie zum primiiren Subjekt zuriick. Indem sie sich erneut auf den
Gehalt der Urwahrheit besinnt, entdeckt sie, daB auBler dem Sein des wahrheit-
suchenden Subjekts auch noch eine besondere Funktion a priori feststeht: die
Tatsache der Selbsterfahrung. Da das fragende und im Fragen sich kritisch beur-
teilende Subjekt das menschliche Subjekt ist, wird Philosophie durch diese Ent-

232



deckung zur Anthropologie. Thr Grundproblem besteht darin, die Tatsache der
Selbsterfahrung mit den Ergebnissen der ontologisch-kosmologischen Besinnung
in Einklang zu bringen. — Wenn, wie Kosmologie zeigt, alles Geschehen sich als
Verkehr zwischen Individuen vollzieht, dann kann der sich selbst erfahrende
Mensch kein einzelnes Individuum sein. Er muf} eine Verbindung von Individuen
darstellen, die so geartet ist, daf sie es einem Subjekt ermoglicht, sich mit sei-
nem Objekt in der Weise zu identifizieren, wie es in der Selbsterfahrung tatsiich-
lich der Fall ist. Diese Voraussetzung trifft nur in einem Verband von Indivi-
duen zu, in dem ein einziges die Fithrung innehat, das heif3t in einem durch den
Willen dieses Individuums geschaffenen und gelenkten Organismus, der in sei-
nem AuBenverhalten die Absichten des maBigebenden Individuums zum Aus-
druck bringt. Unter dieser Bedingung allein wird néimlich das zentrale Individuum
in den Stand versetzt, in indirekiter Begegnung etwas iiber sich selbst zu erfah-
ren: es entdeckt, dafl das fremde Verhalten mit seinem eigenen iibereinstimmt;
es sieht sich im fungierenden Objekt wie im Spiegel; seine Lage ist mit derjeni-
gen eines Kiinstlers zu vergleichen, dem erst am fertigen Werk aufgeht, was er
eigentlich gewollt hat. Selbsterfahrung im strengen Sinn gibt es also nicht. Er-
fahren werden kann nie das Ich, sondern nur das Selbst, das heit das Objekt,
sofern es ausfithrendes Organ des Subjekts ist. Selbsterfahrung ist Fremderfah-
rung, welche durch die vollzogene Ineinssetzung mit dem Objekt die Bedeutung
der Selbsterfahrung gewonnen hat. — Die Losung des anthropologischen Grund-
problems stellt den einzig moglichen Zugang zum Wesensverstindnis des Men-
schen dar. Nur von dieser Basis aus ist Anthropologie, als allgemeine, imstande,
zu erhellen, was die Begriffe Seele, Leib, Trieb, Gewissen, Problematik, Geist,
Ungeist, Kultur in Wahrheit bedeuten und worin die sinngemdfe Uberwindung
der erfahrenen Widerspriichlichkeit besteht. «Es ist der objektive Sinn der be-
sonderen Existenz der menschlichen Seele, kraft ihrer Qualitas leibliches Dasein
zu wollen, um in ihm dann durch kulturelle Anstrengung dem objektiven Sinn
aller Existenz die Ehre zu geben» (81). — In welcher Weise und welchem Ausmaf}
der Mensch seine Aufgabe zu erfiillen vermag, erlidutert spezielle Anthropologie
als Kulturphilosophie. Sinnvolle Lebensgestaltung ist insofern mdéglich, als es
gelingt, dem Objekt jeder Begegnung im Urteil und im Verhalten gerecht zu
werden. Soll das Urteil der Wahrheit entsprechen, so muf} es vom urspriinglichen
Wissen durchdrungen sein, daf} alles Seiende die ewige Ordnung sowohl reprd-
sentiert als auch in ihrer Zustéindlichkeit und ihrem Werden mitkonstituiert. Jeder
Gegenstand ist daher unter dreifacher Voraussetzung zu wiirdigen: im Hinblick
auf seine Form, mit Bezug auf seine Bedeutung fiir die Wirklichkeit und nach
seinem Wert. Das titige Verhalten seinerseits hat die urteilende Stellungnahme
nach allen drei Seiten gebiihrend zu beriicksichtigen. In Ubereinstimmung mit
der traditionellen Gliederung der Kulturphilosophie in Asthetik, Logik und
Ethik unterzieht Hiiberlin das Bestreben der Seele, dem Objekt nach Form, Be-
deutung und Wert gerecht zu werden, je einer besonderen Betrachtung.

5. Asthetik zeigt, wie das Leben sich gestaltet, sofern das Seiende als Repri-
sentant ewiger Ordnung aufgefaBt wird. — Leitender Gesichtspunkt des &sthe-
tischen Urteils ist die Idee der Schénheit. Schonheit bedeutet in der Begegnung
entdeckte Form, in der Erscheinung offenbar gewordene Vollendung. Im reinen
Schénheitserlebnis kiime der Gegenstand weder nach seiner realen Beschaffen-

233



heit noch nach seinem Wert, sondern lediglich als Symbol in Betracht; die Ein-
stellung des prinzipgemdif urteilenden Subjekts wiire im logischen wie ethischen
Sinne ,interesselos’. Da jedes Urteil seine édsthetische, logische und ethische Seite
hat und iiberdies die standpunktbedingte Voreingenommenheit stets nur mehr
oder weniger iiberwindet, ist villige Interesselosigkeit ausgeschlossen. Der fak-
tische Sinn fiir Schonheit ist nie reiner, sondern immer qualifizierender Ge-
schmack. — Die Triibung im Urteil beeinflult unweigerlich auch das dsthetisch
bestimmte Handeln: sie macht sich im an sich zweckfreien Ausdruck der Form-
schau als Impuls zur Verschonerung bemerkbar. Es ergibt sich ferner, da8 die
zweckhaft infizierte Gebirde moglicher-, die verschénernde Tat notwendiger-
weise der im Urteil waltenden Absicht unangemessen ist. (Am Beispiel der Kunst
legt Hiberlin dar, wie die gewonnenen Gesichtspunkte auf die Phinomene des
idsthetischen Lebens anzuwenden sind.) — Nach dem Gesagten besteht dsthetische
Kultur im Versuch, den qualifizierenden Geschmack zu reinigen und das Aus-
drucksvermégen von vorhandenen Unzulinglichkeiten zu befreien. Vergeisti-
gung des Geschmackes zielt darauf hin, «dafl in aller ,realen’ Beurteilung und
Auseinandersetzung, wie eine durchgehende Melodie, das Verstindnis fiir die
Bedeutung des Begegnenden als Offenbarung der Form walte oder vielmehr ge-
pflegt werde» (102). Und ésthetischer Ausdruckskultur geht es darum, in allem
Verhalten von der Beriihrung mit der Schionheit Zeugnis abzulegen. «Asthe-
tische Kultur im Ganzen ist Pflege der Offenheit fiir das Wunder der Schinheit,
in jeder Art und Phase der Begegnung mit der Welt» (105).

6. Der Logik fillt die Aufgabe zu, sich iiber die kulturelle Moglichkeit jeder
Art gegenstands-qualifizierender Feststellung Rechenschaft zu geben. — Jegliche
Erkenntnisbemiihung mufl den grundsdtzlichen Anspriichen geniigen, welche
unbedingte Wahrheit an das logische Urteil stellt, das heiit den logischen Ge-
setzen einerseits, den (wahren) Kategorien anderseits. Die ersteren (Satz der
Identitit, Satz des Widerspruchs, Satz des ,ausgeschlossenen Dritten’, Satz vom
,zureichenden Grunde’) sind «Varianten der Forderung des logischen Prinzips,
sofern dieses als Prinzip der Eindeutigkeit oder Ordnung fungiert» (108), die
letzteren vorentscheidende Gesichtspunkte, die den ,Merkmalen’ des einzelnen
Seienden entsprechen. — Lal3t das Urteil den gesetzlichen oder den kategorialen
Anspruch unerfiillt, so ist es prinzipiell falsch. Im ersten Fall wird die Welt-
ordnung, im zweiten werden die objektiven ,Attribute’ der Individualitit (Exi-
stenz, Freiheit, Relativitiit des Seienden, Absolutheit des Seins) miBlachtet. Beide
Fehlermdéglichkeiten sind in der Subjektivitiit des Urteilenden begriindet. Von
besonderer Tragweite ist der Umstand, dall der Aullenverkehr des inkarnierten
Subjekts durch die leibliche Organisation vermittelt wird. Da diese nur auf Ge-
bilde anspricht, gibt es keine direkte Begegnung mit fremden Individuen. In-
direkte Individualbegegnung bestiinde nur dort, wo das Gebilde als Leib einer
Seele verstanden wiirde. Die Entscheidung dariiber, ob der fremde Mensch sei,
bleibt der Erfahrung vorbehalten. Mit urspriinglicher Gewiheit fest steht nur
das Sein des einen Urteilssubjekts, «dessen ,Menschlichkeit’ durch die Tatsache
seiner Selbsterfahrung gegeben ist» (113). — Faktisch defizient ist das Urteil,
sofern der Gegenstand falsch qualifiziert wird. Jedes Urteil, also auch das prinzi-
piell richtige, verfehlt die wahre Beschaffenheit der Individuen zufolge direkter
oder indirekter Auswirkung der Subjektivitit mehr oder weniger. Fremd- und

234



Selbsterfahrung bleiben notwendig Stiickwerk. — Das Anliegen logischer Kultur
ist demnach, in aller Beurteilung prinzipielle Reinheit und qualitative Angemes-
senheit anzustreben. Gesetzliche Richtigkeit erfordert Schulung des Denkens,
selbstkritische Befreiung von empiristischen und traditionalistischen Vorein-
genommenheiten. Kategoriale Richtigkeit verlangt Uberwindung der materia-
listischen, deterministischen, mechanistischen, ,rationalistischen’ Verkennung
des Individualcharakters alles Seienden. Das Unternehmen, die wahre Beschaf-
fenheit des besondern Seienden zu bestimmen, kann nur durch unablissige Be-
miihung, das subjektive Interesse einzuklammern, einigermaBlen gelingen. — Was
die Einsichten der Logik mit Bezug auf die Disziplinen der Wissenschaft bedeu-
ten, ist in Kiirze nicht darzulegen, wohl aber das Verhilinis der Wissenschafi als
ganzer zur Philosophie. Philosophie und Wissenschaft teilen die Aufgabe theo-
retischer Wahrheitfindung in gegenseitiger Begrenzung vollstindig unter sich:
die erste sucht unbedingte Einsicht, die zweite empirische Erkenntnis. Die Do-
miine der Wissenschaft beginnt genau dort, wo Urteil notig wird. Philosophie
ruft nach der Ergiinzung durch die Wissenschaft, und diese bewegt sich, sofern
sie wahrheitswillig ist, im Rahmen philosophischer Einsicht.

1. Ethik erliutert die kulturelle Moglichkeit des Werturteils und seiner tdti-
gen Anwendung. — Auch das ethische Urteil hat, soll es wahr sein, grundsiitzliche
Forderungen gesetzlicher und kategorialer Art zu erfiillen: es muf3 den ewigen
Wert des individuell Seienden anerkennen und damit zugleich die Wertbedeu-
tung der qualitativen Besonderheit, der Zustiindlichkeit, der Funktionalitit
und - in allem — die Existenz in ihrer Absolutheit respektieren. Dieser letzte Ge-
sichtspunkt ist darum besonders wichtig, weil durch ihn das ontologische Wissen
um die Absolutheit des Seins positive Bedeutung gewinnt. Indem das ethische
Prinzip verlangt, dafl die Absolutheit des Wertes anerkannt werde, geht es iiber
die Forderung des logischen Prinzips, Seiendes als Wunder hinzunehmen, hinaus.
Denn das Wissen um objektiven Wert, der aller subjektiven Bewertung autori-
tativ gegeniibertritt, ist zugleich Wissen um einen wertsetzenden Grund, der als
Grund absoluten Wertes auch Grund des Seins ist. «,Erst’ die Idee des Wertes
offnet das Auge fiir die Welt als gottliche» (139). Aus dem ethischen Prinzip im
ganzen ergibt sich ferner, was die Begriffe des Guten und der Giite in Wahrheit
bedeuten. ,Ewig gut’ ist die gottlich begriindete Welt als solche, ,zeitlich gut’
jeder Zustand als Zustand. Gut ist aber auch das Verhalten des Individuums,
sofern es der stets werdenden Vollendung dient. Eben darin besteht seine Giite.
«Die Giite bemifit sich am subjektiven Verhiltnis zum Guten» (139). — Der sub-
jektiven Einstellung wegen liBt die Giite notwendig zu wiinschen iibrig. Zu-
niichst iiberall dort, wo das Urieils-Subjekt gegen die grundsiitzlichen und kate-
gorialen Forderungen verstof3t, ferner darin, dal} in der Anwendung des ethischen
Urteils Fehler begangen werden. Damit ist angedeutet, in welcher Weise die
ethische Freiheit des Menschen eingeschrinkt ist: er ist als urteilender relativ
unfrei kraft der Widerspriichlichkeit seines Wesens, als titiger zufolge der Inkar-
nation, also durch Tatsachen, die Ausdruck seiner existentiellen Freiheit sind. —
Die Aufgabe der ethischen Kultur besteht darin, durch Vergeistigung des Wert-
urteils und des daraus folgenden Handelns das menschliche Leben so sinnvoll als
moglich zu gestalten. Wichtig ist erstens die grundsiitzliche Haltung im Wert-
urteil : die stiindige Erinnerung an die ethische Wahrheit schlechthin, daf} alles,

235



was ist, nach Beschaffenheit, Zustindlichkeit und Funktionalitit unbedingt gut
und als solches absolut begriindet ist, also auch der Mensch, in seinem Schwan-
ken zwischen geistiger und ungeistiger Einstellung, mit seinem Guten und Bésen.
Wichtig ist zweitens die unablissige Anstrengung, die der Bewertung iiberhaupt
zuginglichen Objekte im Hinblick auf die Giite ihres Verhaltens richtig zu be-
urteilen. Und wichtig ist drittens, daf} die Bemithung um adéiquates Urteil jeder-
zeit durch die Pflege des ethisch bedeutsamen Kinnens, das heit durch Ubung
der Tatkraft und Ausbildung der Geschicklichkeit, erginzt werde. «Ethische
Kultur im ganzen bedeutet Streben nach technisch optimaler Anwendung des
moglichst wahren Werturteils» (156) — Uber der gesonderten Betrachtung der
kulturellen Maglichkeiten, so wie sie sich in Asthetik, Logik und Ethik vollzieht,
darf nicht vergessen werden, dal Kultur, als Pflege des Geistes in allem Verhal-
ten, eine ist. «Was den Geist niihrt, niihrt ihn in jeder Beziehung. Es besteht
nicht nur kein Gegensatz, sondern innerste Einheit zwischen der Pflege des Sin-
nes fiir Schénheit und der Anstrengung zur Sachlichkeit in der Feststellung und
in der Wertung des Gegenstandes. Denn sie stammen aus einer Wurzel, néimlich
aus dem Glauben, welcher urspriingliches Wissen festhiilt» (159).

Der Versuch, Hiiberlins Bestimmung der philosophischen Aufgabe zu charak-
terisieren und die Hauptlinie des Gedankenganges, der zur Lisung der Aufgabe
fithrt, nachzuzeichnen, wiire unvollstiindig, wenn er nicht wenigstens durch den
Hinweis ergiinzt wiirde, daf} in allen Etappen der Besinnung auf andere Philo-
sophen und philosophische Richtungen Bezug genommen wird. Diese Bezug-
nahme, die sich durchwegs auf das Wesentliche beschriinkt, steht im Dienste der
Erlduterung und Abgrenzung der eigenen Position. Die Tatsache, daB3 die Aus-
einandersetzung mit den grif3ten Vertretern der européischen Philosophie am
meisten Raum beansprucht, und vor allem die Art und Weise der Konfrontation
selbst machen vollends deutlich, welch hervorragende Bedeutung dem ,Testa-
ment’ Hiberlins in der Geschichte der Philosophia perennis zukommt.

P. Kamm

M. Eberhardt: Das Werten. Der Nachweis eines hiochsten Rich-
tungsweisers als Losung des Wertproblems. Das Erkennen. Der
relationale Weltbegriff als Losung des Wirklichkeitsproblems.
Richard Meiner Verlag, Hamburg 1950 und 1952.

Die Absicht des drei in sich geschlossene Biinde umfassenden, als «ein
Beitrag zur Lehre vom Menschen als Glied im Werden» sich verstehenden
Werkes zielt auf den Nachweis, «dafl menschliches Wissen und Denken heute
die Ausgestaltung einer fiir alle Menschen letzthin einheitlichen Weltanschau-
ung ermoglichen, an deren ganz allmihlichen Aufbau das Miihen des Alltags
und die Ergebnisse der wissenschaftlichen Forschung aller Einzeldisziplinen
nicht weniger Anteil gehabt haben als Religion oder Philosophie». Hat man
die nicht ganz leichte Miihe des Lesens der beiden bislang vorliegenden
Bénde («Das Werten» und «Das Erkennen») — sie sind nicht etwa in einem

236



schwer verstindlichen Stil geschrieben, aber voll von ausgewalzten Triviali-
titen — hinter sich gebracht, so sieht man sich leider nicht genétigt,
die angesichts der zitierten Zielsetzung aufsteigende Skepsis nachtriglich
zu korrigieren. Eine fiir alle Menschen einheitliche Weltanschauung: gewil3
ein gut gemeinter Wunsch, aber doch wohl nur noch von einem etwas primi-
tiven Gemiit zu hegen. — Der Band entwirft zunichst ein (spiter abgein-
dertes) Ordnungsschema der Werte, das nach deren Entstehungsweise auf
Grund einer konstruierten Veranlagungs- und Funktionstheorie orientiert
ist. Es gibt einmal «unmittelbare Werte» (Funktionswerte, subjektbeziigliche
Eigenwerte, auf angeborener Veranlagung beruhend), zum andern «mittel-
bare», auf erworbener Wertung gegriindete Werte, die sich in Eigen-, Mittel-
und Haftwerte gliedern, denen jeweils besondere «Wertténe» im Erleben
entsprechen. GroBle Bedeutung legt die Autorin auf die «relationale Wert-
bildung», das heiit auf «Wertungen von Beziehungsbegriffen». Sie scheint
zu glauben, daB erst die «heutigen Kulturmenschen» sie entdeckt haben,
spricht daher von einer «vorrelationalen», «primitiven» Phase, in der ein
fiir allemal festliegende Gegenstinde oder Gruppen von solchen gewertet
worden seien (als ob es nicht schon immer «Mittelwertungen», zum Beispiel
die Bewertung des ZweckmiiBligen, gegeben hiitte). Den relationalen Wertungen
liege das relationale «Wirklichkeitsdenken» oder der «relationale Welthe-
griff» zugrunde, worin alles Sein als ein seinem Beziehungsgewebe nach ein-
heitlicher, streng gesetzmiBiger Geschehenszusammenhang aufgefat wird.
Er allein ermdégliche die Ableitung eines allgemeingiiltigen «héchsten Rich-
tungsweisers» aus der «Grundrichtung» des biologischen und des menschlich-
kulturellen Lebens, der als das Ideal des «héchstmoglichen funktionellen
Lebensreichtums» alles sinnvolle menschliche Werten leitet und die «grund-
sitzliche Losung des Wertproblems» darstellt. «Relationaler Weltbegriff»
und «héchstméglicher funktioneller Lebensreichtum» sind die immer wieder-
kehrenden Zauberformeln, gleichsam die beiden Gliser der Brille, mit der
Eberhardt alles simplifizierend sieht, bemiBit und beurteilt. Die unmittelbaren
dsthetischen und religiosen Werte werden unter ihren Aspekt gezwungen,
desgleichen die mittelbaren Ideal- und Trugwerte. Mit dem Richtungsweiser
werde «trotz der ungeheuren Mannigfaltigkeit der menschlichen Rassen,
Stiamme, Sippen, Familien und Einzelmenschen erstmalig in der kulturellen
Entwicklung der Menschheit eine ihrer Grundrichtung nach gleiche Ideal-
bildung fiir alle Menschen in den Bereich der Maoglichkeit geriickt. Was die
groen Weltreligionen wenigstens fiir das ethische Verhalten umfassender
Menschengruppen angestrebt haben — die Einheitlichkeit und Gleichartigkeit
der Wertbildung — wird jetzt auf allen Gebieten menschlicher wertender
Stellungnahme durchfiihrbar. Durch die Anerkennung des Ideals als Rich-
tungsweiser eroffnet sich fiir die gesamte Menschheit der Ausblick auf eine
Gemeinsamkeit in Wertfragen und damit gleichzeitig in hdchsten Kultur-
fragen, wie wir Entsprechendes heute selbst auf den Gebieten rein wissen-
schaftlicher Erkenntnis nur in den Bereichen der Mathematik und der Natur-
wissenschaften kennen». Man weill nicht, was man mehr bewundern soll:
die Naivitiit des Simplifizierens, den Mangel jeder Selbstkritik, den unge-
brochenen Fortschrittsoptimismus oder die Bescheidenheit in den Anspriichen

237



an Problemlisungen — jedenfalls ist alles entwaffnend. — Auf den zweiten
Band einzugehen, wird sich nach den gegebenen Proben wohl eriibrigen.

H. Kunz

Th. Litt: Denken und Sein. S. Hirzel Verlag, Zirich 1948.

Es handelt sich nicht, wie der miflverstindliche Buchtitel vermuten lassen
konnte, um eine ontologische Untersuchung, die etwa die Klirung der Be-
deutungen des Seinsbegriffes und die Rolle des Denkens bei dessen Konsti-
tuierung zum Thema hat. Vielmehr legt Litt einen Entwurf dessen vor, was
man gemeinhin «Wissenschaftstheorie» und «Methodologie» zu nennen ge-
wohnt ist. Er unterscheidet vier Wissenschaften, die durch je besondere Metho-
den und Gegenstands- oder Wirklichkeitsbereiche — Korper, Leben (Pflanze),
Seele (Tier), Geist (Mensch) — charakterisiert sind. In ihrem Durchlaufen bewegt
sich zugleich das Denken «von dem Pol der Expansion zum Pol der Konzen-
tration», insofern es in der Noologie (das heilit in der Wissenschaft vom Geist) —
die die maBigebende Disziplin ist und den ganzen Weg des Erkennens iiberschaut —
sich selbst als gegenstandsbildende Leistung einschlieBlich ihrer ungegenstind-
lichen Voraussetzungen erfait. Damit wird kein neuer Objektbereich aufge-
schlossen, sondern eine radikale Umkehr der Betrachtung von den Sphiren des
Gegenstindlichen «zu der Dimension des Identischen» vollzogen, «in der jeg-
liche Erkenntnis zu Hause sein muf}, um den Anspruch auf Geltung erheben zu
koénnen». Die vier Methoden sind den Wirklichkeitsbereichen nicht exklusiv
zugeordnet, sondern die je vorangehende ist auch auf die neue Objektssphire
anwendbar, weshalb der Mensch sowohl kérper- wie lebens-, seelen- und geistes-
wissenschaftlich erkannt werden muf}, Litt fiihrt diese Gedanken freilich nicht
in die Einzelheiten gehend aus, alles bleibt in den wissenschaftstheoretischen
Erorterungen hiingen; und selbst dort, wo er — wie im Falle des Menschen als
das einerseits sich selbst denkende und gestaltende, andererseits im sinnvollen
Ausdruck sich #ulernde und im urspriinglichen Eindruck erfahrbare Wesen —
die Analyse etwas detaillierter durchfiihrt, ist sie merkwiirdig oberflichlich. Die
These etwa, daBl das denkende Subjekt in der — das riumliche Auseinander und
das zeitliche Nacheinander iiberwindenden — Identitit des gedachten ideellen
Gehaltes zugleich eine Identifizierung mit allen andern Subjekten realisiert,
reicht schwerlich zur Fundierung der «menschlichen Wirklichkeit» und ihrer
Erkenntnis aus. Litt konfrontiert schlieflich die vier Seinsbereiche mit der Idee
der Einheit des Werdens. Er verwirft — mit gar nicht iiberzeugenden erkenntnis-
theoretischen, zum Teil wunderlichen Argumenten — den «naturalistischen
Evolutionismus» und entscheidet sich fiir die spekulative «spiritualistische Deu-
tung des Weltwerdens», ohne fiir deren sachliches Recht auch nur den Schatten
einer Begriindung zu geben, wenn man seine dogmatische Behauptung nicht
als solche verstehen will: «Es ist der Geist, mit dessen Aufireten sich erst die
ganze Fiille des Wirklichen aufschlieBt. Wollen wir also dem Widersinn der
Auffassung entgehen, die das Vollkommene aus dem weniger und weniger Voll-
kommenen, das Reichste aus dem Armsten hervorgehen 1iBt, so miissen wir
annehmen, daB der Geist, der erst im letzten Akt in die Helligkeit des Sichselbst-

238



wissens heraustritt, in Wahrheit schon in den vorausgegangenen Abschnitten
des Entwicklungsdramas nicht nur iiberhaupt zugegen gewesen, sondern auch
als treibende Kraft am Werke gewesen ist, nur eben als sich selbst noch nicht
wissender, zu sich selbst noch nicht durchgedrungener Geist. Das Weltwerden
ist die Odyssee des nach sich selbst auf die Suche gegangenen und schlieBlich sich
selbst findenden Geistes». Also Hegelsche Spekulation. Abschlieend differen-
ziert der Verfasser «die Zeit», den vier Wirklichkeitssphiren entsprechend, in
vier «Zeiten»: die objektive, die organisch gestaltete, die perspektivisch ge-
gliederte und die sich selbst aufhebende Zeit — auch hier ohne in die Tiefe der
Probleme vorzustoBen. Wer wissenschaftstheoretische Fragen in der ange-
deuteten Art zu behandeln noch fiir belangvoll hilt und auBlerdem an scheinbar
restlos aufgehenden «Losungen» Freude hat, wird diese auch bei der Lektiire
des sehr klar geschriebenen Buches Litts erfahren. H. Kunz

I. M. Bochenski, o. P.: Ancient formal logic. North holland pub-
lishing company, Amsterdam 1951.

Ce volume, dont le lecteur tirera un plus grand profit encore s’il ne I’aborde
qu’aprés s’étre familiarisé avec le Précis de logique mathématique du méme auteur
(Kronder, Bussum 1948), est consacré a un tableau d’ensemble de ’histoire de la
logique formelle dans I’ Antiquité.

Le cadre trés restreint de ce compte rendu interdit ’analyse détaillée de ce
substantiel volume, mais en voici les grandes lignes:

On peut diviser I'histoire de la logique formelle dans I’ Antiquité en quatre
courants qui correspondent en gros a quatre périodes: 1° le courant préaristotéli-
cien dans lequel on trouve des considérations logiques sans qu’il y ait encore de
logique constituée comme science; 2° I’ceuvre d’Aristote qui fonde véritablement
lalogique; 3°le courant mégaro-stoicien qui développe unelogique propositionnelle
trés intéressante; 4° la période post-stoicienne caractérisée surtout par un syn-
crétisme entre les deux courants péripatéticien et stoicien.

Dans la premiére période, on doit faire une place a part ala division platoni-
cienne qui est a l'origine de la syllogistique aristotélicienne.

A propos d’Aristote (seconde période), le professeur Bochenski note que le Sta-
girite développe son systéme selon un procédé axiomatique (p. 53); que, de plus,
il fait une place dans sa logique au contingent qui se définit ainsi: ce qui n’est ni
nécessaire, ni impossible. Cette introduction du contingent dans la logique
entraine toute une logique modale dont ’auteur trace un tableau trés clair
illustrant les lois qui régissent la syllogistique modale chez Aristote (p. 63).

L’auteur insiste, d’autre part, sur le fait que la logique aristotélicienne ne se
borne pas a I’étude des syllogismes catégoriques. Elle connait les syllogismes
hypothétiques qui proviennent probablement de ’enseignement platonicien.

Mais, et ceci est trés important, les variables qui interviennent dans ces syllo-
gismes sont des variables de termes et non de propositions. De plus, on peut
trouver déja chez Aristote un certain nombre de lois concernant la logique des
relations (p. 68). Enfin, ’on peut trouver chez lui certaines lois et régles concernant
la logique des propositions (p. 70).

239



Cette logique a été transformée en partie parles disciples immédiats d’Aristote:
Théophraste et Eudéme. On peut attribuer a Théophraste deux changements
importants: 1° la substitution du «possible» au «contingent» dans les syllogismes
(alors que le possible se définit uniquement par rapport & I'impossible, comme non
impossible, le contingent fait intervenir également la notion du nécessaire et se
définit a la fois comme non impossible et non nécessaire); 2° I’affirmation du prin-
cipe que la conclusion suit toujours la partie la plus faible (p. 73-74). Enfin, c’est
a ces deux disciples que ’on doit principalement d’avoir étendu I’étude des syllo-
gismes hypothétiques. Toutefois, il n’est pas facile de décider si les variables qui
entrent dans leurs syllogismes hypothétiques sont des variables de termes ou de
propositions (p. 75). Dans la mesure o1 I’on aurait affaire a des variables proposi-
tionnelles, il faudrait voir chez Théophraste principalement un précurseur de la
logique propositionnelle des Stoiciens, comme le suggérait le professeur Bochenski
dans un ouvrage antérieur: «il formula pour la premiére fois, a ce qu’il semble, des
lois qui peuvent étre interprétées comme formules de la logique des propositions
et il leur donna I’aspect de régles. Sous ces deux rapports, il est le précurseur du
Stoicisme» (Bochenski: La logique de Théophraste, p. 126).

Un troisiéme courant est représenté par I’école stoicienne qu’il serait plus équi-
table d’appeler mégaro-stoicienne puisque Zénon de Chition apprit la logique
aupres de Diodore Cronos.

Cette logique propositionnelle se distingue de notre logique des propositions
tout d’abord parce qu’elle englobe encore une théorie de la connaissance et des
études psychologiques sur la connaissance et ensuite parce qu’elle se considére
comme exclusive d’une logique de termes alors qu’a notre point de vue logique de
termes et logique de propositions se complétent mais ne s’excluent pas.

Le professeur Bochenski insiste avec raison sur I'importance accordée dans la
logique stoicienne aux propositions moléculaires ou propositions composées de deux
propositions unies par des liaisons dont les plus importantes sont I'implication, la
disjonction et la conjonction.

Quant a la derniére période post-stoicienne,’auteury distingue deux logiciens:
Gallien et Boéce. L’ceuvre de Gallien, dont la principale originalité semble consis-
ter dans la division des syllogismes en trois classes: les hypothétiques, les catégo-
riques et les relatifs, mériterait une étude particuliére (p. 105). Quant & Boéce qui
représente tout a la fois’aboutissement de la logique de 1’Antiquité et ’annonce
delalogique médiévale, il étudie spécialement les syllogismes hypothétiques et son
innovation la plus importante consiste a avoir infusé les fonctions proposition-
nelles dans le corps de la doctrine aristotélicienne (p. 106).

Comme on le sait, Kant avait jugé que la logique formelle, entiérement créée
par Aristote, n’avait pas été capable de faire un seul progrés depuis sa mort. L his-
torien de la logique Prantl avait porté un jugement défavorable sur la logique
stoicienne et faussé de la sorte I’histoire de la logique qui, contrairement a I’avis de
Kant, a bel et bien évolué depuis Aristote.

Des travaux récents cités par ’auteur ont réhabilité la logique stoicienne, mais
nous manquions d’un travail d’ensemble intégrant cette réhabilitation dans une
vue synthétique sur ’histoire de la logique formelle dans I’Antiquité. L’ouvrage
du professeur Bochenski vient donc heureusement combler cette lacune; c’est en
dire la grande valeur. A. Virieux-Reymond

240



I. M. Bochenski, o. P.: Précis de la logique mathématique. Kronder,
Bussum 1948.

Ce volume est une initiation a la logique mathématique ou logistique. Parmi
ceux qui s’intéressent a la logique, nombreux sont ceux qui, formés a la logique
classique, n’ont pas été initiés aux travaux les plus récents des logisticiens con-
temporains. C’est & eux que s’adresse tout particuliérement le volume du profes-
seur Bochenski.

Le premier chapitre, intitulé Généralités, résume les étapes qu’a suivies I’évo-
lution de la logique mathématique et donne les définitions des termes nécessaires
a la compréhension de cette discipline, & savoir ceux de constante, variable, pro-
position, nom, opérateur, etc., qui 8’y trouvent nettement définis.

Le second chapitre concerne la logique des propositions: cette logique congoit
chaque proposition comme un tout indécomposable. Les propositions, prises cha-
cune en bloc, sont étudiées au point de vue de leur valeur de vérité (le vrai et le
faux sont respectivement symbolisés par 1 et par 0). La logique propositionnelle
porte également sur ’étude des divers types de liaisons bipropositionnelles (alter-
native, ou somme logique, implication matérielle, disjonction, conjonction ou pro-
duit logique, équivalence); elle établit aussi les lois selon lesquelles se produisent
les combinaisons des diverses valeurs de vérité.

Comme on le sait, historiquement, I’étude de la logique des propositions fut,
sinon totalement créée (comme le prouve un ouvrage antérieur du professeur
Bochenski: La Logique de Théophraste) du moins développée et défendue brillam-
ment par les Stoiciens pour supplanter la logique de termes aristotélicienne (car
le probléme de ’attribution apparait insoluble aux yeux des Stoiciens); mais loin
de pouvoir étre exclusives I'une de’autre, les deux logiques sont complémentaires;
c’est la raison pour laquelle, bien que les logisticiens contemporains mettent,
comme les Stoiciens, I’accent sur lalogique propositionnelle, ils font également une
place a I’étude des prédicats et des classes. Cette étude fait I’objet du chapitre ITI.
Comme 'indique I'auteur, la théorie des prédicats porte sur la compréhension des
termes, tandis que la théorie des classes examine leur extension.

Dans ce chapitre, aprés avoir donné les définitions nécessaires des termes sui-
vants: constante nominale, variable nominale, opérateur nominal, proposition
individuelle, matrice et quantificateur, I’auteur expose les lois les plus importantes
de la logique des classes et des prédicats dont la syllogistique aristotélicienne fut
la premiére ébauche systématique.

Le quatrieme chapitre aborde la logique des relations! qui est «la partie la plus
neuve et la plus importante de la logique moderne». Ces relations binaires sont, par
exemple, celles de réflexivité, de symétrie, de transitivité, de similitude ou de con-
nexité.

L’auteur constate, a la page 70, que «la théorie des relations binaires (2 deux
termes) quoique trés importante, ne suffit nullement méme dans les analyses les
plus élémentaires des sciences non mathématiques. Malheureusement, elle est la

1 «Larelation est ce qui caractérise un terme par I'intermédinire d'un autre», ainsi que 'indique M. Pia-
get dans son Traité de logique (p. 57). Quant & la formule que le R. P. Bochenski emploie pour définir la
relation, je ne la reproduis pas pour des raisons d’ordre typographique, mais elle rejoint la définition donnée
par M, Piaget.

16 241



seule partie de la logique des relations qui fut élaborée. Nous donnons ici quelques
définitions fondamentales d’une théorie généralisée», portant sur des relations
entre plus de deux termes, ajoute I’auteur.

Le cinqui¢me chapitre, intitulé Divers, consacre quelques pages substantielles
a I’étude de la forme canonique, de la logique combinatoire et de la métalogique.

L’auteur a voulu offrir a I’étudiant en logique un instrument de travail simple
et résumant au strict minimum ce qu’il est indispensable de connaitre pour péné-
trer dans les systéemes logistiques contemporains (Peano-Russell, Lukasiewicz et
D. Hilbert). Il s’est donc abstenu volontairement d’aborder les nombreux pro-
blémes d’ordre métaphysique et épistémologique que pose I’attitude de la logique
contemporaine a I’égard des principes de la logique. (Voir a propos de ces pro-
bléemes: A. Reymond, Les principes de la logique et la critique contemporaine).

L’ouvrage du professeur Bochenski vient a son heure pour initier tous ceux qui
s’intéressent a la logique sans étre au courant des derniers travaux des logisticiens
contemporains. Antoinette Virieux-Reymond

Helmuth Plefiner: Zwischen Philosophie und Gesellschaft. Ausge-
wiihlte Abhandlungen und Vortrige. Francke Verlag, Bern 1953.

Unter dem trefflichen Titel «Zwischen Philosophie und Gesellschaft»
hat Pleiner hier eine Anzahl Abhandlungen aus einem Vierteljahrhundert
zu einem schonen Band zusammengestellt und so manches, was schwer oder
gar nicht mehr zuginglich war, wieder greifbar gemacht. Wir finden gewichtige
Arbeiten wie «die Deutung des mimischen Ausdrucks» und iiber «Macht
und menschliche Natur» neben solchen, die an Einzelphéinomenen — am Licheln

beispielsweise oder am Schauspieler — wesentliche Ziige des Menschseins
aufzeigen und die hohe Fihigkeit des Verfassers zur eindringenden feinsinnigen
Analyse dokumentieren. H. Kunz

Henri Gouhier: Le théitre et I’existence. Paris, Aubier,1952. 222 pages.

L’auteur suit un chemin intérieur qui va de I’art a la philosophie en passant par
I’esthétique. Réfléchir sur I’art, c’est en effet le mieux comprendre — et s’assurer
par la une voie d’accés a la connaissance tout court.

Ce n’est pas dans le contenu des piéces que I’on découvre, au théatre, la meil-
leure philosophie, mais dans leurs structures. Avant tout, le théatre fair exister.
Cela signifie deux choses: I’ceuvre existe d’abord en tant que telle, comme un tout
organique. Ses parties (personnages, décors, etc.) existent aussi moyennant une
convention: le spectateur, par un «acte de bonne volonté» (p. 26), leur accorde
Iexistence. Ainsi Hamlet existe d’abord parce qu’il est (c’est I’existence esthé-
tique), et aussi parce que je fais, au théitre, comme s’il existait. Le Barbouillé, en
revanche, trop irréel pour que je puisse croire a son existence, n’existe qu’esthé-
tiquement.

L’existence esthétique semble imposée par I’ceuvre elle-méme, par sa structure
et par sa valeur, par le fait, dirions-nous, qu’elle est intensément individuée, Ainsi

242



Titus, dans Bérénice, est loin d’étre aussi particulier que Bérénice; cette derniére,
en effet, tellement elle-méme dans chacune de ses actions, dans chacun des mouve-
ments de son ceeur, en toutes circonstances, bien davantage que son amant, existe,
une dans sa diversité, unique a force d’étre individuelle. C’est le personnage falot,
le bouche-trou, le role de remplissage, nécessaire pour I'intrigue, mais inutile dans
sa présence charnelle, qui, au théatre, n’existent pas. Et cela, méme si le specta-
teur, dans sa bonne volonté indulgente, lui accorde une existence de convention.

«L’existence comme si», a laquelle, selon nous, M. Gouhier attache une trop
grande importance, est au fond tout a fait secondaire; elle «introduit une réfé-
rence au réel» (p. 104) qui, si elle est exempte de tout parti pris réaliste, n’est pas
nécessairement esthétique (la musique, par exemple, I’ignore). Il est en vérité des
personnages trés travaillés qui existent, auxquels je me refuse d’accorder I’exis-
tence conventionnelle: ainsi Jupiter dans Amphitryon. C’est alors leur individualité
qui s’impose a nous comme une existence universelle. Inversement, sur scéne
évoluent parfois des étres ternes, dont je crois fort bien, conventionnellement,
qu’ils existent, sans que mon jugement puisse leur accorder I’existence esthétique.
Ceux-la sont-ils ou ne sont-ils pas ? Ils ne sont pas, esthétiquement, étant sans
individualité; mais existent-ils ?

Quand M. Goubhier pose la question: qu’est-ce qui, au théatre, existe ? il semble
répondre en affirmant que I’existence conventionnelle entraine toujours I’existence
esthétique. C’est précisément de cela que nous doutons.

S’appuyant sur des expériences concrétes, analysées en profondeur avec une
finesse et un goiit exceptionnels, ce livre trés riche propose de plus les définitions
des genres et des catégories esthétiques. Le tragique est ainsi défini par les pré-
sences d’une transcendance et de la liberté, et par I'usage d’une langue poétique,
évocatrice. La mort «est dramatique dans la mesure ot elle est pensée par rapport
a une personne et oi1 cette pensée me met dans la situation paradoxale de savoir
qu’il est tout naturel de mourir et pourtant de ne jamais reconnaitre une mort
naturelle» (p. 79). «La condition du comique est que je ne sois pas engagé dans
I’aventure et que soit coupé le courant créé par la sympathie» (p. 133). Le type,
loin d’étre abstrait et général, est un individu ol disparait la «personnalité
engagée dans une histoire» (p. 141). La comédie, enfin, genre indéfinissable, est saisie
avec originalité comme un commencement absolu, au lever du rideau, et, surtout,
comme une fin absolue, & la chute du rideau; la comédie tue donc le sens de I’his-
toire, son temps étant aussi autonome que celui d’une ceuvre musicale, avant quoi
et aprés quoi il ne se passe rien. Les dénouements artificiels de Moliére ne sont done
en réalité qu'une maniére de mieux replier la comédie sur elle-méme.

J.-Claude Piguet

Georges Canguilhem: La connaissance de la vie. Paris, Hachette,1952,
collection Science et Pensée, 223 pages, in-16.

Celivre est un recueil d’essais et de conférences: il se présente donc sans aucune
intention systématique, mais dans I'unité d’une pensée cohérente et forte. L’au-
teur y parle d’abord de I'expérimentation en biologie et de la théorie cellulaire; il
€tudie les divers aspects du vitalisme conjointement au probléme classique et tou-

243



jours al'ordre du jour de I’analogie entre machine et organisme; il reprend les ques-
tions concernant le vivant et son milieu, et, pour terminer, propose une réflexion
novatrice sur le normal et le pathologique.

Le mérite de ces études réside tout ensemble dans la sfireté de leur information
biologique, dans I’ampleur de leur érudition historique et, par-dessus tout, dans
la solidité de la pensée philosophique qui s’y exprime.

Recourant a la perspective historique, qui embrasse ici a la fois I'histoire des
sciences et celle de la philosophie, Canguilhem n’a pas de peine & démontrer que les
notions théoriques de notre biologie impliquent, a leur origine, des partis pris philo-
sophiques. On peut discerner, derriére les probléemes modernes des sciences de la
vie, une problématique plus ancienne des concepts fondamentaux qui viennent de
loin, et dont quelques-uns méme appartiennent au fond mythique et archaique de
la pensée humaine. Mais constater la permanence de ces «concepts fondamentaux»
n’est pas nier le mouvement et le progrés dans les sciences. Canguilhem nous invite
au contraire a «chercher dans I’histoire des sciences le sentiment de possibilités
théoriques différentes de celles que I’enseignement des seuls derniers résultats du
savoir nous a rendues familiéres, sentiment sans lequel il n’y a ni critique scienti-
fique, ni avenir de la science».

Canguilhem souligne les insuffisances de l'interprétation physico-chimique
appliquée a la connaissance de la vie. Une véritable connaissance de la vie doit com-
mencer par respecter I'originalité du vivant. C’est & une philosophie de I’organisme
considéré comme totalité signifiante (conformément aux vues de Goldstein) qu’ira
la préférence de Canguilhem. Il nous proposera de renverser quelques-unes des
relations traditionnellement acceptées: les mécanistes essayent d’interpréter le
vivant en ’assimilant & une machine, alors qu’en réalité les techniques sont plutét
des produits et des expressions de la vie. Il faut donc «inscrire le mécanique dans
Porganique» . . . On admet, d’habitude, la dépendance quasi totale de I’organisme
al’égard de son milieu. Canguilhem, ala suite de von Uexkiill, nous engage a partir
plutét du vivant comme centre d’un milieu. C’est le vivant qui organise son miliean
par le choix qu’il y fait et par le rayonnement de ses énergies. Il y a pour le moins
réciprocité dans le débat que I’étre vivant engage avec le monde quil’entoure.

Cette primauté de la vie, Canguilhem P'affirmera encore lorsqu’il s’agira de
définir la connaissance elle-méme. Celle-ci, 2 tout prendre, n’est qu'une «entre-
prise assez hasardeuse de la vie». Le savant est d’abord un étre vivant. La connais-
sance biologique a donc la vie a la fois «comme sujet et comme objet», Malgré ce
qu’une telle position semble impliquer de réalisme vitaliste, Canguilhem affirme
trés nettement son refus simultané de tout réalisme et de tout idéalisme: «On
admet trop facilement I'existence entre la connaissance et la vie d’un conflit
fondamental et tel que leur aversion réciproque ne puisse conduire qu’a la destruc-
tion de la vie par la connaissance ou a la dérision de la connaissance par la vie. I1
n’est alors de choix qu’entre un intellectualisme cristallin, c’est-a-dire transparent
et inerte, et un mysticisme trouble, a la fois actif et brouillon . . . Or le conflit n’est
pas entre la pensée et la vie dans I’homme, mais entre I’homme et le monde dans
la conscience humaine de la vie.» Jean Starobinski

244



J. Wolff: Der Mensch und die Mitte. Uber die Dialektik von Sein
und Nichtsein. Verlag Paul Haupt, Bern 1953.

Weltanschauliche Biicher lassen sich, meint der Verfasser, «heutzutage nicht
mehr nach dem Rezept schreiben, das ehedem in allen philosophischen und
theologischen Garkiichen auflag: man beginnt einige Jahrhunderte oder
Jahrtausende vor Christus, haspelt alle historischen und alle derzeit im
Schwange gehenden Standpunkte ab und kommt zu dem Resultat, das als einzig
richtiges dem Leser zeigt, was (nach der Meinung des Autors) die Welt im
Innersten zusammenhilt». Sein eigenes vorliegendes Biichlein widerlegt aber die
Behauptung, denn es realisiert genau diesen Typus von Literatur: aus indi-
scher, vorsokratischer und Existenzphilosophie, Buddhismus und Taoismus,
Primitivenreligion und Christentum, moderner Atomphysik und Tiefenpsy-
chologie, Duineser Elegien, Alexanderplatz und Glasperlenspiel und was man
sonst noch wiinscht, wird kritiklos und unverbindlich ein Gericht zubereitet
und unter dem Namen «Der Mensch und die Mitte» angeboten. Wihrend damit
der Inhalt noch einigermaflen getroffen werden mag, bleibt es vollig dunkel,
was das alles mit der «Dialektik von Sein und Nichtsein» zu tun haben soll.
Aber offenbar finden solche Veriffentlichungen ein weltanschauungs- und glau-
benssiichtiges Publikum, das ihnen Geschmack abzugewinnen vermag; ver-
mutlich rekrutiert es sich zumal aus jenen Menschen, deren Erlésungsbediirfnis
begreiflicherweise von der niichternen — Wolff wiirde sagen «rationalistischen» —,
ihrer Vorldufigkeit und Grenzen bewufliten Forschung nicht befriedigt wird.

H. Kunz

Wilkelm Steinberg: Grundfragen des menschlichen Seins. Eine Ein-
fithrung in die philosophische Anthropologie. Ernst Reinhardt
Verlag, Miinchen/Basel 1953.

Im ersten Teil (Der Mensch in der Philosophie der Gegenwart) skizziert
Steinberg in ansprechender, klarer, wenn auch nicht durchwegs korrekter
Weise die anthropologisch relevanten Lehren Nietzsches, Simmels, Schelers,
Klages’, N. Hartmanns, Heideggers und Jaspers’. Eingestreut ist ein Exkurs
iiber Fichte und Kierkegaard als diejenigen Denker, die fiir die Gegenwart
besonders fruchtbare «Ansiitze zur Philosophie der menschlichen Existenz»
gegeben haben. Der zweite Teil (Die menschliche Seele) enthilt eine Reihe
von locker gefiigten Erorterungen zur Kritik der eine Seele leugnenden posi-
tivistischen Psychologie, iiber die Freiheit des Willens und dessen grund-
sdtzlichen Unterschied zu den Triebregungen, iiber tiefe und flache Gefiihle,
seelische Schichten, willkiirliches ichzentriertes und unwillkiirliches eshaftes
Denken, beobachtende und schlichte Selbstwahrnehmung usw. Hier finden
sich manche treffenden Bemerkungen, nur lifBt sich nicht einsehen, was sie
mit dem ersten Teil des Buches zu tun haben sollen und warum es sich als
«Grundfragen» des menschlichen Seins anbietet — wirklich gefragt wird darin
nirgends. H. Kunz

245



Hans Kunz: Die anthropologische Bedeutung der Phantasie. I. Teil:
Die psychologische Analyse und Theorie der Phantasie. II. Teil:
Die anthropologische Deutung der Phantasie und ihre Voraus-
setzungen. Studia Philosophica, Jahrbuch der Schweizerischen
Philosophischen Gesellschaft, Supplementum 3 und 4. Verlag
fiir Recht und Gesellschaft AG., Basel 1946.

Das Buch ist in mehr als einer Hinsicht ungewéhnlich und in seiner Wesent-
lichkeit nicht leicht zugiinglich. Es it ein Verhiiltnis zu den Phéinomenen er-
kennen, das ausgezeichnet ist durch jenes schwebende Zugleich von Ferne und
Nihe — ein Motiv, das im Buch selber keine geringe Rolle spielt —, in dem sie
wirklich sichtbar werden, weil weder das Begriffene, eine eigene Dynamik ent-
faltend, davon forttreibt, noch das zu Begreifende in eine blinde Niihe geriickt
wird. Gerade dies aber erschwert die Darstellung, besonders in der Fiihrung des
Baues, die ja bei philosophischen Arbeiten iiblicherweise vom «Begriff» nicht
ohne Vergewaltigung der «Sache» geleitet ist. Der Aufbau des Ganzen ist nun
auch merkwiirdig und nicht nur gliicklich. So ist vor allem der erste Teil, eine
psychologische Untersuchung der Phantasie, bis in seine Gliederung hinein in
seiner eigentlichen Bedeutung so sehr erst vom zweiten her verstindlich, daf} er
von dem auf Thesen Dringenden einen langen Atem verlangt, um so mehr als
sich der Autor hinter der zitierten Literatur zeitweise geradezu verbirgt. Belohnt
wird die Geduld durch die feinsinnigen Analysen und Auseinandersetzungen —
so zum Beispiel die in seltener Weise unbeirrte mit der Psychoanalyse —, denen
ein genaues Hinhéren zuweilen schon entnehmen kann, daBl der Grund, von dem
aus sie gefiithrt werden, tragfihig ist.

Im zweiten Teil werden bestimmte Wesensziige des Menschen aufgedeckt, die
die seine gesamte Existenz durchsetzende Wirksamkeit der Phantasie verstiind-
lich machen; dabei dringt die Untersuchung in Griinde, die als Fundamente zu
einer philosophischen Anthropologie betrachtet werden konnen. Auch hier sind
die gro3en Zusammenhiinge mehr dargestellt, offen fiir das Begreifen, als abgelost
in begrifflicher Nacktheit ausgesprochen, was die Lektiire erschwert, aber auch
fruchtbar macht. — Dem Ganzen liegt die zuniichst befremdende These vom To-
desursprung des Geistes zugrunde. Der Tod als das eigentliche Nichts des exi-
stenten Menschen manifestiert sich als moglicher im stéindigen Aufgerissensein
des Menschen durch das BewuBtsein; der reine Denkakt hat in dieser Manifesta-
tion sein Wesen. Dieser der unmittelbaren Einsicht entzogenen These wiichst
mittelbar Evidenzzu dadurch, daBl von ihr ausbedeutsame Charaktere von Denken
und Sein, wie auch der durch das Bewulltsein ausgezeichneten Existenz des Men-
schen anthropologisch begriindet werden kénnen: so aus der temporalen Tran-
szendenz des Todes die «Zeitlosigkeit» nicht nur des geistigen Aktes (sein «Quer-
stehen» zum stetigen Stromen der vitalen Vollziige), sondern auch des begriff-
lichen Seins, seine «Idealitiit»; aus der stindig im Denkakt durchbrechenden
Moglichkeit des Todes die logische Maglichkeit und mit ihr der potenzierte Mog-
lichkeitscharakter der menschlichen Existenz iiberhaupt usw. Fiir den negativen
Ursprung des Denkens spricht ferner die von jeher gesehene fundamentale Be-
deutung der Verneinung. Konstitutiv nun ist die Verneinung nicht nur fiir das

246



Denken, sondern fiir das menschliche Verhalten iiberhaupt. Denn sie erst macht
die Distanz moglich, die die Voraussetzung ist fiir die dem Menschen vorbehal-
tene Destruktion und MaBlosigkeit, aber auch fiir die nur ihm mégliche Sachlich-
keit, die das Seiende als das, was es ist, sich zeigen lifit. Mit der «Verdoppelung»
des «ursachelosen» Todes im Bewufitseinsakt erdffnet sich im Menschen der
ursachelose, unbedingte «Anfang» und damit die Freiheit, die freilich als Mog-
lichkeit nie wirklich, aber vor dem Eintritt des Todes auch nie zur Unméglich-
keit wird. — Diese Interpretation des geistigen Aktes macht endlich die ambi-
valente Bewertung des Geistes — seine traditionelle Vergéttlichung und seine
Verfluchung etwa bei Klages — verstiindlich: es ist sein «Querstehen» zum Leben,
das ihn als das schlechthin Andere, Gottliche, oder als das das Leben Spaltende,
Storende erscheinen lassen kann.

Der Todeseinbruch im BewuBtseinsakt geht als radikaler «Ri» durch alle
Beziige des Menschen zur Welt, und durch ihn ist unser Immer-schon-bei-den-
Dingen-sein zugleich ein «Transzendieren». Mit dem Tod als moglichem bricht
der stindig mogliche Weltverlust durch, der den Menschen heimatlos macht.
Und so ist seine nichtende Geistigkeit der Grund der absoluten Ungeborgenheit
des Menschen und Grund auch seiner unaufhebbaren Einsamkeit: Eigentlich
gemeinschaftsstiftend sind nur die vitalen Miichte der Person, am urspriinglich-
sten einsamkeitssprengend die leibliche Beriithrung; der Geist aber als die innerste
Innerlichkeit des Menschen ist ohne Moglichkeit, im Medium des Leibes als
solche nach aulen zu treten, den Andern, das Begegnende iiberhaupt, zu beriihren.

Von hier aus lidBt sich nun die Sehnsucht als die wesentliche Grundlage des
Phantasierens begreifen. Durch das in ihm unaufhérlich aufbrechende nichtende
BewuBtsein ist der Mensch in seiner Welt heimatlos und ohne Moglichkeit der
Bergung. In der Gegenbewegung zu dieser stindigen Maglichkeit des Welt- und
Selbstverlustes schafft die Sehnsucht in dem vom Denken eréffneten «Innen-
raum» sich eine Welt, eine von der Phantasie gestaltete Wunschwelt, als innere
Heimat. In mehrfacher Weise ist so die Phantasie bedingt durch den geistigen
Akt: Seine «Einbriiche» ermdglichen es den vitalen Impulsen, sich vom Gegen-
wiirtigen abzulosen und — die Keimzellen der Phantasie sind die triebimmanenten
Bilder — die Phantasmen des gegenwartsfliichtigen Phantasierens hervorzubrin-
gen. Der geistige Akt erst lillt so etwas wie eine Innerlichkeit entstehen, die den
«Raum» bildet fiir das phantasierende Weltschaffen der Sehnsucht. Aber vor
allem ist es die durch ihn in unserer innersten Mitte aufbrechende «Ferne» als
die unserem «nahen» Dasein stindig drohende Moglichkeit des Vergehens, die
unsere Existenz zur sehnsiichtigen Bewegtheit auf Bergung hin nétigt und zu-
gleich die reale Erfiillung der Sehnsucht unméglich macht.

So etwa konnte man in grébsten Umrissen, mit notwendig verfilschenden
Vereinfachungen und vielleicht zu weit gehenden Verdeutlichungen eine Angabe
des Inhalts versuchen. Unerbittlich thetisch wird in diesem zu seinem Vorzug
alles Konstruktive meidenden Buch einzig die BewuBltseinsthese ausgesprochen,
und der volle Nachdruck fiillt auf das Denken als das den Menschen eigentlich
Auszeichnende. (Das Denken ist nicnt reduzierbar wie in der Psychoanalyse und
den Lebensphilosophien; es ist wieder seinserschlielend — nicht wie bei Heideg-
ger die urspriinglichere Stimmung — und zugleich der Grund von Ziigen des
menschlichen Wesens, wie sie etwa von der Existenzphilosophie oder der Psycho-

247



analyse aufgedeckt und dort als urspriinglicher behauptet sind.) Dies kénnte
nun das Miflverstindnis nahelegen, es handle sich um eine Begreifung des Men-
gchen einseitig vom BewuBltsein her. Der Ansatz ist aber ein ausgesprochen dop-
pelter: zumindest gleichgewichtig dem BewuBtsein ist die leiblich-vitale «Le-
bendigkeit», und gleichsam der «Ort», wo sich das Menschsein des Menschen
konstituiert, sind jene «Einbruchsstellen» des BewuBtseins in die es tragende
Vitalitiat. Trotzdem handelt es sich nicht um einen Dualismus, sondern eher
kénnte man — iiber die Terminologie des Autors hinausgehend — das Verhiiltnis
der beiden anthropologischen Grundprinzipien als das von Momenten innerhalb
einer dialektischen Einheit begreifen. Das Bewufltsein ist in dieser Einheit reine
Negativitiit. Bleibt man dabei stehen und sieht zunichst vom behaupteten
«Todesursprung» ab, so verliert die These viel von ihrem Befremdenden. Denn
die Negativitiit als Ferment des Geistes zumindest hat eine bedeutende Tradi-
tion. Ein Ferment ist sie dort, wo der Geist, zugleich das (hier der Phantasie ab-
getretene) kosmogonische Vermdigen, im Sinne des Idealismus die Welt setzt.
‘Was hingegen hier als Geist oder Denken angesprochen wird, ist der leere Akt
des Denkens, der reine Bewufltseinsakt als solcher, also selbst ein bloes Moment
etwa des hegelschen Geistbegriffes. Nun aber besteht zwischen den Ansitzen des
deutschen Idealismus, auch noch insofern sie bei Heidegger wirksam sind, und
dem Vorliegenden ein grundsiitzlicher Unterschied, der sich zunichst im Ver-
héltnis zur Empirie zeigt. Wo die empirischen Befunde in ihrer Widerstéindig-
keit wirklich ernstgenommen werden, da erst kann nicht mehr konstruiert wer-
den und ist man wirklich aus dem subjektiven Getriebensein durch den Begriff
herausgetreten. Durch das Verhiltnis zur Empirie unterscheidet sich die vor-
liegende These aber auch wesentlich von der heute umlaufenden Rede vom Ein-
brechen des Nichts ins Sein. Entgegen dem Anschein, den die Formulierung vom
«Todesursprung» des Denkens erweckt, hat die These nichts mit jenen im Grunde
mythologischen halbernsten Spekulationen etwa bei Sartre zu tun. Die Negativi-
tit des leeren Denkaktes ist an seinen Grenzen zumindest noch ein phinomeno-
logisch-psychologisch falbares Moment. Vor allem aber gelingt es, seine Wirk-
samkeit in der dialektischen Spannung zur Vitalitit durch eindringliche Selbst-
besinnung auf die menschliche Existenz in phinomenologischer Deskription zu
erfassen.

Was nun den Zusammenhang dieser reinen Negativitat des leeren Denkaktes
mit dem Tode angeht, so ist durch die Fiille dessen, was durch ihn zu deuten
gelingt, fiir ihn in einer Weise Evidenz geschaffen, der man sich nicht leicht wird
verschlieBen kénnen. Davon unberiihrt aber bleibt das im «Todesursprung» des
BewuBtseins ausgesagte Fundierungsverhiiltnis. Und es fragt sich, ob mnicht
gerade der in dieser Formulierung gesetzte Akzent die These in einer Weise
«massiv» erscheinen lifit, die eher zur Verdeckung des durch sie Erkannten bei-
triigt, als daf sie es weiter zu kliren vermdchte.

Wenn fiir Heidegger das Grundphiinomen dies ist, dafl sich der Mensch zu
sich selbst und zu anderem verhalten kann, und Heidegger selbst in seiner Kant-
interpretation den Grund dafiir in der Einbildungskraft zu finden glaubt, so fragt
das vorliegende Buch nach dem Grund dieses Grundes, nach der die Phantasie
erméglichenden Bedingung und findet ihn letztlich in der reinen Negativitit des
geistigen Aktes. Das Ausgehen von Heidegger, auf weite Strecken hin duBerst

248



fruchtbar, erweist sich aber gerade in einer entscheidenden — und dafiir, in wel-
cher Richtung die Fragen in diesem Buch den heideggerschen Horizont verlassen
haben, bezeichnenden — Hinsicht als unzulinglich. Auch bei Heidegger wird
nicht klar, wie sich das «leere» Sein zum Seienden verhilt. Da er sich aber trotz
der Intention auf die Wirklichkeit der Existenz in apriorischen Strukturen be-
wegt, bleibt, was vielleicht eine mit dem Heideggerschen Ansatz gegebene prin-
zipielle Unldsbarkeit ist, verborgen. Im vorliegenden Buch aber, zufolge seiner
intensiven Bemiihung um die Erfahrung in ihrer ganzen Breite, tritt die Schwie-
rigkeit voll zutage. Es bleibt riitselhaft, wie das Sein, von dem in einem seienden
Menschen aufbrechenden Nichts des méglichen Todes als schlechthin notwen-
diger Gegenwurf herausgesetzt, sich zu dem von «auflen» her begegnenden
Seienden verhilt. In dieser Auslegung erfihrt zwar die Angewiesenheit des lee-
ren Denkens auf das reine Sein eine gewisse Begriindung, nicht aber, da} im
Denken etwas als etwas erkannt wird. (Die Ausfiihrungen dariiber haben in ihrer
Bildhaftigkeit zwar etwas im guten Sinne dichterisch Verfiihrerisches, doch
miiBte die begriffliche Klirung noch weitergetrieben werden, damit durch sie
wirklich begriffen werden kionnte.) Abgesehen davon, dafl das Nichts als «setzen-
des» hier plétzlich eine Dynamik entfaltet, die sich eigentlich nicht ganz mit
seiner vorliegenden Interpretation vertriigt. Zugleich erreicht hier der heideg-
gersche Subjektivismus des Ausgangspunktes seine eigene Grenze. Gesetzt ist
eigentlich nur noch vom leeren Denken das reine Sein; alle Qualititen aber
kommen aus der Begegnung mit dem urspriinglich gegebenen Seienden, dem
reinen Denken also von auflen. In der Weise, wie hier das erkannte Etwas sich
im BewuBtsein von der Folie des Nichts abhebt, konnte man darum wieder die
Gegebenheit einer objektiven Form, des Eidos, erméglicht finden, womit auch
die Natur grundsitzlich wieder zum legitimen Gegenstand der Philosophie wiirde.
Fiir diese sehr weitgehende Auslegung der Intentionen des Buches sprechen
auller dem bereits erwiihnten besondern Verhiltnis zur Empirie auch sonst ge-
wisse Anzeichen. So vor allem der Sinn fiir inhaltliche Erfiilltheit, das fein-
sinnige Wahrnehmen von qualitativen Unterschieden auch gerade dort, wo sie
nicht die These stiitzen, sondern zu Aporien fithren. Zwar ist die Bemiihung um
Qualitiiten heute nicht selten; aber erst wenn die Sprache selbst wie hier eine
auch qualitative, den nicht durch logische Beziehungen fafbaren Momenten
des Auszudriickenden angemessene Differenziertheit und Priizision zeigt, kann
man sicher sein, dafl der Sinn fiir Qualititen nicht nur Postulat ist.
Bemerkenswert ist endlich die aus dem Ganzen sprechende menschliche
Haltung. Trotz gewisser Anklénge ist sie nicht nihilistisch. Der Mensch wird
gesehen in der Beziehung zu einem — freilich immanenten — sinnhaften Gegen-
iiber. Das heideggersche Seinlassen, das dem Begegnenden den Raum eréffnet,
in dem es da und das sein kann, was es ist, ist hier getragen von der Einsicht in
die dem Menschen allein mégliche liebende, bewahrende Nihe zum Begegnen-
den, die der «Rifl» des Bewufltseins ihm liBt und zugleich erst méglich macht.
So gehalten, dringt die Selbstauslegung in eine ungewdhnliche Tiefe der Deu-
tung des Menschen. Das seltsam «Schwebende», die «stehende Bewegtheit»
zwischen Seinsfiille und Leere des Herzens, Angst und Sehnsucht auszudriicken,
ist in unvergleichlicher Weise gelungen. Uber diese intimeren, vielleicht nicht
jedem Leser gleich zugiinglichen Vorziige hinaus stellt das Buch einen bedeuten-

249



den Beitrag zur philosophischen Anthropologie dar und gibt in seinen psy-
chologischen Partien die wohl umfassendste und eindringlichste Analyse der

thematischen Phiinomene.
E. Huber-Abrahamowicz

A. Wellek: Die Polaritit tm Aufbau des Charakters. System der
Charakterkunde. A. Francke AG. Verlag, Bern 1950.

Zwei Gesichtspunkte oder Begriffe sind es, die Welleks Entwurf eines
Systems der Charakterkunde leiten: die «Struktur» im Sinne Kriigers und
die «Polaritit». Die letztere wird als sich nicht ausschlieflende Gegensitz-
lichkeit bestimmt. Nach den einleitenden Ertrterungen der «Voraussetzungen
einer Charaktertheorie», die sich vor allem um die Priizisierung der verwen-
deten Begrifflichkeit (Charakter, Struktur, Personlichkeit, Polaritdt, Anlagen,
Ziige, Eigenschaften, Sein, Werden, Schichten und Bereiche) bemiihen, verfolgt
der Verfasser drei Polarititenpaare — Intensitit und Tiefe, Extraversion
und Introversion, Eshaftigkeit und Ichhaftigkeit — durch sieben unter-
schiedene Schichten oder Bereiche: Vitalitit, Trieb, Empfindung, Gefiihl,
Phantasie, Verstand, Wille. Die schichtzugehorigen Phinomene wandeln
sich je nach dem Polarititenpaar ab. So charakterisiert Wellek etwa die Vita-
litiit als Lebendigkeit und Zihlebigkeit, Expansivitit und Defensivitit, vitale
Schwere und Zartheit; die Empfindung als ErlebnisfluB und -beharrung,
Empfinglichkeit und Sinnlichkeit, Bewegtheit und Visualitit usw. Sodann
kennt er eine Polaritit der Schichten, die sich in den Unter- und Oberbau
und in die Gegensitzlichkeiten von Gefiihl und Wille, Gefithl und Verstand
gliedert. SchlieBlich gibt es eine personale «Kernschicht», vom Gemiit und
Gewissen gebildet, und auch sie lit Polarititen Raum, zum Beispiel von
Liebe, Hall und Gemiit, Person und Persona, Echtheit und Maske. Eine Be-
trachtung des Charakters als Ganzes unter den Aspekten des Systems der
Eigenschaften, der charakterlichen Dominanten und Gesamtqualititen und
des Verhiltnisses von «Paradoxie und Menschlichkeit» beschlieBt, von einer
Eigenschaftstafel, den umfangreichen Anmerkungen und dem Sachverzeichnis
abgesehen, das Werk. Offensichtlich liegt hier ein reiches charakterologisches
Schema vor; allein seine detaillierte Erfiillung 1iB3t im Leser keinen geschlos-
senen Eindruck entstehen — alles scheint sich in zahllose, mehr psycholo-
gische als charakterologische, jedoch oft treffende Bemerkungen enthaltende
Einzelheiten zu verlieren. Nicht nur die eingestreuten Exkurse iiber Sexua-
litdt und Erotik, Eigensténdigkeit des Willens, Intelligenz, Empfindung und
Wahrnehmung, sondern auch die eigentiimliche, mit eigenen Versen durch-
setzte Schreibweise zersplittern die Darstellung. Ich kann auch nicht finden,
daB die zwei tragenden Begriffe einen einheitlichen Zug bewirkt hitten, denn
dazu sind sie zu vieldeutig. «Struktur» meint bereits bei Kriiger ein geglie-
dertes, relativ dauerndes «seelisches Sein»; jedoch soll sie zumal in den
«Tiefengefiihlen» auch «erlebt» werden kénnen, es sollen «gleichsam gleitende
Ubergiinge vom Aktuellen ins Strukturelle» bestehen. Wellek spricht sodann
von der «Struktur» des warmen und des kalten Fiihlens usw. — am Ende

250



weil man wirklich nicht mehr, was das Wort besagen will. Desgleichen hat
unter den «Polarititen» zu vieles in sich Verschiedenes Platz, als daB sich
damit noch ein bestimmter Sinn verbinden liefle (wobei es iibrigens verwun-
derlich ist, da Wellek nirgends Bahnsen erwiihnt, in dessen charakterolo-
gischen Beitrigen die sogenannten Charakterwiderspriiche eine wichtige Rolle
spielen). Als Gesamtentwurf reicht Welleks Charakterologie gewill nicht an
diejenigen von Klages und Lersch heran, zu deren Vergleich er selbst im Vorwort
anregt; ihr Wert scheint mir vielmehr in der Fiille von guten Einzelbemer-
kungen zu liegen. H. Kunz

Georges Gusdorf: Mémoire et Personne. Presses universitaires de
France, Bibliothéque de Philosophie contemporaine, 1951. 2 vol.,
563 pages.

Le titre méme que M. Gusdorf a donné i sa volumineuse étude de la mémoire
indique dans quel sens il a orienté sa recherche. Il s’est efforcé «de montrer qu’il
n’est pas possible de mettre la mémoire a part pour I’étudier en dehors de la vie
personnelle; elle ne se présente plus a nous comme une force spécialisée de ’acti-
vité, dont on pourrait circonscrire le domaine» (p. 198).

M. Gusdorf se situe du cdté de Proust et de ’expérience du temps retrouvé plu-
tot que du cdté de Ribot et de Janet. Il ne montre pas seulement I'insuffisance des
théories des philosophes associationnistes et des sociologues, il dépasse aussi Freud,
d’une part, Bergson de I’autre. Alliant lui-méme la connaissance psychologique a
Pintuition métaphysique, il cherche a pénétrer jusqu’aux structures les plus
cachées de I’ame, en méme temps qu’il se référe a une perspective mystique de la
destinée humaine. Il s’efforce de faire, selon ses propres termes, «véritablement de
la psychologie humaine». Et si la mémoire est le point de départ et le centre de
cette recherche, c’est que c’est elle qui fonde I'unité de la personne. Non la mémoire
limitée a la faculté d’enregistrer une date ou un nom, mais la mémoire en tant
qu’«activité constituante de la conscience de soi, prolongée en connaissance et
développée en représentation» (p. 257).

L’étude dialectique du souvenir et de 'oubli, de la reconnaissance et de la fausse
reconnaissance, améne M. Gusdorf & conclure que «la mémoire la plus vraie se
trouverait réduite au sens que I’homme peut prendre de sa destinée a travers les
événements qu’il a vécus» (p. 423). Le fonctionnement de la mémoire, aussi bien
lorsqu’elle oublie que lorsqu’elle conserve, ne peut s’expliquer en définitive que par
la finalité immanente pour chaque homme 2 son expérience. En effet, les souvenirs
ne se déposent pas «selon des cadres objectifs, sociologiques et chronologiques,
mais bien selon les lignes de force définies par les valeurs maitresses de la vie per-
sonnelle. La structure de la mémoire concréte, c’est la structure méme de la per-
sonne» (p. 552).

Dés lors, la fonction essentielle de la mémoire est de dévoiler I’étre, de révéler
le sens de existence tandis qu’elle est encore en devenir. Ainsi, «le dernier mot de
la mémoire doit étre cherché dans une métaphysique, ¢’est-a-dire dans le dépasse-
ment des conditions matérielles et des significations objectives du souvenir.
Pareillement, le sens du passé ne se trouve pas, siparadoxal que cela puisse paraitre,

251



dans I’évocation du temps écoulé, mais bien dans une allusion a 'intemporel, & une
actualité derniére de la personne que I’expérience ancienne n’a pas épuisée, et qui
demeure I'inspiration de son étre dans le monde» (p. 553). P. Bugnion

Robert Bossard: Psychologie des Traumbewuftseins. Rascher Ver-
lag, Ziirich 1951.

Dem Brauche der idlteren Lehrbiicher der Psychologie folgend, die in den
ersten Kapiteln eine kurze Darstellung der Anatomie und Physiologie des
Gehirns zu geben pflegen, leitet Bossard seine umfassende «Psychologie des
TraumbewuBtseing» mit der Physiologie des Schlafes und dem Verhalten
des Kortex in ihm ein. In erster Linie werden darin die einschlagenden For-
schungen von W. R. He3 und die von Berger entdeckten gehirnelektrischen
Vorgiinge iibersichtlich referiert. Die psychologischen Analysen beginnen mit
der Konfrontation des Wach- und Traumbewuflltseins, wobei das letztere
zentral als «Zerfall des Ich-Komplexes» charakterisiert wird. Unter der
«Struktur des TraumbewuBtseins» werden die Objektivitit, die Projektion,
die Metamorphose, die Verdichtung und Vermischung, die Symbolik und
anderes abgehandelt; angefiigt ist eine Kritik der Freudschen Theorie.
Die Verarbeitung der Sinneserregungen im TraumbewufBtsein, die experi-
mentell erzeugten Triume, die intellektuellen Leistungen, das Fiihlen und
Streben, die Angst, die Sexualitit und anderes bilden das Thema dessen,
was der Verfasser die «Bewufltseinsfunktionen im Traume» nennt. Die
Frage, inwiefern das Traumbewufitsein als «Repriisentant einer primitiven
BewubBtseinsstufe» gelten konne, und was damit zusammenhiéngt: mangelnde
Scheidung zwischen Ich und Welt, Parallelen zwischen TraumbewuBtseins-
struktur und primitiv-infantiler Mentalitit, zwischen primitiven und psycho-
pathologischen Denkformen, das Triumen der Tiere, wird als «vergleichende
und differentielle Psychologie des Traumes» zusammengefait. Die Probleme
der Traumdeutung werden im abschlieBenden Kapitel erdrtert, hier dann
besonders die von Jung unterschiedenen Stufen beriicksichtigt. Bossard hat
nicht versucht, das Triumen als eine besondere Welt zu verstehen, weshalb
das Klagessche Fragment iiber das Traumbewulltsein und die Arbeiten von
Bachelard keine Erwihnung finden. Ein Beispiel mag die Interpretations-
art des Verfassers illustrieren: er meint, der Grund der Traumsymbolik bestehe
nicht, wie Freud annahm, «im Widerstand einer hypothetischen psychischen
Instanz, im geheimnisvollen Walten einer ,Zensur’, sondern sie beruht im
Gegenteil auf der geistigen Arbeit von Hunderten von Generationen, die
auch heute im Menschen wirkt». Man wird dazu sagen miissen, die eine Er-
klirung sei so hypothetisch wie die andere. H. Kunz

C. G. Jung: Antwort auf Hieb. Rascher Verlag, Ziirich 1952.

Abgesehen von der Deklaration des Assumptionsdogmas, die Jung «fir
das wichtigste Ereignis seit der Reformation» hilt und dessen im «Zeitgeist»
gelegene seelische Motive er darlegt, enthiilt das wunderliche Buch eine Reihe

252



von Spekulationen, die vor allem um die antinomischen, zumal mit der All-
giite und Allmacht schwer vereinbaren Ziige Jahwes und die Visionen der
Apokalypse kreisen. Oft sind die Bemerkungen geistreich und ironisch,
gelegentlich frivol, selten kommt auch eine ernste Besorgnis zum Ausdruck.
Aber alles bleibt im Unverbindlichen einer Causerie. H. Kunz

Hans Triib: Heilung aus der Begegnung. Eine Auseinandersetzung
mit der Psychologie C. G. Jungs. Ernst Klett Verlag, Stutt-
gart 1951.

Es geht in diesem aus dem Nachlall herausgegebenen und Fragment ge-
bliebenen Buch um zwei in der Darstellung unlésbar verschlungene An-
gelegenheiten: einmal um die personliche Auseinandersetzung Triibs mit
seinem verehrten Lehrer Jung, dessen «Amnspruch auf totale Nachfolge» und
nur auf den seelischen Innenbereich (des kollektiven Unbewufiten) gerichtete
«introvertiert-gnostische Grundhaltung» als psychotherapeutische Zielsetzung
verworfen werden. Und zum andern versucht Triib das Recht der bei Jung
fehlenden dreifachen «partnerischen Begegnung» — «von Mensch zu Gott,
von Mensch zu Mensch, von Mensch zum Weltkonkretum» — zur Geltung zu
bringen, was er als den den «ganzen Menschen» umfassenden «anthropolo-
gischen» Gesichtspunkt bezeichnet. Triib hat freilich das, worauf es ihm an-
kam, nicht in einem systematischen Entwurf entfaltet, der sich referieren
lieBe. Aber seine Schrift bildet ein singuldres und zugleich exemplarisches
ergreifendes Dokument fiir den Durchbruch aus einem totalen Psycholo-
gismus zur faktischen Existenz des konkreten Du — zwar schwer erarbeitet,

jedoch voll milder Ruhe von einem giitigen schlichten Menschen vollzogen.
H. Kunz

Georges Poulet: La distance intérieure. Plon, Paris, 1953, 355 p.

Pour le philosophe parti de problémes théoriques, il est bienfaisant de sentir
qu’il marche a la rencontre de ceux qui approfondissent leur champ d’étude
scientifique ou littéraire; ce sentiment donne a penser que la philosophie est
moins isolée ou enfermée qu’elle peut le paraitre.

Le titre de ce deuxiéme volume des Recherches sur le temps humain de M.
Poulet exprime la synthése d’une doctrine d’intériorité de la pensée et d’une
méthode d’analyse littéraire fondée a la fois sur la phénoménologie et sur le
récit intérieur: toujours intentionnelle, tournée vers I’objet. la pensée ouvre en
elle-méme une distance ou elle retrouve et peint ses objets, espace de la vision
intérieure, de I’expression aussi, univers du poéme et du style. Chez Balzac, par
exemple, envahissant les choses et allant & la réalisation, la pensée ouvre un vide
intérieur. Ailleurs, ainsi chez Mallarmé, elle rencontre et tisse a la fois ’obstacle
infranchissable, la glace, qui la sépare du monde.

Mais il faut tout lire, notamment, des pages consacrées a3 Guérin, et, & propos
de Hugo, ala mémoire extérieure et a la poésie négative qui évoque le vide et, dans
ce vide, la plénitude: «Tout I’effort de Hugo a consisté a ticher de condenser
dans un vide, le vide de la pensée, un noyau vaporeux d’image pour s’en faire

253



une réalité, toute la réalité.» De ces neuf études, pourtant, ce sont, avec celle de
Mallarmé, les chapitres consacrés a Marivaux et a Joubert qui m’ont paru les
plus riches. A propos de Marivaux, M. Poulet montre admirablement la mobilité
de Pinstant, et comment I'instant et I’abolition de I’instant dans la continuité
temporelle sont une seule et méme chose: un monde toujours jeune de surprise
y renait constamment de I’oubli; I’instant pur de ’émotion s’achéve en pensée
et en expression; le style, qui mime les variations de I’étre, est style du cceur.
Enfin, chez Joubert, nous verrions le mieux se constituer I'intériorité proprement
dite d’un moi qui a su placer le bonheur dans la perfection: la bienveillance fait
connaitre les objets extérieurs et communier avec eux; dés lors, ceux-ci ne sont
plus des objets et nous retrouvons le bonheur primitif de la communauté spon-
tanée, la capacité de produire un vide intérieur et de sentir en soi a distance, de
créer un espace, I’art de ménager des distances intérieures, espaces de silence et
de pudeur, des rythmes, moments de repos qui «font de notre existence quelque
chose de semblable a la musique».

La diversité méme des auteurs étudiés témoigne de la puissance de la méthode
et de la profondeur des hypothéses fondamentables. On ne trouvera peut-étre
pas ici la solution du probléme de I'intériorité posé dans I’avant propos, mais on
ne sait s’il faut davantage gotiter I'ingéniosité et la richesse des interprétations
littéraires ou respecter la certitude qui les fonde dans la réalité d’un temps
humain qu’on devine aussi surnaturel, ou encore admirer avec gratitude la
clarté d’une foi philosophique qui cherche, dans son domaine, I’essentiel.

D. Christoff

Bijdragen uitgegeven door de philosophische en theologische
Faculteiten der Noord- en Zuid-Nederlandse Jezuieten (Contri-
butions; revue des Facultés théologiques et philosophiques des
Jésuites hollandais et flamands). Centrale Drukkerij N. V.
Nijmegen; Standaardboekhandel N. V., Antwerpen. (Nous si-
gnalons seulement les articles philosophiques.)

Année 13 (1952), N° 4.

P. De Bruin: De Methode der Geesteswetenschappen (De la méthode des sciences
morales). A vrai dire I'auteur traite aussi bien des méthodes en science naturelle
que dans les sciences humaines. Car, dit-il, 1a science supérieure n’exclut pas I’infé-
rieure mais P’inclut, en y ajoutant quelque chose de propre. Au niveau des sciences
naturelles, il énonce comme principes méthodologiques: le mécanisme, la centra-
lisation, la structure, le chimisme et la téléologie. Au niveau propre des sciences
humaines, il distingue la vie, ’instinct, la rationalité et la spiritualité. Il est mani-
feste que pour ’auteur la méthode est fonction immédiate de ’objet. — E. J. E. Huf-
fer: Wat is Logistiek? (Qu’est-ce que la logistique ?) La logistique est définie
comme ’étude du raisonnement déductif. Elle se distingue de la logique classique
par son caractére radicalement symbolique et par sa structure formalisée. Bien
que liée souvent a une philosophie positiviste, elle est de soi indépendante de
chaque philosophie particuliére, et peut servir d’instrument a n’importe quel sys-
téme philosophique.

254



Année 14 (1953), N° 1.

A. Van Leeuwen, s. j.: Persoon-Gemeenschap (Personne et société). L’auteur
estime que les conceptions courantes proposées manquent de cohérence. Il part
delanotion de «social» et tdche de montrer a partir de ce point de départ comment
la transcendance de la personne par rapport a n’importe quelle communauté parti-
culiére est en harmonie avec une conception de ’homme comme étre essentielle-
ment social. — A. Hayen s.j.: De la solitude humaine & I’évidence d’autrui. Partant
d’une analyse de la signification des mots, I'auteur décrit P'isolement, «solitude
fermée», de ’homme contemporain a tous les niveaux de la vie. En une deuxiéme
partie, il montre comment I’évidence d’autrui s’impose a nous, dans I’acte de con-
fiance et d’amour. — S. Strasser: De phaenomenologische Methode in dienst van de
wijsgerige Psychologie (La méthode phénoménologique au service de la psycho-
logie philosophique). Réplique de Strasser a I’étude critique consacrée par le Pére
Couturier a son livre sur la notion d’Ame (cf. Bijdragen, 13 année, N° 2).

N° 2. J. De Munter s. j.: Aristotelea, Aristoteles of Theophrastos? (Aristote ou
Théophraste ?) Etude critique sur lelivre de J. Ziircher, Aristoteles Werk und Geist,
dans lequel authenticité de la plupart des ceuvres aristotéliciennes était mise en
doute. L’auteur montre I'insuffisance des arguments de Ziircher et rejette éner-
giquement sa thése, en s’appuyant sur des travaux récents de critique aristoté-
licienne.

N° 3. P. De Bruin s.j.: Theorie van de Klassenstrijd (La théorie de la lutte des
classes). Comme la société repose sur les tendances de solidarité et de rivalité, la
formation de groupes, et donc une certaine «lutte des classes», est naturelle. Elle
se produira surtout la ou les progrés de la technique et de la culture ne corres-
pondent plus a I’ordre social établi. C’est a tort que Marx voit la présente lutte des
classes comme un stade décisif qui conduirait a I’abolition des classes. Une telle
abolition est contre la nature de la société humaine. — J. Trinick: Jacob Boehme.
Some Affinities of his Thought with certain Ancient Christian Speculations. L’auteur
reléve des affinités frappantes entre les conceptions de Boehme et celles des grands
auteurs de 'antiquité chrétienne. Sans conclure a une dépendance directe, il
souligne I'importance de cette perspective chrétienne pour interpréter la pensée

de Boehme. N. Luyten

Tijdschrift voor Philosophie (Revue de philosophie). N. V. Vereni-
ging voor wijsgerige Uitgaven, Leuven.

Année 14 (1952), N° 4.

L. Dupré: Naar de Oorsprong van Hegels Staatsbegrip (Sur I’origine de la con-
ception de I’état chez Hegel). Hegel serait parti de la préoccupation de réunir dans
une synthése I'idéal communautaire de la polis grecque avec I'intériorisation de la
morale chrétienne. L’auteur décrit les différentes étapes qui ménent de ce point
de départ a la doctrine définitive sur I’état. — E. W.Straus: The Sigh. An Intro-
duction to the Theory of Expression. L’auteur souligne I'importance de ’étude de
Pexpression, trop négligée par les psychologues, qui dédaignent la méthode des-
criptive. Il montre sur I’exemple du soupir que celui-ci a d’abord une signification
psychique: ¢’est une forme d’expression, expression de désarroi devant une situa-
tion qui nous opprime, ou, au contraire, nous détend. En se basant sur ces ana-

255



lyses, I'auteur souligne que le vrai objet de la psychologie est I’«experiencing
being», I’étre qui a une expérience.

15¢ année (1953), No 1.

R. J. Kortmulder: Ieder Begrip put zijn totale Inhoud uit Aanschouwing
(Chaque concept tire son contenu total d’une intuition). Plutét que de démontrer
directement la thése énoncée dans le titre,’auteur réfuteles arguments de ceux qui
admettent des concepts totalement non intuitifs. — Th. Ballauf: Vom Ursprung.
Interpretation zu Thaless und Anaximanders Philosophie. L’auteur montre
comment les spéculations de Thales et d’Anaximandre dépassent le point de vue
scientifique, et comment les grands thémes de la métaphysique occidentale sont
ici énoncés (étre et étant, principe, étre et devenir, etc.). — A. Kockelmans: De
Betekenis van de Term «Materia intelligibilis» in de Werken van S. Thomas (La
signification du terme «matiére intelligible» dans les ouvrages de saint Thomas).
Etude sur cette notion assez déconcertante qui a une grande importance dans le
systéme des sciences élaboré par saint Thomas a la suite d’Aristote. L’auteur suit
les péripéties de cette notion depuis Aristote jusqu’a saint Thomas et reléve chez
ce dernier un double emploi du terme étudié.

N° 2. K. L. Bellon: Onder welke Voorwaarden is de Wetenschap der Geschie-
denis mogelijk? (Sous quelles conditions la science de I’histoire est-elle possible ?)
En partant des vues de Rickert, Troeltsch et surtout Rothacker, qu’il soumet &
une critique, ’auteur conclut que seule une métaphysique de I’étre peut fonder
I’histoire dans son unité et sa diversité. — J. H.M. M. Loenen: De Ontwikkeling van
Plato’s teleologische Natuurbeschouwing (L’évolution de la coneeption téléologique
de la nature chez Platon). Etude qui montre un changement radical dans la posi-
tion de Platon concernant la téléologie. Alors que dans le Phédon il rejette caté-
goriquement le nous comme principe explicateur du monde, dans le Philébe il en
prouve I'existence. L’auteur étudie les causes et les conséquences de ce change-
ment dans la philosophie de Platon. — G. Verbeke: De Ontwikkeling van het men-
selijlc Kennen volgens de H. Augustinus (Le développement de la connaissance
humaine selon saint Augustin). Partant d’une position platonicienne, qui ne voit
le développement de la connaissance que comme une réminiscence d’un contenu
déja présent, saint Augustin a été amené a reconnaitre un vrai progrés et un en-
richissement en insistant davantage sur I’apport sensible. — J. Plat: De Harmonie
tussen de menselijke Geest en de Wereld bij Immanuel Kant (L’harmonie entre
I’esprit humain et le monde chez Kant). En étudiant les relations entre la matiére
et la forme de la connaissance chez Kant, I’auteur est amené a constater que la
synthése des catégories préexiste d’une certaine fagon dans les choses en soi. Il
remarque que ceci met une sérieuse sourdine au prétendu idéalisme de Kant. —
E. Gilson: Cajétan et ’existence. Le célébre historien souléve ici la question si Cajé-
tan a bien saisi la signification de «esse» comme acte d’étre chez saint Thomas. Par
de consciencieuses analyses et comparaisons de textes, 'auteur montre I’écart
qu’il y a sur ce point entre le commentateur et saint Thomas. Il ne veut pas donner
une réponse nette, mais I’importance de la question soulevée pour I'histoire du
thomisme fait I'intérét de cet article.

N° 3. L. Van Haecht: Philosophie en Letterkunde (Philosophie et littérature).
Partant de la définition de 1’ceuvre littéraire comme révélation du langage, qui lui-

256



méme est révélation de la vérité, 'auteur montre la littérature comme propédeu-
tique a la philosophie, en tant qu’elle nous raméne a I'authenticité. De son c6té
la philosophie doit donner son sens a I’esthétique, et ainsi fonder la littérature. —
C.J. De Vogel: Het christelijk Scheppingsbegrip en de antieke Wijsbegeerte (La
notion chrétienne de création et la philosophie antique). L’auteur s’éléve contre
I’opinion courante qui sous-estime I'importance des éléments conceptuels ayant
trait a la création, présents dans la philosophie grecque. Elle montre que Platon
est plus prés de la notion chrétienne qu’Aristote. — G.J. De Vries: Plato’s Beeld
van de Mens (L’anthropologie platonicienne). Corrigeant ce qu’il y a de trop frag-
mentaire dans la présentation courante de la conception de I’homme chez Platon,
P’auteur s’attache & donner un bref apercu de tous les éléments de son anthropo-
logie, y compris les vues, plus positives qu’on ne le croit d’ordinaire, sur le corps.
Il insiste toutefois sur la position «excentrique» de I’homme, c’est-a-dire son
orientation vers quelque chose qui le dépasse. — P. Thévenaz: Réflexion et cons-
cience de soi. S’appuyant sur les philosophes modernes et contemporains qui depuis
Descartes se sont attachés au probléme de la réflexion, I’auteur oppose une ré-
flexion dominée par ’objet, et qui donne lieu & des reflets infinis (la réflexion de
Husserl et de la phénoménologie), a une réflexion qui saisit le sujet lui-méme, qui
est conscience en acte de penser. Il opte pour cette derniére qu’il trouve dans le
Cogito de Descartes. — C. Vansteenkiste: Avicenna-citaten bij S. Thomas (Liste
compléte des citations d’Avicenne chez saint Thomas).

Outre ces articles, le Tijdschrift contient des apergus sur la littérature philo-
sophique dans ses différents domaines, des comptes rendus, une chronique de la
vie philosophique et une imposante bibliographie, embrassant I’histoire de la
philosophie et la philosophie par branches. C’est une publication de premiére
valeur, tant pour ses informations que pour ses contributions originales a la pensée
philosophique. N. Luyten

Revue philosophique de Louvain. Editions de I'Institut supérieur de
philosophie, Louvain 1952 sq.

Tome 50, n® 28, novembre 1952. — Joseph Dopp: La formalisation de la logique
(Les progres de la logique comme science positive et ses exigences. Positions de
Boole, Whitehead et Russel, Hilbert et ses disciples, Lukasiewicz et Post, Gent-
zen, Curry. Simultanéité du développement des mathématiques et de la logique);
pp. 533-586. — Norbert Luyten: Cosmologie et philosophie «scientifique», réponse
au P. Salman (cf. R. Ph. L., tome 50, p. 205s.). (La critique de I’expérience reléve
de la philosophie, qui fonde la cosmologie, et non des sciences positives et de leur
critére de vérificabilité); pp. 587-602.

Tome 51, n° 29, février 1953.— Joseph Bobik: La doctrine de saint Thomas sur
Pindividuation des substances corporelles. (Le role de la matiére premiére, de la
quantité corporelle et des dimensiones terminatae et interminatae dans le probléme
de l'individuation et dans celui de la multiplicité des formes substantielles);
pp. 5-41. — Gaston Isaye: La finalité de Pintelligence et I’objection kantienne (les
ressemblances et les différences entre le thomisme et le kantisme sur ce probléme
traité par le P. Maréchal. Il y a une causalité finale dans l'intellect, parce que

17 25T



Pintellection est une opération déterminée d’une maniére analogue a ce qui se
passe pour la volition, par I’objet); pp. 42-100.

Tome 51, n° 30, mat 1953. — Suzanne Mansion: Aristote critique des Eléates
(Parménide et Melissus doivent, selon Aristote, reconnaitre les divers degrés
d’étre, a moins de soutenir un monisme inacceptable; Aristote s’appuie sur la
différence entre le sens d’étre par accident et étre par essence); pp. 165-186. —
Franz Grégoire: L’attitude hégélienne devant lexistence. (L’anti-romantisme de
Hegel se traduit dans sa critique du sollen et dans son analyse des diverses im-
plications de 1'Idée absolue); pp. 187-232. — André Hayen: Deux théologiens: Jean
Duns Scot et Thomas d’Aquin (Remarquable étude critique sur 'ouvrage d’E.
Gilson: Jean Duns Scot); pp. 233-294. — H.-L. Van Breda: La philosophie de la
nature aux Pays-Bas (Etude critique sur le cercle de H.-J. Pos, ’Ecole de Boland,
le courant néo-scolastique); pp. 312-333 (a suivre).

Tome 51, n° 31, aoiit 1953. — Gérard Verbeke: Guillaume de Moerbeke traduc-
teur de Proclus (Le commentaire de Proclus sur le Timée de Platon a été traduit
fragmentairement par Moerbeke, comme le suggérent I’étude de la traduction
des termes techniques et la comparaison des manuscrits. Edition critique des
fragments); pp. 349-373. — Georges Van Riet: La théorie thomiste de la sensation
externe (Nos sensations sont objectives et manifestent un double aspect d’un
méme acte: aspect externe et passif déterminé par le sensible et aspect actif et
interne conditionné par 'organisme psychique); pp. 374-408. — Hao Wang:
Quelques notions d’axiomatique (Etude des notions et des résultats acquis des
problémes syntactiques et sémantiques); pp. 409-443. — Auguste Mansion:
L’immortalité de I’dme et de 'intellect d’aprés Aristote (Etude critique et état de
la question d’apres le livre de G. Soleri: L’immortalita dell’anima in Aristotele);
pp. 444-472. Gabriel Widmer

Giornale critico della filosofia italiana, fondato da Giovanni Gentile.
Anno XXXII, terza serie, vol. VII.

Fasc. I, janvier-mars 1953: Ugo Spirito, La paura della liberta; Natale Loda,
La logica del marxismo.

Sur la base d’une connaissance approfondie des textes, ’auteur vise a dégager
I'inspiration fondamentale du marxisme — inspiration selon lui métaphysique —
en considérant tout particuliérement les travaux de jeunesse de Marx. Il montre
Fimportance décisive de la critique par celui-ci du panlogisme hégélien, dont la
présence vicie les intuitions les plus fécondes de la phénoménologie: celles qui
touchent & la lutte 2 mort des consciences et au travail servile. Dans un cas
comme dans I’autre, Hegel demeure enfermé dans le cercle de la nécessité logique,
alors que le travail constitue la véritable synthése effective, le seul pont qui
puisse relier la nécessité logique et la réalité historique.

M. Loda insiste sur 'importance essentielle que joue dans la pensée marxiste
la notion de travail, dont I’explicitation totale doit permettre de surmonter effec-
tivement toutes les formes de I’aliénation dans les différents domaines de I'acti-
vité théorique et pratique.

Cette conception de la vertu unifiante et régénératrice du travail a pour corol-
laire le mépris de I'individualisme bourgeois, et une critique sévére des valeurs

258



qui le justifie. Critique de 'amour prét a se changer en son contraire, si celui qui
en est 'objet affirme une prétention a I’égalité existentielle; critique de la charité
qui se révele en fait comme la consécration de la séparation et de I'autocratie.

On peut regretter que I’auteur n’ait marqué d’aucune fagon I’apport décisif de
Engels a la constitution du «marxisme». Abstraire la pensée de Marx d’un con-
texte beaucoup plus vaste, pour en faire jaillir un motif pour fondamental qu’il
soit — en mettant tout I’accent sur la revendication de la conscience humaine
dont témoigne la doctrine — c’est laisser dans I'ombre le probléme ontologique
et la solution qu’il recoit dans le matérialisme dialectique (le terme de «maté-
ialisme» ne survient pas une seule fois sous la plume de M. Loda).

Fasc. 11, avril-juin 1953: Vito Fazio Allmayer, Attualismo; Luigi Stefanini,
Premessa metodologica all’estetica.

Vito Fazio Allmayer — disciple de Gentile et philosophe de valeur dont on
regrettait le long silence — conteste que I’actualisme soit une doctrine «dépassée»,
comme on va I'affirmant aujourd’hui en Italie. Et cela pour la raison que I’exi-
gence de I’actualisme est celle de toute la philosophie depuis Platon, chaque fois
qu’un philosophe s’est efforcé d’intégrer dans I’acte vivant de la pensée les réalités
qu’il avait hypostasiées; un acte qui saisit a la fois (comme saint Augustin en
eut si fortement 'intuition) le souvenir du passé et I’attente du futur.

L’auteur passe en revue les exigences de I’existentialisme, du réalisme en géné-
ral et de ’esprit scientifique, & la lumiére du eritére fondamental de 1’actualisme.
Celui-ci, conclut-il, n’est pas un certain systéme découvert un beau jour par
Giovanni Gentile. C’est une ouverture de la pensée sur la vie et sur ’avenir, la
conversion de toutes les solutions en conditions d’une vie pensante plus riche.

Fasc. 111, juillet—septembre 1953: Vito Fazio Allmayer, Religione e Filosofia;
Giuseppe Saitta, Il pensiero religioso di Leonardo da Vinci; Enzo Paci, Defi-
nizione e funzione della Filosofia speculativa in Whitehead; Gianfranco Morra,
Essenzialismo di Martin Heidegger.

Fasc. IV, octobre-décembre 1953: Vito Fazio Allmayer, Il significato della
vita; Giuseppe Semerari, Il principio del dialogo in Socrate.

F. L. Mueller

Rivista di filesofia, 1953, vol. XLIV.

N° 1, janvier: L. Landgrebe, Il concetto di «mondo» nel pensiero contempo-
raneo; P. Chiodi, L’essenza del nichilismo; A. Vedaldi, Possibilita della logica
e logica del possibile; C.A.Viano, Esistenzialismo ed umanesimo di Maurice
Merleau-Ponty.

N° 2, avril: R. Mondolfo, I Cirenaici e i «Raffinati» del Teeteto Platonico;
P. Romanell, Il monismo estetico di José Vasconcelos; P. Chiodi, Il problema
della tecnica; A. Plebe, Le note hegeliane alla filosofia del diritto; P. Rossi,
11 relativismo storicistico di Oswald Spengler.

N°® 3, juillet: Numéro spécial, entiérement consacré a la mémoire de Bene-
detto Croce. N. Bobbio, Croce e la politica della cultura; G. Grasselli, La dia-
lettica crociana; L. Pareyson, Il concetto di interpretazione nell’estetica cro-
ciana; N. Abbagnano, L’ultimo Croce e il soggetto della storia; G. Mure, Bene-
detto Croce e Oxford. F. L. Mueller

259



	Besprechungen = Comptes rendus

