
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 13 (1953)

Buchbesprechung: Die Idee der Gerechtigkeit nach den Lehren der christlichen
Theologie : eine kritische Analyse von Emil Brunners "Gerechtigkeit"

Autor: Kelsen, Hans / Rochedieu, Edm. / Schaerer, René

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlungen — Etudes critiques
I

Die Idee der Gerechtigkeit
nach den Lehren der christlichen Theologie

Eine kritische Analyse
von Emil Brunners «Gerechtigkeit»

Inhaltsangabe:

I. Relativismus und Absolutismus ;

II. Die zwei absoluten Gerechtigkeiten: Vergeltung und Liebe ;

III. Die absolute und die relative Gerechtigkeit ;

IV. Die Rechtfertigung des positiven Rechts durch das Naturrecht.

Die positivistische Rechtslehre, das ist jene, die nur positives, das ist von
Menschen im Wege der Gewohnheit, Gesetzgebung und Rechtsprechung geschaffenes
Recht als solches begreift, ist mit der Anschauung verbunden, daß das positive
Recht, das zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten einen sehr
verschiedenen Inhalt hat undimPrinzip jeden behebigen Inhalt haben kann, nur relativ

gerecht ist. Sofern die Frage der Gerechtigkeit des Rechts von einem
rechtswissenschaftlichen Standpunkt aus überhaupt gestellt werden kann, kommt nur
eine relative, keine absolute Gerechtigkeit, und das heißt : kommt nur das positive
Recht, so wie es tatsächlich ist, in Frage. Mit der Aussage, daß eine positive
Rechtsordnung relativ gerecht sei, wird somit nichts anderes gesagt, als daß sie Recht sei.

Absolute Werte im allgemeinen und absolute Gerechtigkeit im besonderen sind
wissenschaftlicher Erkenntnis nicht zugänglich. Sie sind transzendenter Natur,
fallen in den Bereich einer jenseits wissenschaftlicher Erkenntnis liegenden
Metaphysik. In diesem Sinne stellt sich der Rechtspositivismus als Rechtswissenschaft

gegen die Naturrechtslehre, die mit der Existenz eines Naturrechts die Existenz
einer absolut gerechten Ordnung menschlichen Verhaltens behauptet, deren Inhalt
aus der Natur - der Natur im allgemeinen oder der Natur des Menschen als eines

vernunftbegabten Wesens - erschlossen werden könne. Das ist der Unterschied,
der zwischen der positivistischen und relativistischen Rechtswissenschaft und der

Naturrechtslehre, als einer Rechtsmetaphysik, besteht.
Die Naturrechtslehre, die im Laufe des 19. Jahrhunderts im Zuge des gewaltigen

Fortschrittes, den wissenschaftliches Denken während dieser Periode
gemacht hat, fast ganz in den Hintergrund gedrängt worden war, ist im 20.
Jahrhundert wieder zu Ansehen gekommen. Dies erklärt sich daraus, daß die Erschütterung

der Grundlagen der bestehenden, im wesentlichen individualistisch-libera-

157



len und demokratischen Rechtsordnungen durch die beiden Weltkriege und die mit
ihnen entstandenen totalitären autokratischen Staaten ein erhöhtes Bedürfnis
nach Rechtfertigung der so in ihrer Legitimität bedrohten wirtschaftlichen und
politischen Systeme erzeugt haben. Eine solche Rechtfertigung ist nur durch den
Rekurs zu einer absoluten Gerechtigkeit möglich und kann daher von einer rela-
tivistisch-positivistischen Rechtswissenschaft nicht geleistet werden. Daher die
Wendung zur Naturrechtslehre, die Hand in Hand geht mit einer Renaissance

anti-rationalistisch-metaphysischer Spekulation in der Philosophie und dem
Vordringen eines wissenschaftsfeindlichen oder doch wissenschaftabgewandten
religiösen Dogmatismus.

Da die Annahme einer absoluten Gerechtigkeit einen metaphysischen Charakter

hat und Metaphysik, wenn konsequent durchdacht, nur als Religion, das heißt
nur auf Grundlage eines Glaubens an Gott, diese Personifikation der absoluten
Gerechtigkeit, möglich ist, muß die absolute Gerechtigkeit des Naturrechts im letzten
Sinne die Gerechtigkeit Gottes sein. In der Natur kann diese absolute Gerechtigkeit

nur gefunden werden, wenn die Natur als Schöpfung Gottes und damit als

Offenbarung seines absolut gerechten Willens angesehen wird. Daher ist es vor
allem die Theologie, die eine Naturrechtslehre, als Lehre von der absoluten
Gerechtigkeit, vertritt. Und so wird denn auch die geistige Bewegung zur Erneuerung
der Naturrechtslehre von der christlichen Theologie geführt, die seit jeher diese

Lehre vertreten hat. Ein höchst symptomatischer Beitrag in dieser Richtung ist
ein Werk des protestantischen Schweizer Theologen Emil Brunner, das unter dem
Titel «Gerechtigkeit — Eine Lehre von den Grundgesetzen der Gesellschaftsordnimg»

im Jahre 1943 erschienen ist. Es kann als typisch für die wiedererstandene
Naturrechtslehre als Lehre von der absoluten Gerechtigkeit gelten. Eine kritische
Analyse dieses Werkes kann am besten den Wahrheitsgehalt dieser Lehre
feststellen.

I
Brunners Schrift ist vor allem gegen den Relativismus gerichtet, gegen die

Lehre: «Gerechtigkeit ist etwas Relatives1.» Brunner behauptet: Wenn es keine
absolute Gerechtigkeit gibt, dann gibt es kein Kriterium, das uns ermöglicht,
zwischen einer gerechten und einer ungerechten gesellschaftlichen Ordnung zu
unterscheiden. «Mit einem ständig sich ändernden Maßstab» - das heißt mit der Idee
einer nur relativen Gerechtigkeit - «kann man nicht messen» a. Die absolute
Gerechtigkeit ist eine «göttliche Norm»3, ein «heiliges Recht»4, das «über uns allen
steht»5, eine «überstaatliche Gerechtigkeit»8. Er sagt: «Gibt es keine göttliche
Norm der Gerechtigkeit, dann gibt es auch keinen kritischen Maßstab für das, was
ein Staat als Rechtsordnung zu setzen beliebt. Gibt es keine überstaatliche
Gerechtigkeit, dann kann eben der Staat alles als Recht erklären, was ihm paßt, dann

gibt es für seine Willkür keine Schranke als seine tatsächliche Macht, seinen Willen

1 S.V. (Vorwort).
9 S. 9.
a A.a. O., S.7.
« A.a.O., S. 8.
6 A.a.O.,S. 8.
• A.a.O., S.7.

158



durchzusetzen7.» Der totale Staat, den er für ein «Ungeheuer von Ungerechtigkeit
»8 hält, sei nur die Konsequenz des Rechtsrelativismus und damit des

«glaubenslosen, religions-und metaphysikfeindlichen Positivismus » 9. «Gibt es aber kein
heiliges, ewiges, göttliches, absolutes Recht, dann fällt auch die Möglichkeit weg,
irgend etwas, irgendein Recht, irgendein staatliches System oder staatliche
Handlungen ungerecht zu nennen ; hat die positivistische Rechtstheorie recht, dann fällt
auch jede Möglichkeit weg, den totalen Staat als ein Ungeheuer von Ungerechtigkeit

zu bekämpfen10.» Nur wenn der Mensch «an kein göttliches Recht, keine
ewige Gerechtigkeit mehr glaubt», ist der totale Staat möglich. «Entweder gibt
es ein Gültiges, eine Gerechtigkeit, die über uns allen steht - eine Forderung, die
an uns ergeht und nicht von uns ausgeht, eine für jeden Staat, jedes ,Recht' gültige
normative Regel der Gerechtigkeit -, oder aber es gibt keine Gerechtigkeit,
sondern bloß so oder so organisierte Macht, die sich ,Recht' nennt11.» Das heißt: Gibt
es keine absolute Gerechtigkeit, dann gibt es überhaupt keine Gerechtigkeit.
Gerechtigkeit ist ihrem Sinne nach ein absoluter Wert; und ein absoluter Wert kann
nur ein von Gott gesetzter Wert sein. Die Konsequenz dieser Lehre wäre, daß es

nur eine, und zwar nur eine absolute, keine relative Gerechtigkeit geben kann.
Eine relative Gerechtigkeit ist ein Widerspruch in sich selbst, wenn Gerechtigkeit
ihrem Wesen nach absolute Gerechtigkeit sein muß. Aber Rrunner läßt doch neben
der absoluten Gerechtigkeit Gottes eine relative Gerechtigkeit, die Gerechtigkeit
des positiven Rechts bestehen. Er sagt : «Gewiß, alles, was wir Menschen an sozialen

Ordnungen hervorbringen, ist nur relativ gerecht12.» Damit meint er, daß zwar
alles positive Recht versuchen müsse, der absoluten Gerechtigkeit zu entsprechen,
daß dieser Versuch jedoch nie zum Ziele gelangen könne13. Das positive Recht sei

nur relativ gerecht, weil es nicht vollkommen, sondern nur annähernd gerecht sein
könne. «Es ist darum die beständige Unruhe in allen Menschenordnungen. Töricht
und verderblich aber ist es, deswegen, weil nie eine menschliche Ordnung diesem
Gesetz der Gerechtigkeit entspricht, zu behaupten, Gerechtigkeit sei etwas
Relatives. Das ist so unverständig, wie zu behaupten, daß darum, weil noch nie ein
Mensch imstande war, eine vollkommen gerade Linie zu zeichnen, die Idee der
Geraden eine relative sei. Eben darum, weil wir die absolute Idee der Geraden haben,
können wir sagen, es habe noch nie ein Mensch eine Gerade gezeichnet; gerade
darum, weil wir von dem Gesetz der absoluten Gerechtigkeit wissen, können wir
sagen, daß alle menschlichen Gesetze bloße Annäherungen an das wahrhaft
Gerechte seien.»

Das gegen den Relativismus vorgebrachte Argument : Relativismus mache den
totalen Staat möglich, mit Relativismus könne man den totalen Staat nicht als

ungerecht bekämpfen, ist ein politisches Argument, und als solches beweist es -
selbst wenn es zutreffen würde - nichts gegen den Relativismus als ein
erkenntnistheoretisches Prinzip. Die Behauptung, daß menschliche Erkenntnis nur relative
Werte zu erfassen imstande ist, kann in keiner Weise mit der Behauptung wider-

' S. 7.
" S. 9.
» S. 8.

" S. 8-9.
» S.8.
« S. 9.
» Vgl. S. 27.

159



legt werden, daß es in der Welt und insbesondere in der sozialen Welt Übel gibt,
das heißt Tatsachen, die viele Menschen für ein Übel halten, während andere — was
nicht geleugnet werden kann - dies nicht tun, sondern dieselbe Tatsache als gut
preisen. Im übrigen steht die Behauptung Brunners, daß zwischen Relativismus
und totalem Staat ein Wesenszusammenhang bestehe, in direktem Widerspruch
zu der Tatsache, daß die klassische Rechtfertigung des totalen Staates gerade
durch jene Philosophie erfolgt ist, die den Relativismus auf das entschiedenste
ablehnt und emphatisch die Existenz absoluter Werte, die Geltung des absoluten
Göttlich-Guten behauptet : durch die Philosophie Piatons, der auf Grund seiner
Ideenlehre, die in der Idee des absolut Guten gipfelt, die Verfassung eines Staates

entwirft, der in allen wesentlichen Punkten ein totaler Staat und keineswegs - wie
nach dem Werturteil Brunners - ein Ungeheuer von Ungerechtigkeit, sondern die

Verwirklichung der höchsten Gerechtigkeit zu sein behauptet. Es haben sich denn
auch die Verteidiger des modernen totalen Staates immer wieder auf Piatons
Idealstaat berufen. Wenn überhaupt ein Wesenszusammenhang zwischen
Wertphilosophie und Politik besteht, so ist Wertabsolutismus dem politischen Absolutismus

des autokratisch-totalitären Staates, Wertrelativismus der Demokratie
und dem ihr wesentlichen Prinzip der Toleranz zugeordnet14. Im übrigen ist Brunner

in dieser Hinsicht nicht sehr konsequent. Denn in einem späteren Zusammenhang

macht er die Kirche für den totalen Staat verantwortlich. Er sagt: «Die
Kirche, die sich heute über ihre Vergewaltigung durch den totalen Staat mit Recht
beklagt, sollte nie vergessen, daß sie zuerst es war, die dem Staat das schlechte
Beispiel der Gewissensvergewaltigung gab, indem sie mit staatlicher Macht das sicherstellen

wollte, was nur freier Entscheidung entspringen kann. Die Kirche sollte
sich zu ihrer Beschämung stets daran erinnern lassen, daß sie fast in allen Stücken
die erste Lehrmeisterin des totalen Staates war15.» Das trifft zu. Aber gerade
darum, weil — oder doch trotzdem — die Kirche eben nicht einen glaubenslosen,
religions- und metaphysikfeindlichen Positivismus, sondern das gerade Gegenteil:
den Glauben an eine absolute Gerechtigkeit lehrt.

Was die Behauptung Brunners betrifft, man dürfe daraus, daß das positive
Recht unzulänglich und in diesem Sinne nur relativ gerecht sei, nicht schließen,
daß es nur eine relative, keine absolute Gerechtigkeit gebe, so beruht sie auf einer
falschen Analogie. Man kann die Idee der absoluten Gerechtigkeit nicht mit dem

Begriff der Geraden und das bloß relativ gerechte positive Recht nicht mit einer

gezeichneten Geraden vergleichen, denn die absolute Gerechtigkeit ist eine Wert-
Idee, die Gerade ein Begriff der Geometrie, als einer auf die Wirklichkeit gerichteten

Wissenschaft. Dieser Begriff ist denkbar und kann eindeutig und
widerspruchslos definiert werden, wenn auch eine dieser Definition vollkommen
entsprechende gerade Linie nicht gezeichnet werden kann. Die Idee einer absoluten
Gerechtigkeit ist aber - als das Wesen Gottes- jenseits menschlicher Erkenntnis,
daher nicht denkbar und nicht eindeutig definierbar ; und wird auch von Brunner
nicht definiert, der lediglich versichert, daß er von ihr wisse. Was er aber von ihr
zu wissen behauptet, kann er in keiner Weise als Inhalt des absolut gerechten
Willens Gottes beweisen und ist, da im höchsten Maße widerspruchsvoll, weit da-

14 Diesen Zusammenhang habe ich in meiner Schrift Wesen und Wert der Demokratie (2. Aufl. 1929)
nachgewiesen.

15 Brunner, a. a. O., S. 68-69.

160



von entfernt, ein klares Wissen dessen zu sein, was absolute Gerechtigkeit ist. Der
relativistische Rechtspositivismus betrachtet das positive Recht nicht für nur
«relativ» gerecht, weil es nicht vollkommen ist, der absoluten Gerechtigkeit nicht
ganz entspricht - dieser Begriff der relativen Gerechtigkeit setzt natürlich eine
absolute Gerechtigkeit voraus -, sondern darum, weil er eine absolute Gerechtigkeit

nicht für erkennbar hält, weil er der Ansicht ist, daß man an das Absolute,
an Gott, und daher an eine göttliche Gerechtigkeit zwar glauben, daß man dieses
Absolute aber nicht begreifen, von ihm voraussetzungsgemäß nichts wissen und
daher Wissenschaft mit dem Absoluten im allgemeinen und einer absoluten
Gerechtigkeit im besonderen nichts zu tun haben kann.

Es scheint, als ob Brunner von dieser Ansicht nicht allzu weit entfernt ist.
Denn in dem Vorwort seines Werkes, das er als einen Versuch bezeichnet, «eine
Lehre von der Gerechtigkeit auf den Grundlagen des reformierten Glaubensverständnisses

aufzubauen»16, die Frage zu beantworten, «was auf Grund des christlichen

Glaubens als das Gerechte gefordert ist»17, bemerkt er, daß es sich dabei
vielleicht um Fragen handle, «in denen überhaupt nicht die Wissenschaft, sondern
die praktische Erfahrung maßgebend zu sein scheint»18. Er stellt jedenfalls fest,
daß die Wissenschaft die Frage nach der absoluten Gerechtigkeit nicht oder noch
nicht beantwortet habe. Aber, so betont er : «Die Welt kann nicht warten, bis die
Männer der Wissenschaft ihre Forschungen abgeschlossen haben, um ihr einmütig
zu sagen, was das Gerechte sei, und ebenso hat die protestantische Christenheit ein
Recht darauf, von ihren geistigen Führern - seien es nun Theologen, Philosophen
oder Staatsmänner - darüber belehrt zu werden, was denn nun auf Grund des
christlichen Glaubens als soziale und staatliche Gerechtigkeit gefordert sei19.»

Und so erklärt er denn : «Schließlich ist der Zweck dieses Buches nicht primär ein
wissenschaftlicher, sondern ein praktischer, wie der aller theologischen Arbeit es

sein sollte. Es geht ihm nicht um Betrachtung, sondern um Verwirklichung20.»
Das bedeutet, daß es in Brunners Werk nicht so sehr um wissenschaftliche
Erkenntnis als vielmehr darum geht, die gesellschaftliche Wirklichkeit in einer
bestimmten Weise zu gestalten, die Tätigkeit der die Gesellschaftsordnung schaffenden

Menschen zu beeinflussen. Aber anderseits erklärt er, «daß aller sinnvollen
Verwirklichung die Erkenntnis vorausgehen» müsse und daß eine «klar und sicher

gegründete Erkenntnis des Gerechten etwas Unentbehrliches für seine

Verwirklichung»21 sei. Da eine solche Erkenntnis kaum eine andere als eine
wissenschaftliche sein kann, ist schwer verständlich, wie ein Werk über Gerechtigkeit,
dessen Zweck nicht primär ein wissenschaftlicher ist und das in seiner Beantwortung

der Frage, was gerecht ist, nicht auf die Antwort warten will, die die Wissenschaft

auf diese Frage zu geben hat, und daher die Frage theologisch, auf Grund
des christlichen Glaubens, zu beantworten unternimmt, überhaupt eine klar und
sicher gegründete Erkenntnis des Gerechten geben kann. Das Unternehmen steht
von allem Anfang an im Zeichen eines unlösbaren Widerspruchs : das Unerkennbare

zu erkennen.

" S.VI.
" S. VII.
18 S.VI.
" S. VI.
28 S. VII-VIII.
21 S.VIII.

II 161



II

Es versteht sich beinahe von selbst, daß, wenn es überhaupt eine absolute
Gerechtigkeit gibt, es nur eine solche Gerechtigkeit geben kann. Gibt es zwei
Gerechtigkeiten, kann keine von ihnen absolut sein. Dennoch unterscheidet Brunner zwei
Arten von absoluter Gerechtigkeit, die «Gerechtigkeit irdischer Ordnungen», «die

jedem das gibt, worauf er Anspruch hat», die Gerechtigkeit des suum cuique, das

Prinzip, Gutes mit Gutem, Böses mit Bösem zu erwidern, die Gerechtigkeit der

Vergeltung, und die «himmlische» Gerechtigkeit, die «Gerechtigkeit Gottes», die
«biblische Gerechtigkeit», «die Böses mit Gutem vergilt, und dem, der Unrecht

tut, siebenzig mal siebenmal vergibt», das Prinzip der göttlichen Liebe22. Dann
erklärt er, daß in seinem Buche nur von der irdischen Gerechtigkeit, nicht von der
himmlischen die Rede sein werde. «Von dieser Gerechtigkeit» - dem Prinzip des

«richtigen Zuteilens» - «ist in diesem Buche die Rede, nach ihrem Grund und
Wesen ist hier gefragt, das Prinzip dieser Gerechtigkeit gilt es aufzufinden, die die

gerechte Behandlung von der ungerechten, die gerechte Kritik von der ungerechten,

den gerechten Lohn vom ungerechten, die gerechte Staatsverfassung von der

ungerechten unterscheidet. Wir handeln also nicht von jener biblischen Gerechtigkeit,

von der es heißt, daß ,der Gerechte durch Treue am Leben bleiben', daß, «der
Gerechte seines Glaubens leben werde', noch viel weniger von jener Gerechtigkeit
Gottes, von der es heißt, daß sie ,getrennt vom Gesetz' geoffenbart sei in der
Versöhnungstat Jesu Christi. Was wir verhandelnwollen, ist, in der Sprache der christlichen

Theologie, die ,weltliche Gerechtigkeit', nicht ,die Gerechtigkeit des

Glaubens', sondern die Gerechtigkeit irdischer Ordnungen23.» «Das aber, wovon wir
handeln, ist diese irdische und nicht jene himmlische Gerechtigkeit. Wir fragen

also : Was ist, welchen Ursprung und welche Gültigkeit hat jene Gerechtigkeit,
die den gerechten Lohn vom ungerechten, die gerechte Strafe, das gerechte Steuergesetz,

die gerechte Staatsordnung von der ungerechten unterscheidet 2ä» Aber -
so muß man fragen - wie ist es möglich, von der irdischen Gerechtigkeit, ohne von
der himmlischen, der absolut göttlichen, zu handeln, wie ist es möglich, zwischen
einer gerechten und einer ungerechten Entlohnung, Strafe, Steuer, Verfassung zu
unterscheiden, ohne eine klar und sicher gegründete Erkenntnis der himmlischen,
der absolut göttlichen Gerechtigkeit zu gewinnen, da doch - wie Brunner emphatisch

behauptet hat -nur die göttliche Norm der Gerechtigkeit den kritischen Maßstab

hefern kann, um solche Unterscheidung zu machen Wie kann Brunner darauf

verzichten, von der «Gerechtigkeit des Glaubens» zu handeln, wenn er die

«Zersetzung» der Gerechtigkeitsidee, die «Rechtlosigkeit und systematisierte
Ungerechtigkeit» des Zeitalters des totalen Staates darauf zurückführt, daß «der
Mensch an kein göttliches Recht, keine ewige Gerechtigkeit mehr glaubt»25, das

heißt doch wohl, den Glauben an Gott verloren hat? Wenn eine «irdische»
Gerechtigkeit als eine «Gerechtigkeit irdischer Ordnung» von einer himmlischen
unterschieden wird, muß man annehmen, daß mit der ersteren die Gerechtigkeit
der von Menschen geschaffenen Rechtsordnung gemeint ist. Und in bezug auf diese

* S. 16 ff.
" S. 17.
" S. 18.
» S. 6, 8.

162



positive Rechtsordnung macht Brunner das schon erwähnte Zugeständnis, daß sie

nur relativ gerecht sei. Trifft das zu, dann kann eine auf die «irdische» Gerechtigkeit,

als die Gerechtigkeit des positiven Rechts, gerichtete Erkenntnis nur die
Erkenntnis einer relativen Gerechtigkeit sein; wenn alles, was wir Menschen an
sozialen Ordnungen hervorbringen, nur relativ gerecht sein kann, so doch wohl nur
darum, weil alles, was wir Menschen mit unserem menschlichen Verstände erkennen

können, nur eine relative Gerechtigkeit sein kann. Das ist haargenau das, was
die relativistische Rechtsphilosophie behauptet, die es ablehnt, sich mit der
Gerechtigkeit Gottes, der himmlischen Gerechtigkeit, zu befassen und sich auf die
Erkenntnis der irdischen Gerechtigkeit als der Gerechtigkeit des positiven Rechts,
das heißt aber auf die Erkenntnis dieses positiven Rechts beschränkt.

Sieht man jedoch näher zu, so bemerkt man, daß Brunner mit dem, was er die
«irdische» Gerechtigkeit nennt und der «himmlischen» Gerechtigkeit, der
«Gerechtigkeit des Glaubens», der Gerechtigkeit Gottes, entgegenstellt, auch eine
über-irdische göttliche Gerechtigkeit meint. «Gott», so führt Brunner aus, «ist
nicht ein immanenter Welt-logos, sondern der Welt-gesetzgeber; das Weltgesetz
ist Manifestation seines Schöpferwillens. So ist auch das Gesetz der Gerechtigkeit
das Gesetz des Gotteswillens. Hinter dem Suum cuique steht als die Ur-ordnung,
die festsetzt, was einem jeden zukommt, der Wille des Schöpfers, die
Schöpfungsordnung26.» Die Gerechtigkeit, die jedem zuteilt, worauf er Anspruch hat, die
Gerechtigkeit des Suum cuicpie, die Gerechtigkeit der Vergeltung ist das «göttliche

Gesetz der Gerechtigkeit». Sie verweist «auf die Ur-zuteilung, auf die Schöpfung,

durch die jedem das Seine gegeben ist»27. Diese «Schöpfungsordnung», hinter

der «der Wille des Schöpfers» steht, nennt Brunner auch das «christliche
Naturrecht»28, im Gegensatz zu dem rationalen vorchristlichen und dem rationalen

Naturrecht der Neuzeit29.
So gibt es also nach Brunner nicht eine, sondern zwei absolute göttliche

Gerechtigkeiten: die göttliche Gerechtigkeit der Liebe, die Böses mit Gutem erwidert,
und die göttliche Gerechtigkeit des Suum cuique, die Böses mit Bösem, Gutes mit
Gutem vergilt, die Gerechtigkeit der Vergeltung. Es ist schwer zu verstehen,
warum Brunner nur die eine der beiden göttlichen Gerechtigkeiten als «himmlische»,

die andere aber als «irdische» bezeichnet, da doch beide in Gott und daher
im Himmel, als in einer überirdischen Welt, ihren Ursprung haben, beide Inhalt
des göttlichen und damit un- und iiber-irdischen Willens sind. Brunner selbst sagt
von der Gerechtigkeit, die er als irdische der himmlisch-überirdischen entgegenstellt,

von der Gerechtigkeit der Urordnung : «Diese Urordnung ist übermenschlicher,

überirdischer, überzeitlicher Art30». Wie kann aber eine «irdische» Gerechtigkeit

«überirdischer» Art sein Auch ist es völlig unbegründet, die sogenannte
himmlische vor der sogenannten irdischen Gerechtigkeit dadurch zu unterscheiden,

daß nur diese, nicht aber jene als die Gerechtigkeit des Suum cuique bezeichnet

wird. Es trifft zu, daß beide Gerechtigkeitsprinzipe sich voneinander ganz
wesentlich dadurch unterscheiden, daß nach dem einen Gutes mit Gutem, während
nach dem andern Böses mit Gutem erwidert wird, daß nach dem einen der Übel-

» S. 57.
« S. 59.
a" 8.106.' S.100.
» S. 37.

163



täter bestraft, nach dem andern dem Übeltäter verziehen werden soll. Aber diese
Verschiedenheit hindert nicht, daß die - völlig leere - Formel des Suum cuique,
die auf jede behebige Gesellschaftsordnung, auf eine kapitalistische ebenso wie auf
eine kommunistische, anwendbar ist, auch auf beide Prinzipien der göttlichen
Gerechtigkeit Anwendung findet. Es ist nicht richtig, wenn Brunner die göttliche
Gerechtigkeit der Liebe - im Gegensatz zur göttlichen Gerechtigkeit des Suum
cuique - dahin charakterisiert, daß die letztere jedem nur zuteilt, worauf er
Anspruch hat, die erstere aber jedem gibt, worauf er keinen Anspruch hat. Denn daß

jemand einen Anspruch auf ein bestimmtes Verhalten eines andern hat, bedeutet

nur, daß der andere sich ihm gegenüber nach einem gültigen Gebot so verhalten
soll. Das göttliche «Gebot» der Liebe verleiht dem Übeltäter ganz ebenso einen
Anspruch auf Verzeihung wie das an den Schuldner gerichtete Gebot, seine Schuld

zu bezahlen, dem Gläubiger einen Anspruch auf Bezahlung. Die Verschiedenheit
zwischen den beiden Prinzipien göttlicher Gerechtigkeit besteht nicht darin, daß
das eine Prinzip jedem das Seine gewährt, während das andere nicht, sondern
darin, daß nach dem einen Prinzip «das Seine» etwas anderes ist als nach dem
andern Prinzip; so wie «das Seine» nach einer kapitalistischen Wirtschaftsordnung

etwas anderes ist als nach einer kommunistischen Wirtschaftsordnung.
Im übrigen ist die Darstellung, die Brunner von dem Verhältnis zwischen den

beiden absoluten göttlichen Gerechtigkeiten gibt, alles eher denn konsequent. Auf
der einen Seite betont er die Verschiedenheit beider : «Die Gerechtigkeit, die den
Verbrecher gerecht bestraft, ist etwas ganz anderes als jene ,bessere Gerechtigkeit',

die nach der Lehre Jesu dem Übel nicht widersteht, und dem, der einen Bak-
kenstreich gibt, auch noch die andere Backe hinhält, die also, nach unserem
Sprachgebrauch, viel eher vergebende Liebe als Gerechtigkeit heißen müßte31.»
Zwischen beiden bestehe geradezu ein «Wesensgegensatz» 32. Die Gerechtigkeit der
Vergeltung sei rational, die Gerechtigkeit der Liebe irrational. Brunner führt aus :

«Sie [die Gerechtigkeit der Vergeltung im Gegensatz zu der Gerechtigkeit der
Liebe] ist darin streng sachlich, nüchtern, rational begründet; es ist nichts
Überschwengliches, nichts Unbegreifliches an ihr. Die Gerechtigkeit ist im Gegenteil
das allen Begreifliche. Die Liebe aber ist nicht begreif lieh, nicht vernünftig; sie ist
übervernünftig ; sie tut das, was einem Aristoteles als verrückt vorkommen müßte.
Sie hebt ja den Unwürdigen. Diese Liebe ist in der Tat nur dem verständlich, dem
die ,Torheit des Kreuzes' keine Torheit ist, sondern der in ihr ,die göttliche Weisheit'

erkennt. Diese Liebe ist gebunden an den Glauben33.» Daher spricht Brunner
von der «unbegreiflichen Gottesliebe», dem «Wunder der Gotteshebe», die «nicht
den hebt, der es wert ist, sondern den, der es nicht wert ist», von der Liebe, die «nur
durch den Glauben zu erfassen und zu gewinnen» ist34. Aber anderseits sagt er
von der Gerechtigkeit der Vergeltung, als einer absoluten, götthehen Gerechtigkeit,

sie sei «nichts Irdisches und nichts Zeithches, sondern überweltlich und
ewig» 35 ; und er setzt diese götthehe Ordnung, als das christliche Naturrecht, dem
rationalen Naturrecht entgegen36. Diese Gerechtigkeit Gottes, die als irdisch und

a" S. 17.
33 S. 147.
3» S.150.
3' S. 148-149.
33 S. 55.
3« S. 109.

164



rational der himmlischen, irrationalen Gerechtigkeit entgegengesetzt wird, ist aber
doch wieder überirdisch und irrational.

Die absolute Gerechtigkeit der Vergeltung, die irdische Gerechtigkeit Gottes,
setzt Brunner der himmlischen Gerechtigkeit Gottes, der Gerechtigkeit der Liebe,
als das «Gesetz der göttlichen Gerechtigkeit», als «Schöpfungsordnung», dem
«sittlichen Gebot» Gottes, dem «Gebot der Nächstenliebe» entgegen. Es ist das
«Gebot Gottes», von dem er behauptet, daß es in einem Gegensatz zur
«Schöpfungsordnung» stehe. Aber zugleich behauptet er : «Auf die Ordnung Gottes ist
das Gebot Gottes, sofern es ein unterscheidendes ist, ontologisch begründet. Das
Gebot Gottes macht nichts anderes olfenbar als den bereits in der Schöpfung
inkorporierten ewigen Willen Gottes38.» Wenn das Gebot Gottes nichts anderes
olfenbar macht als den bereits in der Schöpfung inkorporierten ewigen Willen Gottes

- und das ergibt sich aus der Einheit Gottes, die die Einheit seines «ewigen»
und unabänderlichen Willens bedeutet — wie kann das Gebot Gottes zu der
Schöpfungsordnung Gottes in Gegensatz stehen, j a auch nur von ihr «verschieden» sein

Daß Brunner die irdische Gerechtigkeit Gottes, die absolute Gerechtigkeit der

Vergeltung, der himmlischen Gerechtigkeit Gottes, der absoluten Gerechtigkeit
oder dem Gebote der göttlichen Liebe entgegensetzt, rechtfertigt er auch damit,
daß beide «etwas sehr Verschiedenes» meinen. Die eine sei persönlich, die andere
sächlich. «Liebe ist immer persönlich, nie sächlich; wir können zwar von der
Gerechtigkeit eines Gesetzes oder einer Ordnung sprechen, nicht aber von der Liebe
einer Ordnung, von einem gerechten, nie aber von einem liebevollen Gesetz39.»

«Im Unterschied zur Liebe, die konkurrenzlos den sittlichen Personbereich
normiert, hat es die Gerechtigkeit nicht mit der Person als solcher, sondern mit der
Person im Hinblick auf,etwas4, auf einen Sachbereich, der nicht Person ist, zu
tun40. » Die Gerechtigkeit der Vergeltung könne, zum Unterschied von der Gerechtigkeit

der Liebe, da als Norm dienen, wo es sich um unpersönliche Beziehungen,
um Institutionen, Gesetze, Ordnungen handelt. Sie habe «es nicht mit der Person
selbst, sondern mit dem aus dem Personsein folgenden,Anteil' an etwas zu tun41».
Der Vergeltungsgerechtigkeit hafte eine «gewisse Unpersönlichkeit» an42. Die
Gerechtigkeit der Vergeltung sei die Gerechtigkeit einer Ordnung, die Gerechtigkeit

der Liebe aber richte sich an den Menschen «nicht als Glied einer Ordnung»,
sondern an den Menschen «in der Freiheit der göttlichen Liebe»43. Aber da die

Gerechtigkeit der Liebe als ein göttliches Gebot, als eine Norm an den Menschen

gerichtet ist, als der Imperativ: Liebe deinen Feind, strafe nicht den Übeltäter,
sondern verzeihe ihm- Brunner selbst spricht von dem «Imperativ der Nächstenliebe»,

von dem «Liebesgebot»44 - ist der Mensch im Verhältnis zu dieser Gerechtigkeit

ebenso wenig frei wie im Verhältnis zur Gerechtigkeit der Vergeltung,
konstituiert die Gerechtigkeit der Liebe ganz ebenso eine Ordnung gegenseitigen
menschlichen Verhaltens wie die Gerechtigkeit der Vergeltung. Es steht in Widerspruch

zu dieser von Brunner nicht geleugneten Tatsache, wenn Brunner behaup-

» S.137.
3» S. 19.
« S. 20.
" S. 2t." S. 23.
« S. 28.
" S. 59.

165



tet : «Die Liebe als solche ordnet nicht, sondern sie setzt sich, wo sie ihr eigenes
Werk tut, über alle Ordnungen und Grenzen hinweg .4S». Das Gebot derLiebe
setzt sich nicht über «alle» Ordnung hinweg; es setzt sich nur über die Ordnung
hinweg, die auf das Gebot der Vergeltung gegründet ist, weil das Gebot der Liebe
zu dem der Vergeltung in schärfstem Gegensatz steht, wie Brunner selbst zugeben
muß. Aber der Gegensatz zwischen beiden kann nicht der zwischen Ordnung und
Freiheit sein. Denn «frei» ist der Mensch nur, soweit er unter keinem Gebot steht ;

und im Verhältnis zu Gott als demhöchsten Gebieter, der Autorität par excellence,
kann der Mensch überhaupt nicht als frei gelten. Brunner sagt : «Im christlichen
Verständnis des Menschen ist nicht die Freiheit das Wichtigste, sondern die
Gottgebundenheit, die Gottesherrschaft46». Wenn die Freiheit nicht das Wichtigste ist,
wie kann sich das Gebot der Liebe an den Menschen in seiner Freiheit richten?
Wenn es etwas wie «Gottgebundenheit» des Menschen, «Gottesherrschaft über
dem Menschen gibt, dann kann es keine Freiheit des Menschen im Verhältnis zu
Gott geben. Aber Brunner behauptet, daß aus der Herrschaft Gottes über den
Menschen, das heißt aus der Unterworfenheit des Menschen unter das Gebot Gottes

die Freiheit folge47. Eine Freiheit, die aus der Gebundenheit folgt, ist ein Widerspruch

in sich selbst und als solcher eine nicht vollziehbare Vorstellung, ein nicht
denkbarer Begriff, ein Unbegriff. Diese «Freiheit» kann nicht sein, was man in
menschlicher Sprache als Freiheit bezeichnet und mit dem menschlichen Verstand
als Freiheit begreift. Es ist eine mystische Freiheit, von der es jene klar und fest
gegründete Erkenntnis nicht geben kann, die Brunners Lehre von der Gerechtigkeit

zu sein beansprucht.
Da - wie Brunner behauptet - die Gerechtigkeit der Liebe persönlich, die

Gerechtigkeit der Vergeltung sächlich, weil die Gerechtigkeit einer Ordnung ist,
gehöre die eine in die «Personethik», die andere in die «Ethik der Ordnungen oder
Institutionen»48. Diese Unterscheidung ist unhaltbar. Eine Ethik der Ordnungen
oder Institutionen ist - wie alle Ethik - wesentlich Personenethik, und Personenethik

bedeutet Menschenethik, da alle Ethik sich auf das Verhalten von Menschen
bezieht. Ordnungen, Institutionen, Gesetze werden von Personen, das heißt
Menschen, für Personen, das heißt Menschen, gemacht. Das Verhältnis zwischen dem,
der eine Ordnung setzt, eine Institution schafft, ein Gesetz erläßt, und dem dieser

Ordnung, dieser Institution, diesem Gesetz Unterworfenen ist ein Verhältnis
zwischen Personen, und das heißt zwischen Menschen, das Verhältnis zwischen Regierer

und Regierten. Ethik bedeutet Pflichten und Rechte, und Pflichtenund Rechte
können nur Pflichten und Rechte von Personen, das heißt von Menschen, sein. Das
Gebot der Liebe, als ein Gebot, das die Gestaltung des Verhältnisses zwischen allen
Menschen bestimmt, ergeht notwendigerweise auch an die Menschen, die die
gesellschaftliche Ordnung schaffen, an die Gesetzgeber. Brunner sagt : «Es kann von
Ordnungen, Institutionen, Gesetzen nicht mehr verlangt werden, als daß sie
gerecht sind, während vom Menschen selbst gefordert ist, daß er dem andern
Menschen nicht nur gerecht, sondern in Liebe begegne49.» Aber wenn es Gottes Gebot

ist, daß der Mensch dem andern Menschen in Liebe begegne, dann steht auch der

« S. 60.
" S. 65.
" S. 66.
« S.24.
" S.24.

166



Mensch, der das Verhalten anderer Menschen ordnet, unter dem Gebot, diesen
andern Menschen in der von ihm zu schaffenden Ordnung in Liebe zu begegnen;
und wenn es möglich ist, daß die einer Ordnung unterworfenen Menschen einander

in Liebe begegnen, dann ist es auch möglich, daß der die Ordnung errichtende
Mensch dem der Ordnung unterworfenen Menschen mit dieser Ordnung in Liebe
begegnet, das heißt diese Ordnung nach dem Gebot der Liebe gestaltet.

Wenn Brunner lehrt, vom Menschen sei gefordert, «daß er dem andern
Menschen nicht nur gerecht, sondern in Liebe begegne», so setzt er voraus, daß die
Gerechtigkeit der Vergeltung - die er hier als Gerechtigkeit schlechthin bezeichnet -
mit der Gerechtigkeit der Liebe vereinbar sei. Das steht in Widerspruch dazu, daß
er das Verhältnis zwischen Liebe und Gerechtigkeit, das ist zwischen der göttlichen
Gerechtigkeit der Liebe und der göttlichen Gerechtigkeit der Vergeltung, als einen
«Wesensgegensatz»50, als «Gegensatz von unerhörter Schärfe»51 bezeichnet. Aber
er schwächt diese Darstellung des Verhältnisses beider absoluten Gerechtigkeiten
dadurch wieder ab, daß er von einem «merkwürdigen» Gegensatz52, einem «heimlichen

Zusammenhang»53 zwischen beiden spricht, daß er behauptet: «Der
Wesensgegensatz hebt die Verbindung nicht auf, aber ebensowenig hebt die
Verbindung den Wesensgegensatz auf54.» Er versucht, das Unvereinbare dadurch zu
vereinbaren, daß er den Gegensatz zwischen der Gerechtigkeit der Liebe und der
Gerechtigkeit der Vergeltung als einen «Gegensatz dialektischer Art» bezeichnet,
«der das, wozu es im Gegensatz steht, stets als seine Voraussetzung bei sich behält
«der das, wozu es im Gegensatz steht, stets als seine Voraussetzung bei sich
behält»55. Aber keine Dialektik kann den Widerspruch wegargumentieren, der
zwischen zwei Normen besteht, von denen die eine das gerade Gegenteil dessen
vorschreibt, was die andere gebietet, wenn nach der einen der Übeltäter bestraft, nach
der andern aber nicht bestraft, sondern ihm verziehen werden soll. Beide Gebote
Gottes können nicht zugleich erfüllt werden; das eine kann nur befolgen, wer das
andere verletzt. Wer das Gebot der Liebe erfüllen will, muß auf die Erfüllung des
Gebotes der Liebe verzichten. Das ist die Anschauung derer, die nach Brunner
behaupten, «der liebende Mensch, ein wahrer Jünger Christi, müsse in der Ordnungswelt

aufhören, ein Liebender zu sein»50. Aber Brunner macht den aussichtslosen

Versuch, die Gerechtigkeit der Liebe, die Jesus im Namen Gottes predigt, und die
Gerechtigkeit der Vergeltung, die Moses im Namen desselben Gottes befiehlt, zu
vereinbaren, wenn er sagt : «Das» - das heißt aufhören, ein Liebender zu sein -
«kann er nie, wenn er ein wahrer Christ ist ; aber in der Ordnungswelt kann er eben

gerade sein wahres Christsein, sein Lieben nicht anders auswirken, als indem er
gerecht ist. Er bleibt trotzdem ein Liebender, aber seine Liebe treibt ihn, solange
er in der Ordnungswelt zu tun hat, gerecht zu sein. Er muß, innerhalb der
Ordnungswelt, seine Liebe gleichsam umwechseln in die Valuta der Gerechtigkeit, da

nur sie in der Ordnungswelt Kurs hat57.» Aber wenn die Gerechtigkeit der

«unbegreiflichen Liebe» Gottes, dieses «Wunder des Glaubens», in der rationalen

M S.147.
« S. 25.
M S. 17.
« S. 18.
M S. 147-148.
« S. 130.
" S. 151.
« S. 151.

167



Ordnungswelt keinen Kurs hat, kann das von Brunner empfohlene Wechselgeschäft

in dieser Welt nicht efluktuiert werden. Das Irrationale läßt sich nicht in
Rationales umwechseln. Und der für die Theologie Brunners, wie für alle Theologie,

charakteristische Versuch einer Rationalisierung des seinem Wesen nach
Irrationalen muß in einem Meer von Widersprüchen untergehen.

Wenn die Gerechtigkeit der Liebe mit der Gerechtigkeit der Vergeltung vereinbar

sein soll, dann muß der Wesensgegensatz, der zwischen ihnen besteht, in einen
bloßen Gradunterschied umgedeutet werden. Und das versucht auch Brunner.
Er sagt, wie so häufig die Gerechtigkeit der Vergeltung mit der Gerechtigkeit
schlechthin identifizierend: «Immer aber ist die Gerechtigkeit die Voraussetzung
für die Liebe ; nie darf die Gerechtigkeit von der Liebe übersprungen werden. Die
Liebe kann immer nur mehr, sie darf nie weniger geben, als die Gerechtigkeit
fordert58.» «Liebe tut immer mehr, als ,man verpflichtet ist, zu tun', nämlich durch
die Gerechtigkeit, die einzelne, erfüllbare Pflichten aufstellt69.» Er sagt zwar,
Gerechtigkeit, d. i. Vergeltung, sei «nicht der Liebe gegenüber etwas Minderwertiges»60.

Aber im offenen Widerspruch dazu behauptet er, daß die Liebe über der

Vergeltung stehe: «Darum aber, weil die Person selbst höher ist als alle Ordnungen,

in denen sie steht, darum, weil alle Ordnungen um der Personen willen, aber
nie die Personen um der Ordnungen willen da sind, ist die Liebe höher als die
Gerechtigkeit.» Er fügt zwar hinzu: «Und doch ist die Gerechtigkeit an ihrem Ort
das Höchste. Innerhalb der Ordnung als solcher kann es gar nichts Höheres geben;
denn die Liebe weiß nichts von der Ordnung61.» Wenn Gerechtigkeit, d. i. die
Gerechtigkeit der Vergeltung, «nur an ihrem Orte», nur innerhalb eines gewissen
Bereiches, das Höchste ist, ist sie keine absolute, sondern nur eine relative Gerechtigkeit.

Aber gerade auf der Absolutheit dieser Gerechtigkeit ist Brunners ganze
Gerechtigkeitslehre gegründet. Schließlich führt er aus : «Es ist schon etwa gesagt
worden, daß nur die Liebe vollkommen gerecht sein könne. Das ist wahr in dem
Sinne, als es wahr ist, daß nur der ein Glas ganz voll einschenkt, der bereit ist, es

übervoll zu machen62». Das heißt aber, daß die Gerechtigkeit der göttlichen Liebe
vollkommener ist als die Gerechtigkeit der Vergeltung; daß die Gerechtigkeit der
Vergeltung eine unvollkommene Gerechtigkeit ist, weil sie dem Grade nach weniger

gerecht ist als die Gerechtigkeit der Liebe. Wenn Liebe und Vergeltung - wie
Brunner früher behauptet — in einem solchen Wesensgegensatz stehen, daß man
nur diese, nicht aber jene, überhaupt noch als Gerechtigkeit gelten lassen darf,
wenn von einer Gerechtigkeit der Liebe zu sprechen, eine «paradoxe Umkehrung
des Gerechtigkeitsbegrifles»63 ist, dann kann Liebe nicht bloß mehr sein als

Vergeltung, sondern muß, als etwas Irrationales, von Vergeltung, als etwas
Rationalem, so verschieden sein, daß ein Vergleich zwischen beiden gar nicht möglich ist.

Wenn nur Liebe eine vollkommene, Vergeltung aber eine unvollkommene
Gerechtigkeit darstellt, dann steht man vor der Absurdität eines unvollkommenen
göttlichen Willens. Daher sieht sich Brunner gedrängt, in Widerspruch zu der von
ihm nachdrücklichst betonten Tatsache, daß das Gebot der Vergeltung ganz

« S. 153.
*• S. 154.
" S. 152.
» S. 151.
82 S. 153.
•a S. 131.

168



ebenso wie das Gebot der Liebe ein Gebot Gottes, eine Äußerung seines absoluten
guten Willens ist - daraus, daß beide als «von einem Gotte kommend» angesehen
werden müssen, folgert Brunner ihre Vereinbarkeit61 -, Liebe für das einzige
Gottesgebot zu erklären. Schon vorher hat Brunner, in Einklang mit der Lehre Jesu,
aber nicht mit der Lehre Moses, als das alleinige Wesen Gottes die Liebe, nicht die
Vergeltung erklärt: «Sie [die Liebe] ist ganz und gar das Wesen Gottes, so sehr, daß
es heißt : ,Gott ist Liebe' und ,wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott, und Gott in
ihm'65.» Und so behauptet er denn schließlich: «Die Liebe ist das höchste, und,
recht verstanden, das einzige Gottesgebot60.» Das bedeutet aber, daß dasPrinzip
der Vergeltung, die irdische Gerechtigkeit, kein göttliches Gebot und daher keine
absolute Gerechtigkeit darstellt. Aber es ist gerade diese und nur diese Gerechtigkeit,

von der er in seinem Buche zu handeln behauptet, und daher diese und nur
diese Gerechtigkeit, die er als die absolute göttliche Gerechtigkeit der relativistischen

Gerechtigkeitslehre entgegenhält.
Alle diese die Gerechtigkeitslehre Brunners völlig entwertenden Widersprüche

gehen letztlich darauf zurück, daß er, als christlicher Theologe, an das Alte ebenso

wie an das Neue Testament gebunden, das Prinzip der Liebe wie das der Vergeltung
als den Willen Gottes anerkennen und daher zwei voneinander verschiedene
absolute Gerechtigkeiten annehmen muß. Das aher ist unmöglich. Es kann nicht
zwei absolute Gerechtigkeiten geben, da das Absolute seinem Begriff nach nur
einzig sein kann. Eine absolute Gerechtigkeit bedeutet höchste Gerechtigkeit,
und neben einer höchsten Gerechtigkeit kann es keine andere ebenso höchste

Gerechtigkeit geben. Aus dem absoluten Zuhöchstsein Gottes, aus seiner
Souveränität, folgt seine Einzigkeit. Das ist die unerschütterliche Logik des
Monotheismus. Das Hauptargument gegen die auch von Brunner abgelehnte Lehre,
die dem Staat Souveränität zuspricht, ist : daß die Souveränität eines Staates die
aller andern ausschließt. Wenn Gerechtigkeit eine wesentliche Eigenschaft Gottes,
der wesentliche, ja einzige Inhalt seines souveränen Willens ist, und wenn Gott als
die souveräne Autorität einig und einzig ist, dann muß es auch die göttliche und
darum absolute Gerechtigkeit sein. Gibt es zwei Gerechtigkeiten, dann kann die
eine zu der andern im Gegensatz stehen ; und beide stehen auch — wie wir gesehen
haben - zueinander in einem unüberbrückbaren Widerspruch. Das aber ist mit der
Idee einer absoluten Gerechtigkeit völlig unvereinbar.

Die Theologie des Monotheismus kann nicht anders als monistisch sein. Die
Lehre von den zwei absoluten göttlichen Gerechtigkeiten setzt an Stelle des mit
der Lehre von dem einig einzigen Gott untrennbar verbundenen Monismus einen
ihm direkt entgegengesetzten Dualismus. Die Lehre von zwei göttlichen
Gerechtigkeiten muß entweder zu der Lehre von zwei Gottheiten, das heißt zu dem
Schluß führen, daß der Gott des Alten Testamentes, der Gott Moses, nicht der Gott
des Neuen Testamentes, der Gott Jesu sein kann, oder zu der Lehre, daß nur die
eine der beiden Gerechtigkeiten, die Liebe, die Gerechtigkeit Gottes, die andere
aber, die Vergeltung, die Gerechtigkeit des Menschen ist, und daß, wenn beide
nebeneinander gelten sollen, ihre Geltungsbereiche gegeneinander abgegrenzt werden,

also beide relativiert werden müssen, so etwa, daß man der göttlichen Autori-

«' S. 147.
«5 S. 149.
« S. 154.

169



tat nur in geistlichen Dingen unterworfen sei, in weltlichen Dingen aber der von
Menschen geschaffenen Ordnung zu gehorchen habe.

Brunner ist sich der Möglichkeit dieser Einwände — zumindest eines der beiden
Alternativen -wohl bewußt. Er sagt : «Diese Doppelheit der Belehrung, die
Unterscheidung der weltlich-irdischen und der geistlich-himmlischen Gerechtigkeit ist
einem gewissen theologischen Monismus, der alles auf eine Formel bringen will,
verdächtig. Er wittert darin einen falschen Dualismus, der das Himmlische und
Irdische auseinanderreißt und die Einheit des Gehorsams zerstört. Die Furcht vor
einem solchen Dualismus, den wir ja auch aus allerneuesten Schlagworten: Euch
der Himmel - uns die Erde nur allzugut kennen, und der in der Tat in der christlichen

Geschichte eine unheilvolle Rolle spielte, ist an sich durchaus berechtigt. »

Brunner meint aber : «Nie kann der Christ einwilligen, wo ihm eine solche Teilung
vorgeschlagen wird, daß in geistlichen Dingen Gott, in weltlichen Dingen ein
weltlicher Herr zu gebieten haben soll. Aber von einem solchen Dualismus kann hier
gar nicht die Rede sein. » Warum nicht «Ein und derselbe Gott ist es, der uns das

Gesetz der Gerechtigkeit gibt für die Gestaltung der irdischen Ordnungen und das

Gesetz der Liebe für die Gestaltung unserer Beziehung von Mensch zu Mensch.»
Das heißt, Brunner schlägt eine andere «Teilung» vor: an Stelle der Teilung
zwischen geistlichen und weltlichen Dingen eine Teilung zwischen irdischer Ordnung
und Beziehung von Mensch zu Mensch. Aber, wie schon früher gezeigt, auch die
Gestaltung der irdischen Ordnungen ist eine Gestaltung der Beziehung von Mensch

zu Mensch. Im nächsten Satz aber ändert er seinen Teilungsvorschlag : «Denn ein
und derselbe Gott ist es, der die Schöpfungsordnungen als Ordnungen für diese
Zeit schuf, und der uns jenes ewige Leben verheißt, in dem diese Ordnungen
aufhören. Ein und derselbe Gott ist es, der gebietet, dem Staatsgebot zu
gehorchen, und der gebietet, Böses mit Gutem zu vergelten67.» Jetzt sind es

ein zeitlich-irdischer und ein überzeitlich-überirdischer Bereich, auf die sich die
Geltung der beiden Gerechtigkeiten verteilt. Aber die Gerechtigkeit, die gebietet,
Böses mit Gutem zu vergelten, kann keine Gerechtigkeit sein, die nur für den
Bereich des Ewigen gilt, denn in diesem Bereich gibt es kein Böses. Daher bleibt die

Frage bestehen, wie es ein und derselbe göttliche Wille sein kann, von dem die
beiden einander widersprechenden Gebote ausgehen. Und so versucht es Brunner
mit einer dritten «Teilung» : «Also, sofern die Ordnung in Betracht kommt : Gerechtigkeit,

sofern der Beweggrund in Betracht kommt : die Liebe, die aus dem Christus
kommt68.» Jetzt ist die eine Gerechtigkeit, die der Vergeltung, auf den Bereich der
Ordnung, die andere, die der Liebe, auf den «Beweggrund» beschränkt. Aber das
Gebot der Liebe richtet sich nicht, oder nicht nur, auf ein Motiv des Handelns,
sondern auf oder doch wesentlich auch auf das Handeln selbst. Du sollst den Übeltäter

nicht strafen, sondern ihm verzeihen. Das gibt auch Brunner schließlich zu,
wenn er seine endgültige Antwort auf den Einwand des Dualismus dahin formuliert

: «Die Einheit des Kommandos ist gewährt, aber der Inhalt der Befehle ist je
ein verschiedener.» Aber die Einheit des Kommandos ist nicht gewährt, wenn der
Kommandant zwei einander widersprechende Befehle erteilt. Zwischen diesemFall
und jenem, wo die beiden einander widersprechenden Befehle von zwei verschie-

" S. 137-138.
» S. 139.

170



denen Personen ausgehen, besteht kein wesentlicher Unterschied. Und daher läßt
Brunner schließlich den einen der beiden Befehle fallen. Er endet, invollstem Widerspruch

zu dem Vorhergehenden : «Ihr [der Befehle] tiefster Sinn ist aher nur einer:
die Liebe Gottes69.» Aber da es, wie Brunner nachdrücklichst betont hat, nicht die
himmlische Gerechtigkeit der Liebe Gottes - die eigentlich gar keine Gerechtigkeit
mehr ist -, sondern die zu dieser Liebe in schroffstem Gegensatz stehende irdische
Gerechtigkeit der Vergeltung ist, die Brunner zur Grundlage seiner gegen den
Relativismus gerichteten Gerechtigkeitslehre macht, dat er damit seiner Gerechtigkeitslehre

selbst die Grundlage entzogen.

III
Brunner lehnt die Anschauung, daß Gerechtigkeit etwas Relatives sei, mit

Berufung auf die Tatsache ab, daß es eine absolute göttliche Gerechtigkeit gebe, die -
wie er behauptet - erkannt werden könne und von der er in seiner Schrift eine «klar
und sicher gegründete Erkenntnis» zu geben verspricht. Gibt es eine solche absolute

Gerechtigkeit, und ist sie erkennbar - wenn sie nicht erkennbar wäre, könnte
man nicht behaupten, daß sie existiere -, dann kann es neben ihr keine relative
Gerechtigkeit geben. Denn die Behauptung, daß Gerechtigkeit etwas Relatives ist,
stützt sich ausschließlich darauf - und kann sich auf nichts anderes stützen-, daß
eine absolute Gerechtigkeit der menschlichen Vernunft nicht erkennbar ist. Wenn
eine absolute Gerechtigkeit, das heißt eine absolut gerechte Ordnung des gegenseitigen

Verhaltens der Menschen, erkennbar ist, dann, und nur dann, kann die von
Menschen errichtete Gesellschaftsordnung, das positive Recht, dieser absoluten
Gerechtigkeit entsprechen und daher absolut gerecht sein, und dann muß eine
Gesellschaftsordnung, die dieser absoluten Gerechtigkeit nicht entspricht,
ungerecht, und nicht gerecht, auch nicht relativ gerecht sein. Dabei versteht sich von
selbst, daß die Forderung der Gerechtigkeit sich auf eine Ordnung des gegenseitigen

Verhaltens der erfahrungsmäßig gegebenen Menschen bezieht, so wie es in
der uns erkennbaren Wirklichkeit möglich ist. Eine Gerechtigkeit, die sich auf das

Verhalten anderer, etwa übermenschlicher Wesen, bezieht, kommt überhaupt
nicht in Frage. Der Wunsch nach Gerechtigkeit ist der Wunsch nach einer gerechten

Ordnung der Welt, in der eben die Menschen leben, die ihr Leben gerecht
geordnet haben wollen. Eine Gerechtigkeit, die in dieser Welt nicht verwirklicht
werden kann, weil sie sich nicht auf das gegenseitige Verhalten der empirischen
Menschen bezieht, ist nicht die Gerechtigkeit, von der man fordern kann, daß ihr
das positive Recht der Menschen entsprechen soll. Denn es ist eben nicht die
Gerechtigkeit, nach der wir verlangen, ist überhaupt nicht Gerechtigkeit in dem
Sinne, in dem sich das menschliche Problem der Gerechtigkeit stellt. Gibt es eine
absolute Gerechtigkeit, das heißt, ist eine absolut gerechte Ordnung des empirischen

Lebens der Menschen möglich, kann es keine relative Gerechtigkeit geben.
Und es kann eine relative Gerechtigkeit nur geben, wenn es keine solche absolute
gibt oder - was dasselbe ist - eine solche absolute Gerechtigkeit nicht erkennbar ist.
Die Behauptung, daß es neben einer absoluten eine relative Gerechtigkeit gebe,
ist ein Widerspruch in sich selbst.

S. 139.

171



Gerade diesen Widerspruch - auch diesen - enthält die Lehre Brunners. Wie
schon hervorgehoben, behauptet er, daß eine von Menschen geschaffene soziale

Ordnung und somit das positive Recht nur relativ gerecht sein könne. Aber er fügt
hinzu : «Aber auch solche relativ gerechte Ordnung ist nur möglich, wenn wir uns
an einer Idee der absoluten Gerechtigkeit orientieren, wenn wir, was wir bauen, am
Senkblei der göttlichen Gerechtigkeit messen70.» Wenn eine von Menschen
geschaffene soziale Ordnung an der absoluten Gerechtigkeit orientiert ist, ist diese

Ordnung absolut gerecht, und kein Grund vorhanden, sie als nur relativ gerecht
zu bezeichnen. Da Brunner hier die Relativität der Gerechtigkeit einer sozialen

Ordnung offenbar nur mit dem menschlichen Ursprung dieser Ordnung, und das

kann nur heißen mit der Unzulänglichkeit des menschlichen Erkennens, in
Zusammenhang bringt, ist seine Behauptung nur unter der Voraussetzung sinnvoll, daß

der Mensch die absolute Gerechtigkeit nicht erkennen und daher auch nicht
realisieren kann. Das gerechte Kennen bedeutet natürlich nicht schon das gerechte
Wollen und Realisieren. Der Mensch kann - entgegen der Sokratischen Lehre, daß,

wer das Gute weiß, es auch will -um das Gute wissen, ohne es zu wollen und zu tun.
Aber das Problem der Gerechtigkeit ist nicht die Frage, was der Mensch tatsächlich

will und tut, sondern, was er wollen und tun soll ; ob das, was er tatsächlich will
und tut, ob die von ihm geschaffenen gesellschaftlichen Ordnungen so sind, wie sie

sein sollen, das heißt, ob sie gerecht sind. Und diese Frage kann man beantworten,
wenn man weiß, was gerecht ist. Das Problem der Gerechtigkeit ist das Problem des

Wissens um die Gerechtigkeit. Und in diesem Sinne stellt ja auch Brunner das
Problem, wenn er erklärt : «Gibt es keine göttliche Norm der Gerechtigkeit, dann gibt
es auch keinen kritischen Maßstab für das, was ein Staat als Rechtsordnung zu
setzen beliebt71.» «Mit einem ständig sich ändernden Maßstab kann man nicht
messen72.» Auf diesen Maßstab, auf die Kenntnis der absoluten Gerechtigkeit also
kommt es an. Weiß der Mensch, wie man sich den Normen einer absoluten Gerechtigkeit

gemäß verhalten soll, kennt er diese Normen, dann kann er diese Normen
der absoluten Gerechtigkeit zu Normen eines positiven Rechts machen ; auch wenn
er es tatsächlich nicht tut. Und wenn er es nicht tut, so kann solches Unterlassen
seinen Grund nicht darin haben, daß die von ihm gekannten Normen der absoluten
Gerechtigkeit auf die Wirklichkeit des gesellschaftlichen Lebens nicht anwendbar
sind, weil sie sich nicht auf diese Wirklichkeit beziehen. Denn dann ist die Gerechtigkeit,

die er kennt, nicht die Gerechtigkeit, die er sucht ; ist das, was er kennt oder

zu kennen glaubt überhaupt nicht Gerechtigkeit in dem Sinne, in dem ein
positives Recht gerecht sein soll.

Tatsächlich sind auch die Normen, die Brunner als solche der absoluten Gerechtigkeit

- auf Grund seines Wissens um diese - darstellt, wie gar nicht anders zu
erwarten und wie wir zeigen werden, durchaus auf die empirische Wirklichkeit des

menschlichen Zusammenlebens anwendbar. Aber da Brunner behauptet, daß die
absolute göttliche Gerechtigkeit dem Menschen erkennbar und daß die von
Menschen geschaffene Gesellschaftsordnung an dieser Gerechtigkeit orientierbar ist,
muß er behaupten, das positive Recht sei nur relativ gerecht, weil sich die absolute
Gerechtigkeit Gottes auf die soziale Wirklichkeit nicht anwenden lasse. Und sie

'» S.9.
" S.7.
« S.9.

172



lasse sich nicht oder nur mit mehr oder weniger weitgehenden Modifikationen
anwenden, weil die soziale Wirklichkeit in ihrem zeitlichen Ahlauf als historisches
Geschehen einen dynamischen Charakter habe, ein stetig sich änderndes Werden
darstelle, während die göttliche Gerechtigkeit ihrem Wesen nach statisch,das heißt
ewig, unveränderlich sei. Diese Tatsache, so gibt er zu, setze die Behauptung von
der Relativität aller Gerechtigkeit - die er zu Beginn seines Buches mit dem
allergrößten Nachdruck und sittlicher Entrüstung zurückgewiesen hat - «in ein etwas
günstigeres Licht». Das bedeutet schon eine beträchtliche Abschwächung seiner
ursprünglichen schroffen Ablehnung des relativistischen Rechtspositivismus und
den ersten Schritt auf einem Wege, der, wie wir sehen werden, zu einer vollen
Anerkennung eben dieses relativistischen Rechtspositivismus führen muß. Brunner
führt aus, die Idee einer absoluten göttlichen Gerechtigkeit sei ihrem Wesen nach
die einer ewigen unveränderlichen Gerechtigkeit. «Alles Naturrecht, alles

Gerechtigkeitsdenken, das an einem absoluten göttlichen Gesetz der Gerechtigkeit orientiert

ist, ist seinem Wesen nach statisch. Gerade die Unwandelbarkeit des
göttlichen Gesetzes ist ihm das Entscheidende. Gerechtigkeit, so verstanden, ist das

Feste, das zu allen Zeiten Gleiche. Diese Statik aber steht in einem gewissen Widerspruch

zur geschichtlichen Dynamik. Wer von der Geschichte, also von der
konkreten, stets sich wandelnden menschlichen Wirklichkeit aus denkt, empfindet
darum jede Art von Naturrecht, jede Gestalt von feststehender Gerechtigkeitsordnung

als eine Vergewaltigung des Lebens. Was gestern gerecht war, kann heute
schon schreiendes Unrecht sein73.» «Jedes Naturrecht», auch das christliche
Naturrecht von der absoluten Gerechtigkeitder göttlichen Schöpfungsordnung, «muß
durch seine Statik mit der lebendig geschichtlichen Wirklichkeit in unheilvollen
Gegensatz geraten»74. Wenn dies der Fall ist, dann ist völlig unbegreiflich, wie
sich das seinem Wesen nach dynamische positive Recht an dem zu ihm in einem
«unheilvollen Gegensatz» stehenden, weil seinem Wesen nach statischen Naturrecht

orientieren kann. Mit dem Zugeständnis eines für das positive Recht unheilvollen

Gegensatzes dieses Rechts zum absolut gerechten Naturrecht wird die
relativistische Gerechtigkeitslehre nicht nur in ein «günstigeres Licht» gesetzt,
sondern restlos akzeptiert und die ihr entgegengesetzte Lehre von einer absoluten
Gerechtigkeit fallengelassen. Denn diese muß - wenn sie sich jener entgegenstellt -
behaupten und beweisen, daß es trotz der sich stetig ändernden menschlichen
Verhältnisse, der lebendigen geschichtlichen Wirklichkeit, eine überall und zu
allen Zeiten gültige, eben diese sich stetig ändernden menschlichen Verhältnisse
regelnde, auf diese Verhältnisse anwendbare absolut gerechte Ordnung gibt. Die
Behauptung, daß es zwar eine solche Ordnung gebe, daß sie aber zu dem von ihr
zu regelnden menschlichen Verhalten, der lebendigen geschichtlichen Wirklichkeit,

in unheilvollem Gegensatz steht, stehe, und also auf diese Wirklichkeit nicht
anwendbar sein kann, bedeutet -wie gezeigt- daß selbst, wenn es eine solche ewige
Ordnung gibt, sie für die Gestaltung des positiven Rechts nicht in Betracht kommen

kann. Brunner sagt weiter: «Ohne Beharren keine Wahrheit, keine Treue,
keine Gerechtigkeit; aber ebenso : ohne Wandlung, ohne stetes Anderswerden kein
Leben, keine echte Wahrheit, keine echte Treue, keine Gerechtigkeit75.» Wenn es

*" S. 113.
S. 114.

'• S. 114.

173



vom statischen Standpunkt keine echte Gerechtigkeit geben kann, weil eine solche

ohne Wandlung nicht möglich ist, und wenn es auch vom dynamischen Standpunkt

keine echte Gerechtigkeit geben kann, weil eine solche ohne Beharren nicht
möglich ist, dann gibt es überhaupt keine echte, das heißt absolute Gerechtigkeit.
Und das ist es ja gerade, was die relativistische Gerechtigkeitslehre behauptet.
Und in der Tat läuft Brunners Gerechtigkeitslehre in ihrem Ergebnis auf eine
fulminante Rechtfertigung des Relativismus hinaus.

Brunners Behauptung, daß die absolute göttliche Gerechtigkeit, das christliche

Naturrecht, zu der geschichtlichen Wirklichkeit in einem «unheilvollen
Gegensatz» stehe und darum auf diese nicht oder nicht ohne wesentliche Modifikation
angewendet werden könne, steht mit dem, was Brunner von dem Inhalt dieses

absoluten gerechten Naturrechts aussagt, keineswegs in Einklang. Brunners
Gerechtigkeitslehre ist weit davon entfernt, die von ihr als unvermeidlich behauptete
Relativität der Gerechtigkeit des positiven Rechts damit zu begründen, daß dieses

positive Recht notwendigerweise zu den Normen der absoluten göttlichen Gerechtigkeit

in Gegensatz steht.
So behauptet Brunner zum Beispiel, industrielle Kinderarbeit sei ungerecht76,

weil in Widerspruch zu der Ordnung der Schöpfung : «So will es der Schöpfer nicht
haben.» Tatsächlich ist industrielle Kinderarbeit in den meisten positiven
Rechtsordnungen verboten. Brunner behauptet, die unscheidbare Ehe sei Gebot der
absoluten, göttlichen Gerechtigkeit'7. Daß die scheidbare Ehe eine durch den
faktischen Zustand der Menschen erzwungene Modifikation der absoluten Gerechtigkeit

sei - wie Brunner behauptet - trifft nicht zu. Denn in vielen Staaten ist die
unscheidbare Ehe ein Institut des positiven Rechts. Brunner behauptet, Sklaverei
sei im Widerspruch zu der absoluten Gerechtigkeit Gottes'8; sie ist nach dem
positiven Recht aller zivilisierten Staaten abgeschafft. Nach Brunner ist Privateigentum

eine Institution absolut göttlicher Gerechtigkeit. Es ist die Grundlage des

positiven Wirtschaftsrechts der meisten Staaten. Brunner behauptet, die absolut
gerechte Schöpfungsordnung Gottes gewähre jedermann ein Recht auf Arbeit79.
Gewisse moderne Staatsverfassungen statuieren ein solches Recht, und Brunner
kann nicht behaupten und behauptet auch gar nicht, daß die Durchführung eines
solchen Rechts in der gesellschaftlichen Wirklichkeit nicht möglich sei. Brunner
behauptet, daß Familie und Staat gottgewollte Einrichtungen sind80. Auch in dieser

Beziehung besteht zwischen dem absolut gerechten Naturrecht des göttlichen
Willens und dem positiven Recht unserer Zeit nicht der geringste Gegensatz.
Wenn, wie Brunner behauptet, das göttliche Naturrecht der absoluten Gerechtigkeit

mit der geschichtlichen Wirklichkeit und sohin mit dem positiven Recht in
einem unheilvollen Gegensatz geraten muß, dann können die von Brunner
angeführten Normen nicht Inhalt dieses göttlichen Naturrechts sein und sind es

auch gar nicht, sondern sind Normen bestimmter historisch gewordener positiver
Rechtsordnungen unserer Zeit. Sie - ohne jeden zulänglichen Beweis - als
göttliches Naturrecht, das heißt als von Gott gewollt darzustellen, bedeutet nur, die
durch diese Normen konstituierten Institutionen eines positiven Rechts zu recht-

'• S. 60-61.
« S.62-63,116ff.

S.65,70.
« S. 73.
«° S. 82,84,83.

174



fertigen und so gegen den Versuch zu sichern, sie abzuschaffen und durch andere,
ihnen entgegengesetzte, zu ersetzen. Auf diese Rechtfertigung, die Rechtfertigung

von Staat, Familie, Ehe, persönlicher Freiheit, und vor allem Privateigentum

- die wichtigste Institution der kapitalistischen Rechtsordnung - kommt es
in der Brunnerschen Gerechtigkeitslehre an. Dies wird aus dem Folgenden noch
deutlicher hervorgehen.

Die Anschauung, daß es der statische Charakter des absolut gerechten
göttlichen Naturrechts ist, der es unmöglich macht, dieses auf die dynamische
Wirklichkeit des Gegebenen ohne Modifikation anzuwenden, wird von Brunner nicht
aufrechterhalten. Denn später behauptet er, es sei das in dieser Wirklichkeit
existente Böse, die Tatsache, daß der von Gott ursprünglich gut geschaffene Mensch

von Gott abgefallen sei, die die Modifikation, und das heißt eine relative neben der
absoluten Gerechtigkeit, nötig mache. Es scheint, daß der Gegensatz, den Brunner

im Auge hat, im wesentlichen der Gegensatz zwischen dem absoluten Gut-sein
Gottes und dem Bösen im Menschen ist, und daß er wegen dieses Gegensatzes nicht
zugeben kann, daß menschliches Recht mit göttlicher Gerechtigkeit in Einklang
stehe, obgleich er auf der andern Seite die Rechtfertigung dieses menschlichen
Rechts durch die göttliche Gerechtigkeit herbeizuführen sucht. Die göttliche
Gerechtigkeit - so führt er aus - beziehe sich auf die gute, gotterschaffene Natur des

Menschen, die relative Gerechtigkeit des positiven Rechts auf die böse und daher
nicht von Gott erschaffene Wirklichkeit. Brunner führt aus: «Die Modifikation
des menschlichen Lebensstandes durch das Böse verlangt eine Modifikation der
Gerechtigkeitsordnung nicht nur in dem Sinne, daß es jetzt eine zwingende
Ordnung, eine positive ,Rechtsordnung' ist, sondern auch in dem Sinne, daß eben dieses

positive Recht seinem Inhalt nach nicht dasselbe sein kann wie das ,Naturrecht'

der Schöpfungsordnung. Das ist der Grund, warum zwischen ,Naturrecht'
und positivem Recht ein Unterschied, wenn nicht sogar ein Gegensatz sein muß 81. »
Die «Modifikation des menschlichen Lebensstandes durch das Böse» gehe nicht
auf Gott zurück. Der Mensch, so wie er wirklich ist, dürfe nicht als von Gott so

geschaffen angesehen werden. Wie dies mit der Idee Gottes als des allmächtigen
Schöpfers des Alls vereinbar sein kann, das Problem der Theodizee, geht uns hier
nicht weiter an. Wir haben als Lehre Brunners hinzunehmen : «Die irdische Welt,
das Leben, in dem die Gerechtigkeit ordnend eingreifen soll, ist nicht einfach die

von Gott geschaffene Welt, sondern eine Welt, die sich von der Ordnung der Schöpfung

entfremdet hat. Die uns allen bekannte Natur des Menschen ist nicht einfach
die von Gott geschaffene, sondern eine in ihrem Kern und Zentrum von Gott
abgekehrte. Darum ist der Naturbegriff der christlichen Lehre doppelsinnig, indem
er sowohl jenes Ursprünglich-Normative wie auch dieses Abgefallen-Normwidrige
bezeichnet82.» Diese Lehre von den zwei Naturen: eine gottgeschaffene, der
göttlichen Norm, der Gerechtigkeit gemäße Natur, und eine von Gott abgekehrte,
normwidrige Natur, auf die «christliche Konzeption der Gerechtigkeit» angewendet,

ergibt: «Es gibt zweierlei Gerechtigkeit. Erstens, das ,an und für sich
Gerechte«, das aufder gotterschaffenen Natur des Menschen beruht und diese voraussetzt

: die absolute Gerechtigkeit der Schöpfungsordnung. Und zweitens das relativ

Gerechte, das, was im Blick aufdie nicht mehr schöpfungsmäßige Wirklichkeit
81 S. 118.
" S. 116.

175



gerecht ist83.» Das Ergebnis ist ebenso widerspruchsvoll wie die Voraussetzung
einer nicht von dem Schöpfer des Alls geschaffenen Wirklichkeit : die Gerechtigkeit

des Normwidrigen. Denn die «nicht mehr schöpfungsmäßige Wirklichkeit»,
die im Blick auf das relativ Gerechte gerecht ist, ist das «Abgefallen-Norm-
widrige». Da das Gerechte nur das der Norm der Gerechtigkeit Gemäße sein kann,
ist ein normwidrig Gerechtes eine contradictio in adjecto. Aber daß dieses

Normwidrige, weil von Gott Abgefallene dennoch irgendwie gerecht sei, das ist es ja
gerade, worauf die Brunnersche Gerechtigkeitslehre abzielt.

Das zeigt sich deutlich in der Art und Weise, wie Brunner das Verhältnis
zwischen dem jüdischen «Gesetz» des Alten Testaments, dem Gebot Moses, und dem
Gebot Jesu, der Gerechtigkeit des Neuen Testaments, darstellt, um zu demonstrieren,

daß die Modifikation des menschlichen Lebensstandes durch das Böse eine
Modifikation der Gerechtigkeitsordnung verlange, daß es neben der absolut
göttlichen eine bloß relativ menschliche Gerechtigkeit, die bloß relative Gerechtigkeit
des positiven Rechts, geben müsse. Er verweist auf die Lehre Jesu, daß die Ehe
unscheidbar sei, und zögert nicht, dies als den Willen Gottes, die absolute Gerechtigkeit

der göttlichen Schöpfungsordnung zu bezeichnen. Dieser Gerechtigkeit
steht aber das Recht entgegen, das Moses dem jüdischen Volk gegeben hat,
demzufolge die Ehe scheidbar ist. Auf diesen Widerspruch haben bekanntlich schon
die Pharisäer Jesus aufmerksam gemacht. Seine Antwort war : «Wegen eurer Her-
zenshärtigkeit hat er euch dies Gebot vorgeschrieben.» Diese Herzenshärtigkeit ist
das Böse im Menschen. Nun ist das «Gesetz», das Moses dem jüdischen Volk gab,
wie das Alte Testament wiederholt und mit Nachdruck hervorhebt, der Wille
Gottes, ein Gesetz, das Gott selbst durch Moses seinem auserwählten Volke
gegeben hat, und muß daher als der Ausdruck der absoluten Gerechtigkeit Gottes
angesehen werden. Aber im Widerspruch zur Lehre des Alten Testamentes stellt
Brunner das jüdische Gesetz als das bloß relativ gerechte positive Recht des
jüdischen Volkes dar und deutet die Antwort Jesu folgendermaßen :«Will nun Jesus
damit sagen, daß das Gesetz des Moses eine sträfliche, leichtfertige, nicht
anzuerkennende Abänderung der Gottesordnung gewesen sei? Will also Jesus Moses
als Gesetzgeber kritisieren Im Gegenteil, er rechtfertigt ihn. Er gibt das Motiv an,
das Moses zu dieser Konzession nötigte, die Rücksicht auf die ,Herzenshärtigkeit'
der Menschen. Im staatlich-rechtlichen Bereich läßt sich nicht einfach die
Schöpfungsordnung Gottes als Gesetz aufstellen Jesus will nicht die Rechtsordnung
des Moses korrigieren, sondern er stellt der relativen Rechtsordnung das absolute
Gottesgesetz gegenüber ,84.» Aber das Gesetz, das Moses dem jüdischen Volke
gab, ist ganz ebenso das absolute Gottesgesetz, der Wille Gottes, wie das Gebot,
in dem Gott durch Jesus seinen Willen offenbarte. Und Jesus' Antwort ist keineswegs

eine «Rechtfertigung». Sein Hinweis aufdie Herzenshärtigkeit der Menschen
soll keine Entschuldigung, sondern ein Tadel sein. Jesus sagt nicht, daß eine Ehe
zwischen Menschen, wie sie nun einmal sind - und nur zwicshen solchen Menschen
kommt eine Ehe überhaupt in Betracht - scheidbar sein soll. Er sagt, daß Gott den
Menschen von allem Anfang an als Mann und Weib, das heißt als verschiedene
Geschlechter und daher mit Geschlechtstrieb ausgestattet, geschaffen habe und daß -
eben darum - der Mensch Vater und Mutter lassen und der Mann seinem Weibe

83 S. 116.
84 S. 117.

176



anhangen wird, in der Zukunft, nach der Erschaffung, anhangen wird. Jesus sagt,
daß die zwei «sein werden ein Fleisch». Er spricht also von dem Menschen im
Fleisch, dem Menschen, wie er inder gegebenen Wirklichkeit ist, demMenschen, wie
erzurZeit, da Jesus aufErden weilte,wirklich beschaffenwar. AufdiesenMenschen
bezog sich die Frage der Pharisäer, und aufdiesen Menschen dieAntwortJesu. Und
von diesem Menschen, dem Menschen im staatlich-rechtlichen Bereich, sagt Jesus :

«Was Gott zusammengefügt hat, soll der Mensch nicht scheiden85.» Von den
Menschen im Reiche Gottes sagt er : «sie werden sich nicht freien noch freien lassen,
sondern sein wie die Engel im Himmel86.» Das heißt, zwischen ihnen wird es keine
Ehe und daher für sie kein Gebot der Unscheidbarkeit der Ehe mehr geben. Aber
solange es zwischen den unvollkommenen Menschen noch eine Ehe gibt, soll diese
Ehe unscheidbar sein. Ja, wenn die Menschen im Königreich Gottes, nach der
Auferstehung, so vollkommen sein werden wie die Engel, das heißt, wenn die Menschen

von dem Bösen befreit, nicht mehr von Gott abgekehrt sein werden, dann braucht
es für sie überhaupt keine Gebote, überhaupt keine ihr gegenseitiges Verhalten
regelnde Ordnung und daher überhaupt keine Gerechtigkeit zu geben. Wo es kein
Böses und daher keine Konflikte zwischen den Subjekten gibt, braucht es keiner
solchen Ordnung, besteht kein Bedürfnis nach Gerechtigkeit. Brunner sagt : «Alles,
was lediglich infolge des Bösen notwendig ist, gehört nicht zur Schöpfungsordnung87.»

Wenn dies derFall ist, dann kann die Schöpfungsordnung keine Ordnung
der Gerechtigkeit sein. Denn alles, was an Gerechtigkeit notwendig ist, istnur wegen
des Bösen notwendig ; nur wegen der Existenz des Bösen schreit die Menschheit
nach Gerechtigkeit. Wenn der Mensch nur gut ist, bedarf es überhaupt keiner
«Ordnung», das heißt Normen, die ihm Pflichten auferlegen, Gutes zu tun und
Böses zu meiden. Denn es wäre sinnlos, dem Menschen zu befehlen, zu tun, was er
kraft seiner Natur tun muß, und zu meiden, was er kraft dieserNatur gar nicht tun
kann. Und daher ist nicht zu verstehen, warum, wie Brunner behauptet, die
Modifikation des menschlichen Lebensstandes eine Modifikation der Gerechtigkeitsordnung

verlangt, wenn die Existenz einer Gerechtigkeitsordnung nur unter der
Voraussetzung der Modifikation des menschlichen Lebensstandes durch das Böse
einen Sinn hat. Und das gilt nicht nur von einer menschlich relat iven, sondern auch

von einer göttlich absoluten Gerechtigkeit; ja sogar von der von Brunner so

genannten «himmlischen» Gerechtigkeit, dem Gebot: Liebe den Feind, strafe nicht
den, der Böses tut, verzeihe ihm! Nur auf eine Wirklichkeit, in der es ein Böses

gibt, kann eine solche Gerechtigkeit sich beziehen. Es kann daher nicht zutreffen,
daß - wie Brunner behauptet, um die Existenz einer relativen neben einer
absoluten Gerechtigkeit zu erklären - die absolute Gerechtigkeit auf der guten, der
gottgeschaffenen Natur des Menschen beruhe, während die relative Gerechtigkeit
sich auf die böse, das heißt nicht schöpfungsmäßige Wirklichkeit beziehe, und daß
darum die relative Gerechtigkeit eine Modifikation der absoluten sei. Die scheidbare

Ehe ist keineswegs eine Modifikation, sie ist die Negation der unscheidbaren
Ehe ; und wenn die eine das Gebot absoluter Gerechtigkeit ist, ist die andere nicht
relativ gerecht, sondern ungerecht. Jesus ist daher weit davon entfernt, die scheidbare

Ehe, und damit das Gesetz Moses', zu «rechtfertigen». Er lehnt die scheidbare

«s Mark. X11.
86 Mark. XII25.
87 Brunner, a. a. O., S. 85.

12 177



Ehe und damit das Gesetz Moses' kategorisch ab! Aber der Theologe Brunner
wünscht sie - und andere Institutionen des positiven Rechts - zu rechtfertigen,
und daher muß er Jesus' Antwort zu einer Rechtfertigung und das gottgegebene
Gebot des Alten Testaments zu einem bloß relativ gerechten Recht umdeuten.

In seinem mit der Ablehnung des Relativismus unvereinbaren Bemühen, das

nur relativ gerechte positive Recht - zwar durch das absolut gerechte göttliche
Naturrecht, aber zugleich gegen dieses, weil in Gegensatz zu ihm stehend - zu
rechtfertigen, geht Brunner so weit, zu behaupten: «Das absolut Gerechte wäre,
als staatliche Rechtsordnung innerhalb der gegebenen Wirklichkeit, gerade nicht
gerecht, sondern ungerecht. Das relativ Gerechte ist, in der positiven
Rechtsordnung, das Bessere als das absolut Gerechte, darum, weil das absolut Gerechte
als Rechtsordnung von vornherein nur ein Schein, eine Lüge und eine Vergewaltigung

sein könnte88.» Wenn das absolut Gerechte als staatliche Rechtsordnung
innerhalb der gegebenen Wirklichkeit ungerecht, eine Lüge ist, warum sollte man
denn diese staatliche Rechtsordnung an diesem absolut Gerechten orientieren?
Wie kann das, was im Bereich des Gegebenen ungerecht, eine Lüge ist, zum Maßstab

für das in eben diesem Bereich Gegebenen gemacht werden Wie kann das

positive Recht, als die im Bereich des Gegebenen gültige Ordnung, dadurch
gerecht werden, daß sie an etwas orientiert wird, das in eben diesem Bereich des

Gegebenen ungerecht, eine Lüge ist Und wie kann man dem bloß relativ Gerechten

das absolut Gerechte entgegensetzen, wenn dieses absolut Gerechte in irgendeiner

Beziehung, von irgendeinem Standpunkt aus «ungerecht» sein kann Denn
dann ist das absolut Gerechte gar kein absolut Gerechtes! Das ist ja gerade das
Wesentliche des nur relativ Gerechten, daß es nur in einer bestimmten Beziehung,
von einem bestimmten Standpunkt aus gerecht, in einer andern Beziehung, von
einem andern Standpunkt aus aber ungerecht sein kann. So endet dieser mit allen
Mitteln der Metaphysik und Religion geführte Kampf Brunners gegen den
religions- und metaphysikfeindlichen Relativismus und Positivismus in eben diesem
Relativismus und Positivismus.

Brunner scheint dies selbst empfunden zu haben. Denn er fährt fort : «Damit
droht aber mit einem Male alles zusammenzustürzen, was wir bisher aufgebaut
haben ; sind wir nicht in Gefahr, allen festen Boden unter den Füßen zu verlieren
Wer sagt uns denn nun, nachdem einmal das absolut Gerechte nicht mehr in Frage
kommt, was in der gegebenenWirklichkeit das notwendige relativ Gerechte sei "»
Wenn «einmal das absolut Gerechte nicht mehr in Frage kommt», dann ist es

jedenfalls nicht mehr das absolut Gerechte, das als der gesuchte Maßstab fungieren
kann, denn dies «absolut» Gerechte ist ist gar kein absolut, sondern selbst nur ein
relativ Gerechtes. Und wenn auch in der Gerechtigkeitslehre Brunners «das absolut

Gerechte nicht mehr in Frage kommt», wodurch unterscheidet sich dann seine

Gerechtigkeitslehre von jener, die er für die Zersetzung der Gerechtigkeitsidee, ja,
für den totalen Staat verantwortlich macht Brunners Antwort ist : dadurch, «daß

wir» (d. i. Brunner) «nicht von der Relativität ausgingen, sondern vom absolut
Gerechten; denn wer mit dem Relativen einsetzt, der versinkt im Sumpf, ehe er

nur einen Schritt vorwärts getan hat90». Brunners Lehre geht in der Tat von der

«» S. 118.
»» S. 119.
°» S. 119.

178



absoluten Gerechtigkeit aus, aber endet damit, daß sie diese absolute in eine relative

Gerechtigkeit umdeutet und umdeuten muß, da sie darauf ausgeht, die relative

Gerechtigkeit des positiven Rechts zu rechtfertigen. Diese Gerechtigkeitslehre
setzt mit dem Absoluten ein, aber endet damit, daß sie erklärt, daß das absolut
Gerechte nicht mehr in Frage kommt, das heißt, in eben dem «Sumpf», in dem
nach ihrer Behauptung der Relativismus versinkt. Es sei nicht so, sagt Brunner,
denn seine Lehre fordere, «dem wahrhaft Guten» - das kann nur heißen: dem
absolut Guten - «nach Möglichkeit, im Rahmen der nun einmal gegebenen

Begrenzungen, zur Geltung zu verhelfen»91, eine «zweitbeste» Ordnung92 zu schaffen,

da die beste in der gesellschaftlichen Wirklichkeit nicht realisierbar sei. «Die
Schaffung eines notwendigen Bestmöglichen, nachdem das wahrhaft Gute als

Möglichkeit dahin ist, bedeutet noch lange nicht die Preisgabe des absolut Gerechten93

» Eine bestmögliche Ordnung zu schaffen sei aber nur möglich, wenn man -
wie es seine Lehre im Gegensatz zu der relativistischen tue — «die wahrhaft
gerechte nie aus den Augen verliert»94. Aber man hat die wahrhaft, das heißt absolut

gerechte Ordnung aus den Augen verloren, wenn man sie zu einer bloß relativ
gerechten umgedeutet hat, wenn man zugeben muß, daß das absolut Gerechte
nicht mehr in Frage kommt ; und es kommt als wahrhaft, und das heißt, als «absolut»

Gerechtes in der Tat nicht mehr in Frage, wenn das absolut Gerechte im
Bereich der gegebenen Wirklichkeit ungerecht, und nur das positive Recht in diesem
Bereich gerecht sein kann. Hier zeigt die Darstellung Brunners gegen ihre eigene
Absicht, daß der Versuch, Wertgrade und besonders Grade von Gerechtigkeit,
das heißt mit Bezug auf Gerechtigkeit, neben einer besten eine zweit- und drittbeste

Ordnung zu unterscheiden, in Wahrheit eine Relativierung des Wertes der
Gerechtigkeit bedeutet. Brunner muß zugeben, daß das absolut gerechte Naturrecht

der göttlichen Ordnung zu dem relativ gerechten positiven Recht in Gegensatz

stehen muß95. Was zu einem irgendwie Gerechten im Gegensatz steht, ist
ungerecht. Gibt es ein absolut Gerechtes, ist das positive Recht nicht — wie Brunner
in Übereinstimmung mit der relativistischen und positivistischen Rechtslehre
behauptet - relativ gerecht, sondern ungerecht. Will man aber das positive Recht
überhaupt als möglicherweise gerecht erkennen - und darauf kann die Gerechtigkeitslehre

Brunners nicht verzichten -muß man das absolut Gerechte preisgeben ;
und man gibt es preis, indem man es zu einem bloß relativ Gerechten umdeutet,
indem man erklärt, das absolut Gerechte sei im Bereich der gegebenen Wirklichkeit

ungerecht, womit in der Tat das wahrhaft absolut Gerechte «nicht mehr in
Frage kommt». Das heißt aber, daß es neben dem absolut Gerechten kein relativ
Gerechtes, neben einem relativ Gerechten kein absolut Gerechtes geben kann.

IV

Da Brunner die Existenz einer absoluten Gerechtigkeit behauptet und diese
absolute Gerechtigkeit mit der Schöpfungsordnung identifiziert, und da er ferner
behauptet, daß das positive Recht an dieser absoluten Gerechtigkeit der göttlichen

" S. 119-120.
M S. 121.
•» S. 119.
« S. 121.
•« S. 118.

179



Schöpfungsordnung orientiert sein muß, um gerecht zu sein, muß er angeben, wie

man den Inhalt dieser absoluten Gerechtigkeit erkennt, das heißt, wie man zur
Kenntnis des Inhalts der göttlichen Schöpfungsordnung gelangt.

Die erste und höchst erstaunliche Feststellung, die man in dieser Hinsicht zu
machen hat, ist, daß Brunner als Quelle für seine Erkenntnis der absoluten
göttlichen Gerechtigkeit nicht die Bibel gelten läßt. Er sagt schon in der Einleitung,
daß der christliche Theologe, der sich mit der absoluten Gerechtigkeit Gottes

beschäftige, auf die Brunners Gerechtigkeitslehre abzielt, sieh nur «am Rande der
biblischen Botschaft» bewege 96. Später erklärt er ausdrücklich, daß seine

Gerechtigkeitslehre zwar «vom Standort des biblischen Offenbarungsglaubens aus
entworfen ist», aber «ihren Ausgangspunkt nicht im Offenbarungsdokument selbst
nimmt»97. Ja, diese Gerechtigkeitslehre gewinnt ihre Erkenntnis dessen, was absolut

gerecht ist, überhaupt nicht aus der Bibel, sondern aus einer göttlichen
Schöpfungsordnung, die nach der Darstellung Brunners keineswegs mit dem in der Bibel
durch Moses und Jesus offenbarten Willen Gottes und der in diesem göttlichen
Willen sich manifestierenden göttlichen Gerechtigkeit in Einklang steht. Dabei
muß Brunner zugeben, daß «in der Bibel selbst von der Gerechtigkeit Gottes nicht
nur sehr oft, sondern auch an zentraler Stelle die Rede ist, so sehr, daß man sie

geradezu das Buch von der Gerechtigkeit Gottes nennen könnte»98. Die seltsame

Tatsache, daß Brunner «vom Standort des biblischen Offenbarungsglaubens» eine

Gerechtigkeitslehre entwickelt, ohne dabei seine Erkenntnis der absolut göttlichen
Gerechtigkeit aus dem Offenbarungsdokument zu holen, rechtfertigt Brunner
damit, daß in der Bibel «mit Gerechtigkeit etwas gemeint ist, das von dem, was wir
mit Gerechtigkeit meinen - und meinen müssen, wenn von gerechtem Recht,
gerechtem Lohn, gerechter Strafe usw. die Rede ist -nicht nur sehr weit entfernt ist,
sondern dazu geradezu im Gegensatz steht»99. Damit bezieht sich Rrunner auf das

Gebot der Liebe, das Jesus verkündet. Was die Bibel mit Gerechtigkeit meine, sei

«die im versöhnenden Leiden und Sterben Jesu Christi geoffenbarte, schenkend-

vergebende Liebe Gottes»100. Aber das Offenbarungsdokument spricht von
Gerechtigkeit keineswegs nur in diesem Sinne. In ihm ist viel mehr als von der
göttlichen Liebe von gerechtem Recht, von gerechtem Lohn und insbesondere von
gerechter Strafe die Rede. In der Prophezeiung des Jüngsten Gerichts kommt vor
allem die göttliche Strafgerechtigkeit zum Ausdruck. Und angesichts der
entscheidenden Rolle, die diese Vorstellung vom Jüngsten Gericht mit seiner

grausamen, aber gerechten Bestrafung der Bösen in der Predigt Jesu spielt, so wie sie

eben im Neuen Testament dargestellt wird, ist es unbegreiflich, wie Brunner
behaupten kann, daß «Jesus selbst über diese irdische Gerechtigkeit» - das ist die

Gerechtigkeit der Vergeltung - «so gutwie nichts gelehrt» habe101. ImAltenTesta-
ment ist die Gerechtigkeit Gottes überhaupt nur die Gerechtigkeit von Lohn und
Strafe, die Gerechtigkeit der Vergeltung. Und gerade das ist es, was Brunner unter
Gerechtigkeit meint. Diese absolut göttliche Gerechtigkeit der Vergeltung stellt er
als «irdische» Gerechtigkeit der «himmlischen», als der Gerechtigkeit der Liebe,

» S.10.
»' S. 130.
>« S. 130.
»• S. 130.
M» S.131.
101 S. 134.

180



gegenüber. Für diese Gerechtigkeit der Vergeltung liefert das Offenbarungsdokument

ein viel reicheres Material als für die Gerechtigkeit der Liebe. Und wenn, wie
Brunner behauptet, das Gebot der Liebe überhaupt nichts mit Gerechtigkeit zu
tun hat, dann ist die göttliche Vergeltungsgerechtigkeit, so wie sie im Alten wie im
Neuen Testament zum Ausdruck kommt, die einzige Gerechtigkeit, von der das

Offenbarungsdokument handelt, und dann ist in diesem Offenbarungsdokument
mit Gerechtigkeit ganz genau dasselbe gemeint, was wir mit Gerechtigkeit meinen
und was Brunner mit seiner Gerechtigkeitslehre im Auge hat. Daß eine «vom
Standort des biblischen Offenbarungsglaubens» entworfene Gerechtigkeitslehre
«ihren Ausgangspunkt nicht im Offenbarungsdokument selbst nimmt», ist daher
in keiner Weise gerechtfertigt. Eine solche Gerechtigkeitslehre kann nicht als vom
Standort des biblischen Offenbarungsglaubens entworfen anerkannt werden.

Daß sie das in der Tat nicht ist, sondern - wie wir zeigen werden - eine
rationalistische Naturrechtslehre, die mittels eines Trugschlusses aus einer vorausgesetzten

«Natur» zu deduzieren versucht, was naturgemäß und in diesem Sinne gerecht
ist, daß die Brunnersche Gerechtigkeitslehre in offenem Widerspruch zum
Offenbarungsglauben steht, das heißt zu dem Glauben, daß Gott seinen absolut gerechten

Willen in der Heiligen Schrift geoffenbart habe, das geht auf das deutlichste
aus der Art und Weise hervor, wie Brunner rechtfertigt, daß er das Alte Testament
nicht zur Grundlage seiner Gerechtigkeitslehre machen könne. Er muß natürlich
zugeben, daß das Alte Testament eine Fülle an Belehrung gerade über jene Gerechtigkeit

enthält, von der er in seinem Buch handelt, der «irdischen Gerechtigkeit»,
der Gerechtigkeit der Vergeltung. Er stellt fest : « Wir linden hier [im Alten Testament]

eine ebenso großartige als einzigartige Sozialgestaltung in Staat, Recht und
Wirtschaft. Vor allem aber wird hier bei den Propheten des Alten Bundes die
Forderung der Gerechtigkeit im Namen Gottes laut wie sonst nirgends in der ganzen
Weltgeschichte.» Und erfindet es «verständlich, daß die christliche Theologie
geneigt ist, die Belehrung über das vom christlichen Glauben aus maßgebende Sozialethos

dem Alten Testament zu entnehmen»102. Aber obgleich er nicht leugnet und
angesichts dessen, was imAltenTestament immer wieder und mit dem allergrößten
Nachdruck versichert wird : daß die Gebote, die Moses dem jüdischen Volke
gegeben hat, direkt von Gott stammen, daß in der Sozialordnung des Alten
Testamentes Gottes gerechter Wille zum Ausdruck kommt, erklärt er, daß dem
Unterfangen, die Antwort aufdie Frage nach der absoluten Gerechtigkeit im Alten T
estament zu suchen, sich «größte Bedenken entgegen»-stellen, weil «eine kritische
Betrachtung des Alten Testamentes» uns verhindere, die hier von Moses erlassenen

Gebote «als für uns gültige Normen zu betrachten und anzuwenden»103. Aber ist
eine kritische Betrachtung des Alten Testamentes vom Standpunkt eines

Offenbarungsglaubens überhaupt möglich Wie ist Glauben mit Kritik vereinbar, da
doch Kritik nur auf rationaler Grundlage möglich und Glaube auf das Irrationale
gerichtet ist Brunner kann sich mit seiner Ablehnung des Alten Testamentes auf
Luther und Calvin berufen104. Aber das ändert nichts an der Tatsache, daß damit,
nachdem das Liebesgebot des Neuen Testamentes nicht als ein «Gerechtigkeits»-
Gebot anerkannt ist, Brunner die einzige Quelle für eine aufdem Offenbarungsglau-

102 S. 140.
"a S.140.

S.140.

181



ben beruhende Lehre von der absoluten Gerechtigkeit ausgeschaltet hat. Und diese

Ausschaltung erfolgt in einer Weise, durch die die Möglichkeit, die Existenz einer
absoluten Gerechtigkeit zu behaupten, überhaupt aufgehoben wird. Denn da eine
solche absolute Gerechtigkeit nur die göttliche Gerechtigkeit sein kann, kann es

eine solche Gerechtigkeit nur geben, wenn der Wille Gottes als ein absolut gerechter,

und das heißt ewig unveränderlicher, überall und immer verbindlicher Wille
angesehen wird. Aber Brunner lehnt das Alte Testament als Quelle für seine

Gerechtigkeitslehre ab, weil die Gebote, die Gott durch Moses offenbart hat, nur für
das jüdische Volk und damit nur für eine von der unsern verschiedenen Zivilisation

und auch für das jüdische Volk nur für die Periode der Geschichte, von der das

Alte Testament berichtet, Geltung habe. Das heißt aber, daß der im Alten Testament

geoffenbarte Wille Gottes keine absolute, sondern nur eine relative Gerechtigkeit

zum Ausdruck bringt.
Brunner führt aus, daß die Gesellschaftsordnung, die Moses im Namen Gottes

dem jüdischen Volke gegeben habe, eine Theokratie sei, die einer Kulturstufe
entspreche, «die von der unsern gänzlich verschieden ist», daß eine solche

Gesellschaftsordnung als gerecht auf unsere heutigen Verhältnisse zu übertragen,
«verheerend», ja «tödlich» wäre105; daß der im Alten Testament geoffenbarte «Gotteswille»,

der dem «Gottesvolk» eine «Theokratie» vorschrieb, nur «dem damaligen
Kulturzustand dieses Volkes und seiner Lage innerhalb der heidnischen Nachbarvölker

entsprach»106. Das ist vom Standpunkt einer historisch-kritischen Betrachtung

des Alten Testamentes durchaus zutreffend. Aber von diesem Standpunkt
kann man unmöglich annehmen, daß die Gesellschaftsordnung des jüdischen Volkes

der Wille Gottes und das jüdische Volk das Volk Gottes war. Ja, Brunner geht
so weit, sogar die Zehn Gebote als Offenbarung eines absolut gerechten Willens
Gottes abzulehnen. Er sagt von dem Dekalog, daß er «als Grundlage einer
wissenschaftlichen Gerechtigkeitslehre nicht taugt»107. Das trifft zu. Aber vom Standpunkt

einer «wissenschaftlichen Gerechtigkeitslehre» gibt es überhaupt keine
absolute Gerechtigkeit. Und Brunner betont ja im Vorwort zu seinem Werk, seine

Gerechtigkeitslehre sei nicht primär eine wissenschaftliche, sondern eine
praktische, weil eine theologische. Wie kann eine auf dem Offenbarungsglauben
gegründete Theologie durch eine wissenschaftliche Kritik des Offenbarungsdokumentes

veranlaßt werden, den Dekalog als untaugliche Grundlage ihrer Lehre von
der absoluten, und das heißt göttlichen, Gerechtigkeit abzulehnen, den Dekalog,
den Gott nach dem Offenbarungsdokument mit «seinen eigenen Fingern»108 auf
die Steintafel schrieb, die er Moses übergeben

Um dies zu rechtfertigen, behauptet Brunner, die Offenbarung des Alten
Testamentes sei keine richtige, weil keine endgültige Offenbarung, sei nur eine
«Vorstufe» der eigentlichen, den absolut göttlichen Willen manifestierenden
Offenbarung. «Die Gottesoffenbarung im Alten Bund ist eine Vorstufe der Offenbarung
in Jesus Christus109.» Eine «Vorstufe» bedeutet einen geringeren Grad an
Vollkommenheit, bedeutet, daß der Weg von der Offenbarung durch das Alte Testament

zur Offenbarung durch das Neue Testament einen moralischen Fortschritt

"5 S. 142.
'«• S. 145.

S. 143.
'«» Ex. XXXI18.
109 Brunner, a. a. 0., S. 141.

182



darstellt. Das mag zutreffen. Aber wie ist es möglich, eine solche Anschauimg mit
dem Glauben an die Vollkommenheit Gottes zu vereinbaren, wie kann eine
Offenbarung des göttlichen Willens nicht die Offenbarung eines absolut Vollkommenen
sein? Daß die Offenbarung des Alten Testamentes nur eine Vorstufe der
Offenbarung des Neuen Testamentes sei, ist eine Behauptung, die sich zweifellos nicht
auf das Alte Testament selbst stützen kann. Und auch das Neue Testament ist darauf

bedacht, die Autorität der Offenbarung des Alten Testamentes in keiner Weise
zu schmälern. Darum legt es Jesus die Worte in den Mund : «Ich bin nicht gekommen,

um das Gesetz oder die Propheten aufzulösen. Ich bin nicht gekommen,
aufzulösen, sondern zu erfüllen Ehe Himmel und Erde vergehen, wird nicht der
kleinste Buchstabe noch ein Titel vom Gesetz vergehen110.» Wenn es eine
Offenbarung des göttlichen Willens gibt, die nicht die eines endgültigen und daher nicht
absolut vollkommenen göttlichen Willens ist, wenn es nicht nur eine endgültige,
vollkommene Offenbarung als die Offenbarung eines absolut vollkommenen göttlichen

Willens gibt, wie kann man die unvollkommene Offenbarung eines unvollkommenen

göttlichen Willens von einer vollkommenen Offenbarung als der Offenbarung

eines absolut vollkommenen göttlichen Willens unterscheiden Wenn eine
göttliche Gerechtigkeit relativ sein kann, wenn nicht jede Gerechtigkeit, die von
Gott kommt, die Gottes Wille ist, absolut gerecht ist, wenn es einen Willen des
absolut gerechten Gottes gibt, der nur relativ gerecht ist - was ein Widerspruch in
sich selbst ist -, wie soll man dann zwischen dem relativ und dem absolut gerechten
Willen Gottes unterscheiden können? Woran soll man erkennen, daß der eine
Wille, den Gott als den seinen offenbart, absolut, der andere Wille aber, den Gott
ebenso offenbart,nur relativgerecht ist? Das einzige Kriterium,nach dem eineNorm
als absolut gerecht erklärt werden kann, ist der Glaube, daß sie von Gott stammt,
daß sie Gottes Wille ist. Wenn ein Gebot Gottes als nur relativ gerecht anerkannt
wird, dann besteht kein hinreichender Grund mehr, ein anderes Gebot Gottes für
absolut gerecht zu erkennen, dann besteht überhaupt keine Möglichkeit mehr,
irgendein Gebot, darum, weil es von Gott stammt, für absolut gerecht zu erklären.
Dann gibt es eben keine absolute Gerechtigkeit. Und dann ist es vergeblich, diese
absolute Gerechtigkeit in einer «Schöpfungsordnung» Gottes zu suchen, deren
Normen von den in der Bibel offenbarten Geboten Gottes verschieden sind.

Der wahre Grund, warum die Gerechtigkeitslehre Brunners ihren Ausgangspunkt

nicht von dem Offenbarungsdokument nimmt, obgleich dieses unter
Gerechtigkeit ganz dasselbe meint, was Brunner darunter versteht, ist der, daß, was
dieses Dokument von der Vergeltungsgerechtigkeit Gottes berichtet, so sehr in
Widerspruch zu der positiven christlichen Moral unserer Zeit steht und dazu so
sehr in sich selbst widersprechend ist, daß es eben überhaupt nicht zur Grundlage
irgendeiner heute annehmbaren Gerechtigkeitslehre gemacht werden kann. Daher
versucht Brunner, die Antwort aufdie Frage, worin die absolute Gerechtigkeit
besteht, aus einer Schöpfungsordnung zu holen, deren Existenz im allgemeinen und
deren Beziehung zu dem Offenbarungsdokument im besonderen höchst problematisch

ist. Diese Schöpfungsordnung erweist sich schließlich als die «Natur» der
klassischen Naturrechtslehre. Und was Brunner als Antwort auf die Frage nach
der absoluten Gerechtigkeit zu geben hat, holt er - ganz so wie die Naturrechtsleh-

"" Matth. V17,18.

183



rer des 17. und 18. Jahrhunderts - mit Hilfe eines Trugschlusses aus der «Natur»
des Menschen, die nichts anderes als die Hypostasierung gewisser, höchst subjektiver

ethischer Postulate istm.
Brunner macht die Schöpfungsordnung und nicht das sittliche Gebot Gottes,

so wie es in der Bibel offenbart ist, zur Grundlage seiner Gerechtigkeitslehre, weil
es mit beiden eine verschiedene Bewandtnis habe. Er sagt: «Warum setzen wir
das Gesetz der Gerechtigkeit mit dem Schöpfermllen Gottes in Beziehimg Warum
nicht einfach mit seinem sittlichen Gebot? Gewiß ist das Gesetz der Gerechtigkeit

für den menschlichen Willen göttliches Gebot, sittliche Vorschrift, Norm,
Kegel, nach der gehandelt werden soll. Aber mit dem Gesetz der Gerechtigkeit hat
es eine besondere Bewandtnis, eine andere als mit dem Gebot der Nächstenliebe113. »

Brunner stellt hier das sittliche Gebot Gottes zu dem «Gesetz der Gerechtigkeit»

in Gegensatz, als ob Gerechtigkeit nicht Sittlichkeit wäre. Er selbst aber
betont113, daß die Idee der Gerechtigkeit in die Ethik - das ist doch die Lehre von der
Sittlichkeit - gehört. Was er meint, ist ein spezielles sittliches Gebot, das Gebot der
Liebe, das er - wie wir gesehen haben - als etwas von der göttlichen Gerechtigkeit
Verschiedenes gelten lassen will, obgleich er dieses Gebot der Liebe gelegentlich
«biblische Gerechtigkeit» nennt114. Aber diese biblische Gerechtigkeit, die eigentlich

gar keine Gerechtigkeit ist, unterscheidet Brunner als «himmlische» Gerechtigkeit

von der «irdischen» Gerechtigkeit, dem göttlichen Gesetz der Gerechtigkeit.

Und dieses Gesetz der Gerechtigkeit, mit dem es angeblich eine andere
Bewandtnis hat als mit der biblischen Gerechtigkeit, dem sittlichen Gebot der Liebe,
habe Gott in seiner Schöpfungsordnung offenbart. In ihr komme die absolute
Gerechtigkeit Gottes zum Ausdruck. Denn das «Gesetz» der göttlichen Gerechtigkeit

«spricht nicht nur etwas aus, das sein soll, sondern auch etwas, das ist». Das
Gesetz der Gerechtigkeit weist zurück auf eine Ordnung des Seins, kraft deren
jedem Geschöpf sein Bereich, sein Spielraum, seine Freiheit und seine Schranke
zugewiesen wird. Gott, der Schöpfer, gibt jedem Geschöpf mit seinem Sein und
So-Sein das Gesetz seines Seins und So-Seins. Er bestimmt, indem er es schafft, was
ihm zukommt. .Jedes Geschöpf soll so sein, wie Gott es geschaffen hat; es

soll jedes andere Geschöpf als das respektieren, als was es von Gott geschaffen,
gewollt ist116.» Wenn die Schöpfungsordnung eine «Ordnung des Seins» ist, dann
muß alles, was ist, als von Gott geschaffen betrachtet werden. Daß etwas «ist», ist

111 Den höchst problematischen Charakter des Naturrechts hat ein anderer protestantischer Theologe,
Karl Barth, sehr zutreffend gekennzeichnet. In seiner Schrift Christengemeinde und Bürgergemeinde.
Theologische Studien, herausgegeben von Karl Barth, Heft 20, 1946, S. 17f., sagt er: «Man versteht unter
,Naturrecht' den Inbegriff dessen, was der Mensch angeblich ,von Natur', das heißt unter allen denkbaren
Voraussetzungen, von Hause aus und also allgemein für Recht und Unrecht, für geboten, erlaubt und verboten
hält. Man hat es häufig mit einer natürlichen, das heißt den Menschen von Natur bekannten Offenbarung
Gottes in Verbindimg gebracht. Und die Bürgergemeinde [der Staat] als solche - die von ihrem Zentrum her
noch nicht oder nicht mehr erleuchtete Bürgergemeinde - hat zweifellos keine andere Wahl, als so oder so

von diesem angeblichen Naturrecht, das heißt von einer jeweils für das Naturrecht ausgegebenen Konzeption

dieser Instanz aus zu denken, zu reden und zu handeln : immer aufs Erraten angewiesen oder auf irgend
eine machtvolle Behauptimg dieser oder jener Deutung dieser Instanz, immer tastend und experimentierend

in ihren von daher abgeleiteten Überzeugungen und letztlich immer ungewiß, ob es nicht eine Illusion
sein möchte, mit dieser Instanz zu rechnen, und darum auch nie, ohne heimlich oder offen auch von dem
Gesichtspunkt eines feineren oder gröberen Positivismus kräftigen Gebrauch zu machen.»

112 Brunner, a. a. 0., S. 57.
113 S. 24.

S. 17.
"6 S.57-58.

184



dann gleichbedeutend damit, daß es von Gott geschaffen ist. Das folgt aus der Idee
Gottes als des Schöpfers des All oder der Allmacht Gottes. Da Gott zugleich auch
als absolut gut anzusehen ist, sein Wille nicht nur allmächtig, sondern auch all-,
das heißt absolut gerecht ist, muß alles, was Gott geschaffen hat - und das heißt
alles, was ist -, gut, gerecht sein. Das heißt, daß das von Gott geschaffene Sein mit
dem göttlichen Sollen zusammenfällt, daß - wie Brunner sagt - jedes Geschöpf
so sein soll, wie es Gott geschaffen hat, das heißt, wie es ist. Dann kann nichts, was
ist, böse oder ungerecht sein. Dann hat für den Menschen die Unterscheidung
zwischen Gut und Böse, Gerecht und Ungerecht jeden Sinn verloren: sie ist auf das
tatsächliche Geschehen nicht anwendbar. Das heißt, die Idee Gottes als eines

allmächtigen und zugleich allguten Schöpfers des Alls macht jede Ethik unmöglich.
Nun ist aber Theologie in erster Linie Ethik, Moraltheologie, und muß daher

auf eine Unterscheidung zwischen Gut und Böse, Gerecht und Ungerecht, das

heißt zwischen dem, was sein soll und dem, was nicht sein soll, innerhalb der
gegebenen Wirklichkeit, das heißt aber innerhalb des Seins, bestehen. Sie muß
annehmen, daß etwas, was ist, möglicherweise nicht sein oder nicht so sein soll, wie es

ist. Wenn die Theologie annimmt und annehmen muß, um Moraltheologie zu sein,
daß es nicht nur ein gutes, gerechtes, sondern auch ein böses, ungerechtes Sein gibt,
und wenn sie die Allgutheit Gottes aufrechterhalten will - und aufrechterhalten
muß, um Gott als höchste Autorität der Moral aufrechtzuerhalten -, muß sie auf
die Annahme seiner Allmacht verzichten. Das heißt, sie muß annehmen, daß ein
Teil des Seins, das böse, ungerechte Sein, nicht von Gott geschaffen ist. Diese
Annahme macht auch der Theologe Brunner mit der schon früher erwähnten Lehre.
«Die irdische Welt», das Leben, in dem die Gerechtigkeit ordnend eingreifen soll,
sei nicht einfach die von Gott geschaffene Welt, sondern eine Welt, die sich von der
Ordnung der Schöpfung entfremdet habe. Die «uns allen bekannte Natur des
Menschen» sei nicht einfach die von Gott geschaffene, sondern eine «von Gott
abgekehrte» 116. Die «irdische Welt », die «uns allen bekannte Natur des Menschen» ist
aber die einzige, die wir kennen. Wenn die uns allein bekannte Natur nicht die von
Gott geschaffene ist, dann bedeutet die Forderung : jedes Geschöpf soll so sein wie
Gott es geschaffen hat, nicht, daß jedes Geschöpf so sein soll, wie es tatsächlich ist.
Aber wie soll es sein, wie soll es sich verhalten, wenn es nicht so sein soll wie es ist,
wenn es sich nicht so verhalten soll, wie es sich tatsächlich verhält In der uns
allein bekannten Natur, in dem gegebenen Sein können wir die Antwort aufdiese

Frage nicht finden, wenn diese Frage auf das von Gott gesetzte Sollen zielt.
Ganz abgesehen davon, daß aus dem, was ist, nicht folgen kann, was sein oder
nicht sein soll, was normgemäß und was normwidrig ist. Aber gerade aus der uns
bekannten Natur des Menschen versucht Brunner, wie wir sehen werden, die
Normen der absoluten Gerechtigkeit zu deduzieren. Wenn die Theologie zwischen
einer schöpfungsgemäßen, das heißt guten Wirklichkeit, und der irdischen
Welt, das heißt der uns gegebenen und bekannten Wirklichkeit als einer nicht-
schöpfungsmäßigen, schöpfungswidrigen, das heißt bösen Wirklichkeit
unterscheidet, so kann sie diese Unterscheidung nicht aus der uns allen bekannten
irdischen Wirklichkeit gewinnen. Die Annahme, daß die uns bekannte
Wirklichkeit oder Natur von Gott abgekehrt ist, ist auf nichts anderes gegründet als

S. 116.

185



auf die Aussage der Bibel; und nur aus der Bibel kann man erkennen, welches
die von Gott geschaffene, noch nicht von Gott abgekehrte Wirklichkeit oder
Natur, die ursprüngliche, die gute, gerechte Natur, die Natur, wie sie sein soll,
die Natur der eigentlichen göttlichen Schöpfungsordnung ist. Brunner sagt auch
ausdrücklich, daß sich die Ordnung des Schöpfers in der «biblischen
Offenbarung» auftut: «Was das Gerechtigkeitsgefühl des einfachen Menschen, jedes
Menschen, nur ahnt, nur dunkel empfindet, das tut sich in der biblischen
Offenbarung auf als die Ordnung des Schöpfers1".» Stellt die «Ordnung des Schöpfers»

die absolute Gerechtigkeit dar, die Brunner im Auge hat, dann ist auch diese

Gerechtigkeit eine «biblische» Gerechtigkeit. Wenn die christliche Theologie
Moraltheologie sein, wenn sie eine auf dem Willen Gottes gegründete Unterscheidung

zwischen gut und böse, gerecht und ungerecht vornehmen will, kann sie die
Erkenntnis dieser Unterscheidung, die Antwort auf die Frage, was nach dem Willen

Gottes und daher absolut gerecht ist, wenn überhaupt, so nor aus der biblischen
Offenbarung, das heißt aus den Geboten, gewinnen, in denen Gott durch Moses

im Alten Testament und durch Jesus im Neuen Testament seinen Willen offenbart
hat. Aber Brunner lehnt beide Offenbarungen als Quelle für seine Lehre von der
absoluten Gerechtigkeit ab. Das Gebot, das Gott durch Jesus offenbart, das Gebot
der Liebe, habe überhaupt nichts mit Gerechtigkeit zu tun, und die Gebote, die
Gott durch Moses offenbart, stellen keine absolute, sondern nur eine relative
Gerechtigkeit dar.

Die Annahme einer Schöpfungsordnung, der die absolute Gerechtigkeit Gottes
immanent ist, die aber nicht mit dem sittlichen Gebot der Liebe identisch ist, in
dem Gott durch Jesus im Neuen Testament seinen Willen offenbart hat, da diesse

mit der Gerechtigkeit, auf die Brunner zielt, nichts zu tun hat, und die auch nicht
mit den Geboten zusammenfällt, in denen Gott durch Moses im Alten Testament
seinen Willen offenbart hat, weil diese Gebote nur eine relative, keine absolute
Gerechtigkeit darstellen, gründet Brunner118 auf eine Äußerung, die Jesus im
Zusammenhang mit seinem Gebot der Unscheidbarkeit der Ehe macht. Es sind die hier
schon zitierten Worte : «Vom Anbeginn der Schöpfung hat Gott die Menschen als

Mann und Weib geschaffen119.» Wenn Jesus damit auf eine Sehöpfungsordnung
hinweist, ist in dieser Schöpfungsordnung nur der Unterschied der Geschlechter,
nicht aber die Ehe als Institution und ihre Unscheidbarkeit statuiert. Wenn die
Schöpfungsordnung, wie Brunner sagt, eine «Ordnung des Seins»120 ist, dann
kann in ihr nur die Seinstatsache des Geschlechtsunterschiedes, nicht aber eine
Rechtsinstitution wie die Ehe oder gar die unscheidbare Ehe, das heißt Soll-
Normen, gesetzt sein. Aus der Tatsache, daß es-nach dem Schöpferwillen Gottes -
zwei Geschlechter gibt, folgt weder die Ehe noch ihre Unscheidbarkeit als Forderung

der Gerechtigkeit. Mit dieser Schöpfungsordnung kann man die absolute
Gerechtigkeit der unscheidbaren Ehe nicht begründen. Man kann sie nur damit
begründen, daß sie ein Gebot Jesu und damit der durch Jesus offenbarte Wille
Gottes ist. Die absolute Gerechtigkeit der unscheidarben Ehe beruht somit nicht
auf einer von dem sittlichen Gebot Gottes verschiedenen Sehöpfungsordnung,
sondern ausschließlich auf einem sittlichen Gebot Gottes.

S. 57.
» S.116f.
i« Mark. X 6.
120 Brunner, a. a.O., S. 57.

186



Da nach der Gerechtigkeitslehre der protestantischen Theologie die göttliche
Forderung der Unscheidbarkeit der Ehe nicht aufrechterhalten wird, sucht Brunner

nur die Ehe als solche als absolut gerechte Institution zu rechtfertigen, indem
er sie als in der Schöpfungsordnung statuiert darstellt. Aber was er tatsächlich tut,
ist, daß er sie aus der Natur des Menschen als Geschlechtswesen zu deduzieren
sucht. Er führt aus: «Die Ehe ist diejenige Geschlechtsgemeinschaft, in der der
Mann durch die Frau Mann und die Frau durch den Mann Frau wird, so daß sie
beide darin wahrhaft menschlich, personenhaft verbunden sind. Also nicht nur das
Mannsein des Mannes und das Frausein der Frau ist Schöpfungsordnung, sondern
auch die Ehe selbst, das personhafte Mann-Frau-Gefüge121.» «So wie der Schlüssel

zum Schloß gehört und das Schloß zum Schlüssel, so daß ein Schloß nichts ist ohne
den Schlüssel und ein Schlüssel nichts ohne ein Schloß, so ist der Mann als Mann auf
die Frau hin und die Frau als Frau auf denMann hin geschaffen. .12S.» Daher nennen

wir «mit Recht, die Ehe eine ,göttliche Stiftung' »l23. Die Ehe ist Schöpfungsordnung,

denn sie folge aus der Natur des in der Schöpfungsordnung statuierten
Geschlechtsunterschiedes. Aber diese Folgerung ist unbegründet. Der Mann wird
nicht durch die Frau Mann und die Frau wird nicht durch den Mann Frau, sondern
der Mensch ist ein Mann, weil er ein bestimmtes Geschlechtsorgan hat, und eine

Frau, weil sie ein von diesem verschiedenes Geschlechtsorgan hat. Und die Ehe
ist keineswegs die einzig mögliche und durchaus nicht die einzig wirkliche
Geschlechtsgemeinschaft; auch wenn der Mann auf die Frau und die Frau auf den
Mann für die Befriedigung ihres Geschlechtstriebes hingewiesen sind. In dieser

Beziehung besteht kein Unterschied zwischen Mensch und Tier, ohne daß darum
die Theologie daraus die Forderung der Ehe als einer «göttlichen Stiftung» auf das
Tierreich ausdehnen würde. Der Schluß : weil es einen Geschlechtsunterschied gibt,
muß es eine Ehe geben, oder theologisch formuliert : weil Gott den Geschlechtsunterschied

geschaffen hat, muß er auch die Ehe gestiftet haben, ist der typische
Trugschluß der Naturrechtslehre, die aus einem Sein der Natur ein Sollen der
Gerechtigkeit folgert, in Wahrheit aber in dieses Sein der Natur ein bestimmtes Sollen,

eine Norm der Gerechtigkeit hineininterpretiert, die sie ganz woanders her als

aus dem Sein, der Wirklichkeit der Natur, holt, die zu dieser Norm sehr häufig in
direktem Gegensatz steht. Das tritt besonders deutlich hervor, wenn Brunner im
Namen der Gerechtigkeit erklärt: «Es ist nicht das Rechte, wenn in der Familie
die Frau die Führung hat, wenn der Mann die kleinen Kinder besorgt, während die
Mutter dem Verdienst nachgeht. Die Natur spricht hier, Gott sei Dank, immer
noch deutlich genug, trotz aller geistigen Vorbildung und sozialer Mißwirtschaft.»
Aber in Wahrheit ist es nicht die «Natur», die spricht, sondern ein protestantischer
Theologe, der sein höchst subjektives Urteil über das, was gerecht ist, der «Natur»

in die Schuhe schiebt und die so ausgestattete Natur als göttliche Schöpfungsordnung

erklärt. Brunner fährt fort : «Was aber dem gewöhnlichen Menschen einfach
eine Naturtatsache mit einem ganz unbestimmten Rechtsanspruch ist» - das heißt
das, was der gewöhnliche Mensch für natürlich hält - «das ist dem christlichen
Glauben eben eine Schöpfungsordnung, durch Gottes Schöpferwillen normativ
geordnete Naturverschiedenheit124». Aber eine Naturtatsache kann keinen

S.62.
1!! S. 63.
"» S.62.

S. 81.

187



Rechtsanspruch haben, weil Natur und Recht, Sein und Sollen, etwas wesenhaft
Verschiedenes sind und das eine aus dem andern nicht abgeleitet werden kann;
und die gewöhnlichen Menschen haben zu verschiedenen Zeiten sehr Verschiedenes

für «natürlich» oder - wie Brunner sich hier ausdrückt - für eine «Naturtatsache
mit einem Rechtsanspruch» gehalten. Was gewöhnliche Menschen einer bestimmten

Rasse und Kultur für natürlich, und das heißt gerecht, halten, erscheint ebenso

gewöhnlichen Menschen anderer Rasse und Kultur höchst unnatürlich, das heißt
ungerecht. Und so ist es denn nicht das, was «dem gewöhnlichen Menschen»,
sondern das, was der christlichen Theologie eine Naturtatsache mit Rechtsanspruch
ist, das heißt, was sie als gerecht angesehen wissen will, das diese Theologie als

göttliche Schöpfungsordnung ausgibt. Das ist der wahre Sachverhalt, der hier in
der Darstellung Brunners - sehr gegen dessen Absicht - zutage kommt.

Daß die Schöpfungsordnung nichts anderes als gewisse in die Natur projizierte,
sehr subjektive Werttuteile sind, zeigt auch Brunners Versuch, die von Marx und
Engels mißbilligte industrielle Kinderarbeit als gegen die Schöpfungsordnung
verstoßend nachzuweisen. Er sagt : «So will es der Schöpfer nicht haben. Er, der das

Kind so und nicht anders werden läßt, hat ihm mit dieser seiner kreatürlichen
Eigenart auch das Gesetz, das Recht auf dieses So-Sein gegeben. Damit, daß der
Schöpfer ein Kind unter uns stellt, hat er es auch mit einem Recht versehen, das

von uns nicht angetastet, das von uns respektiert werden soll. Das Kind hat einen

heiligen Anspruch darauf, als Kind, nicht als Erwachsener behandelt zu werden.
Seine Eigenart, ein Kind zu sein, hat ohne weiteres das Recht bei sich, als Kind
behandelt zu werden. Dieser Zusammenhang von kreatürlichem Sein und Recht ist
in der Schöpfungsordnung und nur in ihr begründet und begründbar125.» Das
«Recht» des Kindes wird aus seiner «Eigenart», ein bestimmtes Sollen aus einem
«kreatürlichen Sein» deduziert. Daß der Schöpfer industrielle Kinderarbeit nicht
haben will, daß das so deduzierte Recht der Wille Gottes ist, wird ausschließlich
darauf gegründet, daß dieses Recht des Kindes aus der Natur des Kindes, daß aus
einem bestimmten Sein ein bestimmtes Sollen, aus einer Wirklichkeit ein Wert
gefolgert wird. Aber die Ungerechtigkeit der industriellen Kinderarbeit folgt nicht
aus der von Gott gesetzten Natur, dem kreatürlichen Sein des Kindes, sondern aus
der von gewissen Menschen aus irgendeinem Grund vorausgesetzten — von andern
aber nicht vorausgesetzten - Forderung, aus einernicht weiter begründeten Norm,
daß alle Menschen ein langes und gesundes Leben haben sollen. Wird diese Norm,
als Wert, vorausgesetzt, dann kann man feststellen, daß industrielle Kinderarbeit
kein geeignetes Mittel ist, diesen Wert zu verwirklichen. Daß es aber Gottes
Wille ist, daß alle Menschen ein langes und gesundes Leben haben sollen, kann
man kaum angesichts der Tatsache behaupten, daß die meisten Menschen kein
solches Leben haben.

Das Recht des Kindes ist nur ein Spezialfall des weiteren Rechts «jedes
Menschen auf eine ihm gemäße Entwicklung», das nach Brunner «zu den ursprünglichen,

in der Schöpfung begründeten Menschenrechten gehört»126. Die dem
Menschen «gemäße Entwicklung» kann doch wohl nur die seiner gegebenen, uns
bekannten Natur gemäße Entwicklung sein, und ein Recht dieser Natur kann daher
nicht auf der Ordnung einer Natur gegründet sein, die - wie die Sehöpfungsord-

S. 61.
S. 74.

188



nung - die Ordnung einer von der uns bekannten Natur, der Natur der gegebenen
Wirklichkeit als einer von Gott abgekehrten, Gott entfremdeten Natur, verschieden

ist. Das Recht des Menschen auf eine ihm gemäße Entwicklung ist das Recht
des Menschen, so zu sein wie er wirklich, in seiner durch das Böse modifizierten
Natur ist. Ein Verhalten, das diesem Recht auf naturgemäße Entwicklung
zuwider ist, bezeichnet Brunner als «einen ungerechten Eingriff in die Schöpfungsordnung

Gottes»127. Dann muß aber die uns bekannte, in der gegebenen Wirklichkeit

erkennbare, von Gott abgekehrte, von Gott entfremdete Natur die von Gott
in der Urschöpfung geschaffene Natur sein und kann nicht, wie die theologische
Zwei-Naturen-Theorie Brunners annimmt, eine von dieser verschiedene, ihr
entgegengesetzte, weil gottgefällige Natur sein. Die in der ursprünglichen Schöpfung
begründeten Rechte des Menschen bezeichnet Brunner als solche Rechte, «ohne
deren Gewährung der Mensch das, wozu der Schöpfer ihn geschaffen hat, was er
ihm mit seiner geschöpflich-konkreten Natur zugleich als Aufgabe und Möglichkeit

gesetzt hat, nicht erfüllen könnte»128. Die «geschöpflich-konkrete Natur»
des Menschen, aus der Brunner die «ursprünglichen Rechte», das sind die absolut
gerechten Ansprüche des Menschen, ganz so wie die rationalistische Naturrechtslehre,

deduziert, ist hier die von Gott geschaffene Natur. Aber das kann nur die

gegebene, uns bekannte Natur des Menschen sein, denn die aus ihr deduzierten
Rechte ermöglichen dem Menschen, in der gegebenen Wirklichkeit zu erfüllen,
wozu Gott ihn geschaffen hat. Brunner behandelt die «Natur», aus der er seine
absolute Gerechtigkeit deduziert, einmal als eine von Gott geschaffene, das andere
Mal als eine nicht von Gott geschaffene Natur. In Wahrheit ist es aber eine von ihm
oder seiner Theologie geschaffene Natur, das heißt eine Natur, die so ist, wie sie

nach den höchst subjektiven Werturteilen dieser Theologie sein soll. Denn die dem
Menschen «gemäße» Entwicklung ist eine bestimmten moralisch-politischen
Forderungen gemäße Entwicklung, und diese Forderungen ergeben sich aus der
Annahme eines Wertsystems, das - wie wir sehen werden - den positiven Rechtsordnungen

der meisten heute bestehenden Staaten zugrunde liegt. Indem die Theologie

dieses Wertsystem akzeptiert, rechtfertigt sie die darauf begründeten
positiven Rechtsordnungen und verwirft die aufeinem entgegengesetzten Wertsystem
errichteten oder zu errichtenden Rechtsordnungen.

Auch von der Sklaverei behauptet Brunner, daß sie «wider die Schöpfungsordnung»

sei129. Warum Durch die Sklaverei werde «die Freiheit des Handelns, die

schöpfungsmäßig zum freien Wollen gehört, zerstört. Durch die Sklaverei wird
die schöpfungsmäßige Einheit von Innen und Außen, von Seele und Leib,
aufgehoben». Die Freiheit des menschlichen Willens ist für die protestantische Theologie

eine Naturtatsache, etwas Seiendes. Sie gehört - wie Brunner sagt -
«notwendig zur Bestimmung des Menschen. Nur mit einem freien Wesen kann Gott
Gemeinschaft haben130». Aus dieser Freiheit wird die Norm deduziert, daß ein
Mensch nicht zum Sklaven gemacht werden soll. Weil der Wille des Menschen frei
ist, soll der Mensch kein Sklave sein. Dies ist ein Trugschluß, selbst wenn es möglich

wäre, aus einem Sein auf ein Sollen zu schließen. Denn die Brunnersche Argu-

S. 74.
S. 76.
S. 70.

'»» S. 66.

189



mentation läuft darauf hinaus, daß Sklaverei mit der Willensfreiheit unvereinbar
sei. Träfe das zu, müßte Brunner zugeben, daß ein Sklave keinen freien Willen
habe, daß ihm die Freiheit des Willens mit der Freiheit des Handelns genommen
sei; und das kann er - da er ja die Freiheit des Willens als eine Wesenseigenschaft
aller Menschen behaupten muß - unmöglich zugeben. Daraus, daß Gott die Freiheit

des menschlichen Willens will, kann also nicht folgen, daß er die Sklaverei
nicht will. Dazu kommt, daß der Wille Gottes, der in der Schöpfungsordnung die
Sklaverei verbietet, in einem unüberbrückbaren Widerspruch zum Willen Gottes
steht, so wie er im Alten wie im Neuen Testament in unzweideutiger Weise zum
Ausdruck kommt. Denn in beiden Offenbarimgsdokumenten ist die Sklaverei als
eine von Gott gebilligte, ja von ihm geschaffene Rechtsinstitution anerkannt. Aus
dem Alten Testament geht hervor, daß es nach dem von Gott dem jüdischen Volke
gegebenen Gesetz nicht rechtswidrig ist, selbst einen Israeliten zum Sklaven zu
machen, ja, daß ein Israelit sogar seine eigene Tochter als Sklavin verkaufen
durfte131; und nach dem Neuen Testament erklärt Paulus132, die Pflicht des Sklaven

gegenüber seinem Herrn als eine heilige Pflicht, deren Erfüllung auch eine
Pflicht gegen Gott sei133. Wie kann Gott in einer von der Theologie konstituierten
Schöpfungsordnung das gerade Gegenteil dessen wollen, was er als seinen Willen
in der Heiligen Schrift offenbart hat

Auf das Offenbarungsdokument dürfte sich also Brunner in seiner Darstellung
des Inhalts der Schöpfungsordnung nicht berufen. Dennoch tut er es, wenn er den
Versuch unternimmt, das Privateigentum, als von Gott in seiner Schöpfungsordnung

vorgeschrieben, zu rechtfertigen. Er betont mit Nachdruck, daß «in der
Bibel überall das Privateigentum als das Normale vorausgesetzt» sei134. Er kann
zwar nicht leugnen, daß es in der jerusalemischen Urgemeinde - das heißt aber
unter dem unmittelbaren Eindruck der Lehre Christi in einer Gemeinschaft von
Menschen, denen man zumindest kein schlechteres Verständnis dieser Lehre
zubilligen darf als einem protestantischen Theologen unserer Zeit - Kommunismus
gegeben habe. Und daß Jesus, der selbst kein Eigentum hatte und seinen Jüngern
befahl, ihr Hab und Gut aufzugeben, das Privateigentum als gerechte Institution
anerkannte, kann wohl kaum behauptet werden. Brunner sucht die Bedeutung des

Kommunismus der Urgemeinde damit herabzusetzen, daß dieser Kommunismus
nicht obligatorisch war : «denn es stand jedem frei, ob er das Seine der Gemeinde

zur Verfügung stellen wolle oder nicht»135. Aber wenn in der Urgemeinde
Kollektiveigentum auch nicht obligatorisch war - und nicht sein konnte, da diese
Gemeinde durch keine Zwangsordnung konstituiert war und keine Zwangsmittel zur
Verfügung hatte - so war doch nach der Überzeugung ihrer Mitglieder das

Kollektiveigentum mit der Lehre Jesu zumindest vereinbar. Brunner dagegen lehrt als
Sinn der göttlichen Schöpfungsordnung : «Alle Ersetzung von Privateigentum
durch Kollektiveigentum ist sittlich gefährlich, wo es sich um ein Eigentum handelt,

das mit der Person eng verbunden ist136.» Zu diesem mit der Person eng
verbundenen «natürlichen» Eigentum gehört aber nach Brunner «nicht nur das

Ex.xxi 2 ff.
182 Epistel an die Epheser.
»8 Eph. v 5-9.
134 Brunner, a.a. 0., S. 72.
136 S. 72.
138 S. 176.

190



eigene Kleid und der eigene Hausrat, sondern auch das eigene Wohnhaus .»,
so viel an Grund und Boden, als jeder Mensch braucht, um davon zu leben137, ja
sogar ein gewisses Erbrecht, sofern dieses die Erhaltung des Eigentums an
landwirtschaftlichem Boden innerhalb der Familie sichert. Die Mitglieder der Ur-
gemeinde dürften kaum jeder sein eigenes Wohnhaus und irgendetwas an Grund
und Boden gehabt haben oder berechtigt gewesen sein, es für sich als Privateigentum

zurückzubehalten, und irgendein Erbrecht wird wohl auch nicht bei ihnen
bestanden haben.

Wie rechtfertigt nun Brunner dieses «natürliche» Privateigentum Zunächst
handelt er davon, ohne Rücksicht auf irgendeine Beschränkung. Er deduziert die
Gerechtigkeit des Privateigentums - sowie die Ungerechtigkeit der Sklaverei- aus
der Tatsache, daß der Mensch seiner von Gott geschaffenen Natur nach frei ist,
also wiederum aus der Natur des Menschen. «Wer über nichts verfügt, kann auch
nicht frei handeln. Ist er doch bei allem, was er tun will, auf die Erlaubnis anderer
angewiesen, die ihm also, wenn es ihnen so gefällt, jedes konkrete Handeln in der
Welt unmöglich machen können. Ohne Eigentum gibt es kein freies Personleben.
Wem nichts gehört, der hat auch kein ,Vermögen'. Wer bei jeder Bewegung, die
er macht, auf fremden Boden tritt, an fremdes Eigentum rührt, ist kein freier
Mensch. Und zwar muß das Wort Eigentum durchaus wörtlich, als Eigentum,
also, wie wir heute sagen, als Privateigentum verstanden werden. Ohne
Privateigentum gibt es keine Freiheit. Kollektiveigentum kann niemals den Freiheitswert

des Privateigentums ersetzen. Worüber ich nicht Verfügungsrecht habe, das
bildet für mich auch keinen Raum der Freiheit. Denn auch über das Kollektiveigentum

verfügt jemand, der nicht ich bin, und wäre es die juristische Person, die
Genossenschaft, an der ich Anteil habe, oder der Staat. Das bißchen Eigentumsrecht,

das ich als Staatsbürger am Staatseigentum habe, kommt gegen die
Abhängigkeit, durch die ich an die volonté générale des Staates gebunden bin, nicht
auf. Man kann auch ein Staatssklave sein, so gut wie Sklave eines einzelnen Herrn.
Wo der Staat Alleineigentümer ist und ich Nichteigentümer bin, da bin ich, mag
im übrigen der Staat eine Demokratie sein, ein Staatssklave, ein Sklave der
volonté générale, die meinem eigenen Willen keinen Freiheitsraum läßt138.» So hat
auch die von Bninner als «rationalistisch» abgelehnte Naturrechtslehre das

Privateigentum zu rechtfertigen gesucht. Aber daraus, daß der Mensch seiner Natur
nach frei ist, folgt - auch wenn diese Natur als von Gott geschaffen vorausgesetzt
wird - nichts in bezug auf das, was er an Gütern haben soll und wie er es haben soll.
Wenn es zutrifft, daß der Mensch nicht frei sein kann, wenn er kein Privateigentum

hat, so folgt die Gerechtigkeit dieser Institution nicht aus der - nebenbei, sehr
zweifelhaften - Tatsache, daß der Mensch frei ist, sondern aus einer irgendwie
vorausgesetzten Forderung oder Norm, daß der Mensch frei sein soll. Nimmt man an,
daß diese Norm im Willen Gottes beschlossen ist, steht man vor der unerklärlichen

Tatsache, daß es Gemeinschaften von Menschen gibt und gegeben hat,
innerhalb deren kein Privateigentum an den für das Leben des Menschen wesentlichen

Gütern besteht oder bestanden hat, und daß in der modernen kapitalistischen

Gesellschaft die Mehrheit der Menschen so gut wie nichts von dem «natürlichen»

Eigentum haben, zu dem ein Haus und landwirtschaftlicher Boden gehört ;

S. 177.
S.70f.

191



daß also alle diese Menschen im Widerspruch zu ihrer Natur nicht frei sein und
daher das Gebot Gottes nicht erfüllen können. Der Widerspruch einer zur «Natur»
im Widerspruch stehenden Wirklichkeit kann hier nicht durch die theologische
Konstruktion zweier Naturen: einer gerechten, gottgefälligen, und einer ungerechten,

von Gott abgekehrten Natur, behoben werden. Denn das «natürliche», das

heißt gerechte Eigentum Brunners bezieht sich auf die ungerechte, von Gott
abgekehrte Natur des Menschen, auf den Menschen, so wie er in der gegebenen
Wirklichkeit ist. Könnte der Mensch nicht in dieser zweiten Natur frei sein, könnte ihn
auch kein natürliches Eigentum frei machen.

Die Brunnersche Deduktion der Gerechtigkeit des Privateigentums aus der
Freiheit des Menschen scheitert aber auch an der Tatsache, daß ihre Voraussetzung:

ohne Privateigentum keine Freiheit, Kollektiveigentum mit Freiheit
unvereinbar, höchst problematisch ist. Eine vielfach vertretene Sozialtheorie
behauptet das gerade Gegenteil, und man kann für die These, daß nur Kollektiveigentum

die Freiheit des Menschen garantiere, daß Privateigentum nur die Freiheit

weniger auf Kosten der Unfreiheit vieler herbeiführe, mit Gründen verteidigen,

die nicht schlechter sind als jene, die für das Privateigentum vorgebracht werden.

Versteht man unter Freiheit die metaphysische Willensfreiheit, das «freie
Wollen», zu dem - wie Brunner sagt - die «Freiheit des Handelns schöpfungsmäßig

gehört»139, dann kann Freiheit überhaupt mit keiner Form des Eigentums
in Zusammenhang gebracht werden. Wird aber unter Freiheit die Situation eines
Menschen verstanden, dessen Neigung, sich in bestimmter Weise zu betätigen,
keine oder keine unüberwindbaren Hindernisse entgegenstehen, dann hängt die
Antwort auf die Frage, welche Form des Eigentums einer solchen Situation am
günstigsten ist, von der Erfahrung ab, die man mit Privat- und Kollektiveigentum
gemacht hat. Und wir verfügen derzeit in dieser Hinsicht noch nicht über
genügende Erfahrung, um die Frage entschieden in dem einen oder dem andern Sinne
beantworten zu können. Von der Schöpfungsordnung als einer Ordnung des Seins

kann Brunner jedoch nur behaupten, daß sie die Freiheit des Wollens, die
metaphysische Willensfreiheit statuiert, daß Gott den Menschen nach seinem Ebenbild

und darum als ein freies Wesen geschaffen habe. Daß die Schöpfungsordnung
eine Entscheidung zwischen Privat- und Kollektiveigentum enthalte, daß Gott
den Menschen so wie mit Geschlecht, so auch mit Privateigentum geschaffen, daß

es also schon im Garten Eden Privateigentum gegeben habe, daß Privateigentum
schon zu der von Gott noch nicht abgekehrten Natur, der Natur vor dem Sündenfall,

gehöre, ist einfach absurd, zumal da Brunner seine Behauptung, das

Privateigentum entspreche der Schöpfungsordnung, nicht nur mit der von Gott geschaffenen

Freiheit, sondern - ganz so wie die rationalistische Naturrechtslehre - auch
mit der vom Menschen geleisteten Arbeit rechtfertigt. «Das natürlichste Eigentum
ist das durch eigene Arbeit Erworbene. Denn es ist mit der Person am engsten
verbunden. Was der Mensch selbst erworben hat, das gehört ihm, auf das hat er ein
Recht. Es ist ungerecht, wenn ihm das entwendet wird110.» Aber die Arbeit gehört
zu der von Gott abgekehrten Natur, ist von Gott als Strafe für das Böse der Sünde

verhängt, und ein Recht auf den Ertrag der Arbeit kann daher nicht aufdie
Schöpfungsordnung als die Urordnung der von Gott ursprünglich geschaffenen, ersten,

"» S.70.
»» S.X76.

192



Gott gefälligen Natur beruhen. Brunner versucht zwar, diese Interpretation der
Bibel durch den Hinweis darauf zu widerlegen, daß Gott noch vor dem Sündenfall
an die beiden ersten Menschen das Gebot erlassen habe, «den Garten zu bewahren
und zu bebauen»111. «Nur die besondere Mühsal der Arbeit wird als Fluch, der der
Sünde folgt, dargestellt142.» Aber Mühsal ist ja das wesentliche Element der
Arbeit, durch das sich diese von andern Tätigkeiten, wie zum Beispiel dem Spiel,
unterscheidet. Bebauung und Bewahrung des Gartens Eden vor dem Sündenfall
kann nur als solch mühelose Tätigkeit, und das heißt nicht als Arbeit verstanden
werden, als jene Arbeit, die in der von Gott abgekehrten Welt der «Arbeiter» zu
leisten hat und die das Gerechtigkeitsproblem der Arbeit und ihres Verhältnisses
zum Arbeitsprodukt ist. Das Prinzip : «Das natürlichste Eigentum ist das durch
eigene Arbeit Erworbene»113 - Brunner sagt bezeichnenderweise: das
«natürlichste» Eigentum und läßt so nicht durch Arbeit erworbenes Eigentum als

gerechtfertigt zu - ist im übrigen ebenso leer wie die Formel suum cuique. Denn
wenn es, wie in der kapitalistischen Wirtschaft, auch anderes als durch Arbeit
erworbenes Eigentum geben darf, entsteht die Frage, wie die durch Arbeit produzierten

Güter auf die Eigentümer der Produktionsmittel: Land und Kapital, und die
Arbeiter zu verteilen sind, die nicht die Eigentümer der Produktionsmittel sind.
Und das ist dann die entscheidende Frage der Gerechtigkeit. Auf diese Frage aber

gibt die Brunnersche Formel keine Antwort.
Es ist richtig, daß das, was Brunner als «natürliches» Eigentum aus der

Schöpfungsordnung zu deduzieren versucht, kein unbeschränktes Eigentum ist.
Sieht man näher zu, welches die Beschränkungen sind, die Brunner als «natürlich»,
durch die göttliche Schöpfungsordnung geboten, darstellt, so muß man feststellen,
daß es im wesentlichen jene sind, die in den positiven Rechtsordnungen der
kapitalistischen Staaten unter dem Druck der sozialistischen, aufNationalisierung der
Produktionsmittel gerichteten Massenbewegung statuiert sind, und die - mehr
oder weniger - dem Programm einer Sozialpolitik entsprechen, deren Ziel es ist,
das kapitalistische, auf Privateigentum an den Produktionsmitteln beruhende
Wirtschaftssystem so weit als möglich aufrechtzuerhalten. Es ist daher ein durch
sozialpolitische Staatsintervention modifizierter Kapitalismus, der den bestehenden

nichtkommunistischen Rechtsordnungen zugrundehegt. Wenn Brunner
daher den «reinen» Kapitalismus als eine ungerechte Wirtschaftsordnung bezeichnet111,

so steht sein Gerechtigkeitsideal keineswegs im Gegensatz zu den positiven
Rechtsordnungen unserer Zeit. Ohne sie als ungerecht ablehnen zu müssen, kann
er erklären, daß Monopole mit der göttlichen Schöpfungsordnung unvereinbar
und daher ungerecht seien115. Ja, er rechtfertigt diese Rechtsordnung, indem er
gewisse durch sie statuierte Institutionen als der Schöpfungsordnung entsprechend

und daher als gerecht erklärt, wie : Wertzuwachssteuer, Vorschriften, die die
Erhaltung des Privateigentums an landwirtschaftlichem Boden innerhalb einer
Familie zum Zweck der Erhaltung des freien Bauernstandes garantieren146,
insbesondere auch das Erbrecht, da «die Abschaffung der Erbschaft durch ein Staat-

141 1. Moses II 15.
142 Brunner, a. a.O., S.174.
143 S. 176.
144 S. 209.
146 S. 175.
146 S. 177 ff.

13 193



liches Rechtssystem» «eine Katastrophe für die Familie als soziale Einrichtung
wäre»117; Kapitalzins, und sohin auch arbeitsloses Einkommen118; aber nicht
Wucherzins119; grundsätzlich freie Preisbildung und nur sehr beschränkte
Staatsintervention in dieser Hinsicht, wegen der «Gefährlichkeit. staatsinterventionistischer

Mechanismen»160; Bestimmung des Arbeitslohnes und der
Arbeitsbedingungen durch Vertrag zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer, aber Zu-
lässigkeit der Organisierung der Arbeitnehmer in Gewerkschaften151, grundsätzliche

Aufrechterhaltung des Privateigentums an den Produktionsmitteln, doch
Zulässigkeit einer Nationalisierung des Transportwesens, der Wasser-, Gas-,
Elektrizitätsversorgung152. Kommunismus aber ist «eine Ungerechtigkeit par
excellence»153, das heißt im Widerspruch zur göttlichen Schöpfungsordnung. Die
gerechte Ordnung der Wirtschaft, die Brunner aus der göttlichen Schöpfungsordnung

deduziert, ist im wesentlichen die in den nicht-kommunistischen Staaten derzeit

bestehende Wirtschaftsordnung. Sie stellt ein Kompromiß dar zwischen
reinem Kapitalismus und reinem Sozialismus. Als solches trägt sie die unverkennbaren

Merkmale der Ordnung einer Übergangsperiode. Und es erscheint daher
mehr als paradox, gerade eine solche Übergangsordnung mit der ewigen und
unveränderlichen Schöpfungsordnung Gottes zu rechtfertigen.

Der kommunistische Staat ist ein totaler Staat; und den totalen Staat hat
Brunner schon zu Beginn seines Werkes als «Ungeheuer von Ungerechtigkeit»161,
das heißt doch wohl als absolute Ungerechtigkeit, verurteilt. Ja, um den totalen
Staat als absolut ungerecht verurteilen zu können, stellt Brunner seine Lehre von
der absoluten Gerechtigkeit dem relativistischen Positivismus entgegen. Aber
auch der totale Staat ist ein Staat, und die Rechtfertigung des Staates als einer
göttlichen Institution ist ein wesentliches Ziel, wie der rationalistischen Natur-
rechtslehre so auch der theologisch-christlichen Naturrechtslehre Brunners. Und
gerade in ihrer Anwendung auf dieses ihr wohl bedeutsamstes Problem zeigt sich
ihre Unhaltbarkeit. Denn gerade hier treten die Widersprüche, die ihr immanent
sind, besonders kraß zutage. Brunner behauptet, «daß im Wesen des Staates selbst
zwei wesensgegensätzliche Momente enthalten sind». Der Staat sei Ordnung, eine
umfassende Gemeinschaftsform. Als solche, und nur als solche, sei er von Gott
geschaffen, eine «im gottgeschaffenen Wesen des Menschen liegende Notwendigkeit,
eine Ordnung des Schöpfers». Aus der Natur des Menschen deduziert Brunner die
Naturgemäßheit und daher die Notwendigkeit des Staates: «Denn Gott hat den
Menschen so geschaffen, daß er zu einer alle andern umfassenden Gemeinschaftsform

streben muß und ihrer bedarf. Weder jenes Müssen noch dieses Bedürfen ist
etwas, das als solches aus dem Bösen, aus dem Schöpfungswidrigen stammt ; beides

ist schöpfungsgemäß.» Aber der Staat sei nicht nur Ordnung, er sei - und dies

ist das zweite Moment, das ihn kennzeichnet - auch eine Zwangsordnung ; dies sei

er wegen des Bösen, der bösen Natur der Menschen, die nicht gottgeschaffen ist:
«Alles, was lediglich infolge des Bösen notwendig ist, gehört nicht zur Schöpfungs-

S.181.
5.186.

"» S. 191.
"• S.198.

S. 200ff.
"s S. 207 ff.
"a S. 181.
»' S.9.

194



Ordnung. Sofern nun der Staat nicht nur Gemeinschaftsform, sondern Zwangsordnung

ist, Organisation, die, wie der moderne Staat, mit dem Monopol der zwingenden

Macht ausgestattet ist, kann er nicht aus der Schöpfung verstanden werden155. »

Hier muß sofort betont werden, daß in der Darstellung Brunners ein logischor Fehler

unterläuft. Brunner stellt das Wesen des Staates so dar, als ob in ihm zwei
Momente enthalten wären, der Staat zwei voneinander verschiedene Eigenschaften
hätte : eine Ordnung zu sein, die keinen Zwangscharakter hat, und zugleich eine
Zwangsordnung zu sein. Aber der Staat ist nicht eine zwangsfreie Ordnung und
überdies eine Zwangsordnung ; er ist nicht zwei Ordnungen, sondern nur eine, und
zwar nur eine Zwangsordnung. Der Staat ist seinem ganzen, ungeteilten Wesen
nach Zwangsordnung und als Gemeinschaft eine durch eine Zwangsordnung
konstituierte Gemeinschaft. Eine Ordnung, die nicht Zwangscharakter hat, eine
anarchische Ordnung, ist kein Staat, konstituiert keine als Staat zu bezeichnende
Gemeinschaft. Also kann als gottgewollt und gerecht nur eine zwangsfrei, auf
freiwilligem Gehorsam der Menschen beruhende, das heißt aber eine anarchische
Gemeinschaft, nicht aber der Staat angesehen werden, so wie sie etwa der utopische
Kommunismus der Marx-Engelsschen Gesellschaftslehre in Aussicht stellt. Im
Widerspruch dazu aber erklärt Brunner den Staat, der seiner eigenen Ansicht nach
wesentlich eine nur durch das Böse im Menschen zu rechtfertigende Zwangsordnung

ist, der, wie Brunner sagt, «für den Menschen, wie er jetzt ist, den Menschen,
in dessen Wesen die Selbstsucht, der asoziale, anarchische Trieb die uns sattsam
bekannte große Rolle spielt, eine unbedingte Notwendigkeit» ist, als «eine

Ordnung Gottes, eine göttliche Stiftung. Nicht eine besondere Staatsform, nicht ein
monarchisches Gottesgnadentum wird durch diesen Satz legitimiert, sondern
lediglich der Staat als solcher. Er ist eine sittliche Notwendigkeit und doch
zugleich etwas Wirkliches, göttliche Gabe166.» Also ist der Staat gerecht. Jetzt sieht
man, wozu der logische Fehler, der darin besteht, den Staat als zwei Ordnungen,
eine Zwangsordnung und eine nicht auf Zwang beruhende Ordnung, zu kennzeichnen,

in der Darstellung Brunners dient : dazu nämlich, um den Widerspruch, daß
der Staat gottgewollt ist und zugleich nicht-gottgewollt sein kann, zu verhüllen,
um behaupten zu können: Gott will den Staat als nicht auf Zwang beruhende

Ordnung; Gott will aber den Staat nicht als Zwangsordnung. Das scheint nicht
unlogisch zu sein, ist es aber, sobald man erkennt, daß der Staat nicht eine nicht
auf Zwang, sondern nur und ausschließlich eine auf Zwang gegründete Ordnung
ist, und nur als solche nach der eigenen Anschauung Brunners eine absolute
Notwendigkeit ist. Da nach der Brunnerschen Gerechtigkeitslehre gerecht nur sein

kann, was an der göttlichen Schöpfungsordnung, in der die absolute Gerechtigkeit
Gottes zum Ausdruck kommt, orientiert ist, und nur soweit es an dieser Ordnung
orientiert ist, kann der Staat als eine nur des Bösen wegen notwendige Zwangsordnung

nicht gerecht, sondern muß ungerecht sein. Aber gerade diese Konsequenz ist
es, die die Theologie Brunners um jeden Preis vermeiden muß. Denn die
Rechtfertigung des Staates ist eines ihrer wesentlichen Ziele. Da die Notwendigkeit des
Staates als eine Zwangsordnung aber nur durch das Böse gerechtfertigt werden
kann, eine theologische Rechtfertigung aber nur durch den Willen Gottes möglich
ist, muß die theologische Staatsethik in einen unüberbrückbaren Widerspruch

S. 85.
»» S. 85-86.

195



geraten. Und dieser Widerspruch kann auch nicht durch den logischen Trick
vermieden werden, den Staat als ein Doppelwesen darzustellen, als eine Gemeinschaft,

die aufeiner Zwangsordnung und zugleich auf einer zwangsfreien Ordnung
beruht.

Aus dem Gesagten ergibt sich, daß die Gerechtigkeit, und das heißt das

Gottgewolltsein des Staates, nicht auf der Schöpfungsordnung beruhen kann, die sich

nicht auf die durch das Böse modifizierte und daher nicht auf eine nicht von Gott
geschaffene Wirklichkeit, sondern nur auf die gute, von Gott geschaffene
Wirklichkeit bezieht. Und wenn Brunner den Staat als gottgewollt erklärt, so beruft er
sich tatsächlich aufein sittliches Gebot Gottes, jenes, das Gott durch Paulus offenbart

hat: auf Römerbrief 13, wo Paulus erklärt, alle Obrigkeit stamme von Gott,
und die Christen zum Gehorsam gegen jede Obrigkeit, das heißt gegen jede
tatsächlich etablierte Staatsautorität auffordert. Brunner sagt, daß der Staat «göttliche

Anordnung» sei, «ist der Sinn des biblischen Satzes, daß ,alle Obrigkeit von
Gott' sei. Auch der Staat mitsamt seiner Autorität ist also eine Gottesordnung, die
dem einzelnen Menschen und seinen Rechten gegenüber selbständig, eigenen
Rechtes ist157». Da «alle» Obrigkeit von Gott ist, muß jeder Staat, als «göttliche
Anordnung», gerecht sein. Aber im Widersprach dazu erklärt Branner, daß nur
der Staat, der die Urrechte der Menschen schützt, gerecht sei: «tut er das nicht,
so ist er ungerecht158.» Daher ist der totale Staat unserer Zeit ungerecht, und zwar
ist er ungerecht wegen seiner «Allstaatlichkeit», das heißt, weil er «das ganze,
innere und äußere, religiöse, kulturelle, wirtschaftliche Leben all seiner Bürger»
kontrolliert159, das heißt, weil er im höchstmöglichen Grade Staat ist. Branner
spricht hier von der «fundamentalen Ungerechtigkeit des totalen Staates»; ja, er
hält es nicht für unrichtig, ihn überhaupt nicht mehr als Staat zu bezeichnen.
Brunner meint, es stecke «hinter der Weigerung, einem solchen Machtungeheuer
das Prädikat Staat beizulegen, eine richtige Beobachtung», denn es bestehe «ein
geheimer Zusammenhang zwischen Ungerechtigkeit und Anarchie auf der einen,
Gerechtigkeit und Macht auf der andern Seite160». Dieser Zusammenhang muß in
der Tat sehr geheim sein, denn, anderseits, ist nach Branner auch der totale Staat,
als eine Gottesordnung, gerecht. Denn «schon die bloße Tatsache, daß nunmehr
ein zentraler Wille da ist, der das Monopol, zwingender Gewalt, vor allem der

Tötungsgewalt, wirksam für sich in Anspruch nimmt und damit dieses gefährlichste

Element dem einzelnen entwindet», bedeutet Gerechtigkeit; zwar noch
nicht den höchsten Grad, aber doch eine «erste Stufe der Gerechtigkeit»161. Ja,
nach der Gerechtigkeitslehre Branners muß man dem totalen Staat — trotz seiner
«fundamentalen Ungerechtigkeit» — zubilligen, daß er sogar noch eine höhere, die
erste Stufe von Gerechtigkeit darstelle: jene nämlich, die darin besteht, daß die
Normen der Zwangsordnung generellen Charakter haben, daß, wie sich Branner
ausdrückt, der Despot «ein allgemein gültiges Gesetz» proklamiert162. Das heißt,
daß der totale Staat gerecht, wenn auch nur relativ gerecht ist. Aber damit
unterscheidet sich die Gerechtigkeit des totalen Staates, die zugleich «fundamentale

i" S.87.
is« g_87.
"» S. 240f.
i«° S. 232.
ln S.234.

S. 234f.

196



Ungerechtigkeit» ist, nicht wesentlich von der Gerechtigkeit des nicht totalen
Staates, die als eine von Menschen geschaffene Gesellschaftsordnung nach der
Brunnerschen Gerechtigkeitslehre auch nur relativ gerecht sein kann; und zwar
selbst auf ihrer höchsten Stufe, das ist, wenn sie demokratischen Charakter hat.
Brunner behauptet, die Demokratie sei die gerechteste aller Staatsformen. Aber
angesichts der Tatsache, daß der biblische Staat des jüdischen Volkes und der von
Paulus als göttlich anerkannte römische Staat alles eher als eine Demokratie
waren, kann Brunner Demokratie nicht als absolut, sondern muß sie nur als relativ,

das heißt unter gewissen Bedingungen, als gerecht rechtfertigen. Er sagt : «Die
Demokratie ist zweifellos, da wo die Bedingungen für sie gegeben sind, die gerechteste

aller Staatsformen». Aber: «Die Demokratie kann unter Umständen die
schlechteste aller staatlichen Ordnungen sein - dann nämlich, wenn das Volk für
sie nicht reif ist, dann, wenn die gesellschaftlichen Verhältnisse so zerrüttet sind,
daß nur ein starker zentraler Wille, eine,starke Hand' imstande ist, die offene oder
latente gesellschaftliche Anarchie zu bändigen143». So haben noch alle Diktatoren
das Regime der «starken Hand» gerechtfertigt. In dieser nur sehr bedingten
Rechtfertigung der Demokratie geht die christliche Naturrechtslehre Brunners
weniger weit als die rationalistische Naturrechtslehre Locke's, der die Demokratie
als die absolut beste Staatsform erklärt ; und dies in bewußtem Gegensatz zu der
betont christlichen Naturrechtslehre Filmer's, der, gestützt auf den in der Bibel
geoffenbarten Willen Gottes, die absolute Monarchie als die einzige gerechte
Staatsform erklärt. Auch läßt sich kaum behaupten, daß Gott die Schöpfungsordnung

im Wege eines demokratischen Verfahrens, das heißt unter Beteiligung der
dieser Ordnung zu unterwerfenden Geschöpfe errichtet habe. In der Frage der
gerechten Staatsform besteht somit ein beträchtlicher Unterschied zwischen der
Gerechtigkeitslehre Brunners und der rationalistischen Naturrechtslehre. Aber
wenn es gilt, das Privateigentum zu rechtfertigen, das auch Locke als ein absolutes
Recht verteidigt, sieht dei christliche Naturrechtslehre Brunners keinen Anlaß,
sich von der rationalistischen sonderlich zu distanzieren.

Gegen diese bringt Brunner vor, sie vertrete nur das Naturrecht des «individualistischen

Liberalismus»1011. Der Individualismus dieser Naturrechtslehre äußert
sich in demVersuch, gewisse Menschenrechte aus der Naturordnung oder, was
dasselbe ist, aus der Natur oder dem Wesen des Menschen zu deduzieren und so als

absolute Rechte zu rechtfertigen. Ganz das gleiche tut die christliche Naturrechtslehre

Brunners, nur daß sie die Naturordnung mit der Schöpfungsordnung identifiziert,

indem sie behauptet : «Hinter einem Naturgegebenen, Menschenwesen

steht ein heiliger Gotteswille.» Dies sei der «im Schöpfungsglauben festgehaltene

Zusammenhang zwischen Natur und Gotteswille ,»165. Diesen Zusammenhang

hat die angeblich rationalistische Naturrechtslehre niemals geleugnet. Und
wenn sie das Wesen des Menschen in seiner Vernunft erblickt und daher die
unveräußerlichen Menschenrechte aus der Vernunft - als aus der Natur des Menschen -
abgeleitet hat, so hat sie immer diese menschliche Vernunft als ein von Gott dem
Menschen verliehene Vernunft angesehen; und hat sie so ansehen müssen, da sie

die daraus deduzierten Rechte als absolute zu rechtfertigen versucht. «Die christ-

Ma S. 237.
"« S. 109.
«s S.105.

197



liehe Gerechtigkeitslehre» aber, so meint Brunner, «verbindet ja mit der Idee von
den unveräußerlichen individuellen Menschenrechten die von den Rechten der

korporativ verstandenen Gemeinschaft»168. Die «korporativ verstandene
Gemeinschaft» ist der Staat. Das Recht des Staates aber und das sich daraus
ergebende Postulat, daß die individuellen Menschenrechte an den Rechten des Staates

ihre Grenze finden, durch die Rechte des Staates beschränkt sein müssen, hat
die rationalistische nicht weniger energisch betont als die christliche Naturrechtslehre.

Nur daß es eben der Staat des 17. und 18. Jahrhunderts war, den sie im
Auge hatte, während die christliche Naturrechtslehre Brunners auf den Staat des

20. Jahrhunderts zielt, der eine viel weitere, insbesondere auf das Wirtschaftsleben

sich erstreckende Kompetenz in Anspruch nimmt. Unter den «Rechten des

Staates» steht an erster Stelle das Recht, das für die Menschen verbindliche Recht
zu setzen, die positive Rechtsordnung zu statuieren. Dieses Recht des Staates
umfaßt alle seine Rechte; ja, nur in diesem Sinne kann man überhaupt von einem
Recht des Staates sprechen. Denn in diesem Recht, der positiven Rechtsordnung,
hegt das Wesen des Staates, diese Zwangsordnung ist der Staat.

Das eigentliche Verhältnis, das nach der rationalistischen Naturrechtslehre
zwischen den individuellen Menschenrechten und dem Recht des Staates besteht,
zeigt sich in dem Verhältnis, das dieser Lehre zufolge zwischen dem Naturrecht
und dem positiven Recht besteht. Dieses Verhältnis, das ist die Antwort auf die
Frage, ob ein positives Recht, das dem Naturrecht nicht entspricht, das insbesondere

die von dem Naturrecht statuierten Menschenrechte nicht respektiert, als
verbindlich anzusehen ist, ist der Prüfstein für die Absicht, die hinter der
Naturrechtslehre steht. Wenn es über dem positiven Recht ein absolut gerechtes Natur-
recht gibt, dann kann jenes seine Verbindlichkeit nur aus diesem herleiten, das

heißt, das positive Recht kann seine Verbindlichkeit nur auf seine Übereinstimmung

mit dem Naturrecht begründen; und dann dürfen die Individuen ein dem
Naturrecht nicht entsprechendes, die individuellen Menschenrechte nicht
respektierendes positives Recht als für sie unverbindlich ansehen. Es ist eine bekannte
Tatsache, daß die meisten Naturrechtslehrer diese Konsequenz nicht gezogen, daß
sie die Verbindlichkeit eines naturrechtswidrigen positiven, von der staatlichen
Autorität gesetzten Rechtes eben wegen des von ihnen anerkannten Rechts des

Staates nicht in Frage gestellt, und daher ein Widerstandsrecht des Individuums
gegen ein solches positives Recht, das heißt aber ein Recht des Widerstandes gegen
die staatliche Autorität, entweder überhaupt geleugnet oder nur so verklausuliert
anerkannt haben, daß es praktisch nicht in Betracht kommt. Ja, es fehlt nicht an
Versuchen, das so bestimmte Verhältnis, in dem sich der rationalistische Charakter

dieser Naturrechtslehre viel mehr noch als in der nur vorgegebenen Deduktion
des Naturrechts aus der Vernunft erweist, naturrechtlich zu begründen167.

Gerade in bezug auf die entscheidende Frage nach dem Verhältnis zwischen

positivem Recht und Naturrecht besteht zwischen der christlichen Naturrechtslehre

Brunners und der von ihm als rationalistisch abgelehnten Naturrechtslehre
kein wesentlicher Unterschied. Brunner bekennt sich zu der Auffassung des Natur-

"s S. 109.
167 Vgl. meine Abhandlung «Naturrecht und positives Recht», Internationale Zeitschrift für Theorie

des Rechts, II. Bd., 2. Heft, 1928, S. 17 ff.

198



rechts durch die Reformatoren168. Dieser Auffassung zufolge dürfe mit dem Natur-
recht der Gedanke nicht verknüpft werden, «daß man einem staatlichen Gesetz
nicht zu gehorchen habe, das mit dem Naturrecht im Widerspruch steht, das also

ungerecht ist», denn dann wäre «das Naturrecht eine unerträgliche Gefährdung
der positiv-rechtlichen Ordnung»169. Diese positiv-rechtliche Ordnung ist vom
Staate gesetzt, und der Staat ist eine «Ordnung Gottes, eine göttliche Stiftung»,
dieser Ordnung zu gehorchen ein von Paulus verkündetes Gebot Gottes1'0. Vom
Staat müsse zwar verlangt werden, «daß er die Ur-Rechte des Menschen schütze;
tut er das nicht, so ist er ungerecht». Aber damit sei der einzelne seiner Gehorsamspflicht

nicht entbunden1'1. So kommt die christliche Naturrechtslehre zu dem
Ergebnis : «Die nun einmal geltenden Rechtssätze des Staates müssen das Monopol

der Rechtsverbindlichkeit besitzen; das Naturrecht darfkeine Rechtsverbindlichkeit

für sich in Anspruch nehmen, soll nicht die Rechtssicherheit eines Staates
ins Wanken kommen172.» Das bedeutet nicht mehr und nicht weniger, als daß das

Naturrecht, und damit die absolut göttliche Gerechtigkeit, nach der Brunner-
schen Gerechtigkeitslehre keine Rechtsverbindlichkeit hat! Nach dieser Lehre
haben nur «die nun einmal geltenden Rechtssätze des Staates», das heißt das positive,

nur relativ gerechte Recht - und jedes positive Recht ist relativ gerecht, auch
das Recht des totalen Staates -Verbindlichkeit. Das ist ja gerade das, was der
relativistische Rechtspositivismus behauptet, dem Brunner seine Lehre von der
absoluten Gerechtigkeit entgegenhält und den er - weil er an keine göttliche absolute
Gerechtigkeit glaubt - für den Zerfall der Gerechtigkeitsidee und für den totalen
Staat verantwortlich macht. Brunner stellt von den Reformatoren durchaus
zutreffend fest : «Sie stellten sich ganz eindeutig auf die Seite des positiven Rechts
und ließen das Naturrecht nur als kritisch-normative Idee gelten173.» Das bedeutet,

daß sie, und mit ihnen Brunner, in Wahrheit einen radikalen Rechtspositivismus

vertreten ; einen noch viel radikaleren Rechtspositivismus als die
relativistischen Rechtspositivisten. Denn diese lehnen es grundsätzlich ab, das positive
Recht als gerecht zu rechtfertigen. Wenn aber Brunner das Naturrecht «nur»
als kritisch-normative Idee gelten läßt, hält er damit die Möglichkeit dieser

Rechtfertigung aufrecht. Und wenn man das in Betracht zieht, was er positiv,
als den aus der Naturordnung deduzierten Inhalt des Naturrechtes angibt,
dann zeigt sich, daß dieses Naturrecht mit den bestehenden positiven Rechtsordnungen

so weit übereinstimmt, daß es als eine Rechtfertigung dieser fungieren
kann, daß eine Rechtfertigung des positiven Rechts als gerecht, wenn nicht seine

direkte Absicht, so doch sein unvermeidlicher Erfolg ist.
Allerdings sucht Branner diese Konsequenz seiner Gerechtigkeitslehre dadurch

abzuschwächen, daß er ein Widerstandsrecht anerkennt «als Recht des Bürgers,
der tyrannisch entarteten Staatsgewalt Widerstand zu leisten», durch Widerstand
«einen unerträglichen Rechtszustand abzuändern»174. Auch hierin folgt er den
Reformatoren. Aber er muß zugeben, daß diese «in ihrem tiefen Respekt vor der
Autorität des Staates und des positiven Rechts, vom Widerstandsrecht nur mit

188 Brunner, a. a. O., S.108.
169 S.110.
170 S. 80 f.
171 S. 87 f.
172 S.110.
173 S.110.
174 S.lll.

199



äußerster Vorsicht Gebrauch gemacht» haben175. In Wahrheit haben sie es zwar
theoretisch anerkannt, aber - ganz so wie die rationalistische Naturrechtslehre -
seine Ausübung an Bedingungen geknüpft, die diesem Recht jeden Wert nehmen.
Und in der Tat ist ein Widerstandsrecht mit der von Brunner naturrechtlich
begründeten Forderung der «Rechtssicherheit eines Staates» - die die Sicherheit der
staatlichen Autorität ist - schlechthin unvereinbar. Denn wenn ein solches Recht
des Widerstandes besteht, entsteht sofort die Frage, wer zuständig ist, zu
entscheiden, daß die Umstände eingetreten sind, unter denen dieses Recht ausgeübt
werden darf : die Tatsache, daß die Staatsgewalt tyrannisch entartet ist, oder daß
der Rechtszustand unerträglich geworden ist. Brunner geht auf diese entscheidende

Frage gar nicht ein. Und so erspart er sich, festzustellen, daß es unter gar
keinen Umständen jeder einzelne Bürger sein darf, dem die fragliche Entscheidung
überlassen bleiben kann, da dies mit der Rechtssicherheit des Staates völlig
unvereinbar wäre, ja völlige Anarchie bedeuten würde, das heißt jenen Zustand,
durch dessen Aufhebung der Staat nach der Lehre Brunners die erste Stufe der
Gerechtigkeit erreicht176. Da Brunner die entscheidende Frage nicht stellt, erspart
er sich auch, anzugeben, wer anders als der einzelne Bürger zuständig ist, zu
entscheiden, daß die Bedingungen für die Ausübung des Rechts des Widerstandes in
einem konkreten Fall gegeben sind. Denn auf eine Beantwortung dieser Frage
kommt es ihm in seinem von den Reformatoren übernommenen «tiefen Respekt
vor der Autorität des Staates und des positiven Rechts» nicht an. Damit bleibt
aber das Widerstandsrecht dieses christlichen Naturrechts ein Messer ohne

Klinge, ein leeres Wort. Es bedeutet keinerlei Einschränkimg der von dieser
Naturrechtslehre anerkannten ausschließlichen Verbindlichkeit der positiven
Rechtsordnung.

Mit den pathetischen Worten : «Es geht ein Schrei nach Gerechtigkeit durch die
Welt», beginnt Brunner sein Werk, in dem er es unternimmt - im Gegensatz zu
dem gottlosen und metaphysikfeindlichen Relativismus - die Antwort zu geben
auf diesen Ruf nach der absoluten Gerechtigkeit, die etwas anderes ist und etwas
viel Höheres sein muß als das positive Rechtunserer Zeit, «wo imNamen des Rechts
Unrecht getan, ja wo Unrecht zum System, wo der Widerspruch gegen die

Ordnung der Gerechtigkeit selbst zur Tagesordnung, zur proklamierten Staatsordnung

wurde »177. Aber Brunners Werk führt zu der These, daß nur dieses positive
Recht, das immerhin stets - wenn auch nur als relativ - gerecht angesehen werden
muß, Geltung hat. Und es endet schließlich damit, daß auch die Gerechtigkeit,
eben jene Gerechtigkeit, die Brunner als absolute dem positiven Recht entgegensetzt,

relativiert wird. «Gesetzt der Fall», so schreibt Brunner im Schlußkapitel,
in dem er die Folgerungen seiner Lehre zieht, «es gelänge, in allen Gebieten des

Lebens gerechte Ordnungen zu schaffen - was wäre damit gewonnen?» «Am
Allerletzten», das heißt an der göttlichen Liebe «gemessen», die «jenseits aller
irdischen Ordnungen liegt», ist «alle Gerechtigkeit etwas nur bedingt Wichtiges»178,

und das kann wohl nichts anderes heißen, als daß auch die Gerechtigkeit,
die die christliche Theologie zu lehren vermag, nur einen relativen Wert darstellt.

Hans Kelsen

" S. 112.
"• S. 234.
i« S.3.

S. 311f.

200


	Die Idee der Gerechtigkeit nach den Lehren der christlichen Theologie : eine kritische Analyse von Emil Brunners "Gerechtigkeit"

