
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 13 (1953)

Artikel: La conscience des valeurs

Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La conscience des valeurs

par Gabriel-Ph. Widmer

Depuis qu'il existe une manière de penser spécifiquement
philosophique, les penseurs se posent la question suivante : comment peut-
on passer de ce qui est à ce qui doit être, de l'être à l'idée et de l'idée
à sa réalisation? Les préoccupations du métaphysicien rejoignent
celles du moraliste, lorsque ce dernier scrute le problème des rapports
entre les moyens et les fins.

L'étude de la notion de valeur jette une lumière nouvelle sur ces

problèmes de toujours. Nous n'avons pas la prétention d'en dégager
les diverses significations dans cette étude1; mais conscient de cette
diversité et des problèmes qu'elle soulève, nous voudrions définir ce

que nous entendons, lorsque nous disons: j'ai conscience des valeurs
au moment où je passe de l'être au devoir être.

En effet, l'étude de la conscience des valeurs s'impose au moment
où nous cherchons à comprendre le sens de l'expression «actualisation

des valeurs». Il faut que nous ayons le souci de réaliser des

valeurs, de les insérer dans la quotidienneté de nos existences pour
que nous nous demandions : comment cela peut-il se faire Il y a des

choses belles ou bonnes dans le monde au sein duquel je vis, mais

j'ai la conviction qu'il pourrait y en avoir davantage ; j'ai le pressentiment

que je peux par ma réflexion et mon effort en accroître le
nombre. Avant de disserter sur la nature et la problématique de la
notion de valeur, nous réalisons et nous promouvons des valeurs
dans un monde disposé ou opposé à les recevoir.

Parmi les philosophes qui ont étudié la conscience des valeurs2,

1 La seule étude à peu près exhaustive de la notion de valeur et de sa

problématique que nous ayons en français est celle de Louis Lavelle dans son Traité des

valeurs (seul le tome I a paru), Paris, Presses universitaires de France, 1951.
2 Amédée Ponceau, par exemple, étudie cette fonction à partir des données

psycho-sociologiques (cf. Initiation philosophique, Paris, Rivière, 1947, tome II,
p. 197 ss.) ; Dominique Parodi dans le contexte d'une philosophie idéaliste de type
hamelinien (cf. La conduite humaine et les valeurs idéales, Paris, F.Alcan, 1939,

p. 18ss.); Georges Bastide à la lumière d'une philosophie idéaliste de type brun-
schvicgien (cf. La condition humaine, Paris, F.Alcan, 1939, passim).

135



nous retenons Max Scheler, Louis Lavelle et Raymond Polin comme
les représentants de certains courants philosophiques qui tentent de

dégager la notion de conscience des conceptions périmées de l'idéalisme,

du spiritualisme et du psychologisme positiviste.

Dans son essai sur la nature et les formes de la sympathie, Scheler
résume sa position de la manière suivante : «L'amour vise à réaliser

une valeur aussi élevée que possible, ce qui est déjà une valeur positive

(comme lorsqu'il s'agit, par exemple, de la conservation d'une
valeur supérieure) et à supprimer une valeur inférieure (intention
qui représente déjà par elle-même une valeur morale positive)3.»

L'amour comme mouvement de l'être spirituel4 ne se manifeste

que par opposition à la connaissance logique et intellectuelle. Cette
dualité entre l'amour comme perception émotionnelle intuitive et
la connaissance comme perception logique n'est pas une dualité
entre deux facultés, mais entre deux intentionalités de la conscience.

Il y a une intentionalité émotionnelle, qui reçoit la valeur comme
une réponse à son appel; Scheler a eu raison de mettre l'accent sur
cette intentionalité sous-estimée par les disciples de Kant et par un
certain intellectualisme phénoménologique. Il y a aussi une
intentionalité intellectuelle, qui reçoit l'objet comme une réponse à sa
visée. Nous avons d'un côté le couple primitif: amour-valeurs,
l'amour et la haine étant des actes élémentaires antérieurs au
jugement et n'ayant aucun caractère cognitif logique, et de l'autre côté
le couple dérivé: intelligence-objets.

Cette double intentionalité qualifie une attitude à l'égard des

objets porteurs de valeur s'il s'agit de la première intentionalité, ou
une connaissance de l'objet s'il s'agit de la seconde. L'intentionalité
de l'amour se définit ainsi: «Nous aimons tout simplement des objets
à cause de leur valeur en général et pour autant qu'ils ont de la valeur
à nos yeux. Autrement dit, ce n'est pas une valeur que j'aime, mais

toujours quelque chose à quoi est inhérente une valeur5.»
Dans l'intentionalité émotionnelle, valeur et objet sont indissocia-

3 Max Scheler, Nature et formes de la sympathie, trad. M. Lefebvre, Paris,
Payot, 2e éd. 1950, p. 229.

4 L'amour est «l'acte élémentaire de l'esprit», Max Scheler, Amour et connaissance

dans Le sens de la souffrance, trad. P. Klossowski, Paris, Aubier, 1936, p. 169.
5 Nature et formes de la sympathie, p. 223.

136



Mes. La supériorité ou l'infériorité d'un objet et de sa valeur par
rapport à un autre objet et à sa valeur sont indépendantes d'un jugement
préalable. Toute comparaison relève d'une activité intellectuelle et
cognitive qui dissocie objet et valeur. Certes la connaissance de la
valeur naît d'une comparaison ; mais avant cette comparaison, il y a
une intuition émotionnelle qui demeure irréductible à l'analyse,
puisqu'elle est étrangère au jugement.

L'acte de préférer n'a de sens que dans la connaissance des valeurs
et non dans leur actualisation. Préférer, c'est choisir entre deux
choses, dont l'une est jugée supérieure à l'autre, parce qu'elle suscite
une émotion plus forte (et par voie de conséquence seulement, une
connaissance plus approfondie) que l'autre 6. L'amour actualise des

valeurs sans qu'intervienne le choix, mais simplement parce que
la valeur aimée appelle une valeur supérieure.

Dans la préférence, nous intervenons pour juger et comparer deux
émotions. Dans l'amour, toute intervention cesse en présence de la
révélation active de la valeur ; car l'amour «aspire à l'élévation d'une
valeur7». Cette élévation n'est pas une opération du sujet, mais une
œuvre de l'amour lui-même comme acte fondamental de l'esprit.
Elle n'est pas constitutive de la conscience du sujet, mais la
transcende. C'est pourquoi les valeurs revêtent une objectivité.

Que devient alors la conscience dans cette conception Elle se

fissure en conscience émotionnelle, cognitive et volitive. La notion
de personne est synonyme de l'unité de la conscience 8. Nous pouvons
nous demander s'il est légitime de séparer l'intentionalité cognitive
de la conscience de son intentionalité émotionnelle pour en faire une
intentionalité seconde. En effet, sans l'activité de la pensée, nous
serions incapables d'affirmer la supériorité d'une chose sur une autre.
La relation entre le supérieur et l'inférieur, comme celle entre le
virtuel et l'actuel, est inconcevable en dehors de la pensée. En outre,
la spécificité des diverses valeurs n'est mise en lumière que par
l'élaboration de certaines normes ; or ces normes, comme rapports
régulateurs nécessaires, résultent dutravail de la pensée. On ne peut donc,
comme le veut Scheler, établir un rapport de postériorité entre la
pensée et l'intuition, entre l'intelligence et l'amour.

• Op. cit. p. 230.
7 Op. cit. 237.
8 Cf. Georges Gurvitch, Les tendances actuelles de la philosophie allemande,

Paris, Yrin, 2e éd. 1949 p. 104.

137



Louis Lavelle s'inspire de Brentano pour affirmer que le jugement
se caractérise par son intention ; cette dernière est le signe de la
présence d'une valeur; donc tout jugement introduit une valeur9. Si
Scheler se sépare de Kant et de son axiologie formelle, Lavelle sous

l'inspiration de Descartes et de Maine de Biran dépasse le kantisme
en étudiant les rapports qui unissent pensée et volonté dans leurs
intentionalités spécifiques et réciproques. Sa philosophie n'est pas
une philosophie du jugement comme l'idéalisme critique, mais une
philosophie de l'esprit, qui prend conscience de lui-même à travers
son activité dans le monde et qui, en prenant conscience de lui-
même, se rend compte de l'importance de l'activité de la pensée10.

La conscience en tant qu'acte inobjectivable occupe la première
place dans une telle philosophie ; elle est l'acte personnel par lequel
nous sommes intéressés à certaines choses. Elle est engagée dans le
monde des objets pour y découvrir ou pour y imprimer de la valeur,
et elle participe au monde des possibles ou des idées pour s'y retremper

et y trouver les conditions de son dépassement. Ce double
engagement définit toute actualisation des valeurs; mais pour être
valable, il doit être légitimé par la pensée11.

Cette double orientation de la conscience l'oblige à s'interroger
elle-même, à se poser la question de la validité de son projet ou de

sa réalisation, à mettre en question le monde tel qu'il est et dans
lequel elle veut promouvoir des valeurs. Dans cette double interrogation,

la conscience se dépasse constamment elle-même. Les
valeurs qui l'orientent dans ce dépassement lui apparaissent comme
des grandeurs vectorielles. Il y a donc une symbiose entre la
conscience et les valeurs.

En effet, si la conscience se définissait seulement comme interrogation

sur elle-même et sur le monde, l'actualisation des valeurs se

réduirait à une succession de tentatives pour faire passer le devoir-
être dans l'être sans que ces essais puissent être justifiés et validés.
C'est la pensée qui affermit la valeur et le jugement la justifie12.

9 Louis Lavelle, Traité des valeurs, tome I, p. 511 ss.
10 Cf. notre article sur Louis Lavelle dans Revue de théologie et de philosophie,

Lausanne, La Concorde, (Troisième série, 1953, N° III, p. 195 ss.)
11 «Toute conscience est engagée. Il n'y a pas une seule de mes perceptions, il

n'y a pas une seule de mes pensées qui n'enveloppe un rapport avec un intérêt
que j'y prends, intérêt toujours réel, mais dont je me demande s'il est légitime.»
Louis Lavelle, op. cit. p. 517.

12 Op. cit. p. 517 ss.

138



Quel est le rapport entre la visée du réel et la visée des idées, entre
le monde donné et les possibles «La conscience, écrit Lavelle, ne
cesse d'opposer au monde tel qu'il est donné un monde possible, qui
ne peut exister que dans la conscience : et la conscience elle-même
n'est rien de plus que l'existence d'une possibilité13.» Elle devient
tantôt ce monde qu'elle interroge, tantôt cet ensemble de possibilités

au nom desquelles elle pose des exigences au monde, le juge ou
se juge elle-même. Le possible n'est pas un être de raison, qui ne
posséderait qu'une existence logique, mais il appartient à l'être
même du sujet réel.

Si la conscience est possibilité, c'est parce qu'elle se heurte au
monde donné comme à un obstacle qui la met en route. Or le
possible, selon Lavelle, nous «délivre de la sujétion du donné14». Nous
refusons alors la valeur du donné et la valeur nous oblige à opérer le

passage de l'idéal au réel: «Passer du réel au possible, c'est-à-dire
à l'idée, et retourner du possible au réel, c'est-à-dire à l'action, c'est
là sans doute le cercle caractéristique de la conscience qui définit la
place de l'homme dans le monde et détermine sa destinée15.»

La conscience comme possibilité participe à l'acte créateur et se

trouve limitée par le réel. Elle anticipe à partir de ce qui lui est offert
sur ce qui n'est pas encore, et qu'elle tend à accomplir. Elle n'est plus
un épipbénomène, un reflet du donné, mais un acte non pas
rétrospectif, mais prospectif; elle n'est pas une manifestation passagère
du corps, mais la présence agissante de l'esprit en nous. Or l'esprit
est à la fois l'acte qui convertit le réel en possible (c'est-à-dire
l'intellect) et l'acte qui convertit le possible en réel (c'est-à-dire la
volonté).

L'intellectualisme cartésien et le volontarisme biranien se fondent
dans le spiritualisme lavellien : «Tout l'effort de notre esprit s'épuise
à valoriser le réel et à réaliser la valeur16.»

L'analyse de la conscience des valeurs s'articule sur l'étude de

l'acte de préférence; car elle ne convertit pas seulement le réel en
possible et le possible en réel en tant qu'elle participe à l'esprit ; elle
choisit aussi et indique par son choix sa préférence pour telle ou telle
valeur, en tant qu'elle est liberté.

13 Op. cit. p. 353.
11 Op. cit. p. 349.
15 Op. cit. p. 355.
18 Op. cit. p. 355.

139



Ainsi Lavelle s'efforce de développer son axiologie à partir de

l'expérience d'un fait primitif qui conjugue la pensée et la volonté,
l'intellect et l'amour ; en affirmant l'étroite parenté qui unit
conscience des valeurs et esprit, il peut concevoir l'étroite liaison qui
existe entre axiologie et métaphysique. Une telle doctrine met en
lumière le mystère de notre conscience et de notre destinée: ou bien
nous nous laissons dominer par le réel en nous y complaisant et nous

renonçons alors à participer à l'acte créateur, ce qui équivaut à notre
destruction; ou bien nous tentons de promouvoir au sein du réel un
ordre nouveau en y instaurant des valeurs, mais nous risquons
toujours de nous évader dans l'utopie et de prendre l'idée pour le réel.

Notre conscience axiologique doit veiller à ce que nous ne tombions
ni dans l'un ni dans l'autre de ces abîmes.

*

Polin consacre à la conscience axiologique un chapitre de son livre
sur la création des valeurs. A la suite de Husserl, il se sépare des

conceptions classiques de la conscience ; puis dépassant Husserl, il pose
les bases d'une axiologie phénoménologique, en mettant l'accent sur
la fonction créatrice de la conscience, alors que Husserl s'était borné
à décrire les fonctions d'une conscience principalement noétique.

On a défini la conscience comme une structure déterminée soit par
un mécanisme biologique et physiologique, soit par un mécanisme

psychique ou comme une succession d'états. Brunschvicg remarquait

qu'on la réduisait pour l'étudier soit à un ensemble de mouvements,

soit à une action sui generis17. Lui-même, au nom de son
idéalisme critique et contre tout réalisme, la conçoit comme un acte
créateur de valeurs. «La conscience, écrit-il, est créatrice des valeurs
morales, comme des valeurs scientifiques ou des valeurs
esthétiques18.» Aboutissement de la philosophie de la conscience, qui part
de Maine de Biran pour aboutir à Brunschvicg, l'idéalisme critique
de ce dernier (pour qui le réel est le choc provocateur de l'activité de

la pensée) critique la conception mécaniste et pragmatiste de la
conscience à cause de leur réalisme. Polin, au nom de la
phénoménologie, refuse cette solution du problème des rapports entre la
conscience et le réel.

17 Léon Brunschvicg, Le progrès de la conscience dans la philosophie occidentale

(Paris, F.Alcan, 1927), p. 716ss.
18 Op. cit. p. 744.

140



Selon lui, la conscience axiologique est la «conscience sui generis
à laquelle une valeur sert d'objet et de corrélat19». Elle est «fonction
intentionnelle qui pose nécessairement son objet en lui donnant un
sens en rapport avec l'intention qu'elle manifeste et qui l'oriente20».
Cette définition rappelle celle de Husserl que Polin tente de purifier
de tout intellectualisme; car selon lui, «les valeurs sont pensées,
mais non pas connues21». Cet antiintellectualisme se comprend, si
avec Polin on admet que «la conscience n'est pas seulement intention

ou position d'une essence», mais qu'elle appartient «à l'ordre de

l'invention et de la création22». Elle a une fonction de médiation
créatrice entre le moi et le donné ; elle crée des relations valables au
sein de cette tension entre le moi et le réel. Nulle place dans cette
conception pour une théorie contemplative des valeurs.

La conscience axiologique n'est pas, comme le pensait Scheler, une
conscience émotionnelle qui s'identifie à la valeur, puisqu'elle est
créatrice. Elle se différencie de cette dernière par un «redoublement
réflexif» : après la saisie noétique de l'essence d'une chose, la réflexion
se saisit dans sa créativité imaginatrice comme créatrice devaleurs 2S.

Dans la perspective d'une théorie de la conscience créatrice, «le

propre de la valeur, c'est de ne jamais être un donné, mais d'être à

chaque instant réinventée, continûment recréée, ou mieux d'être
invention et création en devenir, transcendance consciente en train
de se réfléchir et de s'exercer24». La conscience des valeurs crée un
dessein, un projet d'abord imaginé, puis mis en œuvre dans la
mesure où il s'impose à nous comme valable. L'imagination,
condition de l'actualisation des valeurs, donne à la conscience qui désire,
veut et connaît, sa dimension axiologique.

Dans cette conception, le problème est posé clairement après une
critique des fausses définitions de la conscience : si cette dernière est

imagination et action, elle est créatrice ; mais de quoi est-elle créatrice

Sinon des valeurs que l'on ne peut assimiler ni aux idées, ni
19 Raymond Polin, La création des valeurs (Paris, Presses universitaires de

France, 1944), p. 68.
20 Ibid.
21 Op. cit. p. 70.
22 Ibid.
23 «La réflexion axiologique implique plus qu'une simple intentionalité, elle

consiste dans un véritable dépassement de l'acte simple de transcendance, dans un
redoublement de l'élan de transcendance sur lui-même.» Op. cit. pp. 71-72.

21 Op. cit. p. 72.

141



au donné. Si l'affirmation des valeurs ne se ramène pas à une découverte

ou à une contemplation, elle doit être constamment reprise,
réinventée. Il faut donc poursuivre l'effort de Polin et nous demander

dans quel sens la conscience peut-elle être définie comme créatrice

et si elle peut l'être.

*

La conscience saisie dans l'unité originelle de son acte n'est ni une
structure invariable et permanente, ni un ensemble de données et
d'états, ni une lumière éclairante,ni un miroir réfléchissant le monde ;
elle n'est qu'un acte primitif déterminé à la fois par lui-même et par
ce qui le limite. Sur ce point, les auteurs précédents sont d'accord;
ils donnent cependant des significations différentes au mot «acte»,
qu'ils étudient dans des contextes métaphysiques divers. Pour
Scheler, cet acte sera de nature émotionnelle, affective et intuitive ;

pour Lavelle, il est une fonction relationnelle de l'esprit, à la fois
intelligence et volonté. Pour Polin, il est la caractéristique de

l'humain, de la liberté humaine, créatrice comme l'amour l'était chez
Scheler et la participation à l'acte créateur chez Lavelle.

Si la conscience est acte, son activité se déroule dans le temps. Les

auteurs précédents n'ont pas examiné pour elles-mêmes les variations

de la modalité temporelle de la conscience en tant qu'elle est
conscience des valeurs. Pareille étude, comme nous le verrons, nous
interdit de séparer la pensée de l'intuition émotionnelle, comme le

veut Scheler, de créer des valeurs par la seule participation à la
Valeur, comme le tente Lavelle, et d'ériger la liberté humaine en
liberté créatrice des valeurs, comme le montre Polin25.

La conscience est conscience des valeurs dès ses premières
manifestations. Gusdorf, en s'appuyant sur les travaux de Monakow et
de Mourgue, a montré d'une manière décisive que «la conscience ne
fait que prolonger une vocation inscrite dans la structure neuro-biologique

de l'individu. L'existence organique suppose, elle aussi, un
certain ordonnancement, un concours des pulsions instinctives,
assurant l'harmonie de l'organisme»26. La conscience est l'acte qui
règle les instincts et comme telle, elle tend à satisfaire les besoins

25 La présente étude ne pose pas et ne résoud pas le problème des rapports entre
la conscience de soi et la conscience d'autrui, ni celui des relations entre la
conscience individuelle et la conscience transeendantale.

26 Georges Gusdorf, Traité de l'existence morale (Paris, Colin, 1949), p. 112.

142



et les appétits. La conscience du corps est la conscience de ces besoins,
et la conscience du monde est la conscience de ce qui peut satisfaire
ces besoins. A ce stade de l'immédiat, elle témoigne déjà des valeurs
en ce que le valable se présente à elle comme ce qui répond à une
attente et la comble.

Le valable ici n'est ni dans la conscience immédiate, ni dans le

corps ou le monde, mais dans la relation que la conscience actualise
entre les besoins du corps et les satisfactions que lui offre le monde.
Cet acte régulateur des rapports et des contacts divers, qui unissent
le corps au monde ambiant, manifeste l'univers des objets. En nous
découvrant cet univers, il nous rend conscient de nous-mêmes en
tant que sujet. Cet acte revêt une modalité temporelle: l'instant
où l'appétit du corps est satisfait par un don du monde. L'instant
est valable lorsqu'il est l'indice d'un équilibre ; il est le point
d'aboutissement et le point de départ d'un intervalle, au cours duquel l'acte
régulateur cesse de jouer activement son rôle et se stabilise et où, par
conséquent, la conscience n'est que potentielle.

A un niveau voisin du précédent, nous avons conscience, par
exemple, d'un monde coloré ou sonore, dans la mesure où un
ensemble de couleurs ou de sons retiennent notre attention et
structurent la visée de notre conscience, qui tente de les ordonner. L'attention

est toujours engagement, réponse affirmative ou négative à un
appel. En ce sens, nous pouvons parler d'une intuition d'un monde
coloré ou sonore au sein duquel nous découvrons peu à peu un ordre.
Mais avant cette lente découverte, il y a l'événement de la couleur
ou du son, qui s'impose en rompant le vide de la conscience. Cet
événement déclenche l'activité de la conscience, la rend consistante
et capable de régulations spécifiques. Il n'y a pas d'un côté une
conscience et de l'autre un monde coloré ou sonore, qui subsisteraient
indépendamment l'un de l'autre dans une durée qui leur serait propre.
Il n'y a pas simplement un réel informe qui mettrait en mouvement
la conscience comme un choc met en mouvement une boule. Mais
dans ce contact immédiat, il y a un ensemble structuré hic et nunc
par la conscience et le monde sonore ou coloré que les sens lui
transmettent. Cet ensemble constitue un instant valable dans la mesure
où il apporte un équilibre. La nouveauté de cet instant capte l'attention

de la conscience, l'oblige à s'engager; car il est pour elle le signe
d'un recommencement. On peut dire que la conscience jaillit en
même temps que le monde se présente à elle.

143



L'exemple de la musique est privilégié. La mélodie surgit du
silence ; elle nous invite à diriger notre attention sur une succession
de sons qui s'enchaînent selon un tempo particulier qu'épouse notre
conscience. Dans sa nouveauté, elle ne nous découvre pas encore son
ordre, mais s'offre à notre accueil; et, par l'intuition, nous devenons

tant qu'elle nous captive, un être musical. Il n'y a pas de création ici,
qui supposerait la réflexion constructrice d'une durée, mais un
consentement à un mouvement privilégié, qui marque un renouvellement.

Nous nous réglons sur la mélodie dans sa présence actuelle.
Nous ne sommes pas passifs et simplement réceptifs, puisque nous
consentons à la mélodie et que cette adhésion récapitule tout notre
être dans un instant de choix qui nous engage sans réserve 27.

Nous pouvons conclure de ces observations à l'existence d'une
structure axiologique déjà présente dans ce qu'il est convenu d'appeler

la conscience immédiate et primitive. Mais cette structure n'est

pas permanente, puisqu'elle ne se manifeste que dans l'instant. En
effet, la conscience est une activité de régulation des relations qui
unissent le sujet au monde par l'intermédiaire du corps. Une telle
activité n'est concevable à ce stade que dans l'instant. Ici et maintenant,

la conscience apparaît, parce qu'il arrive quelque chose de

nouveau: il y a un commencement. Peut-on déjà parler de valeurs
à ce stade Connaît-on immédiatement cette fonction régulatrice
de la conscience et saisit-on instantanément la validité de cet instant
qui est commencement et nouveauté Si nous pressentons intuitivement

la fonction régulatrice de la conscience et la validité de l'instant,

cela ne signifie pas que nous les connaissions. Les valeurs, si
l'on ose user de ce terme ici, sont éprouvées et non pas reconnues ;

elles sont vécues et non point instaurées. Nous exprimons ce pressentiment

par ces mots : je suis content. Mais ce sentiment de contentement

ne signifie pas que nous allons nécessairement nous mettre en
quête des valeurs.

Il faut vouloir dépasser ce contentement simplem ent vécu, ce contact

immédiat de l'instant présent. L'«ici» et le «maintenant» ne se

suffisent plus, parce que le «là-bas» et l'«autrefois» ou le futur
se présentent à nous à travers l'instant lui-même. Sila modalité tem-

27 Nous nous sommes inspirés, pour ces remarques sur la signification de l'instant

pour la conscience, des analyses de Gaston Bachelard (cf. L'intuition de l'instant,

Paris, Stock, 1932, La dialectique de la durée, Paris, Boivin, 1936).

144



porelle de notre conscience n'était que l'instant ponctuel tout pesant
d'être, si puissant en nouveauté qu'il soit, nous serions réduits à un
atomisme de la conscience. Cette dernière se créerait à neuf lors de

chaque événement. Mais nous pouvons nous dégager de la mélodie,
y chercher son ordre, sa raison d'être, sans nous laisser entraîner par
son rythme, sans nous laisser captiver par son chant. Ainsi nous
avons la possibilité de ne pas nous confondre avec la mélodie ; nous
pouvons devenir autre chose qu'un être musical: nous pouvons
devenir un être pensant qui peut apprécier cette mélodie en exerçant

sur elle sa réflexion. Nous avons vu que la conscience dans son
immédiateté instantanée recelait une fonction régulatrice, à bien
plus forte raison manifestera-t-elle cette fonction lorsqu'elle
deviendra conscience réfléchie.

*

La conscience n'est-elle que l'acte régulateur des rapports entre
notre corps et le monde qui le cerne de tous côtés Cet acte ne
cherche-t-il qu'à instaurer intuitivement un équilibre entre les
besoins du corps et les satisfactions que lui apporte le monde, entre ce

qui modèle les sens et ce que transmettent les sens
La pensée rationnelle crée un instrument conceptuel qui lui permet

de s'affranchir de la servitude des sens. Toute activité de juger
opère tin dégagement d'avec ces rapports instantanés dont nous
avons parlé. Cette libération marque un changement dans l'orientation

de la conscience. D'immédiate et de primitive, elle devient
réfléchie. La réflexion suppose une opération constructive de la
conscience. Une telle opération implique un temps différent de celui du
contact instantané; elle s'appuye sur ce qui a déjà été construit par
la pensée et sur ce qu'elle peut imaginer et projeter; elle se réfère à

un passé que la mémoire présente à nouveau à la conscience et sur
un futur que l'imagination anticipatrice dessine devant elle. Les

analyses de Lavelle sur la conscience anticipatrice, celles de Polin
sur l'imagination créatrice, celles de saint Augustin sur la memoria

et Vexspectatio28 gardent tout leur prix dans l'analyse axiologique.

28 Le R.P. J.-M. Le Blond a remarquablement montré dans son ouvrage sur
Les conversions de saint Augustin (Paris, Aubier, 1950), comment la mémoire est,

pour saint Augustin, la faculté de la présence du présent, de celle du passé et de
celle de l'avenir. Cf. aussi, Jean Guitton, Le temps et l'éternité chez Plotin et saint
Augustin (Paris, Boivin, 1933), p. 179ss.

145



La conscience a donc la possibilité de dépasser sa visée immédiate
du corps et du monde, son acte actuel avec l'univers des choses grâce
à la réflexion. La réflexion est la modalité spécifique de la conscience,

lorsque la mémoire l'oriente vers le passé ou que l'imagination
prospective la dirige vers l'avenir. Comment se manifeste la réflexion
Non pas sous la forme d'un contact, mais sous celle d'une idée29. La
conscience n'est plus alors activité régulatrice entre un besoin et les

moyens qui le satisferont, mais entre les représentations (dues à

l'entendement) de ces équilibres instantanés et l'idée qui les relie
et les ordonne.

Pour reprendre l'exemple de la mélodie, nous remarquons que
nous avons la possibilité de ne plus la percevoir comme si elle faisait
partie de notre être; nous ne nous laissons plus déterminer par le
déroulement des sons et nous ne vivons plus au même rythme que
celui des accords. Nous entendons toujours la mélodie, mais nous
ne vibrons plus en même temps qu'elle. En un mot, nous ne sommes
plus baignés dans l'être musical, nous ne sommes plus conscience
d'un univers sonore; mais nous avons conscience de penser cette
mélodie. Nous y cherchons un ordre; nous attendons que certains
accords reviennent ; nous y découvrons un thème autour duquel se

tissent des variations. Nous essayons de comprendre l'art du
compositeur en comparant ce que nous écoutons à ce que nous avons
déjà entendu. Cette mélodie exprime un ordre et par conséquent une
idée musicale. Notre entendement nous en donne une représentation
et notre esprit en conçoit l'idée. Notre réflexion la juge comme une
sonate. Plus tard nous tenterons de l'apprécier en rapportant la
représentation et l'idée que nous en avons à celles d'autres sonates

déjà étudiées.

Il y a donc comme l'observe finement Lachièze-Rey, «un trans-

29 Nous prenons le mot idée dans les deux sens mis en lumière par J. Lachelier,
dans une observation du Vocabulaire de Lalande : «... le mot idée est à conserver,
soit au sens de modèle conçu par l'esprit d'un ouvrage à exécuter (sens C donné par
Lalande), soit comme synonyme littéraire et populaire de concept (sens B donné

par Lalande), pour signifier l'action de l'esprit qui conçoit un objet quelconque, qui
ne le perçoit pas ou ne l'imagine pas simplement, mais qu'il pose comme vrai,
intelligible et rationnel en soi, bien qu'il ne nous soit le plus souvent donné que du
dehors et empiriquement. Ces deux sens ont d'ailleurs un élément commun de

grande importance: l'intérêt, le devoir être ou le mériter d'être de cet objet.. .»
(A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris, Presses

universitaires de France, 5e éd. 1947), p. 435.

146



cendantal de la mémoire de l'imagination de la réflexion».
Notre auteur fait remarquer que «chacune de ces fonctions a une loi,
une norme intérieure de son fonctionnement et de sa constitution —

et il y a même un transcendantal, une norme de la marche de ces
fonctions dans chaque cas particulier30». Que nous nous placions
dans la sphère de l'empirique ou dans celle de l'a priori, nous
sommes obligés de constater que la réflexion, la mémoire et l'imagination

impliquent une activité régulatrice et par conséquent une
dimension axiologique trop souvent passée sous silence.

Grâce à la réflexion, nous avons donc conscience des idées conçues

par l'esprit dans leurs rapports avec les représentations intelligibles
(dues à l'entendement) des données sensorielles. Comment envisager
les relations entre l'intentionalité immédiate et intuitive de la
conscience et son intentionalité réfléchie La seconde ne vient pas se

greffer du dehors sur la première, comme si les idées étaient des

substructures des objets que nos sens rencontrent dans le monde. S'il
y avait deux espèces de conscience, nous serions en présence d'un
dualisme irréductible qui nous empêcherait de passer de l'être au
devoir-être, de la nature à l'esprit et qui nierait, par conséquent,
la notion et l'existence même de la valeur.

On ne peut pas davantage parler d'une évolution ou d'une mutation

de la conscience, qui la ferait passer du contact intuitif à la
réflexion rationnelle. Les expressions d'évolution et de mutation
conviennent peut-être en biologie et en psychologie, mais cessent
d'être des notions explicatives en analyse axiologique. En effet, au
niveau de la conscience primitive, la réflexion est déjà implicitement
présente ; elle se définit par sa normativité, et nous avons vu que la
conscience immédiate est activité régulatrice, elle implique donc une
normativité. Mais à ce niveau, la réflexion s'exerce pour ainsi dire
instinctivement, sans traduire les équilibres sensoriels en représentations

conceptuelles ; elle est encore prisonnière du contact immédiat.

Au niveau de la conscience réfléchie, nous sommes toujours en
contact avec ce qui retient notre attention et limite notre conscience,
mais ce contact n'est plus immédiat, il est conceptualisé et représenté
par l'entendement. Nous ne sommes plus d'abord en relation avec
le monde par l'intermédiaire de notre corps, mais en relation avec

30 Pierre Lachièze-Rey, Le moi, le monde et Dieu (Paris, Aubier, 2e éd. 1950),
p. 219.

147



les représentations de ces rapports et les idées que notre esprit
conçoit en fonction de ces représentations31.

Ainsi, la conscience ne change pas de nature (— sa nature, c'est
d'être acte et non pas substance -) en passant de l'immédiatement
éprouvé au niveau du médiatement réfléchi ; mais son intentionalité,
sa visée se transforment, parce que le temps de son activité n'est plus
le même. Elle n'est plus agissante par le contact immédiat, qui la
fait adhérer à ce qui n'est pas elle; elle est par la réflexion, qui la
tourne soit vers le passé que lui présente la mémoire, soit vers
l'avenir que l'imagination anticipatrice projette devant elle. La
mémoire et l'imagination obligent la conscience à s'étaler dans une
durée rythmée par les idées. Sous une autre forme, nous pouvons
dire que le temps de la conscience réfléchie n'est plus celui de l'instant

ponctuel, du contact des sens avec leurs objets, mais celui de

l'instant durable, du contact de l'esprit avec les idées entre
lesquelles il établit des rapports. La conscience réfléchie est ouverture
sur un présent où affleurent du passé et du futur ; elle est présence du
souvenir et du projet qui se manifestent à elle sous forme de
relations entre des représentations et des idées.

*

Qu'elle soit immédiate ou réfléchie, la conscience demeure
toujours acte régulateur; elle le reste quelle que soit la modalité temporelle

de son activité. Nous pouvons nous demander si ce n'est pas
justement cette modalité temporelle qui fait de la conscience un acte
régulateur et qui, par conséquent, en fera une conscience des valeurs.

La conscience, comme l'a montré la phénoménologie, est toujours
conscience de quelque chose qui la limite, la transcende et n'est pas
constitutif d'elle-même. Ce vis-à-vis de la conscience n'est jamais
posé et affirmé dans une autonomie solitaire ; il est par rapport à la
conscience comme elle est par rapport à lui. Nous avons vu que la
relation entre la conscience et son vis-à-vis avait une structure
temporelle variable: l'instant immédiat et brut au sein duquel la
réflexion est relâchée, et l'instant durable, médiatisé par l'esprit, au

31 A ces termes (évolution, mutation), nous préférons celui d'«exaltation de la
conscience» dont use Jean Nabert, cf. Eléments pour une éthique (Paris, Presses

universitaires de France, 1943), p. 92.

148



sein, duquel le contact empirique est passé au second plan. Ces deux
modalités temporelles règlent la conscience, lui donnent un rythme
propre.

Tant que je me laisse déterminer par la mélodie dans l'exemple
que nous avons choisi, je n'ai pas le sentiment de me diriger par moi-
même, parce que je suis absorbé par l'univers sonore. Certes, j'ai la
certitude demon existence comme je suis certain d'entendreunemélodie

; je ne rêve pas, je suis bel et bien éveillé. Pourtant ce qui compte
dans cet instant, ce n'est plus moi avec mes problèmes, mes soucis,

mes souvenirs et mes projets, mais c'est cette musique qui se répercute

en moi et que je renvoie comme un écho. Je ne règle pas le

rythme de ma vie sur le sien, mais c'est elle qui règle le mien. Ma

conscience est alors réglée sur l'instant immédiat. Sans cette mélodie,

elle ne serait pas l'acte qui instaure un équilibre passager entre
mon sens auditif et l'univers sonore.

L'instant immédiat détermine l'acte régulateur de la conscience,

son activité équilibrante et harmonisatrice dans son contact avec le

monde, et cela grâce à l'intermédiaire des sens. Régulation,
harmonie, équilibre toujours précaires et éphémères comme l'instant
lui-même. Dès que cesse la mélodie, l'instant dans son tempo musical

s'évanouit ; la conscience n'est plus l'acte qui accorde l'ouïe sur
le monde des sons, à moins que la réflexion intervienne et que la
mémoire lui fasse réentendre la mélodie. La conscience réfléchie va
alors épouser le temps de la mélodie représentée par l'entendement ;

elle sera conscience de l'idée de cette mélodie.
Le temps dans lequel l'esprit conçoit des idées n'est plus rivé,

comme celui de l'instant, aux données sensorielles. Il n'est plus
précaire, éphémère et passager, car l'esprit peut reprendre la mélodie,
l'analyser, la dérouler au ralenti ou sur un rythme accéléré. Ce temps
coïncide avec la durée variable, nécessaire à l'entendement pour
donner des représentations des choses sensibles, grâce aux idées, que
lui présente l'esprit. Mais il coïncide aussi avec la durée variable,
nécessaire à l'esprit, pour qu'il puisse concevoir telle ou telle idée

particulière.
Nous appelions cette modalité du temps «durée»; mais nous

faisons remarquer que, contrairement à ce qu'en pense Bergson, cette
modalité du temps n'est pas primitive et fondamentale, elle est déjà
construite. On ne saurait en effet concevoir une durée sans un
entendement et un esprit qui peuvent l'élaborer en la mesurant par

149



exemple. La réflexion érige certains instants en points de répère,

que la mémoire ou l'imagination anticipatrice lui présentent. Ces

points de répère jouent, selon leur importance, des rôles divers, mais
ils sont toujours à l'origine d'une durée, puisqu'ils ne sont pas simultanés.

Toute durée implique une chronologie et la chronologie est

une œuvre de l'esprit. Car la fonction de l'esprit n'est pas seulement
de concevoir des idées, mais des relations entre les idées. Parmi ces

relations, nous découvrons celle de la spatio-temporalité dans l'activité

régulatrice de la conscience. Lorsque cette dernière est réfléchie,
la relation de spatio-temporalité devient un cadre conceptuel : ici et
maintenant, là-bas dans le passé ou dans l'avenir. Sans ce cadre,

nous ne pourrions pas, par exemple, comparer l'idée, que nous nous
faisons de la mélodie, aux sonates que nous avons entendues autrefois

et ailleurs que dans ce salon.
Les idées revêtent un degré variable d'universalité et de pérennité

(que l'on confond souvent avec l'éternité) qui leur donnent leur
consistance propre. La conscience qui vise les idées en recevra aussi
sa consistance. L'universalité et la pérennité sont d'ailleurs des

termes limites, parce que l'esprit qui les conçoit est toujours un esprit
incarné, borné et contingent. Ils déterminent cependant en tant
qu'idées la conscience réfléchie, qui tend à s'égaler à une conscience
universelle et transhistorique sans y réussir jamais. Ainsi plus je
réfléchis sur l'idée de sonate, plus je suis possédé par le désir de
concevoir une sonate parfaite, idéale, valable partout et toujours, qui
serait le modèle, l'exemplaire typique de toutes les sonates possibles.
Si ma conscience n'était pas ouverte sur l'universalité et la pérennité,

elle resterait prisonnière de l'instant et les idées se manifesteraient

à elle dans leur singularité.
L'activité régulatrice delà conscience à chacun de sesniveauxn'est

pas un pouvoir arbitraire. Si, d'une part, elle est conditionnée par ce

qu'elle vise et qui la limite, elle est, d'autre part structurée soit par
l'instant, soit par la durée qui sont des conditions constitutives de

sa fonction relationnelle.

*

Immédiate, la conscience établit intuitivement un équilibre
instantané entre les besoins du corps et les moyens que le monde lui
offre pour les satisfaire; réfléchie, elle cherche à promouvoir, dans

une durée pensée, un ordre entre les représentations de l'entende-

150



ment et les idées de l'esprit. Cet équilibre et cet ordre manifestent
l'activité régulatrice de la conscience et sa visée des valeurs. Mais
au sein d'une telle activité, des conflits, des tensions et des difficultés
surgissent, parce que la conscience est engagée à la fois dans le
monde des objets et dans l'univers des idées. Les équilibres entre nos
besoins et leurs satisfactions apparaissent à la réflexion déficients et
insatisfaisants, parce qu'ils sont précaires dans leur instantanéité;
les ordres entre les représentations et les idées sont touj ours revisibles,
incomplets, insuffisamment universels, parce que notre entendement

et notre esprit sont limités par notre situation dans le monde
et dans l'histoire, et parce que nous n'avons jamais assez de temps
pour les instaurer pleinement.

Pour essayer de surmonter ces déficiences et ces insuffisances, la
conscience tente une harmonisation entre ses deux activités normatives

et entre leurs deux modalités temporelles. Cette recherche
d'une conciliation définit l'intentionalité de la conscience des
valeurs. Nous sommes conscients de la nécessité d'actualiser des
valeurs au moment où un conflit entre notre bien-être sensible et notre
conception d'un monde idéal fait obstacle à l'activité de notre
conscience32. L'acte de préférence, issu des oppositions entre le plus et
le moins valable, fait apparaître ces conflits.

Nous ne pouvons pas échapper à cette dernière régulation, sans
nier la conscience elle-même, puisqu'elle porte en elle-même le devoir
de surmonter ses propres conflits. La conscience doit opérer ce
redoublement réflexif33, si elle ne veut pas seulement éprouver un
équilibre précaire et instable ou seulement construire un ordre
intelligible. Elle doit mettre à l'épreuve cet ordre intelligible en
l'incarnant dans une œuvre qui triomphera de la précarité des
équilibres sensibles. La conscience se valide elle-même, lorsqu'elle est
conscience d'une œuvre à accomplir. Il ne suffit pas, pour reprendre
l'exemple de notre méditation, pour celui qui se consacre à la
musique de goûter une sonate ou d'en faire une théorie; il faut qu'il en
compose une. Son œuvre résulte de sa compréhension de ce qu'il

32 Le rôle de l'obstacle dans l'expérience de la valeur a été remarquablement
mis en lumière par René Le Senne (cf. Obstacle et valeur, Paris, Aubier, 1934).

33 Notre analyse, bien qu'elle ne parte pas des mêmes horizons et n'aboutisse
pas aux mêmes conclusions que celle de Polin, opère ce redoublement réflexif; on
en trouverait un aspect analogue dans la distinction de G. Marcel entre réflexion
primaire et réflexion seconde.

151



entend, de sa conception des règles de composition, de sa communion
avec la beauté, mais aussi de sa volonté de créer.

Ainsi, la conscience n'est pas seulement une activité régulatrice
de ce qui est (mes besoins actuels et leurs satisfactions), de ce qui a

été (les souvenirs présentés par la mémoire) et de ce qui peut être (les

projets de l'imagination), mais aussi de ce qui doit être accompli
d'une manière différente ou analogue à ce qui est, a été ou sera. Le
devoir de créer une œuvre est donc inscrit dans l'activité de la
conscience ; la création est la manifestation la plus baute de son acte
régulateur. Plus encore, si la conscience est par cette exigence, ce devoir
la valide et en la faisant valoir, lui donne son être et sa raison d'être

Ce pouvoir de créer, qui répond à l'intentionalité suprême de la
conscience, n'est pas absolu. Nos démarches précédentes nous
conduisent à reconnaître qu'il est conditionné par une structure
temporelle. Quel sera le temps de la création Sinon celui de la destinée

personnelle s'insérant dans la destinée du monde. Nous ne pensons,
ni ne vivons seulement notre destinée; nous l'accomplissons. Cet

accomplissement coïncide avec notre recherche des valeurs
auxquelles nous nous consacrons et que nous nous efforçons de réaliser.
Nous existons vraiment dans la mesure où nous parvenons à un
ordre intérieur à travers les déchirures de la conscience. Cette unité
n'éliminera jamais les divisions et ne sera jamais achevée ; pourtant
les diverses philosophies et les différentes religions essayent d'en
décrire les chemins d'accès, en rappelant le sens créateur de l'acte
intellectuel, esthétique, moral et religieux. Qu'il nous suffise de

faire quelques remarques sur la modalité temporelle de cette
dernière activité de la conscience3S.

D'une part, si nous pouvions contempler les valeurs dans leur
perfection achevée, dans leur plénitude accomplie comme des modèles

et des exemplaires, nous n'aurions plus besoin d'accomplir notre
destinée; notre histoire personnelle comme celle du monde se
fondrait dans l'éternité. Toute création tendrait alors à la contempla-

31 Nous avons donc conscience de l'action de nos sens, de l'activité de notre
pensée et de l'acte de notre volonté. Nous n'avons pas cherché dans cette étude
à développer les bases psychologiques de l'analyse axiologique de la conscience.

36 Dans son livre, Le temps et les valeurs (Neuchâtel, La Baconnière, 1945),
Daniel Christoff remarque que «l'idée d'existence humaine a souvent été ramenée
à l'idée de temps, changement, devenir ou durée»(p. 163) ; il donne dans cet ouvrage
une analyse sur le temps de la personne (p. 147 ss).

152



tion, en face de laquelle les conflits et les obstacles présents
perdraient leur raison d'être pour la conscience. Mais l'histoire des

sciences, des arts, des morales, des philosophies et des religions nous
apprend que les valeurs ne se manifestent jamais comme des essences

parfaites; elles ne règlent pas notre activité sur une éternité
immobile qui viendrait se refléter en nous.

D'autre part, si nous étions réduits à éprouver la multiplicité des

aspects des diverses valeurs dans l'instant ou à les penser à travers
les opérations de notre esprit, nous les méconnaîtrions toujours.
Ou bien elles se confondraient à nos yeux avec les objets qui nous
satisfont, ou bien elles s'identifieraient avec nos pensées qui nous
absorbent loin du monde des objets. On enlèverait aux valeurs leur
fonction spécifique, celle d'être des médiatrices entre la conscience
immédiate et la conscience réfléchie, entre l'instant du contact et la
durée de la construction. Plus encore, nous les empêcherions d'être
la condition de l'accomplissement de notre destinée, l'occasion pour
nous de rechercher un ordre valable en nous-mêmes et dans le monde.
Il n'y aurait plus alors cette conscience du devoir-être au sein de la
conscience de ce qui est, de ce qui a été et de ce qui peut être.

Nous ne contemplons donc pas les valeurs, parce que l'éternité ne
nous modèle pas à son image. Nous n'éprouvons pas davantage les
valeurs comme on ressent une douleur ou un plaisir, parce que l'instant

nous les cache et ne nous dévoile que l'activité élémentaire de
la conscience. Nous ne pensons pas plus les valeurs comme nous
concevons des relations entre nos représentations et les idées, parce que
la durée de l'œuvre spirituelle nous masque sa possibilité de s'incarner,

et ne nous révèle que l'activité réfléchie de notre conscience.
Mais nous sommes travaillés par les valeurs; elles ne nous laissent

pas de repos tant que nous ne les avons pas exprimées dans une
œuvre si modeste soit-elle; cette œuvre est le signe et l'indice que
notre personne tout entière s'est réalisée en instaurant un ordre entre
le monde des sens et l'univers de l'esprit. Ainsi, le musicien ne cesse

d'être tourmenté par la beauté à laquelle il sacrifie sa destinée, et
consacre le temps de sa destinée; son destin coïncide avec sa
recherche d'un ordre des sons qui ne soit pas seulement conçu par
l'esprit, mais qui se traduise dans le monde des sons par une œuvre
originale.

Le temps des valeurs, qui règle notre conscience dans son acte
suprême, n'est pas celui du contact avec les choses ou celui de la

153



construction d'un monde théorique, c'est celui qui part de l'éveil
de la conscience pour aboutir à la création d'une œuvre, en passant
par le chemin parsemé d'obstacles, où la réflexion et les sens engagent
le dialogue. Ce temps des valeurs comprend aussi bien la durée que
l'instant, mais il les assume, et en les assumant les transforme en y
découvrant les facteurs constitutifs de la destinée personnelle.

Il ne suffit pas d'admirer et de goûter une œuvre, ni de passer son

temps à imaginer des projets, pour croire que notre conscience vise
des valeurs et les accueille : il faut encore consentir à souffrir pour et

par les valeurs. Ainsi, le temps des valeurs qui façonne notre
conscience n'est pas seulement un temps de jouissance, ni seulement un
temps de spéculation, mais un temps d'enfantement. Les valeurs,
dans la mesure où elles nous visitent et où nous leur donnons
l'hospitalité, nous engendrent à notre destinée.

Ce temps suscite des opérations dans la conscience : l'acte de négation

sur lequel Polin insiste, celui de hiérarchisation ou d'élévation
d'une valeur à une autre qui est au centre de la pensée de Scheler,
celui de préférence si finement décrit par Lavelle. Chacun de ces

actes, que nous ne faisons que mentionner, marque un moment, une
étape et un tournant dans la quête des valeurs. Ensemble, ils
récapitulent, en les regroupant36, lesintentionalités diverses de la
conscience et leurs modalités temporelles. Cette récapitulation et ce

regroupement ne sont concevables que dans la visée d'une valeur
dont le rôle est analogue à celui d'un vecteur ; ils forment la trame
de l'histoire personnelle de l'actualisateur de valeurs et insèrent
cette histoire dans celle des disciplines de l'esprit. Ainsi le musicien
s'intègre par son œuvre, reflet de la beauté, dans l'histoire des musiciens

et dans celle de l'art37.

*

Les analyses précédentes nous autorisent à conclure que les
valeurs ne sont pas créées par la conscience que nous en prenons. La

38 Georges Gusdorf, op. cit. p. 125.
37 Les Confessions de saint Augustin nous apportent, dans la sphère du christianisme,

un témoignage vécu sur l'intégration d'une destinée personnelle dans ce

que la théologie chrétienne appelle «histoire du salut». Pour saint Augustin, Dieu
récapitule, dans sa destinée personnelle, l'histoire du salut : Dieu fait de lui un
témoin de sa Révélation, en lui ordonnant de promouvoir un ordre chrétien dans
le paganisme décadent.

154



conscience n'existe pas avant les valeurs, ni les valeurs avant la
conscience ; mais conscience et valeurs sont présentes à elles-mêmes
simultanément. Les relations qu'elles entretiennent varient comme
leurs modalités temporelles : au niveau de l'intentionalité primitive,
intuitive et immédiate de la conscience, de l'instant éprouvé, les
valeurs sont obscurément ressenties; au niveau de l'intentionalité
réfléchie et pensante de la conscience, de la durée construite par
l'entendement et l'esprit, elles sont pensées abstraitement à la lumière
d'une expression conceptuelle ; au niveau de l'intentionalité proprement

axiologique de la conscience, de la destinée personnelle et de

l'histoire, elles se révèlent à la fois comme un appel à créer une œuvre
et comme une réponse à une attente, elles sont offertes et réclamées

comme les médiations indispensables de l'ordre à promouvoir entre
la nature et l'esprit38.

Les diverses intentionalités de la conscience nous la manifestent
comme une activité régulatrice: la conscience est inséparable des

valeurs et vice versa. Ces dernières ne lui sont pas immanentes et
innées, comme si elle les contenait. Si c'était le cas, il suffirait alors

d'analyser introspectivement la conscience pour y découvrir les

valeurs, alors qu'en fait nous sommes obligés pour les reconnaître de

nous référer à des œuvres. Les valeurs ne sont pas davantage
transcendantes à la conscience, comme si elles pouvaient exister en dehors
des relations qui les unissent à elle. S'il en était ainsi, nous ne pourrions

les connaître que grâce à une intuition privilégiée ; mais notre
conscience ne serait plus alors une activité régulatrice et nous ne
saurions comment rendre compte d'une telle activité et comment
faire passer les valeurs de leur absolu a priori dans le relatif
empirique.

Ni innées, ni transcendantes, les valeurs sont inséparables quoique

distinctes de la conscience. Nous avons essayé de montrer que
la conscience n'est pas semblable à un sac avec son contenu, dont on
pourrait faire l'inventaire grâce à une méthode d'introspection, ni
à une monade fermée sur elle-même, mais qu'elle est ouverture sur
le monde des sens, des idées et source des relations entre les sens et

38 La problématique théologique des valeurs s'articule ici sur la méditation
philosophique, en mettant en question ces fonctions des valeurs au nom d'un
jugement que Dieu portera sur elles, en mettant en doute leur rôle médiateur au nom
du Médiateur. A la lumière de ces instances révélées, le théologien devrait reprendre
les analyses du philosophe et ne peut en user sans une critique préalable.

155



les idées. Les valeurs apparaissent comme les médiatrices entre la
conscience ainsi définie et ce sur quoi elle s'exerce et qui la fait être ;
elles sont dans cet entre-deux, qui distingue la conscience de ce qui
n'est pas elle et sans lequel tout serait confondu. Or cet entre-deux
se manifeste comme une dimension temporelle, dont nous avons
examiné quelques modalités. Ainsi, comme le temps est la forme de

notre sensibilité, de notre entendement et de notre esprit, il l'est
aussi des valeurs. «La conscience, écrit Arnold Reymond, n'est pas
maîtresse des impératifs et des valeurs qui s'imposent à elle ; elle peut
sans doute se dérober à leur contrainte, mais elle ne saurait les

créer39», et nous ajouterons : pas plus qu'elle ne peut créer le temps.
Notre conscience dans la diversité de ses intentionalités ne crée donc

pas les valeurs, mais les normes et les règles qui en permettent
l'actualisation40, comme l'entendement ne crée pas le temps, mais les
scbèmes temporels, dans lesquels la conscience interprétera son
activité.

39 Arnold Reymond, Philosophie spiritualiste (Lausanne-Paris, Rouge-Vrin,
1942), tomeI, p. 276.

40 Nous avons explicité ailleurs cette distinction en montrant dans l'univers
axiologique l'existence d'un double aspect: l'aspect constituant (les valeurs à

proprement parler) et l'aspect constitué (les normes, les règles et leurs
actualisations), cf. G.-Ph.Widmer: Les valeurs et leur signification théologique (Neu-
châtel-Paris, Delachaux-Niestlé, 1950), p. 43 ss.

156


	La conscience des valeurs

