Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 13 (1953)

Artikel: Uber spekulative Evidenz : eine kritisch-historische Skizze aus dem
Grenzgebiet der Kategorienlehre

Autor: Schneeberger, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber spekulative Evidenz

Eine kritisch-historische Skizze aus dem Grenzgebiet
der Kategorienlehre®

Von Guido Schneeberger

I. Kritische Spekulation?

Die philosophische Spekulation hat keinen guten Ruf. Fast keinen
modernen Autor gibt es, der noch wagte, das Wort in einem posi-
tiven Sinne zu gebrauchen. Die philosophische Spekulation gilt eben
als Sache eines rein willkiirlichen und beliebigen Denkens, dessen
einziges Prinzip die villige Prinzipienlosigkeit ist. Spekulation
scheint nur schlechte Spekulation sein zu kénnen. In was soll denn
der sachliche Gehalt dieses doch geradezu ex definitione unkritischen
Denkens bestehen ? Was haben denn etwa — so wird lingst gefragt —
die Spekulationen, in denen ein Plotin oder ein Spinoza sich ergan-
gen haben, mit einer wirklichkeitsnahen Beschiftigung noch im
Ernste zu tun ?

Solche Fragen sind natiirlich keineswegs von vornherein als ab-
wegig zu betrachten. Sie sind allerdings nicht leicht zu beantworten.
Esist in der Tat nicht so einfach, zum Beispiel die positiven Leistun-
gen der philosophiegeschichtlich bekanntgewordenen spekulativen
Systeme aufzuzihlen. Denn es ist klar, daf} dies eben nur durch den
Aufweis eines sachlichen Gehalts méglich ist. Wie aber soll dies ge-
schehen ? Es kann nicht anders geschehen als dadurch, daBl die Mog-
lichkeit auch einer kritischen Spekulation gezeigt wird — der schein-
baren contradictio in adiecto zum Trotz. Mit andern Worten: Es ist
zu fragen, ob die philosophische Spekulation Einsichten zu bieten
hat, die auch der niichternsten Betrachtung standhalten. Wobei von
vornherein alles darauf ankommen diirfte, ob es gelingt, in diesen

* Diese Arbeit wurde Herrn Professor Dr. Karl Jaspers zu seinem 70. Ge-
burtstag am 23. Februar 1953 im Rahmen einer ungedruckten Festschrift iiber-
reicht.

8 ' 113



spekulativ-philosophischen Gedankengingen etwas aufzuweisen,
was auch einem Menschen, der durch die Disziplin der Wissenschaft
hindurchgegangen ist, noch zumutbar bleibt — etwas also, was dem
Anspruch unzweideutiger Evidenz voll (wenn auch vielleicht in be-
sonderer und sonst nirgends antreffbarer Weise) zu geniigen ver-
mag!. Es wird sich zeigen miissen, ob das richtig verstandene speku-
lativ-philosophische Denken iiber Kriterien verfiigt, die alle Belie-
bigkeit ausschliefen. Und méglicherweise wird sich dieses Denken
in der einen oder andern Hinsicht wider Erwarten sogar als ein recht
scharfes Instrument erweisen — niamlich gegen schlechte Speku-
lation.

Sollte sich auf diese W eise im spekulativ-philosophischen Denken
tatsichlich etwas aufweisen lassen, worauf man sich verlassen kann,
so diirfte ein wichtiger Schritt zur Beseitigung der Unklarheiten und
Vorurteile hinsichtlich dieses Denkens getan sein. Und damit wiirde
sich auch ein Weg zeigen zu einer ebenso strengen wie gerechtenBe-
urteilung der historischen spekulativen Systeme, die einfach «hin-
zunehmen» man gewil niemandem zumuten kann.

11. Die Stellung Kants zum spekulativen Denken

1. Kants negative Haltung und der Primat der praktischen Ver-
nunfi. Die Urteile, die das spekulative Denken ungiinstig bewerten,
sind zahllos. Es diirfte wohl angebracht sein, sich hier zuerst eine
solche negative Stellungnahme an einem repriisentativen Beispiel
etwas genauer zu vergegenwirtigen. Und es scheint sich dazu so-
zusagen von selbst als der wohl bekannteste Fall die Kritik Kants
anzubieten. Eine genauere Nachpriifung gerade seiner Stellung-
nahme zum Problem der philosophischen Spekulation diirfte sich
um so eher lohnen, weil Kants faktische Haltung in dieser Frage tat-
sichlich bedeutend differenzierter ist als man im allgemeinen an-
nimmt. Diese Analyse wird uns zugleich von selbst weiterfiihren2.

! Ob dieses Denken dann noch ohne weiteres metaphysisch genannt werden
darf, ist eine naheliegende Frage. Die spekulativen Gedanken werden dies gerade
infolge ihrer natiirlichen Evidenz kaum sein kénnen, jedoch méglicherweise — iiber
ihre unmittelbare Evidenz hinaus — metaphysisch interpretierbar und (zum Bei-
spiel kontemplativ) beniitzbar sein.

? Es seien auBerdem als Beispiele einer Kritik des spekulativen Denkens hier
noch zwei kleinere Aufsiitze von Franz Brentano genannt. Der eine Aufsatz be-
trifft Plotin und heit: «Was fiir ein Philosoph manchmal Epoche macht» (Vor-

114



Wie man weiB, hat Kant die Moglichkeit eines mit positiven Re-
sultaten aufwartenden spekulativen Denkens in seiner Kritik der
reinen Vernunft bestritten®. Das Denken kann nach ihm als reines
Denken (ndmlich unabhiingig von jeder, sei es empirischen, sei es
apriorischen Anschauung) keine Erkenntnis zustandebringen. Es
scheint als blofes Denken gewissermaflen auf nichts verpflichtet und
so eine Angelegenheit purer Beliebigkeit zu sein. Wie soll es aber auf
diese Weise etwas Kontrollierbares leisten konnen ? Jedoch gibt es
das reine Denken auch und gerade bei Kant. Er weist ihm sogar —
die Sache ist bekannt — eine wohlumschriebene und innerhalb des
Systemganzen eminent wichtige Aufgabe zu: die begriffliche Fas-
sung und Sicherung der von der praktischen Vernunft bendtigten
Ideen (als Noumena, das heiit als widerspruchslos denkbare pro-
blematische Begriffe). Die Frage aber ist unvermeidlich: Ist denn
nicht gerade der Begriff dieses Noumenons als eines unanschaulichen
Dinges an sich etwas ausgesprochen Spekulatives? Man wird dies in
der Tat nicht bestreiten kénnen. Und doch besteht hier gegeniiber
dem spekulativen Denken etwa eines Plotin oder eines Spinoza ein
ganz entschiedener und auf keine Weise zu verkennender Unter-
schied. Denn es zeigt sich bei niherem Zusehen, daBf das von Kant
so verstandene und gebrauchte reine Denken—von derinnern Wider-
spruchslosigkeit abgesehen — nicht die geringste Selbstindigkeit be-
sitzt. Der genauere Nachweis fiir das Bestehen dieser Tatsache li8t
sich ohne weiteres geben.

Die reine theoretische Vernunft kann von sich aus keinen einzigen
gegriindeten Schritt iiber die rdumlich-zeitliche Welt hinaus tun.
Es ist bei einem solchen Gebrauche des reinen Denkens keine Evi-

trag aus dem Jahre 1876, abgedruckt in Band 195 der Philosophischen Bibliothek,
S.33-59, Leipzig 1926); der andere geht Schelling an und heif8t: «Uber Schellings
Philosophie» (Vortrag aus dem Jahre 1889, Phil. Bibl. Bd. 209, S.101-132, Leip-
zig 1929). Ich erwihne die Kritik Brentanos, weil sie von einem Manne stammt,
derim Gegensatz zu vielen andern Kritikern selber durchaus Metaphysiker (Theist)
ist und man deshalb annehmen darf, da} er an Plotin und Schelling nur mit einem
Minimum von Vorurteilen herantritt. Ich halte die Kritik nicht fiir gelungen, wo-
mit ich jedoch nicht behaupten méchte, dafl Brentano mit seiner Polemik durch-
weg nur im Unrecht sei. Wir werden auf diese Kritik und ihren — wie sich zeigen
wird — charakteristischen und genau nachweisbaren Mangel noch kurz zuriick-
kommen.

% Dies selbstverstindlich in der Annahme, alles spekulative Denken sei eo ipso

metaphysisches Denken.
115



denz méglich, weil mit dem unvermeidlichen Wegtfallen jeder An-
schauungsgrundlage der theoretischen Vernunft ein eigenes Orien-
tierungsmittel fehlt. Hier ist jedoch der Punkt, wo Kant auf eine
ganz andere Instanz zuriickgreift: was die theoretische Vernunft
nicht kann, das vermag nach ihm — richtig verstanden — die prak-
tische Vernunft zu leisten®. Die praktische Vernunft allein ist nim-
lich imstande, fiir den Bereich des Ubersinnlichen einen «sichtbaren
und faBlichen Leitfaden» (Rel. inn. VI190, Akademieausgabe) an
die Hand zu geben. Nur das praktisch-moralische Bediirfnis der Ver-
nunft vermag somit iiber die Annahme oder Verwerfung eines iiber
die Welt hinausgehenden Gedankens zu entscheiden. Sie allein ent-
scheidet dariiber, ob einem solchen die Grenzen der Anschauung
iiberschreitenden Gedanken eine Bedeutung zuzumessen oder ob
er bloB als irgend «ein beliebiges Produkt der ausschweifenden Ver-
nunft» (Poelitz 26 %) zu betrachten ist. Es sei eine bezeichnende Stelle
zitiert: «Es liBt sich manches Ubersinnliche denken (denn Gegen-
stinde der Sinne fiillen doch nicht das ganze Feld der Méglichkeit
aus), wo die Vernunft gleichwohl kein Bediirfnis fiihlt, sich bis zu
demselben zu erweitern, viel weniger dessen Dasein anzunehmen»
(VIII 137). Die Produkte des anschauungslosen theoretischen Den-
kens haben nach dieser Auffassung fiir null und nichtig zu gelten,
sofern sie nicht durch das praktische Bediirfnis der Vernunft — nach
Kant kein beliebiges, sondern ein notwendiges und daher legitimes
Bediirfnis — gefordert («postuliert») sind®. Jeder solche Gedanke
gilt nur etwas, wenn an diesem Leitfaden seine Notwendigkeit (nim-
lich entweder als Voraussetzung oder als Folge des Moralgesetzes)
erwiesen werden kann’. Alle Schritte ins Ubersinnliche miissen die-

4 Ein besonderer Aufsatz Kants («Was heift: Sich im Denken orientieren ?»
VIII 131-137, Akademieausgabe) hat dieses Problem zum alleinigen Thema.

5 Abkiirzung fiir «Immanuel Kants Vorlesungen iiber die Metaphysik», her-
ausgegeben von Poelitz, S.26 (des Neudruckes, RoBwein 1924).

¢ Kant will «die AnmaBungen der Vernunft auf den Zweck der Menschheit ein-
schriinken» (4970 [= «Reflexion» 4970 nach der Zihlung der Akademieausgabe]).

7 Ein Musterfall fiir dieses von Kant konsequent befolgte Vorgehen ist zum
Beispiel seine Rechtfertigung des Unsterblichkeitsgedankens, der deswegen bei
ihm ein ganz besonderes und von der Tradition abweichendes Aussehen bekommt.
Dieses Beispiel zeigt zugleich, dall der praktische Gesichtspunkt sogar bei der
Selbsterkenntnis maBgebend ist. Das nicht-empirische Erdenken des Ich (in der
sogenannten rationalen Psychologie) vermag iiber den einen Satz «ich denk e» hin-
aus allein keine weiteren Inhalte zu gewinnen. Nach Kant ist a priori, das heilit

116



sem Denken von der praktischen Vernunft — scharf formuliert — erst
diktiert werden. Es mufl immer die Direktiven und damit die Zu-
stimmung dieser iibergeordneten Instanz abwarten. Innerhalb der
Gesamtvernunft kommt darin der praktischen Vernunft eindeutig
die Fiithrung zu.

Wenn also das Noumenon eine wichtige Stellung einnimmt, so
verdankt es diese Bedeutung doch nicht sich selbst®, sondern sie wird
ihm von der praktischen Vernunft erst verlichen®. Damit aber steht
fest, daB es fiir Kant — wenigstens seiner reflektierten Intention
nach — ein autonomes reines (theoretisches) Denken nicht gibt und
auch — das ist ja ein Resultat seiner Kritik der reinen Vernunft —
nicht geben kann. Es gibt also zwar nach Kant tatsichlich ein reines
Denken, aber dieses reine Denken kann durchaus nur ein unter dem
Diktat der praktischen Vernunft stehendes heteronomes Denken
seinl0,

2. Positive spekulative Ansiize bei Kant. Das ist also Kants be-
wuBlte Position. Aber die Frage ist, ob es bei Kant iiber diese Stel-
lungnahme hinaus nicht doch noch gewisse Gedankenginge gibt, die
man als Ansitze zu einem genuinen spekulativen Denken betrachten
kann —, nur daf} er vielleicht dieses Denken weitgehend unreflektiert
vollzieht und ihm so dessen Eigentiimlichkeit selber gar nicht auf-
gegangen wire.

In der Tat 148t sich mit guten Griinden die These vertreten, dafl
es solche echt-spekulative Ansiitze, die von der praktischen Ver-
nunft unabhingig sind, auch bei Kant gibt. Man kann zum Beispiel
auf die eigentiimliche Stellung hinweisen, die beiihm dem Gedanken

durch reine Vernunft, nur eine praktische Selbsterkenntnis moglich, die freilich die
mangelnde theoretische Erkenntnis nicht vollwertig zu ersetzen vermag (vgl. die
iibernichste Anmerkung).

8 Das Noumenon ist fiir sich allein nur leeres ens rationis.

® Wobei einem Gedanken der reinen theoretischen Vernunft selbstverstindlich
auch im Falle der praktischen Relevanz kein Evidenzcharakter erwachsen kann,
denn durch das Zusammentreffen mit der praktischen Vernunft (die ihrerseits
natiirlich keine theoretische Evidenz mitbringt) «findet keine neue Synthesis statt»
(4849).

10 Wir haben diese Kantische Position hier nicht zu beurteilen. Ein prinzipiell
gesunder Zug miiBlte jedoch auch im ungiinstigsten Falle anerkannt werden: Kant
will durch die Verpflichtung auf die Erfordernisse der praktischen Vernunft dem
reinen Denken die Beliebigkeit nehmen. Nur geht dies eben auf Kosten seiner
Selbstindigkeit.

117



eines absolut Notwendigen zukommt. Dieser Gedanke dringt sich
Kant so ungestiom auf, daB} selbst die Vorbehalte, die gerade seine
Erkenntniskritik dem «iiberschwiinglichen» Begriff der absoluten
Notwendigkeit gegeniiber machen muf}, iibertont werden. Zunichst
(in der Antinomienlehre der Kritik der reinen Vernunft [B 4801F.])
als ein durchaus zweifelhafter Begriff hingestellt, bricht der Ge-
danke eines absolut notwendigen Wesens ungeachtet der kritischen
Bedenken (vielmehr: mit ihnen eigentiimlich vermischt) noch in
dem gleichen Werke mit aller Eindriicklichkeit hervor (B 641). Wir
haben also da cinen spekulativen Gedanken, der bei Kant selbst von
der Kritik letztlich nicht ernsthaft angeriihrt wird, obwohl er hier
nicht den geringsten praktischen Einschlag hat. Wobei iibrigens in-
teressanterweise festzustellen ist, dafl auch schon der sogenannte
vorkritische Kant denselben Gedanken in dhnlicher Weise erfahren
hat!!. Dieser Gedanke gehort Kant unabhéngig von der Unterschei-
dung «kritisch-vorkritisch» zu.

So viel stiinde immerhin fest. Aber man muf} freilich sofort zu-
geben, dal dieser Gedanke einer absoluten Notwendigkeit an den
bezeichneten Stellen kaum argumentativ verwendet ist. Vielmehr
steht er, weil er so imponierend auftritt, faktisch isoliert und un-
dialektisch da (von dem Gegenbegriff der absoluten Zufilligkeit ist
an diesen Stellen nicht die Rede, obwohl er natiirlich unvermeidlich
hineinspielt). Und deswegen kionnen uns diese Stellen hier weiter
nicht besonders interessieren. Es muf} geniigen, daf} sie uns bei Kant
einen ersten positiven spekulativen Gedanken ohne moralisch-prak-
tisches Moment zeigen. ;

Jedoch auch eine systematisch-argumentative Entwicklung eines
spekulativen Gedankenganges fehlt bei Kant nicht. Und zwar han-
delt es sich um die von ihm sogar in einiger Ausfiihrlichkeit vor-
getragene Problematik, die sich beim Erdenken eines transzenden-
talen Ideals (als ens realissimum) ergibt. Diese eigentiimlichen Er-
orterungen Kants kommen in der Tat dem, was wir hier wollen,

1 Cf. «Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins
Gottes» II 151. — Auffillig ist der stark «emotionelle» Einschlag, den Kants Den-
ken eines absolut Notwendigen zeigt, dhnlich wie bei der «Ewigkeit», deren Schil-
derung durch Haller er wiederholt anfiihrt. Kant hat — wie die hierbei verwendeten
Ausdriicke «Grausen», «schauderhaft», «schwindelig» (B 641, IT 210, VIII 325)
zeigen — den eigentiimlichen Schauder gekannt, der bei diesen Gedanken, wenn sie
wirklich gedacht werden, vielleicht immer auftritt.

118



weitaus am nichsten. Es soll daher hier in aller Kiirze auf sie ein-
gegangen werden. ,

Kants Uberlegungen gehen aus von der Darlegung zweier elemen-
tarer Grundsitze: 1. von dem logischen Grundsatz der Bestimmbar-
keit, der besagt, daB3 einem Begriff immer nur eines von zwei einander
kontradiktorisch entgegengesetzten Pridikaten zukommen kann;
und 2. von dem (transzendentalen) Grundsatz der durchgingigen
Bestimmung, welcher besagt, daBl einem jeden Dinge «von allen
moglichen Pradikaten, sofern sie mit ihren Gegenteilen verglichen
werden, eines zukommen muf3» (B 599f.). Dieses zweite Prinzip nun
ist es, dessen Begriindung und weitere Entwicklung auf einen eigent-
lichen spekulativen Gedankengang hinausfiihrt (der erste, bloB
logische Grundsatz braucht uns hier fiir sich nicht weiter zu beschaf-
tigen, weil er als selbstverstindlicher Bestandteil in das zweite Prin-
zip eingeht). Es betrachtet jedes Ding in seinem Verhiiltnis auf — wie
Kant sagt — die «gesamie Maglichkeit als den Inbegriff aller Pradi-
kate der Dinge iiberhaupt» (B 600), wobei jedes Ding so vorgestellt
wird, daf} es durch den Anteil, den es an diesem Gesamtfonds von
Pradikaten hat, seine Moglichkeit herleitet. Dieser Anteil erhilt aber
seine bestimmte Begrenzung erst durch die Negationen, welche die-
ses All von Realitit auf das jeweilige besondere Einzelding ein-
schrinken'?. Weil aber alles Negative nur gedacht werden kann, so-
fern das entgegengesetzte Positive gegeben ist'®, das Negative
immer etwas Positives voraussetzt, so mufl den Schranken (Nega-
tionen) ein Uneingeschrinktes zugrundeliegen. Mit andern Worten :
Die Moglichkeit aller Dinge setzt «ein unendliches Positives» (Poe-
litz 164) voraus. Der genannte Grundsatz der durchgingigen Be-
stimmung stiitzt sich demnach auf «eine transzendentale Voraus-
setzung» (B 600), das heifit auf so etwas wie ein «transzendentales
Substratum» (B 603) als die «Materie zu aller Moglichkeit» (B 601).
Als Substrat aber, welches dieses Hochstmall an Realitat aufzuwei-
sen hat, kann nur — das leuchtet ein — etwas, was ens realissimum ist,

12 «. .. die durchgingige Bestimmung eines jeden Dinges beruht auf der Ein-
schrinkung dieses All der Realitiit, indem einiges derselben [sc. der Pridikate]
dem Dinge beigelegt, das iibrige aber ausgeschlossen wird» (B 605), «so wie alle
Figuren nur als verschiedene Arten, den unendlichen Raum einzuschriinken, mog-
lich sind» (B 606).

13 Es «kann sich niemand eine Verneinung bestimmt denken, ohne daB er die
entgegengesetzte Bejahung zum Grunde liegen habe» (B 603).

119



in Frage kommen (mit diesem Superlativ kann natiirlich nur der
Umfang, nicht etwa der Grad oder die Intensitit gemeint sein).

So scheinen also ganz natiirliche Uberlegungen zur Annahme
eines «ens realissimum» zu fiihren. Kant entwickelt dies, wie man
sieht, sozusagen «von unten auf», indem er von unmittelbaren Ge-
gebenheiten ausgehend gleichsam phinomenologisch die stindige
Gegenwart eines Maximums an Realitit darzutun versucht.

Aber was haben wir uns nun unter diesem ens realissimum, diesem
«unendlichen Positiven» genauer vorzustellen ? Haben wir uns dar-
unter etwa ein Gesamtaggregat aller Pridikate zu denken ? Das
konnte offenbar nur etwas sehr Monstruises sein. Und was vielleicht
zu fragen wichtiger ist: Kann dieses ens realissimum selber als ein
einzelnes Ding — als ein Ding unter andern Dingen — aufgefalit wer-
den ? Es scheint dies das Néchstliegende und Gegebene zu sein, und
Kants Gedankengang geht zunichst eindeutig in diese Richtung.
Es ist moglich, hier einen durchaus einleuchtenden Gedanken zu
entwickeln. Man kann niimlich sich ganz gut vorstellen, daf} die Idee
dieses ens realissimum «als Urbegriff eine Menge von Pridikaten
ausstofle, die als abgeleitet durch andere schon gegeben sind oder
nebeneinander nicht stehen kénnen, und daB sie sich bis zu einem
durchgiingig a priori bestimmten Begriff liutere und dadurch der
Begriff von einem einzelnen's Gegenstand werde, der durch die blofe
Idee durchgiingig bestimmt ist, mithin ein transzendentales Ideal
genannt werden muf3» (B 601£.). Das will also heiflen: Dieses ens
realissimum als Allinbegriff von Pridikaten scheint sich zwanglos
zu einem Einzelwesen zu verdichten, indem alle urspriinglichen
(das heifit nicht weiter zuriickfiihrbaren) Positionen (Realititen)
sich zu Einem zusammenschliefen?S,

Aber hier ist nun der Ort, wo auf etwas ganz Besonderes hinzuwei-
sen ist! Es wird ndmlich kaum je beachtet, daB Kants Denken sich

14 Er betont dies sogar ausdriicklich selbst (natiirlich besonders — wie man leicht
begreift — im Hinblick auf die Problematik des sogenannten ontologischen Gottes-
beweises): «. .. und [es] wird also hier kein Beweis gemacht, sondern das, was der
Vernunft zum Grunde liegt, wird entwickelt . . .» (Poelitz 164).

15 Tm Kantischen Text nicht hervorgehoben.

16 Kant wehrt die Vorstellung eines bloBlen Aggregates aller Pridikate ab und
sagt, daf} er nur «im ersten rohen Schattenrisse» dies so dargestellt habe (B 607;
daselbst weitere Prizisierungen; vgl. auch Heinze 706 [= Abk. fiir «Max Heinze:
Vorlesungen Kants iiber Metaphysik aus drei Semestern», Leipzig 1894, S.706]).

120



hier gewissermaBen verzweigt. Und zwar teilt sich sein Denken hier
in zwei der Intention und dem Inhalt nach ganz verschiedene Rich-
tungen. Die erste dieser Richtungen weist — ganz im Zuge der Ver-
nunfikritik — eine wesentlich negative Seite auf. Sie gilt hauptsich-
lich der Aufdeckung der «natiirlichen Illusion» (B 610), die zu einer
unkritischen Hypostasierung des eben entwickelten Begriffes eines
transzendentalen Ideals fithren kann. Und zwar sucht Kant die
transzendentale Dialektik einer solchen —in der Tat sehr naheliegen-
den — Hypostasierung dadurch nachzuweisen, daf} er die einzelnen
Schritte, die zu ihr fithren, in ihrer Motivierung villig durchsichtig
macht (Niheres B 608-611). Und unmittelbar daran schlieft sich
die Kritik des sogenannten ontologischen Gottesbeweises an, der
sich ja bekanntlich auf eine bestimmte (uns hier nicht interessie-
rende) Interpretation des hypostasierten Begriffs eines «ens realis-
simum» stiitzt. Diese eine Richtung ist also kritisch-negativ aus-
schlieBlich mit der Bekdmpfung der hier méglichen transzenden-
talen Dialektik beschiftigt. Anders jedoch die zweite Richtung! Die-
ses Denken weist — so kritisch es seinerseits wieder ist — einen un-
gleich viel positiveren Aspekt auf. Und diese positive Fortsetzung
der Behandlung der Problematik eines transzendentalen Ideals ist
es nun, was uns hier angeht. In ihr finden sich eine Anzahl gedank-
licher Elemente genuin spekulativer Art einwandfrei formuliert und
angewendet.

Zunichst eine Vorfrage: Was kann mit dem Versuche einer posi-
tiven Kennzeichnung des transzendentalen Ideals in concreto beab-
sichtigt sein ? Die Absicht kann zweifellos nur diese sein: eine posi-
tive ontologische Charakterisierung des Seinsganzen'’. Denn es
leuchtet ein, daBl nur das durch nichts beschrinkte Ganze des Seins
den fiir ein transzendentales Ideal vorgeschriebenen Anspriichen zu
geniigen vermag. Dazu ist dieses besondere Ganze natiirlich schon

17 Dieser Ausdruck ist mit Bedacht gewiihlt, weil er als der wohl neutralste das
Wenigste hinsichtlich der Natur des mit ihm Gemeinten prijudiziert. Es ist aus-
driicklich zu betonen, daf3 das spekulative Denken, um das es hier geht, eine ge-
wisse Indifferenz aufweist hinsichtlich aller iiber seine unmittelbare Evidenz hin-
ausgehenden Interpretation (wie dies schon oben in der ersten Anmerkung aus-
gesprochen wurde). Dieser wenig beachtete Umstand macht sich zum Beispiel
auch in den Kantstellen, welche in der Folge im Texte zur Sprache kommen, deut-
lich bemerkbar. Die Worte «Welt» und «Gott» werden in ihnen bezeichnender-

weise abwechselnd gebraucht.

121



ex definitione geeignet. Womit aber die oben gestellte Frage jetzt
etwas konkreter so wird lauten miissen : Ist das Seinsganze selber ein
einzelnes Ding — ein Einzelding unter andern Einzeldingen ?

Man wird dies zuniichst nicht recht verneinen und doch schwer-
lich ohne weiteres bejahen kénnen. Denn dieses Seinsganze ist eben
ein sehr besonderes Ganzes. Es ist klar, dal} es ex definitione das-
jenige besondere Ganze ist, welches seines allumfassenden Charak-
ters wegen kein «Gegeniiber», kein «Anderes», iiberhaupt nichts
auBler sich haben kann. Und die Frage ist damit unvermeidlich: Ist
dieses Seinsganze dann nicht iiberhaupt undenkbar, da es doch als
gedachtes Seinsganzes notwendig das Denken, von dem es actualiter
gedacht wird, sich gegeniiber und damit aufler sich hat — also in die-
sem Falle in Wahrheit gar nicht eine allumfassende Totalitit ge-
nannt werden kann ? Das ist nun eine echt spekulative Schwierig-
keit! Und es ist dies keine kiinstliche, sondern eine ebenso evidente
wie natiirliche Schwierigkeit. Das Seinsganze scheint nicht faBbar
zu sein, vielmehr durch den Zugriff des Denkens geradezu verun-
moglicht zu werden. Das Denken bringt eben (weil es immer Denken
eines von ihm unterschiedenen Gedachten ist) notwendig eine Dua-
litit mit sich. Die unerldBliche Einheit des Ganzen — und damit die-
ses selbst — wird dadurch verhindert. Hinzu kommt ferner, daBl das
Denken noch in einem zweiten Sinne eine Dualitiit bewirkt: nimlich
eine unvermeidliche Zweiheit im Gedachien selber, indem nichts ge-

dacht werden kann, ohne es von einem andern Gedachten zu unter-
* scheiden. Dieses Eine LiBt sich nicht denken, ohne daB sogleich ein
Anderes hinzu- oder besser mitgedacht und ihm entgegengesetzt
wird. Also ein weiteres Hindernis fiir den Begriff des Seinsganzen,
welches als schlechthin illimitiertes Ganzes eben nichts auBer sich
dulden kann (bei gewohnlichen Gegenstinden ist dies alles ganz
natiirlich und bildet keine Schwierigkeit). — Aber diese merkwiirdige
Problematik kann sich vielleicht auf verschiedene Weise manifestie-
ren. Es ist zu sehen, wie dies bei Kant geschieht.

Wir haben bei Kant als erste Frage die nach der méglichen Zahl
von entia realissima zu beantworten. Da scheint es nun ganz evident,
dal} es nur ein ens realissimum, nur ein Seinsganzes geben kann.
Gibe es nimlich viele solche Wesen hichster Realitiit, «so wiiren die
Realititen unter sie verteilt und keines hitte sie alle . . . und sie miif3-
ten alle wieder ein Substratum des All der Realitit voraussetzen»
(Poelitz 165). Von einer Mehrzahl von Seinsganzen kann daher in

122



sinnvoller Weise nicht die Rede sein: «. . . viele entia realissima an-
zunehmen, wire eine contradictio in adiecto . ..» (Heinze 714).
Diese notwendige Einzigkeit des ens realissimum kann argumen-
tativim Sinne ontologischer Kritili verwendet werden. Kant tut dies
tatsichlich, indem er mit der Feststellung dieser Notwendigkeit eine
Abwehr des Polytheismus und Manichdismus verbindet! Er macht
gegen sie Front, weil sie eine Vielheit bzw. Zweiheit von radikal ge-
schiedenen obersten Entitdten behaupten (Niheres Heinze 714)18,
Das «ens maximum» (6323) kann es eben nur einmal geben??.

Schon diese kurzen Erérterungen machen klar, dal das ens realis-
simum auf eine ganzbesondere ontologische Ebene zustehenkommt.
Dafl das Seinsganze eines sei, dies scheint zwar zunichst ein sehr
elementarer, ja fast trivialer Gedanke zu sein. Und doch hat gerade
diese «Unicitit» ein Moment unleugbarer Schwierigkeit an sich. Es
wiire ndmlich ein Irrtum, zu glauben, das Seinsganze kénne mit der
Zahl eins addquat getroffen werden und die Einzigkeit des ens realis-
simum sei somit Sache der Zihlbarkeit. Das Gegenteil ist der Fall:
das ens realissimum ist nicht zihlbar! Und die Frage ist nur, inwie-
weit es Kant gelungen ist, dieser Sachlage gerecht zu werden. Diese
ungewohnte Problematik ist ihm in der Tat nicht entgangen, und
es ist zu sehen, wie er sie zum Ausdruck bringt.

Die Tatsache, daBl «nur ein einziges Ding ens realissimum sein
kann» (5776), muB} sich in einer besonderen Art der Begrifflichkeit
bemerkbar machen. Der Begriff des ens realissimum ist nimlich
durch etwas ganz Besonderes ausgezeichnet: «. . . der Begriff eines

18 Ob die geschichtlichen Polytheismen und Manichidismen nicht auch anders
aufgefalit werden konnen und dann wenigstens teilweise einer milderen Auslegung
fihig sind, ist hier natiirlich nicht von Belang. _

1% Dasselbe Argument kann ebensogut auch, was «die Frage von der Unicitiit
der Welt betrifft» (5947) geltend gemacht werden: «denn das All ist nur einmal»
(Poelitz 165). «Es ist nur eine Zeit und ein Raum, mithin nur eine Welt» (5357).
Das Zugleich- und Nebeneinandersein von vielen Welten wiirde (wenn unter Welt
tatsiichlich ein ontologisch Erstrangiges, das heiflt ein Wesen von unbeschrinkter
Totalitiit, verstanden wird) auf ein absurdes Unding von Universum hinauslaufen
und ist daher gar nicht konkret denkbar. Daf} in der Geschichte der Philosophie
trotzdem hin und wieder die Moglichkeit einer Mehrzahl von Welten behauptet
wurde, ist bekannt (zum Beispiel von Crescas gegen Aristoteles. Cf. H. A. Wolfson:
Crescas’ Critique of Aristotle, S.217 und 472 ff. Harvard Semitic Series Vol. VI.
Cambridge, Mass. 1929). — Im iibrigen sei hier an das in der vorletzten Anmerkung
Gesagte erinnert.

123



entis realissimi ist conceptus singularis . . .» (Heinze 714). Das ist
nicht selbstverstindlich: ein Begriff ist immer — wenigstens poten-
tiell — Allgemeinbegriff. Jedoch «der Begriff von einem ente realis-
simo ist ein conceptus singularis: er enthilt nicht etwas, was ver-
schiedenen Dingen gemeinsam sein kann» (6322)20. «Wir kénnen
uns von Dingen, die unter einen gewissen allgemeinen Begriff ge-
horen, verschiedene denken, ohne uns zu widersprechen; aber von
Gott liaBt sich nur ein einziger denken, der sich nicht widerspricht
(conceptus singularis, nicht communis)» (5627). Kant gebraucht
hier immer wieder dieselben Formulierungen: «Ein solches Ding
kann nicht unter eine Art gehoren, sondern ist nur als ein einzelnes
méglich: conceptus singularis» (5715) 2. Die Einzigkeit und zugleich
Einzigartigkeit des ens realissimum macht sich also auch in einer
Besonderheit seines Begriffes geltend.

Die Sachlage ist allerdings nicht einfach. Man kann hier nimlich
den Einwand machen, daB es iiberhaupt kein einzelnes Ding gebe,
welches nicht (wenn man Zeit, Ort, itberhaupt alle Umsténde in Be-
tracht zieht) einzigartig sei, und wenn dies alles im Begriff volle Be-
riicksichtigung finde, so ergebe dies ebensowohl einen letztlich nur
ihm (diesem einzigartigen Einzelding) zugehérenden Begriff, der
dann notwendig auch conceptus singularis sei. Das diirfte sehr rich-
tig sein. Auf diese Weise ist wohl alles einzigartig (sogar die All-
gemeinbegriffe selbst). Jedoch ist hier folgender Umstand zu beach-
ten: Jedes derartige Einzelding ist hier bloB ein einzigartiges unter
andern einzigartigen Individuen. Das Seinsganze aber, dieses eine
ungeheure «Individuumy, ist eine haecceitas, der keine andere haeccei-
tas gegeniibersteht 22, Es ist — genau zu reden, und es ist das kein Wort-
spiel — auf einzigartige Weise einzigartig, wihrend die normalen Ein-

20 «. .. weil der Begriff von demselben [sc. vom ens realissimum] nicht com-
munis, sondern singularis ist» (5776). .

21 «. .. Der Begriff eines entis realissimi ist ein conceptus singularis, und dies
ist eben das Besondere dieses Begriffes. Ein Ding, das ich mir durchgéingig in aller
Realitiit bestimmt denke, ist nur ein einziges Ding. Ich kann mir nicht zwei entia
realissima denken . . .» (Heinze 714).

22 Kant bringt dies einmal auf etwas kuriose Weise dadurch zum Ausdruck,
daf} erin Fortfiihrung der in der letzten Anmerkung zitierten Stelle sagt: «. . . Gott
kann deshalb keinen Namen haben. Jeder Mensch, um von einem andern unter-
schieden werden zu kénnen, braucht einen Namen. Wo aber nur ein Ding statt-
findet, da braucht man keinen Namen fiir dasselbe zu haben, um es von andern
zu unterscheiden...» (Heinze 714).

124



zeldinge wenigstens die Art ihrer Einzigartigkeit gemeinsam haben
(Raumlichkeit, Zeitlichkeit, mathematische Qualititen usw. als ge-
meinsame Mittel der Differenzierung oder Individualisierung)23.
Das ens realissimum ist eben in jeder Hinsicht einzigartig und laBt
sich mit nichts vergleichen. Und wiithrend sich die Einzeldinge in der
Welt unerachtet und auch unbeschadet ihrer Differenzen doch un-
schwer unter Begriffe («Klassen») aller méglichen Allgemeinheits-
grade (auf Grund von wenn auch noch so entfernten Gemeinsam-
keiten) zusammenfassen lassen, kann dies mit dem ens realissimum
oder Seinsganzen nie geschehen, weil es schlechthin nichts gibt, mit
dem es etwas gemeinsam haben konnte.

Das ens realissimum — dies ist in Kants Formulierungen wenn
nicht immer geradezu ausgesprochen, so doch eindeutig impliziert —
kann nicht ein Gegenstand unter andern Gegenstinden sein. Es kann
mit ihnen, genau genommen, nicht einmal die Gegenstindlichkeit
iiberhaupt gemeinsam haben. Und nur ein anderer Ausdruck dafiir
ist, daB es nicht zihlbar und multiplizierbar ist. Beim ens realissimum
ist weder das Eine noch das Andere méglich. Das liegt eben an sei-
nem umfassenden Totalititscharakter, der kein Gegeniiber haben
kann. Durch Zahl und Zihlung aber wiirde gerade dies bewirkt. Und
zwar wiirde in zweifacher Hinsicht eine Dualitit entstehen. Erstens,
weil die Zahl vom Gezihlten notwendig unterschieden ist, und zwei-
tens, weil das Gezihlte notwendig anderem Zihlbarem und die Zahl
andern Zahlen gegeniibergestellt wird, wenn die Zihlung iiberhaupt
einen Sinn haben soll. Beidesmal also Dualititen, die die notwendige
Einheit des Seinsganzen verhindern®.

Es ist somit inadéiquat, die Zahl eins zur Charakterisierung dieses
«einen» Seinsganzen zu gebrauchen. Kants eigene Formulierungen
sind allerdings — so einwandfrei sie sonst sind — nicht bis zu dieser
Schirfe gediehen. Er hat sich daher auch nicht (wenigstens in diesem
Zusammenhang nicht) dazu gedriingt gefiihlt, der Zahl den Charak-
ter eines ontologisch Erstrangigen abzusprechen, das heilt sie, weil
sie zur Charakterisierung jenes besonderen «Einen» nicht hinreicht,
zu einem ontologisch Zweitrangigen zu erkliren. Das haben andere
Denker getan, indem sie die merkwiirdige und zunichst so befremd-

23 Das heiBlt das, was sie trennt, ist auch das, was sie verbindet.
24 Es ist dies natiirlich nur ein spezieller Fall des schon oben iiber die Undenk-
barkeit des Seinsganzen Gesagten. Eine absolute Einheit zu denken, ist unméglich.

125



liche Behauptung aufstellten, das «Eine» sei vor aller Zahl und sei
sogar der Ursprung der Zahlen. Ein solcher spekulativer Denker ist
zum Beispiel der Kusaner 2°.

Daf} daneben Kants Erdenken des transzendentalen Ideals eine
starke Ahnlichkeit hat mit Spinozas Substanzdenken, wird jedem
Kundigen einleuchten — obwohl ausgerechnet Kant selbst damit
durchaus nicht einverstanden scheint! Die Verwerfung der Einzig-
keit der Substanz ist ja gerade ein wesentlicher Bestandteil seiner
Spinozakritik: «Sein Irrtum entstand . . . aus einer falschen Onto-
logie, indem er den Begriff einer Substanz so stellte, dafl nur eine
einzige war» (6275) 26. Aber Kants Kritik iibersieht zweifellos — mag
sie auch eine Berechtigung hinsichtlich der Verwendung des Sub-
stanzbegriffes haben — das spekulativ-philosophisch Richtige an
Spinozas Denken, das sich in Wahrheit mit seinem eigenen Denken
weitgehend deckt. Dall Kant dies verkennen konnte, deutet viel-
leicht auf eine Grenze in seinem eigenen Selbstverstindnis hin.

Fiir die Tatsache, daB3 die von Kant entwickelte Problematik des
transzendentalen Ideals eine Angelegenheit genuin spekulativer Art
ist, spricht aber noch etwas ganz Anderes. Wir haben dafiir nimlich
ein ganz direktes und iiber jeden Zweifel erhabenes Zeugnis. Bekannt-
lich ist es Schelling, der hierin geradezu den systematischen FuB-
punkt sah, wo die spekulative Philosophie des deutschen Idealismus
einsetzenund an den « Kantischen Kritizismus» ankniipfen konnte 7.
Schelling hat sich mit «Kants Lehre vom Ideal der Vernunft» ein-

% Eine Stelle sei ausdriicklich zitiert, weil sie zugleich einen wertvollen Beleg
dafiir bildet, wie sehr Kants positive Charakteristik des ens realissimum, wie wir
sie hier dargestellt haben, den Grundgedanken der spekulativ-philosophischen
Uberlieferung nahekommt: «. . . die Einheit . . . ist als das schlechthin Kleinste
mit dem schlechthin GrofBten identisch; diese Einheit kann nicht selber Zahl sein,
wohl aber ist sie das Prinzip aller Zahl, weil das Kleinste, und das Ende aller Zahl,
weil das GrofBte. Diese absolute Einheit, die keinen Gegensatz hat, ist das absolut
Grofite — Gott. Sie ist nicht der Vervielfiiltigung fihig, weil sie alles ist, was sein
kann. Sie kann daher selbst nie Zahl werden . . . Wer daher sagte, es gebe mehrere
Gdotter, der wiirde soviel sagen als es gebe keinen Gott und kein Universum. . .»
(De docta ignorantia I,5 zit. nach der abkiirzenden Ubersetzung von Scharpff).
Das ist geradezu — wenn man von der besonderen kusanischen Denkform der co-
incidentia oppositorum absieht — eine Zusammenfassung dessen, was in diesem
Abschnitt bisher behandelt wurde! '

26 Weitere hierher gehirende Stellen aus Kants Spinozakritik: IT 74, XX 302
(«Fortschritte»), Heinze 584 (!), 706, 713, Poelitz 197.

# 5. WW.XI283 Anm. Diese Bemerkung hat einige Beriihmtheit erlangt.

126



gehend beschiftigt, und er hat diese Lehre, der er «eindringendsten
Scharfsinn . . . und Sorgfalt» nachriihmt, sogar ausfiithrlich dar-
gestellt 28, Wobei zu bemerken ist, dafl Schelling sich mit den weni-
gen und noch sozusagen neutralen Erorterungen vor der Verzwei-
gung (in eine positive und eine negative Richtung, wie dies oben dar-
gestellt wurde) begniigen muBite. Er konnte sich nur auf die Dar-
legungen in der «Kritik der reinen Vernunft» stiitzen, was ihm aber
schon geniigte, um bei Kant einen echt spekulativen Ansatz zu
sehen. Kants weitergehende, positiv gerichtete Behandlung der
Problematik des transzendentalen Ideals konnte er wohl deswegen
nicht kennen, weil diese Ausfithrungen (wie oben leicht zu sehen ist)
hauptsiichlich in den von Heinze und Poelitz herausgegebenen Vor-
lesungen und im sonstigen NachlaB zu finden sind2°. Das macht
natiirlich Schellings Zeugnis nicht weniger wertvoll.

Man kann also nicht behaupten, dal Kant das eigentlich speku-
lative Denken ginzlich entgangen und fremd geblieben sei. Freilich
ist sein BewuBtsein hinsichtlich der Besonderheit dieses Denkens
nicht bis zu letzter Klarheit gelangt. Er vollzieht das spekulative
Denken — dieser Vorbehalt war oben gleich eingangs zu machen —mit
einer gewissen Unreflektiertheit. Es fehlt auch im Unterschied zu
Schelling ein besonderer Pathos. Bestimmt wiirde Kant in dieser
Richtung weiter gelangt sein, wenn nicht seine Aufmerksamkeit in
so starkem MaBle durch die Bekdmpfung des sich auf eine unkri-
tische Interpretation des ens realissimum stiitzenden ontologischen
Gottesbeweises in Anspruch genommen worden wiire. So aber hat
er mit diesem kritisch-negativen Arm ungleich viel weiter ausgeholt
als mit dem spekulativ-positiven. Wobeinoch hinzukommt, daf der
kritisch-negative Gedankengang zuletzt in den «praktischen Ver-
nunftglauben» ausmiindet, so dal — die Bedeutung des Primats der
praktischen Vernunft haben wir oben gesehen — die Aufmerksam-

28 S, seine mit interessantem Kommentar versehene Paraphrase: WW.XI
282ff. und 585f. Hierzu Hubert Beckers’ «Historisch-kritische Erlduterungen zu
Schellings Abhandlungen iiber die Quelle der ewigen Wahrheiten und Kants Ideal
der reinen Vernunft» (in: Abhandlungen der philos.-philologischen Classe der
Kéniglich Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd.8, Miinchen 1858,
S.719-764).

2 Das diirfte auch eine der Ursachen sein, weshalb man immer nur die negative
Fortsetzung gesehen, Kants positive Weiterfithrung des Gedankens jedoch kaum
oder iiberhaupt nicht beachtet hat.

127



keit erst recht von der méglichen positiven Charakteristik des ens
realissimum abgelenkt wird.

II1. Die spekulativen Grundgedanken
und die Art ihrer Evidenz

1. Die. spekulativen Grundgedanken. Wir sind also bereits durch
Kant selbst auf die Ebene eigentlichen spekulativen Denkens ge-
fithrt worden. Die Untersuchung ist jedoch noch etwas weiterzufiih-
ren. Es sind zunichst vor allem zwei Fragen zu stellen: Welches sind
die allgemeinen Erfordernisse eines spekulativen Gedankens und
wieviele solcher Gedanken gibt es iiberhaupt ?

Fiirs erste ist klar, dafl nicht jedes bloBe Denken iiberhaupt als
spekulatives Denken in Betracht kommt. Denn dann wiire der Be-
liebigkeit Tiir und Tor gedffnet. Das reine Denken kann natiirlich
sehr wohl ein blofl phantasierendes Denken sein. Wie ist das speku-
lative Denken davon korrekt abzuheben ? Man kann diese Frage
wohl am besten damit beantworten, dal man das «Objekt», das
Ziel oder, vielleicht besser: die allgemeine Intention dieses Denkens
anzugeben versucht. Die Antwort kann nach dem im vorigen Ab-
schnitt Gesagten nicht zweifelhaft sein: Das, auf was dieses Denken
abzielt, ist die Totalitit des Seins. Wobei hier sogleich noch eine Pri-
zisierung angebracht sei: das Ganze des Seins wird von diesem Den-
ken intendiert 1. seinem Umfange und 2. seinem Dasein iiberhaupt
nach.

Damit diirften in der Tat schon viele Beliebigkeiten wegfallen,
zum Beispiel sicher alle phantasierenden Gedanken oder Urteile, die
sich nicht mit dem Seinsganzen befassen. Aber ein positives Zeugnis
zugunsten der Nichtbeliebigkeit des spekulativen Denkens kann
natiirlich nur die Evidenz seiner Produkte selbst darstellen. Es wird
am besten sein, hier sogleich eine allgemeine Kennzeichnung der in
Frage kommenden Gedanken zu versuchen?3°.

30 Fs darf in diesem Zusammenhang auf ein unbestreitbares Verdienst von
Karl Jaspers hingewiesen werden. Er hat als Erster die Gedanken, die wir hier
meinen, gesamthaft zusammengenommen und in ihrer rationalen Reinheit (los-
geldst von den oft zufilligen Besonderheiten ihres historischen Auftretens) zu for-
mulieren gesucht. Er hat das Riitsel ihrer eigentiimlichen Evidenz gesehen und
ausgesprochen und sie einheitlich als ein «Transzendieren in Kategorien des Ge-
genstidndlichen iiberhaupt» («Philosophie», Berlin 1932, Bd.IIT S.42) charak-

128



Wir haben bereits im vorigen Abschnitt gesehen, dafl das Seins-
ganze nicht als ein beliebiges Ganzes, sondern nur als eine vollkom-
mene Totalitit, als ein absolutes Ganzes gedacht werden kann. Nun
sind jedoch Ganzes und Teile relationale Begriffe, die in unlésbarem
Zusammenhang stehen. Sie sind ihrem Sinne nach streng korrelativ.
Die Teile selbst konnen als Ganze geringerer Ordnung, die ihrerseits
wieder Teile enthalten, betrachtet werden usw. Und so kann um-
gekehrt kein Ganzes gedacht werden, das nicht als Teil eines noch
groBeren Ganzen gedacht werden kann und muB}. Der unausweich-
liche Gedanke eines letzten Ganzen fiihrt daher zu dem Paradox, daB
ein seinem Wesen nach vollig relationaler Begriff absolut gebraucht
wird. Das ist ein klarer Widerspruch. Aber da der Gedanke zugleich
unvermeidlich ist, so kann dies kein lisbarer Widerspruch sein: also
kein beliebiger oder kiinstlicher, sondern ein der besonderen Natur
der Sache adiquater Widerspruch. Mit andern Worten : der Gedanke
des absoluten Ganzen muf} diese beiden Momente (der Relationali-
tit und der Absolutheit) in sich enthalten. Durch dieses Zusammen-
bringen und Ineinsfassen des Heterogenen sucht das Denken das
Undenkbare doch zu denken — nichts anderes aber ist das spekula-
tive Denken! |

Nach dem eben Ausgefiihrten 146t sich nun auch sofort die Frage
beantworten, wieviele spekulative Gedanken es gibt. Man braucht
dazu gar keine bestimmte Zahl zu nennen, sondern es geniigt, zu
sagen (und es ist dies auch viel sicherer): Es muf} prinzipiell genau
so viele spekulative Gedanken geben als es relationale Kategorien
gibt 31,

Wir kénnen uns das spekulative Prinzip an Beispielen etwas niher
vergegenwirtigen. Wir haben im vorigen Abschnitt den Fall des
Gegensatzes Einheit—Dualitiit bereits kennengelernt. Eine absolute
Einheit, die doch dem Seinsganzen zugedacht werden muB, 146t sich
nicht denken, ohne den Unterschied von Einheit und Dualitit auf-

terisiert. Damit hat er das Bewulltsein fiir die methodische Sonderstellung dieses
echt-philosophischen Denkens gegeniiber allem andern Denken geschiirft oder
sogar erst geweckt.

31 Qder vielleicht genauer gesagt: so viele, als es relationale Kategorien-Paare
gibt (Einheit-Dualitiit, Teil-Ganzes, Ursache—~Wirkung usw.), und zwar, sofern
sie tatsiichlich nicht aufeinander zuriickfiihrbar («irreduktibel») sind. — Im iibri-
gen kénnte man natiirlich etwas vorsichtiger formulieren: es ist sicher, daB es min-
destens so viele spekulative Gedanken gibt.

: 129



zuheben. Bei dieser absoluten Einheit miissen wir uns das «Eine»
und das «Andere» als nicht mehr in der Unterschiedenheit vorhan-
den denken.

Die hierin liegende spekulative Logik hat sich in der Geschichte
der Philosophie vielfach deutlich bemerkbar gemacht. Sie ist zum
Beispiel klar bei Plotin zu sehen, wenn er an die ontologische Cha-
rakterisierung des Einen herantritt. Daf} das Eine als die oberste,
uniiberbietbare Entitit nicht zdhlbar ist (und damit nicht ein Ande-
res sich gegeniiber hat), versteht sich fiir ihn (wie fiir den Kusaner)
von selbst. Aber Plotin ist sehr darauf bedacht, eine weitere Mog-
lichkeit der Dualisierung zu verhindern: das Eine denkt nicht, kann
gar nicht denken, deswegen, weil mit dem Denken unvermeidlich ein
Gedachtes und damit ein Zweites auf den Plan tritt, die unerlafiliche
absolute Einheit also verhindert wiirde: «Denn auch wenn es nur
sich selber denkt, wiire es doch Vielheit» (V,6.2.9). «Ist nun aber das,
was etwas denkt, Vielheit, so darf in dem, was Nichtvielheit ist, das
Denken nicht vorhanden sein. Dieses aber war das Erste. Das Den-
ken und der Geist kann somit erst bei dem vorhanden sein, welches
spiiter als das Erste ist» (V,6.3.14)32. '

Auch die Kategorie des Sinnes (oder Zweckes) lif3t sich auf das
Ganze des Seins nicht anwenden. Das hat zum Beispiel auch
Nietzsche gesehen (Werke [Naumann] XV 150f.). Das wiire abso-
luter Sinn. Vom Sinn des Seinsganzen zu reden, setzt jedoch voraus,
daf} dieses Ganze noch in einem weiteren und also groferen Zusam-
menhang stehe. Wie soll es aber dann noch absolutes Ganzes sein ?

32 Man sieht: Plotin handhabt die Logik der Spekulation einwandfrei. Und
doch hat Brentano ausgerechnet hier Plotin angegriffen. Er sagt, dall Plotin sich
in seiner Argumentation einer Verwechslung schuldig mache: «Das, was im Ge-
danken existiert, verwechselt er mit dem, was in Wirklichkeit besteht. Sonst hiitte
er nicht in dem Verstande eine Vielheit (natiirlich eine wirkliche Vielheit) finden
konnen, namlich die Zweiheit des Denkenden und Gedachten» (a.a.O. S.49).
Hierzu ist das Folgende zu bemerken: Brentano sieht nicht die spekulative Not-
wendigkeit der absoluten Einheit (das ist fiir ihn offensichtlich iiberhaupt kein
Problem) und die daraus sich ergebende Forderung nach Ausschaltung aller Dua-
lismen. Sein Argument jedoch, die von Plotin genannte Zweiheit sei gar keine
Zweiheit, weil das Gedachte ja nichts Wirkliches (womit er sagen will: nichts
Reales, was nicht dasselbe ist) sei, ist falsch. Auch das Nur-Gedachte, mag es auch
noch so irreal sein (zum Beispiel Phantasien), ist Objekt des Denkens und steht ihm
gegeniiber. Damit ist die Zweiheit unvermeidlich gegeben. Hier gilt der Leibni-
zische Satz: cogitatur ergo est (hierzu Scheler: «Idealismus—Realismus», in:
Philos. Anzeiger IT, 3 [1927], S. 258).

130



Das ist wieder die spekulative Schwierigkeit! Der Gedanke endet,
wenn man ihn wirklich zu denken versucht, in einer Art salto mortale.

Die Sinnfrage geht bereits nicht mehr auf den bloen Umfang des
Seinsganzen, sondern in erster Linie auf sein Dasein iiberhaupt. Man
kann hier aber auch noch eine etwas andere Frage stellen. Man kann
nimlich nach der Notwendigkeit des Daseins des Seinsganzen fragen.
Positiv beantwortet ergibt dies eine absolute Notwendigkeit. Mit die-
sem Begriff ist in der Philosophiegeschichte hiufig mit einer gewis-
sen Leichtfertigkeit operiert worden. Dabei ist er doch wiederum
eine Formel fiir ein vo6llig Undenkbares, und zwar so sehr, daf} er
schlieBlich von seinem Gegenbegriff der absoluten Zufilligkeit nicht
mehr zu unterscheiden ist. Das hat N. Hartmann einleuchtend dar-
getan (s. «Moglichkeit und Wirklichkeit», Berlin 1938, SS. 91-94) 33.
Und doch bleibt der Gedanke unvermeidlich: das Seinsganze kann
schlechthin nicht nicht sein (und letztlich nicht weggedacht wer-
den) 3. Das ist ein sehr instruktiver Fall des spekulativen Prinzips.

2. Die natiirliche Evidenz der spekulativen Gedanken. Eine Evidenz
zu beschreiben oder gar zu erkliiren, ist immer etwas Miflliches und
sogar eine Unméglichkeit. Wie soll man aber gar die spekulative Evi-
denz beschreiben, handelt es sich doch immer um den Versuch, ein
eigentlich Undenkbares (doch) zu denken ? Man kann schlieflich
nichts anderes tun, als auf die Unausweichlichkeit, so und nicht

33 Es handelt sich also um eine Art Modalkoinzidenz. Sie findet sich beim Ku-
saner allerdings nicht. Es ist dies auch sehr begreiflich. — Interessant ist Kants
Stellungnahme in diesem Falle. «Es ist die Frage, ob zum Begriff des entis origi-
narii auch die absolute Notwendigkeit seines Daseins erfordert werde. Kann man
nicht vielleicht sagen : es ist weder an sich notwendig noch an sich zufillig ?»(6247).
Kant trachtet danach, beide Glieder des antinomischen Gegensatzes zu eliminie-
ren (zuletzt durch die Unterscheidung von Ding an sich und Erscheinung). Er
denkt hierin ganz «aristotelisch» : Widerspriiche miissen eliminiert werden. Ganz
im Gegensatz zum Kusaner, der mit seiner Lehre von der coincidentia oppositorum
eine scharfe Kritik an Aristoteles und dessen Behauptung der universellen Geltung
des Satzes vom Widerspruch verbindet! (cf. De non aliud, Kap.19.-Dal} diese
Position des Kusaners jedoch ihrerseits nicht unangefochten blieb, weill man:
Wenck warf ihm in der Kontroverse um die docta ignorantia vor, er suche das
Unbegreifliche auf unbegreifliche Weise [ «incomprehensibilia mcomprehen51b1h-
ter», De ignota litteratura, Miinster 1910, S. 27] zu erfassen).

3 Man beachte in diesem Zusammenhang Schellings instruktive Descartes-
Kritik (WW. XI 269 ff. und X 6 ff.). Das ist natiirlich nicht eine erkenntnistheo-
retische, sondern eine im guten Sinne spekulative Kritik. Hierzu die Bemerkungen
bei Jaspers: «Descartes und die Philosophie» (Berlin 1937), S. 14f.

131



anders zu denken, hinzuweisen. Der vielleicht klarste Unterschied
liegt wohl in dem jede Evidenz irgendwie begleitenden Gefiihl der
Lust oder Unlust. Die spekulativen Gedanken scheinen beim Ge-
dachtwerden entweder mit einem Gefiihl des Schauders (Kant) oder
vielleicht noch éfter mit einem der Unlust nahekommenden Gefiihl
der Beklommenheit begleitet zu werden.

Aber wie dem auch sei, diese Evidenz ist zwar eine «schwierige»3®
Evidenz, jedoch gleichzeitig eine durch und durch natiirliche Evi-
denz. Ganz im Gegensatz zu gewissen theologischen Gedanken, wie
zum Beispiel die Erbsiinde und die Trinitit. In diesen eigentiim-
lichen Gebilden wird zwar auch ein Ineinsfassen von Heterogenem
versucht. Und sie bekommen dann in der Tat mit den spekulativ-
philosophischen Gedanken eine gewisse Ahnlichkeit. Aber diese
Ahnlichkeit kann doch nicht dariiber hinwegtiuschen, da$ es sich
bei solchen spekulativ-theologischen Gedanken um Begriffe handelt,
die schlechthin keiner natiirlichen Evidenz fihig sind. Was den Be-
griff der Erbsiinde betrifft, so sei hier eine Stelle aus Kierkegaard
angefiihrt, die sich durch dankenswerte Klarheit auszeichnet: «Daf}
,Erbsiinde’ ,Schuld’ ist, das ist das richtige Paradox. Wie paradox
es ist, sieht man am besten so: Esist gebildet durch eine Zusammen-
setzung von qualitativ andersartigen Kategorien: ,Erben’ ist eine
Naturkategorie; ,Schuld’ ist ethische Kategorie des Geistes. Wie
kann man nun, sagt der Verstand, darauf verfallen, das zusammen-
zusetzen, zu sagen, daf} das geerbt wird, das, was infolge seines Be-
griffes unmoglich geerbt werden kann ?/ Es muf} geglaubt werden...»

35 Diese spekulativen Gedanken sind eben unvermeidlich dialekiisch. Das
heiBlt natiirlich nicht, dafl umgekehrt alle Dialektik spekulativ sein muf}! Nur die
besondere Dialektik des Seinsganzen ist spekulativ. Hegels geschichtsphiloso-
phische Dialektik zum Beispiel ist Dialektik innerhalb des Seinsganzen und inso-
fern nicht «spekulativ» zu nennen. Platos «Parmenides» ist weitgehend ein Trak-
tat spekulativer Dialektik, jedoch bleiben beiihm immanente Dialektik (im Seins-
ganzen) und spekulative Dialektik (des Seinsganzen selber) ungeschieden. — Dal3
Dialektik nicht notwendig spekulative Dialektik zu sein braucht, Spekulation hin-
gegen unvermeidlich dialektisch ist, wird in einem #lteren Werke (H. W, Dirksen:
«Die Lehre von den Kopfen» [Altona, 1833]) sehr gut beriicksichtigt. Der Autor
unterscheidet klar die blof dialektischen «Kopfe» (die nicht spekulativ zu sein
brauchen) von den spekulativen «Kdopfen», die freilich — wie er richtig betont —
notwendig auch dialektisch sein miissen. — Kant verwendet das Wort «dialek-
tisch» bekanntlich in pejorativem Sinne. Statt dessen sucht er u. a. mit dem
vollig undialektischen Analogiebegriff zu operieren, der jedoch, so wie er ihn philo-
sophisch verwendet, zugegebener- und betontermalen keiner Evidenz fihig ist.

132



(Tagebiicher, hrg. von Th. Hicker, 3. Aufl., Miinchen 1949, S.409).
Was die Trinitit betrifft, so kennt man die verschiedenen Kontro-
versen. Gerade die groBiten Theologen weichen hier nicht so sehr
voneinander ab: Die Trinititist ein Mysterium und damit ausgespro-
chen Glaubenssache. Die groB3en Franziskanertheologen Alexander
von Hales und Bonaventura zum Beispiel lehnen hier jede auch noch
so entfernte natiirliche Erklirung ab. Sie messen diesem Sachverhalt
sogar—im Interesse des meritum fidei—eine enorme Bedeutung bei 36,
Die spekulativ-philosophischen Gedanken dagegen sind keine Glau-
bensartikel, sondern ganz die Sache der natiirlichen Vernunft !
Damit sind wir bei der Frage des moglichen «weltanschaulichen»
Gehalts der spekulativen Gedanken angelangt. Es wurde schon frii-
her angedeutet und ist hier zu betonen, daf} sie an und fiir sich weit-
gehend «neutral» sind (abgesehen natiirlich von der immerhin be-
achtlichen ontologischen oder doch gnoseologischen Kritik, die mit
ihnen moglich ist, betreffe diese nun den Polytheismus, Manichiis-
mus, einen denkenden Gott oder etwa die Behauptung eines absolu-
ten Sinnes oder Zweckes). Blickt man auf die Philosophiegeschichte,
so ergibt sich freilich, daf} die spekulativen Gedanken kaum je in
ihrer neutralen Indifferenz belassen wurden. Das ist verstiandlich
und zuletzt auch gar nicht anders méglich. Es wire dies gar nicht
sinnvoll. Hierbei hat erwartungsgemif die Interpretation im Sinne
eines Ubersinnlichen (das heiBt iiber die Welt Hinausgehenden) den
weitaus grofften Anteil. Wobei man sich wohl kaum je bewullt ge-
wesen sein diirfte, daBl man hierbei immer iiber die natiirliche speku-
lative Evidenz hinausging, vielmehr diese Evidenz der jeweiligen
besonderen Interpretation ohne weiteres mit zukommen lie338. Man
beachtete eben die Unabhiingigkeit und urspriingliche Neutralitit
der spekulativen Gedanken nicht und daf} sie an sich verschiedener

3¢ Dal} es daneben immer wieder Vertreter der sogenannten natiirlichen Theo-
logie gegeben hat (Lullus, Postel und viele andere) braucht uns hier nicht zu be-
unruhigen.

37 Es tut der Genialitit des Grundgedankens des Kusaners keinen Abbruch,
wenn man konstatiert, dafl die Reihe der von ihm dargelegten Koinzidenzen durch
die Aufnahme des Gedankens der Trinitét uneinheitlich wird.

% Es scheint in der philosophischen Literatur nur eine einzige Stelle zu geben,
wo von der genannten Indifferenz mit vollem BewuBltsein Notiz genommen wird.
Diese Stelle steht bei Jaspers: «Dall das Undenkbare die Gottheit sei, ist in dem
Gedanken, der im Nichtdenken scheitert, als solchem nicht schon gedacht» («Phi-
losophie», Bd.III, S.66).

133



Interpretationen fihig sind. Schon die «supranaturale» Auslegungs-
art zeigt dies in einem gewissen Umfange : diese Auslegungsmaglich-
keit ist in sehr mannigfaltiger Weise verwirklicht worden (Schelling,
neg. Theologie, gewisse auBlerabendlindische Formen der Philo-
sophie usw.). Und das ist auch bereits ein gewisser Hinweis darauf,
daB eventuell noch ganz andere Interpretationen méglich sind. In
der Tat sind einige gerade der spekulativsten Systeme zum Beispiel
des Pantheismus (Bruno, oder auch der Kusaner, wiewohl doch des-
sen Philosophie ihrer Intention nach negative Theologie ist) oder
sogar des Atheismus (Spinoza®®) bezichtigt worden. Das ist wohl
kein Zufall, sondern darf mindestens als ein Indiz gewertet werden
zugunsten der hier vertretenen These von der Unabhingigkeit des
spekulativen Denkens. Spekulatives Denken braucht nicht meta-
physisches Denken zu sein.

Welches ist nun aber die richtige Interpretation? Das ist eine
schwierige Frage, die jedoch bereits iiber den Rahmen dieser Skizze
hinausgeht.

3 Natiirlich unzweifelhaft gegen Spinozas eigene Intention. — Die Moglichkeit,
Spinoza atheistisch zu interpretieren, ist ja u. a. auch der Grund dafiir, da3 Spinoza
in SowjetruBlland zu den wenigen staatlich geduldeten Philosophen gehért (vgl.
A.Deborin: «Marxismus und Spinozismus», in: Chronicon Spinozanum, V, 1927.
Deborin gibt allerdings zu, daBl Spinozas Intention eine andere ist, glaubt aber,
dafBl der Atheismus die einzigmigliche Konsequenz dieses Substanzdenkens sei).

134



	Über spekulative Evidenz : eine kritisch-historische Skizze aus dem Grenzgebiet der Kategorienlehre

