
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 13 (1953)

Artikel: Über spekulative Evidenz : eine kritisch-historische Skizze aus dem
Grenzgebiet der Kategorienlehre

Autor: Schneeberger, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über spekulative Evidenz

Eine kritisch-historische Skizze aus dem Grenzgebiet

der Kategorienlehre*

Von Guido Schneeberger

I. Kritische Spekulation?

Die philosophische Spekulation hat keinen guten Ruf. Fast keinen
modernen Autor gibt es, der noch wagte, das Wort in einem
positiven Sinne zu gebrauchen. Die philosophische Spekulation gilt eben
als Sache eines rein willkürlichen und beliebigen Denkens, dessen

einziges Prinzip die völlige Prinzipienlosigkeit ist. Spekulation
scheint nur schlechte Spekulation sein zu können. In was soll denn
der sachliche Gehalt dieses doch geradezu ex definitione unkritischen
Denkens bestehen Was haben denn etwa - so wird längst gefragt —

die Spekulationen, in denen ein Plotin oder ein Spinoza sich ergangen

haben, mit einer wirklichkeitsnahen Beschäftigung noch im
Ernste zu tun

Solche Fragen sind natürlich keineswegs von vornherein als

abwegig zu betrachten. Sie sind allerdings nicht leicht zu beantworten.
Es ist in der Tat nicht so einfach, zum Beispiel die positiven Leistungen

der philosophiegeschichtlich bekanntgewordenen spekulativen
Systeme aufzuzählen. Denn es ist klar, daß dies eben nur durch den
Aufweis eines sachlichen Gehalts möglich ist. Wie aber soll dies
geschehen Es kann nicht anders geschehen als dadurch, daß die
Möglichkeit auch einer kritischen Spekulation gezeigt wird — der scheinbaren

contradictio in adiecto zum Trotz. Mit andern Worten: Es ist
zu fragen, ob die philosophische Spekulation Einsichten zu bieten
hat, die auch der nüchternsten Betrachtung standhalten. Wobei von
vornherein alles darauf ankommen dürfte, ob es gelingt, in diesen

* Diese Arbeit wurde Herrn Professor Dr. Karl Jaspers zu seinem 70.

Geburtstag am 23. Februar 1953 im Rahmen einer ungedruckten Festschrift
überreicht.

8 113



spekulativ-philosophischen. Gedankengängen etwas aufzuweisen,
was auch einem Menschen, der durch die Disziplin der Wissenschaft
hindurchgegangen ist, noch zumutbar bleibt — etwas also, was dem

Anspruch unzweideutiger Evidenz voll (wenn auch vielleicht in
besonderer und sonst nirgends antreffbarer Weise) zu genügen
vermag1. Es wird sich zeigen müssen, ob das richtig verstandene
spekulativ-philosophische Denken über Kriterien verfügt, die alle
Beliebigkeit ausschließen. Und möglicherweise wird sich dieses Denken
in der einen oder andern Hinsicht wider Erwarten sogar als ein recht
scharfes Instrument erweisen — nämlich gegen schlechte Spekulation.

Sollte sich auf diese Weise im spekulativ-philosophischen Denken
tatsächlich etwas aufweisen lassen, woraufman sich verlassen kann,
so dürfte ein wichtiger Schritt zur Beseitigung der Unklarheiten und
Vorurteile hinsichtlich dieses Denkens getan sein. Und damit würde
sich auch ein Weg zeigen zu einer ebenso strengen wie gerechtenBe-
urteilung der historischen spekulativen Systeme, die einfach
«hinzunehmen» man gewiß niemandem zumuten kann.

II. Die Stellung Kants zum spekulativen Denken

1. Kants negative Haltung und der Primat der praktischen
Vernunft. Die Urteile, die das spekulative Denken ungünstig bewerten,
sind zahllos. Es dürfte wohl angebracht sein, sich hier zuerst eine
solche negative Stellungnahme an einem repräsentativen Beispiel
etwas genauer zu vergegenwärtigen. Und es scheint sich dazu

sozusagen von selbst als der wohl bekannteste Fall die Kritik Kants
anzubieten. Eine genauere Nachprüfung gerade seiner Stellungnahme

zum Problem der philosophischen Spekulation dürfte sich

um so eher lohnen, weil Kants faktische Haltung in dieser Frage
tatsächlich bedeutend differenzierter ist als man im allgemeinen
annimmt. Diese Analyse wird uns zugleich von selbst weiterführen2.

1 Ob dieses Denken dann noch ohne weiteres metaphysisch genannt werden
darf, ist eine nahehegende Frage. Die spekulativen Gedanken werden dies gerade
infolge ihrer natürlichen Evidenz kaum sein können, jedoch möglicherweise - über

ihre unmittelbare Evidenz hinaus - metaphysisch interpretierbar und (zum
Beispiel kontemplativ) benutzbar sein.

2 Es seien außerdem als Beispiele einer Kritik des spekulativen Denkens hier
noch zwei kleinere Aufsätze von Franz Brentano genannt. Der eine Aufsatz
betrifft Plotin und heißt: «Was für ein Philosoph manchmal Epoche macht» (Vor-

114



Wie man weiß, hat Kant die Möglichkeit eines mit positiven
Resultaten aufwartenden spekulativen Denkens in seiner Kritik der
reinen Vernunft bestritten3. Das Denken kann nach ihm als reines
Denken (nämlich unabhängig von jeder, sei es empirischen, sei es

apriorischen Anschauung) keine Erkenntnis zustandebringen. Es
scheint als bloßes Denken gewissermaßen aufnichts verpflichtet und
so eine Angelegenheit purer Beliebigkeit zu sein. Wie soll es aber auf
diese Weise etwas Kontrollierbares leisten können Jedoch gibt es

das reine Denken auch und gerade bei Kant. Er weist ihm sogar —

die Sache ist bekannt - eine wohlumschriebene und innerhalb des

Systemganzen eminent wichtige Aufgabe zu: die begriffliche
Fassung und Sicherung der von der praktischen Vernunft benötigten
Ideen (als Noumena, das heißt als widerspruchslos denkbare
problematische Begriffe). Die Frage aber ist unvermeidlich: Ist denn
nicht gerade der Begriff dieses Noumenons als eines unanschaulichen
Dinges an sich etwas ausgesprochen Spekulatives? Man wird dies in
der Tat nicht bestreiten können. Und doch besteht hier gegenüber
dem spekulativen Denken etwa eines Plotin oder eines Spinoza ein

ganz entschiedener und auf keine Weise zu verkeimender
Unterschied. Denn es zeigt sich bei näherem Zusehen, daß das von Kant
so verstandene und gebrauchte reine Denken—von der innernWider-
spruchslosigkeit abgesehen — nicht die geringste Selbständigkeit
besitzt. Der genauere Nachweis für das Bestehen dieser Tatsache läßt
sich ohne weiteres geben.

Die reine theoretische Vernunft kann von sich aus keinen einzigen
gegründeten Schritt über die räumlich-zeitliche Welt hinaus tun.
Es ist bei einem solchen Gebrauche des reinen Denkens keine Evi-

trag aus dem Jahre 1876, abgedruckt in Band 195 der Philosophischen Bibliothek,
S. 33-59, Leipzig 1926); der andere geht Schelling an und heißt : «Über Schellings
Philosophie» (Vortrag aus dem Jahre 1889, Phil. Bibl. Bd. 209, S. 101—132, Leipzig

1929). Ich erwähne die Kritik Brentanos, weil sie von einem Manne stammt,
der im Gegensatz zu vielen andern Kritikern selber durchaus Metaphysiker (Theist)
ist und man deshalb annehmen darf, daß er an Plotin und Schelling nur mit einem
Minimum von Vorurteilen herantritt. Ich halte die Kritik nicht für gelungen, womit

ich jedoch nicht behaupten möchte, daß Brentano mit seiner Polemik durchweg

nur im Unrecht sei. Wir werden auf diese Kritik und ihren - wie sich zeigen
wird - charakteristischen und genau nachweisbaren Mangel noch kurz
zurückkommen.

3 Dies selbstverständlich in der Annahme, alles spekulative Denken sei eo ipso
metaphysisches Denken.

115



denz möglich, weil mit dem unvermeidlichen Wegfallen jeder
Anschauungsgrundlage der theoretischen Vernunft ein eigenes
Orientierungsmittel fehlt. Hier ist jedoch der Punkt, wo Kant auf eine

ganz andere Instanz zurückgreift: was die theoretische Vernunft
nicht kann, das vermag nach ihm - richtig verstanden - die praktische

Vernunft zu leisten4. Die praktische Vernunft allein ist nämlich

imstande, für den Bereich des Ubersinnlichen einen «sichtbaren
und faßlichen Leitfaden» (Rel. inn. VI 190, Akademieausgabe) an
die Hand zu geben. Nur das praktisch-moralische Bedürfnis der
Vernunft vermag somit über die Annahme oder Verwerfung eines über
die Welt hinausgehenden Gedankens zu entscheiden. Sie allein
entscheidet darüber, ob einem solchen die Grenzen der Anschauung
überschreitenden Gedanken eine Bedeutung zuzumessen oder ob

er bloß als irgend «ein beliebiges Produkt der ausschweifenden
Vernunft» (Poelitz 26 5) zu betrachten ist. Es sei eine bezeichnende Stelle
zitiert : «Es läßt sich manches Übersinnliche denken (denn Gegenstände

der Sinne füllen doch nicht das ganze Feld der Möglichkeit
aus), wo die Vernunft gleichwohl kein Bedürfnis fühlt, sich bis zu
demselben zu erweitern, viel weniger dessen Dasein anzunehmen»

(VIII 137). Die Produkte des anschauungslosen theoretischen Denkens

haben nach dieser Auffassung für null und nichtig zu gelten,
sofern sie nicht durch das praktische Bedürfnis der Vernunft — nach
Kant kein beliebiges, sondern ein notwendiges und daher legitimes
Bedürfnis — gefordert («postuliert») sind6. Jeder solche Gedanke

gilt nur etwas, wenn an diesem Leitfaden seine Notwendigkeit (nämlich

entweder als Voraussetzung oder als Folge des Moralgesetzes)
erwiesen werden kann7. Alle Schritte ins Übersinnliche müssen die-

4 Ein besonderer Aufsatz Kants («Was heißt: Sich im Denken orientieren?»
VIII 131—137, Akademieausgabe) hat dieses Problem zum alleinigen Thema.

6 Abkürzung für «Immanuel Kants Vorlesungen über die Metaphysik»,
herausgegeben von Poelitz, S. 26 (des Neudruckes, Roßwein 1924).

6 Kant will «die Anmaßungen der Vernunft auf den Zweck der Menschheit
einschränken» (4970 [= «Reflexion» 4970 nach der Zählung der Akademieausgabe]).

7 Ein Musterfall für dieses von Kant konsequent befolgte Vorgehen ist zum
Beispiel seine Rechtfertigung des Unsterblichkeitsgedankens, der deswegen bei
ihm ein ganz besonderes und von der Tradition abweichendes Aussehen bekommt.
Dieses Beispiel zeigt zugleich, daß der praktische Gesichtspunkt sogar bei der
Selbsterkenntnis maßgebend ist. Das nicht-empirische Erdenken des Ich (in der

sogenannten rationalen Psychologie) vermag über den einen Satz «ich denke»hin-
aus allein keine weiteren Inhalte zu gewinnen. Nach Kant ist a priori, das heißt

116



sem Denken von der praktischen Vernunft - scharf formuliert — erst
diktiert werden. Es muß immer die Direktiven und damit die
Zustimmung dieser übergeordneten Instanz abwarten. Innerhalb der
Gesamtvernunft kommt darin der praktischen Vernunft eindeutig
die Führung zu.

Wenn also das Noumenon eine wichtige Stellung einnimmt, so

verdankt es diese Bedeutung doch nicht sich selbst8, sondern sie wird
ihm von der praktischen Vernunft erst verliehen9. Damit aber steht
fest, daß es für Kant — wenigstens seiner reflektierten Intention
nach - ein autonomes reines (theoretisches) Denken nicht gibt und
auch - das ist ja ein Resultat seiner Kritik der reinen Vernunft -
nicht geben kann. Es gibt also zwar nach Kant tatsächlich ein reines

Denken, aber dieses reine Denken kann durchaus nur ein unter dem

Diktat der praktischen Vernunft stehendes heteronomes Denken
sein10.

2. Positive spekulative Ansätze bei Kant. Das ist also Kants
bewußte Position. Aber die Frage ist, ob es bei Kant über diese

Stellungnahme hinaus nicht doch noch gewisse Gedankengänge gibt, die

man als Ansätze zu einem genuinen spekulativen Denken betrachten
kann -, nur daß er vielleicht dieses Denken weitgehend unreflektiert
vollzieht und ihm so dessen Eigentümlichkeit selber gar nicht
aufgegangen wäre.

In der Tat läßt sich mit guten Gründen die These vertreten, daß

es solche echt-spekulative Ansätze, die von der praktischen
Vernunft unabhängig sind, auch bei Kant gibt. Man kann zum Beispiel
auf die eigentümliche Stellung hinweisen, die bei ihm dem Gedanken

durch reine Vernunft, nur eine praktische Selbsterkenntnis möglich, die freilich die

mangelnde theoretische Erkenntnis nicht vollwertig zu ersetzen vermag (vgl. die
übernächste Anmerkung).

8 Das Noumenon ist für sich allein nur leeres ens rationis.
9 Wobei einem Gedanken der reinen theoretischen Yernunft selbstverständlich

auch im Falle der praktischen Relevanz kein Evidenzcharakter erwachsen kann,
denn durch das Zusammentreffen mit der praktischen Vernunft (die ihrerseits
natürlich keine theoretische Evidenz mitbringt) «findet keine neue Synthesis statt»
(4849).

10 Wir haben diese Kantische Position hier nicht zu beurteilen. Ein prinzipiell
gesunder Zug müßte jedoch auch im ungünstigsten Falle anerkannt werden : Kant
will durch die Verpflichtung auf die Erfordernisse der praktischen Vernunft dem
reinen Denken die Beliebigkeit nehmen. Nur geht dies eben auf Kosten seiner
Selbständigkeit.

117



eines absolut Notwendigen zukommt. Dieser Gedanke drängt sich
Kant so ungestüm auf, daß selbst die Vorbehalte, die gerade seine

Erkenntniskritik dem «überschwänglichen» Begriff der absoluten
Notwendigkeit gegenüber machen muß, übertönt werden. Zunächst
(in der Antinomienlehre der Kritik der reinen Vernunft [B 480ff.])
als ein durchaus zweifelhafter Begriff hingestellt, bricht der
Gedanke eines absolut notwendigen Wesens ungeachtet der kritischen
Bedenken (vielmehr: mit ihnen eigentümlich vermischt) noch in
dem gleichen Werke mit aller Eindrücklichkeit hervor (B 641). Wir
haben also da einen spekulativen Gedanken, der bei Kant selbst von
der Kritik letztlich nicht ernsthaft angerührt wird, obwohl er hier
nicht den geringsten praktischen Einschlag hat. Wobei übrigens
interessanterweise festzustellen ist, daß auch schon der sogenannte
vorkritische Kant denselben Gedanken in ähnlicher Weise erfahren
hat11. Dieser Gedanke gehört Kant unabhängig von der Unterscheidung

«kritisch-vorkritisch» zu.
So viel stünde immerhin fest. Aber man muß freilich sofort

zugeben, daß dieser Gedanke einer absoluten Notwendigkeit an den
bezeichneten Stellen kaum argumentativ verwendet ist. Vielmehr
steht er, weil er so imponierend auftritt, faktisch isoliert und
undialektisch da (von dem Gegenbegriff der absoluten Zufälligkeit ist
an diesen Stellen nicht die Rede, obwohl er natürlich unvermeidlich
hineinspielt). Und deswegen können uns diese Stellen hier weiter
nicht besonders interessieren. Es muß genügen, daß sie uns bei Kant
einen ersten positiven spekulativen Gedanken ohne moralisch-praktisches

Moment zeigen.
Jedoch auch eine systematisch-argumentative Entwicklung eines

spekulativen Gedankenganges fehlt bei Kant nicht. Und zwar handelt

es sich um die von ihm sogar in einiger Ausführlichkeit
vorgetragene Problematik, die sich beim Erdenken eines transzendentalen

Ideals (als ens realissimum) ergibt. Diese eigentümlichen
Erörterungen Kants kommen in der Tat dem, was wir hier wollen,

11 Cf. «Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins
Gottes» II 151. — Auffällig ist der stark «emotionelle» Einschlag, den Kants Denken

eines absolut Notwendigen zeigt, ähnlich wie bei der «Ewigkeit», deren
Schilderung durch Haller er wiederholt anführt. Kant hat - wie die hierbeiverwendeten
Ausdrücke «Grausen», «schauderhaft», «schwindelig» (B641, II 210, VIII 325)
zeigen - den eigentümlichen Schauder gekannt, der bei diesen Gedanken, wenn sie

wirklich gedacht werden, vielleicht immer auftritt.

118



weitaus am nächsten. Es soll daher hier in aller Kürze auf sie

eingegangen werden.
Kants Überlegungen gehen aus von der Darlegung zweier elementarer

Grundsätze: 1. von dem logischen Grundsatz der Bestimmbarkeit,

der besagt, daß einem Begriff immer nur eines von zwei einander
kontradiktorisch entgegengesetzten Prädikaten zukommen kann;
und 2. von dem (transzendentalen) Grundsatz der durchgängigen
Bestimmung, welcher besagt, daß einem jeden Dinge «von allen
möglichen Prädikaten, sofern sie mit ihren Gegenteilen verglichen
werden, eines zukommen muß» (B 599f.). Dieses zweite Prinzip nun
ist es, dessen Begründung und weitere Entwicklung aufeinen eigentlichen

spekulativen Gedankengang hinausführt (der erste, bloß
logische Grundsatz braucht uns hier für sich nicht weiter zu beschäftigen,

weil er als selbstverständlicher Bestandteil in das zweite Prinzip

eingeht). Es betrachtet jedes Ding in seinem Verhältnis auf-wie
Kant sagt - die «.gesamte Möglichkeit als den Inbegriff aller Prädikate

der Dinge überhaupt» (B 600), wobei jedes Ding so vorgestellt
wird, daß es durch den Anteil, den es an diesem Gesamtfonds von
Prädikaten hat, seine Möglichkeit herleitet. Dieser Anteil erhält aber
seine bestimmte Begrenzung erst durch die Negationen, welche dieses

All von Realität auf das jeweilige besondere Einzelding
einschränken12. Weil aber alles Negative nur gedacht werden kann,
sofern das entgegengesetzte Positive gegeben ist13, das Negative
immer etwas Positives voraussetzt, so muß den Schranken
(Negationen) ein Uneingeschränktes zugrundeliegen. Mit andern Worten:
Die Möglichkeit aller Dinge setzt «ein unendliches Positives» (Poe-
litz 164) voraus. Der genannte Grundsatz der durchgängigen
Bestimmung stützt sich demnach auf «eine transzendentale
Voraussetzung» (B 600), das heißt auf so etwas wie ein «transzendentales
Substratum» (B 603) als die «Materie zu aller Möglichkeit» (B 601).
Als Substrat aber, welches dieses Höchstmaß an Realität aufzuweisen

hat, kann nur - das leuchtet ein — etwas, was ens realissimum ist,

12 «. die durchgängige Bestimmung eines jeden Dinges beruht auf der
Einschränkung dieses All der Realität, indem einiges derselben [sc. der Prädikate]
dem Dinge beigelegt, das übrige aber ausgeschlossen wird» (B 605), «so wie alle
Figuren nur als verschiedene Arten, den unendlichen Raum einzuschränken, möglich

sind» (B 606).
13 Es «kann sich niemand eine Verneinung bestimmt denken, ohne daß er die

entgegengesetzte Bejahung zum Grunde liegen habe» (B 603).

119



in Frage kommen (mit diesem Superlativ kann natürlich nur der

Umfang, nicht etwa der Grad oder die Intensität gemeint sein).
So scheinen also ganz natürliche Überlegungen zur Annahme

eines «ens realissimum» zu führen. Kant entwickelt dies, wie man
sieht, sozusagen «von unten auf», indem er von unmittelbaren
Gegebenheiten ausgehend gleichsam phänomenologisch14 die ständige
Gegenwart eines Maximums an Realität darzutun versucht.

Aber was haben wir uns nun unter diesem ens realissimum, diesem
«unendlichen Positiven» genauer vorzustellen Haben wir uns
darunter etwa ein Gesamtaggregat aller Prädikate zu denken? Das

könnte offenbar nur etwas sehr Monstruöses sein. Und was vielleicht
zu fragen wichtiger ist: Kann dieses ens realissimum selber als ein
einzelnes Ding — als ein Ding unter andern Dingen - aufgefaßt werden

Es scheint dies das Nächstliegende und Gegebene zu sein, und
Kants Gedankengang geht zunächst eindeutig in diese Richtung.
Es ist möglich, hier einen durchaus einleuchtenden Gedanken zu
entwickeln. Man kann nämlich sich ganz gut vorstellen, daß die Idee
dieses ens realissimum «als Urbegriff eine Menge von Prädikaten
ausstoße, die als abgeleitet durch andere schon gegeben sind oder
nebeneinander nicht stehen können, und daß sie sich bis zu einem

durchgängig a priori bestimmten Begriff läutere und dadurch der

Begriffvon einem einzelnen15 Gegenstand werde, der durch die bloße
Idee durchgängig bestimmt ist, mithin ein transzendentales Ideal

genannt werden muß» (B 601f.). Das will also heißen: Dieses ens
realissimum als Allinbegriff von Prädikaten scheint sich zwanglos
zu einem Einzelwesen zu verdichten, indem alle ursprünglichen
(das heißt nicht weiter zurückführbaren) Positionen (Realitäten)
sich zu Einem zusammenschließen16.

Aber hier ist nun der Ort, wo auf etwas ganz Besonderes hinzuweisen

ist Es wird nämlich kaum je beachtet, daß Kants Denken sich

14 Er betont dies sogar ausdrücklich selbst (natürlich besonders -wie man leicht
begreift - im Hinblick auf die Problematik des sogenannten ontologischen
Gottesbeweises) : «. und [es] wird also hier kein Beweis gemacht, sondern das, was der
Vernunft zum Grunde liegt, wird entwickelt. .» (Poelitz 164).

15 Im Kantiscben Text nicht hervorgehoben.
16 Kant wehrt die Vorstellung eines bloßen Aggregates aller Prädikate ab und

sagt, daß er nur «im ersten rohen Schattenrisse» dies so dargestellt habe (B 607 ;

daselbst weitere Präzisierungen ; vgl. auch Heinze 706 [= Abk. für «Max Heinze:
Vorlesungen Kants über Metaphysik aus drei Semestern», Leipzig 1894, S.706]).

120



hier gewissermaßen verzweigt. Und zwar teilt sich sein Denken hier
in zwei der Intention und dem Inhalt nach ganz verschiedene

Richtungen. Die erste dieser Richtungen weist - ganz im Zuge der
Vernunftkritik — eine wesentlich negative Seite auf. Sie gilt hauptsächlich

der Aufdeckung der «natürlichen Illusion» (R 610), die zu einer
unkritischen Hypostasierung des eben entwickelten Dégriffés eines
transzendentalen Ideals führen kann. Und zwar sucht Kant die
transzendentale Dialektik einer solchen - in der Tat sehr naheliegenden

— Hypostasierung dadurch nachzuweisen, daß er die einzelnen
Schritte, die zu ihr führen, in ihrer Motivierung völlig durchsichtig
macht (Näheres B 608-611). Und unmittelbar daran schließt sich
die Kritik des sogenannten ontologischen Gottesbeweises an, der
sich ja bekanntlich auf eine bestimmte (uns hier nicht interessierende)

Interpretation des hypostasierten Begriffs eines «ens realis-
simum» stützt. Diese eine Richtung ist also kritisch-negativ
ausschließlich mit der Bekämpfung der hier möglichen transzendentalen

Dialektik beschäftigt. Anders jedoch die zweite Richtung Dieses

Denken weist - so kritisch es seinerseits wieder ist - einen
ungleich viel positiveren Aspekt auf. Und diese positive Fortsetzung
der Behandlung der Problematik eines transzendentalen Ideals ist
es nun, was uns hier angeht. In ihr finden sich eine Anzahl gedanklicher

Elemente genuin spekulativer Art einwandfrei formuliert und
angewendet.

Zunächst eine Vorfrage: Was kann mit dem Versuche einer
positiven Kennzeichnung des transzendentalen Ideals in concreto
beabsichtigt sein Die Absicht kann zweifellos nur diese sein : eine positive

ontologische Charakterisierung des Seinsganzen17. Denn es

leuchtet ein, daß nur das durch nichts beschränkte Ganze des Seins
den für ein transzendentales Ideal vorgeschriebenen Ansprüchen zu
genügen vermag. Dazu ist dieses besondere Ganze natürlich schon

17 Dieser Ausdruck ist mit Bedacht gewählt, weil er als der wohl neutralste das

Wenigste hinsichtlich der Natur des mit ihm Gemeinten präjudiziert. Es ist
ausdrücklich zu betonen, daß das spekulative Denken, um das es hier geht, eine
gewisse Indifferenz aufweist hinsichtlich aller über seine unmittelbare Evidenz
hinausgehenden Interpretation (wie dies schon oben in der ersten Anmerkung
ausgesprochen wurde). Dieser wenig beachtete Umstand macht sich zum Beispiel
auch in den Kantstellen, welche in der Folge im Texte zur Sprache kommen, deutlich

bemerkbar. Die Worte «Welt» und «Gott» werden in ihnen bezeichnenderweise

abwechselnd gebraucht.

121



ex definitione geeignet. Womit aber die oben gestellte Frage jetzt
etwas konkreter so wird lauten müssen : Ist das Seinsganze selber ein
einzelnes Ding — ein Einzelding unter andern Einzeldingen

Man wird dies zunächst nicht recht verneinen und doch schwerlich

ohne weiteres bejahen können. Denn dieses Seinsganze ist eben
ein sehr besonderes Ganzes. Es ist klar, daß es ex definitione
dasjenige besondere Ganze ist, welches seines allumfassenden Charakters

wegen kein «Gegenüber», kein «Anderes», überhaupt nichts
außer sich haben kann. Und die Frage ist damit unvermeidlich : Ist
dieses Seinsganze dann nicht überhaupt undenkbar, da es doch als

gedachtes Seinsganzes notwendig das Denken, von dem es actualiter
gedacht wird, sich gegenüber und damit außer sich hat — also in
diesem Falle in Wahrheit gar nicht eine allumfassende Totalität
genannt werden kann Das ist nun eine echt spekulative Schwierigkeit

Und es ist dies keine künstliche, sondern eine ebenso evidente
wie natürliche Schwierigkeit. Das Seinsganze scheint nicht faßbar
zu sein, vielmehr durch den Zugriff des Denkens geradezu verun-
möglicht zu werden. Das Denken bringt eben (weil es immer Denken
eines von ihm unterschiedenen Gedachten ist) notwendig eine Dualität

mit sich. Die unerläßliche Einheit des Ganzen — und damit dieses

seihst — wird dadurch verhindert. Hinzu kommt ferner, daß das
Denken noch in einem zweiten Sinne eine Dualität bewirkt : nämlich
eine unvermeidliche Zweiheit im Gedachten selber, indem nichts
gedacht werden kann, ohne es von einem andern Gedachten zu
unterscheiden. Dieses Eine läßt sich nicht denken, ohne daß sogleich ein
Anderes hinzu- oder besser mitgedacht und ihm entgegengesetzt
wird. Also ein weiteres Hindernis für den Begriff des Seinsganzen,
welches als schlechthin iiiimitiertes Ganzes eben nichts außer sich
dulden kann (bei gewöhnlichen Gegenständen ist dies alles ganz
natürlich und bildet keine Schwierigkeit). — Aber diese merkwürdige
Problematik kann sich vielleicht auf verschiedene Weise manifestieren.

Es ist zu sehen, wie dies bei Kant geschieht.
Wir haben bei Kant als erste Frage die nach der möglichen Zahl

von entia realissima zu beantworten. Da scheint es nun ganz evident,
daß es nur ein ens realissimum, nur ein Seinsganzes geben kann.
Gäbe es nämlich viele solche Wesen höchster Realität, «so wären die
Realitäten unter sie verteilt und keines hätte sie alle und sie müßten

alle wieder ein Substratum des All der Realität voraussetzen»
(Poelitz 165). Von einer Mehrzahl von Seinsganzen kann daher in

122



sinnvoller Weise nicht die Rede sein: «. viele entia realissima
anzunehmen, wäre eine contradictio in adiecto ...» (Heinze 714).
Diese notwendige Einzigkeit des ens realissimum kann argumentativ

im Sinne ontologischer Kritik verwendet werden. Kant tut dies

tatsächlich, indem er mit der Feststellung dieser Notwendigkeit eine
Ahwehr des Polytheismus und Manichäismus verbindet Er macht
gegen sie Front, weil sie eine Vielheit bzw. Zweiheit von radikal
geschiedenen obersten Entitäten behaupten (Näheres Heinze 714)18.
Das «ens maximum» (6323) kann es eben nur einmal geben19.

Schon diese kurzen Erörterungen machen klar, daß das ens
realissimum aufeine ganz besondere ontologische Ebene zu stehenkommt.
Daß das Seinsganze eines sei, dies scheint zwar zunächst ein sehr
elementarer, ja fast trivialer Gedanke zu sein. Und doch hat gerade
diese «Unicität» ein Moment unleugbarer Schwierigkeit an sich. Es
wäre nämlich ein Irrtum, zu glauben, das Seinsganze könne mit der
Zahl eins adäquat getroffen werden und die Einzigkeit des ens
realissimum sei somit Sache der Zählbarkeit. Das Gegenteil ist der Fall:
das ens realissimum ist nicht zählbar! Und die Frage ist nur, inwieweit

es Kant gelungen ist, dieser Sachlage gerecht zu werden. Diese

ungewohnte Problematik ist ihm in der Tat nicht entgangen, und
es ist zu sehen, wie er sie zum Ausdruck bringt.

Die Tatsache, daß «nur ein einziges Ding ens realissimum sein
kann» (5776), muß sich in einer besonderen Art der Begrifflichkeit
bemerkbar machen. Der Begriff des ens realissimum ist nämlich
durch etwas ganz Besonderes ausgezeichnet: «. der Begriff eines

18 Ob die geschichtlichen Polytheismen und Manichäismen nicht auch anders

aufgefaßt werden können und dann wenigstens teilweise einer milderen Auslegung
fähig sind, ist hier natürlich nicht von Belang.

19 Dasselbe Argument kann ebensogut auch, was «die Frage von der Unicität
der Welt betrifft» (5947) geltend gemacht werden: «denn das All ist nur einmal»
(Poelitz 165). «Es ist nur eine Zeit und ein Raum, mithin nur eine Welt» (5357).
Das Zugleich- und Nebeneinandersein von vielen Welten würde (wenn unter Welt
tatsächlich ein ontologisch Erstrangiges, das heißt ein Wesen von unbeschränkter
Totalität, verstanden wird) auf ein absurdes Unding von Universum hinauslaufen
und ist daher gar nicht konkret denkbar. Daß in der Geschichte der Philosophie
trotzdem hin und wieder die Möglichkeit einer Mehrzahl von Welten behauptet
wurde, ist bekannt (zum Beispiel von Crescas gegen Aristoteles. Cf. H. A. Wolfson :

Crescas' Critique of Aristotle, S. 217 und 472ff. Harvard Semitic Series Vol. VI.
Cambridge, Mass. 1929). - Im übrigen sei hier an das in der vorletzten Anmerkung
Gesagte erinnert.

123



entis realissimi ist conceptus singularis ...» (Heinze 714). Das ist
nicht selbstverständlich : ein Begriff ist immer - wenigstens potentiell

— Allgemeinhegritt:. Jedoch «der Begriff von einem ente realis-
simo ist ein conceptus singularis: er enthält nicht etwas, was
verschiedenen Dingen gemeinsam sein kann» (6322)20. «Wir können
uns von Dingen, die unter einen gewissen allgemeinen Begriff
gehören, verschiedene denken, ohne uns zu widersprechen; aber von
Gott läßt sich nur ein einziger denken, der sich nicht widerspricht
(conceptus singularis, nicht communis)» (5627). Kant gebraucht
hier immer wieder dieselben Formulierungen: «Ein solches Ding
kann nicht unter eine Art gehören, sondern ist nur als ein einzelnes

möglich : conceptus singularis» (5715)21. Die Einzigkeit und zugleich
Einzigartigkeit des ens realissimum macht sich also auch in einer
Besonderheit seines Begriffes geltend.

Die Sachlage ist allerdings nicht einfach. Man kann hier nämlich
den Einwand machen, daß es überhaupt kein einzelnes Ding gebe,
welches nicht (wenn man Zeit, Ort, überhaupt alle Umstände in
Betracht zieht) einzigartig sei, und wenn dies alles im Begriff volle
Berücksichtigung finde, so ergebe dies ebensowohl einen letztlich nur
ihm (diesem einzigartigen Einzelding) zugehörenden Begriff, der
dann notwendig auch conceptus singularis sei. Das dürfte sehr richtig

sein. Auf diese Weise ist wohl alles einzigartig (sogar die
Allgemeinhegriffe selbst). Jedoch ist hier folgender Umstand zu beachten:

Jedes derartige Einzelding ist hier bloß ein einzigartiges unter
andern einzigartigen Individuen. Das Seinsganze aber, dieses eine

ungeheure «Individuum», ist eine haecceitas, der keine andere haeccei-

tas gegenübersteht22. Es ist - genau zu reden, und es ist das kein Wortspiel

- aufeinzigartige Weise einzigartig, während die normalen Ein-

20 «. weil der Begriff von demselben [sc. vom ens realissimum] nicht
communis, sondern singularis ist» (5776).

21 «. Der Begriff eines entis realissimi ist ein conceptus singularis, und dies

ist eben das Besondere dieses Begriffes. Ein Ding, das ich mir durchgängig in aller
Realität bestimmt denke, ist nur ein einziges Ding. Ich kann mir nicht zwei entia
realissima denken .» (Heinze 714).

22 Kant bringt dies einmal auf etwas kuriose Weise dadurch zum Ausdruck,
daß er in Fortführung der in der letzten Anmerkung zitierten Stelle sagt : «. Gott
kann deshalb keinen Namen haben. Jeder Mensch, um von einem andern
unterschieden werden zu können, braucht einen Namen. Wo aber nur ein Ding
stattfindet, da braucht man keinen Namen für dasselbe zu haben, um es von andern
zu unterscheiden...» (Heinze 714).

124



zeldinge wenigstens die Art ihrer Einzigartigkeit gemeinsam haben
(Räumlichkeit, Zeitlichkeit, mathematische Qualitäten usw. als
gemeinsame Mittel der Differenzierung oder Individualisierung)23.
Das ens realissimum ist eben in jeder Hinsicht einzigartig und läßt
sich mit nichts vergleichen. Und während sich die Einzeldinge in der
Welt unerachtet und auch unbeschadet ihrer Differenzen doch
unschwer unter Begriffe («Klassen») aller möglichen Allgemeinheitsgrade

(auf Grund von wenn auch noch so entfernten Gemeinsamkeiten)

zusammenfassen lassen, kann dies mit dem ens realissimum
oder Seinsganzen nie geschehen, weil es schlechthin nichts gibt, mit
dem es etwas gemeinsam haben könnte.

Das ens realissimum — dies ist in Kants Formulierungen wenn
nicht immer geradezu ausgesprochen, so doch eindeutig impliziert —

kann nicht ein Gegenstand unter andern Gegenständen sein. Es kann
mit ihnen, genau genommen, nicht einmal die Gegenständlichkeit
überhaupt gemeinsam haben. Und nur ein anderer Ausdruck dafür
ist, daß es nicht zählbar und multiplizierbar ist. Beim ens realissimum
ist weder das Eine noch das Andere möglich. Das liegt eben an
seinem umfassenden Totalitätscharakter, der kein Gegenüber haben
kann. Durch Zahl und Zählung aber würde gerade dies bewirkt. Und
zwar würde in zweifacher Hinsicht eine Dualität entstehen. Erstens,
weil die Zahl vom Gezählten notwendig unterschieden ist, und zweitens,

weil das Gezählte notwendig anderem Zählbarem und die Zahl
andern Zahlen gegenübergestellt wird, wenn die Zählung überhaupt
einen Sinn haben soll. Beidesmal also Dualitäten, die die notwendige
Einheit des Seinsganzen verhindern24.

Es ist somit inadäquat, die Zahl eins zur Charakterisierung dieses

«einen» Seinsganzen zu gebrauchen. Kants eigene Formulierungen
sind allerdings — so einwandfrei sie sonst sind — nicht bis zu dieser
Schärfe gediehen. Er hat sich daher auch nicht (wenigstens in diesem

Zusammenhang nicht) dazu gedrängt gefühlt, der Zahl den Charakter

eines ontologisch Erstrangigen abzusprechen, das heißt sie, weil
sie zur Charakterisierung jenes besonderen «Einen» nicht hinreicht,
zu einem ontologisch Zweitrangigen zu erklären. Das haben andere
Denker getan, indem sie die merkwürdige und zunächst so befremd-

23 Das heißt das, was sie trennt, ist auch das, was sie verbindet.
24 Es ist dies natürlich nur ein spezieller Fall des schon oben über die Undenkbarkeit

des Seinsganzen Gesagten. Eine absolute Einheit zu denken, ist unmöglich.

125



liehe Behauptung aufstellten, das «Eine» sei vor aller Zahl und sei

sogar der Ursprung der Zahlen. Ein solcher spekulativer Denker ist
zum Beispiel der Kusaner25.

Daß daneben Kants Erdenken des transzendentalen Ideals eine
starke Ähnlichkeit hat mit Spinozas Substanzdenken, wird jedem
Kundigen einleuchten — obwohl ausgerechnet Kant selbst damit
durchaus nicht einverstanden scheint! Die Verwerfung der Einzigkeit

der Substanz ist ja gerade ein wesentlicher Bestandteil seiner

Spinozakritik: «Sein Irrtum entstand aus einer falschen Ontologie,

indem er den Begriff einer Substanz so stellte, daß nur eine

einzige war» (6275)26. Aber Kants Kritik übersieht zweifellos — mag
sie auch eine Berechtigung hinsichtlich der Verwendung des

Substanzbegriffes haben — das spekulativ-philosophisch Richtige an
Spinozas Denken, das sich in Wahrheit mit seinem eigenen Denken
weitgehend deckt. Daß Kant dies verkennen konnte, deutet
vielleicht auf eine Grenze in seinem eigenen Selbstverständnis hin.

Für die Tatsache, daß die von Kant entwickelte Problematik des

transzendentalen Ideals eine Angelegenheit genuin spekulativer Art
ist, spricht aber noch etwas ganz Anderes. Wir haben dafür nämlich
einganz direktes und über jeden Zweifel erhabenes Zeugnis. Bekanntlich

ist es Schelling, der hierin geradezu den systematischen
Fußpunkt sah, wo die spekulative Philosophie des deutschen Idealismus
einsetzen und an den «Kantischen Kritizismus» anknüpfenkonnte27.

Schelling hat sich mit «Kants Lehre vom Ideal der Vernunft» ein-

25 Eine Stelle sei ausdrücklich zitiert, weil sie zugleich einen wertvollen Beleg
dafür bildet, wie sehr Kants positive Charakteristik des ens realissimum, wie wir
sie hier dargestellt haben, den Grundgedanken der spekulativ-philosophischen
Überlieferung nahekommt : «. die Einheit ist als das schlechthin Kleinste
mit dem schlechthin Größten identisch; diese Einheit kann nicht selber Zahl sein,
wohl aber ist sie das Prinzip aller Zahl, weil das Kleinste, und das Ende aller Zahl,
weil das Größte. Diese absolute Einheit, die keinen Gegensatz hat, ist das absolut
Größte - Gott. Sie ist nicht der Vervielfältigung fähig, weil sie alles ist, was sein
kann. Sie kann daher selbst nie Zahl werden Wer daher sagte, es gebe mehrere
Götter, der würde soviel sagen als es gebe keinen Gott und kein Universum ...»
(De docta ignorantia 1,5 zit. nach der abkürzenden Übersetzung von Scharpff).
Das ist geradezu — wenn man von der besonderen kusanischen Denkform der co-
incidentia oppositorum absieht — eine Zusammenfassung dessen, was in diesem
Abschnitt bisher behandelt wurde

20 Weitere hierher gehörende Stellen aus Kants Spinozakritik: II 74, XX 302

(«Fortschritte»), Heinze 584 706, 713, Poelitz 197.
27 s. WW. XI283 Anm. Diese Bemerkung hat einige Berühmtheit erlangt.

126



gehend beschäftigt, und er hat diese Lehre, der er «eindringendsten
Scharfsinn und Sorgfalt» nachrühmt, sogar ausführlich
dargestellt28. Wobei zu bemerken ist, daß Schelling sich mit den wenigen

und noch sozusagen neutralen Erörterungen vor der Verzweigung

(in eine positive und eine negative Richtung, wie dies oben
dargestellt wurde) begnügen mußte. Er konnte sich nur auf die
Darlegungen in der «Kritik der reinen Vernunft» stützen, was ihm aber
schon genügte, um bei Kant einen echt spekulativen Ansatz zu
sehen. Kants weitergehende, positiv gerichtete Behandlung der
Problematik des transzendentalen Ideals konnte er wohl deswegen
nicht kennen, weil diese Ausführungen (wie oben leicht zu sehen ist)
hauptsächlich in den von Heinze und Poelitz herausgegebenen
Vorlesungen und im sonstigen Nachlaß zu finden sind29. Das macht
natürlich Schellings Zeugnis nicht weniger wertvoll.

Man kann also nicht behaupten, daß Kant das eigentlich spekulative

Denken gänzlich entgangen und fremd geblieben sei. Freilich
ist sein Bewußtsein hinsichtlich der Besonderheit dieses Denkens
nicht bis zu letzter Klarheit gelangt. Er vollzieht das spekulative
Denken — dieser Vorbehalt war oben gleich eingangs zu machen — mit
einer gewissen Unrellektiertheit. Es fehlt auch im Unterschied zu
Schelling ein besonderer Pathos. Bestimmt würde Kant in dieser
Richtung weiter gelangt sein, wenn nicht seine Aufmerksamkeit in
so starkem Maße durch die Bekämpfimg des sich auf eine unkritische

Interpretation des ens realissimum stützenden ontologischen
Gottesbeweises in Anspruch genommen worden wäre. So aber hat
er mit diesem kritisch-negativen Arm ungleich viel weiter ausgeholt
als mit dem spekulativ-positiven. Wobei noch hinzukommt, daß der

kritisch-negative Gedankengang zuletzt in den «praktischen
Vernunftglauben» ausmündet, so daß — die Bedeutung des Primats der

praktischen Vernunft haben wir oben gesehen — die Aufmerksam-

28 S. seine mit interessantem Kommentar versehene Paraphrase: WW.XI
282ff. und 585f. Hierzu Hubert Beckers' «Historisch-kritische Erläuterungen zu
Schellings Abhandlungen über die Quelle der ewigen Wahrheiten und Kants Ideal
der reinen Vernunft» (in: Abhandlungen der philos.-philologischen Classe der
Königlich Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 8, München 1858,
S. 719-764).

29 Das dürfte auch eine der Ursachen sein, weshalb man immer nur die negative
Fortsetzung gesehen, Kants positive Weiterführung des Gedankens jedoch kaum
oder überhaupt nicht beachtet hat.

127



keit erst recht von der möglichen positiven Charakteristik des ens
realissimum abgelenkt wird.

III. Die spekulativen Grundgedanken
und die Art ihrer Evidenz

1. Die. spekulativen Grundgedanken. Wir sind also bereits durch
Kant selbst auf die Ebene eigentlichen spekulativen Denkens
geführt worden. Die Untersuchung ist jedoch noch etwas weiterzuführen.

Es sind zunächst vor allem zwei Fragen zu stellen: Welches sind
die allgemeinen Erfordernisse eines spekulativen Gedankens und
wieviele solcher Gedanken gibt es überhaupt

Fürs erste ist klar, daß nicht jedes bloße Denken überhaupt als

spekulatives Denken in Betracht kommt. Denn dann wäre der
Beliebigkeit Tür und Tor geöffnet. Das reine Denken kann natürlich
sehr wohl ein bloß phantasierendes Denken sein. Wie ist das spekulative

Denken davon korrekt abzuheben? Man kann diese Frage
wohl am besten damit beantworten, daß man das «Objekt», das

Ziel oder, vielleicht besser : die allgemeine Intention dieses Denkens
anzugeben versucht. Die Antwort kann nach dem im vorigen
Abschnitt Gesagten nicht zweifelhaft sein : Das, auf was dieses Denken
abzielt, ist die Totalität des Seins. Wobei hier sogleich noch eine
Präzisierung angebracht sei : das Ganze des Seins wird von diesem Denken

intendiert 1. seinem Umfange und 2. seinem Dasein überhaupt
nach.

Damit dürften in der Tat schon viele Beliebigkeiten wegfallen,
zum Beispiel sicher alle phantasierenden Gedanken oder Urteile, die
sich nicht mit dem Seinsganzen befassen. Aber ein positives Zeugnis

zugunsten der Nichtbeliebigkeit des spekulativen Denkens kann
natürlich nur die Evidenz seiner Produkte selbst darstellen. Es wird
am besten sein, hier sogleich eine allgemeine Kennzeichnung der in
Frage kommenden Gedanken zu versuchen30.

30 Es darf in diesem Zusammenhang auf ein unbestreitbares Verdienst von
Karl Jaspers hingewiesen werden. Er hat als Erster die Gedanken, die wir hier
meinen, gesamthaft zusammengenommen und in ihrer rationalen Reinheit
(losgelöst von den oft zufälligen Besonderheiten ihres historischen Auftretens) zu
formulieren gesucht. Er hat das Rätsel ihrer eigentümlichen Evidenz gesehen und
ausgesprochen und sie einheitlich als ein «Transzendieren in Kategorien des

Gegenständlichen überhaupt» («Philosophie», Berlin 1932, Bd. III S.42) charak-

128



Wir haben bereits im vorigen Abschnitt gesehen, daß das Seinsganze

nicht als ein beliebiges Ganzes, sondern nur als eine vollkommene

Totalität, als ein absolutes Ganzes gedacht werden kann. Nun
sind jedoch Ganzes und Teile relationale Begriffe, die in unlösbarem
Zusammenhang stehen. Sie sind ihrem Sinne nach streng korrelativ.
Die Teile seihst können als Ganze geringerer Ordnung, die ihrerseits
wieder Teile enthalten, betrachtet werden usw. Und so kann
umgekehrt kein Ganzes gedacht werden, das nicht als Teil eines noch
größeren Ganzen gedacht werden kann und muß. Der unausweichliche

Gedanke eines letzten Ganzen führt daher zu dem Paradox, daß
ein seinem Wesen nach völlig relationaler Begriff absolut gebraucht
wird. Das ist ein klarer Widerspruch. Aber da der Gedanke zugleich
unvermeidlich ist, so kann dies kein lösbarer Widerspruch sein : also
kein beliebiger oder künstlicher, sondern ein der besonderen Natur
der Sache adäquater Widerspruch. Mit andern Worten : der Gedanke
des absoluten Ganzen muß diese beiden Momente (der Relationali-
tät und der Absolutheit) in sich enthalten. Durch dieses Zusammenbringen

und Ineinsfassen des Heterogenen sucht das Denken das
Undenkbare doch zu denken - nichts anderes aber ist das spekulative

Denken!
Nach dem eben Ausgeführten läßt sich nun auch sofort die Frage

beantworten, wieviele spekulative Gedanken es gibt. Man braucht
dazu gar keine bestimmte Zahl zu nennen, sondern es genügt, zu
sagen (und es ist dies auch viel sicherer) : Es muß prinzipiell genau
so viele spekulative Gedanken geben als es relationale Kategorien
gibt31.

Wir können uns das spekulative Prinzip an Beispielen etwas näher

vergegenwärtigen. Wir haben im vorigen Abschnitt den Fall des

Gegensatzes Einheit-Dualität bereits kennengelernt. Eine absolute
Einheit, die doch dem Seinsganzen zugedacht werden muß, läßt sich
nicht denken, ohne den Unterschied von Einheit und Dualität auf-

terisiert. Damit hat er das Bewußtsein für die methodische Sonderstellung dieses

echt-philosophischen Denkens gegenüber allem andern Denken geschärft oder
sogar erst geweckt.

31 Oder vielleicht genauer gesagt : so viele, als es relationale Kategorien-Paare
gibt (Einheit-Dualität, Teil-Ganzes, Ursache-Wirkung usw.), und zwar, sofern
sie tatsächlich nicht aufeinander zurückführbar («irreduktibel») sind. - Im übrigen

könnte man natürlich etwas vorsichtiger formulieren : es ist sicher, daß es
mindestens so viele spekulative Gedanken gibt.

9 129



zuheben. Bei dieser absoluten Einheit müssen wir uns das «Eine»
und das «Andere» als nicht mehr in der Unterschiedenheit vorhanden

denken.
Die hierin liegende spekulative Logik hat sich in der Geschichte

der Philosophie vielfach deutlich bemerkbar gemacht. Sie ist zum
Beispiel klar bei Plotin zu sehen, wenn er an die ontologische
Charakterisierung des Einen herantritt. Daß das Eine als die oberste,
unüberbietbare Entität nicht zählbar ist (und damit nicht ein Anderes

sich gegenüber hat), versteht sich für ihn (wie für den Kusaner)
von selbst. Aber Plotin ist sehr darauf bedacht, eine weitere
Möglichkeit der Dualisierung zu verhindern : das Eine denkt nicht, kann

gar nicht denken, deswegen, weil mit dem Denken unvermeidlich ein
Gedachtes und damit ein Zweites auf den Plan tritt, die unerläßliche
absolute Einheit also verhindert würde : «Denn auch wenn es nur
sich selber denkt, wäre es doch Vielheit» (V, 6.2.9). «Ist nun aber das,

was etwas denkt, Vielheit, so darf in dem, was Nichtvielheit ist, das
Denken nicht vorhanden sein. Dieses aber war das Erste. Das Denken

und der Geist kann somit erst bei dem vorhanden sein, welches

später als das Erste ist» (V, 6.3.14)32.
Auch die Kategorie des Sinnes (oder Zweckes) läßt sich auf das

Ganze des Seins nicht anwenden. Das hat zum Beispiel auch
Nietzsche gesehen (Werke [Naumann] XV 150f.). Das wäre absoluter

Sinn. Vom Sinn des Seinsganzen zureden, setzt jedoch voraus,
daß dieses Ganze noch in einem weiteren und also größeren
Zusammenhang stehe. Wie soll es aber dann noch absolutes Ganzes sein

32 Man sieht: Plotin handhabt die Logik der Spekulation einwandfrei. Und
doch hat Brentano ausgerechnet hier Plotin angegriffen. Er sagt, daß Plotin sich
in seiner Argumentation einer Verwechslung schuldig mache: «Das, was im
Gedanken existiert, verwechselt er mit dem, was in Wirklichkeit besteht. Sonst hätte
er nicht in dem Verstände eine Vielheit (natürlich eine wirkliche Vielheit) finden
können, nämlich die Zweiheit des Denkenden und Gedachten» (a.a.O. S.49).
Hierzu ist das Folgende zu bemerken : Brentano sieht nicht die spekulative
Notwendigkeit der absoluten Einheit (das ist für ihn offensichtlich überhaupt kein
Problem) und die daraus sich ergebende Forderung nach Ausschaltung aller
Dualismen. Sein Argument jedoch, die von Plotin genannte Zweiheit sei gar keine
Zweiheit, weil das Gedachte ja nichts Wirkliches (womit er sagen will: nichts
Reales, was nicht dasselbe ist) sei, ist falsch. Auch das Nur-Gedachte, mag es auch
noch so irreal sein (zum Beispiel Phantasien), ist Objekt des Denkens und steht ihm
gegenüber. Damit ist die Zweiheit unvermeidlich gegeben. Hier gilt der Leibni-
zische Satz: cogitatur ergo est (hierzu Scheler: «Idealismus-Bealismus», in:
Philos. Anzeiger II, 3 [1927], S. 258).

130



Das ist wieder die spekulative Schwierigkeit Der Gedanke endet,
wenn man ihn wirklich zu denken versucht, ineiner Art salto mortale.

Die Sinnfrage geht bereits nicht mehr auf den bloßen Umfang des

Seinsganzen, sondern in erster Linie auf sein Dasein überhaupt. Man
kann hier aber auch noch eine etwas andere Frage stellen. Man kann
nämlich nach der Notwendigkeit des Daseins des Seinsganzen fragen.
Positiv beantwortet ergibt dies eine absolute Notwendigkeit. Mit
diesem Begriff ist in der Philosophiegeschichte häufig mit einer gewissen

Leichtfertigkeit operiert worden. Dabei ist er doch wiederum
eine Formel für ein völlig Undenkbares, und zwar so sehr, daß er
schließlich von seinem Gegenbegriff der absoluten Zufälligkeit nicht
mehr zu unterscheiden ist. Das hat N. Hartmann einleuchtend
dargetan (s. «Möglichkeit und Wirklichkeit», Berlin 1938, SS. 91-94)33.
Und doch bleibt der Gedanke unvermeidlich : das Seinsganze kann
schlechthin nicht nicht sein (und letztlich nicht weggedacht
werden)34. Das ist ein sehr instruktiver Fall des spekulativen Prinzips.

2. Die natürliche Evidenz der spekulativen Gedanken. Eine Evidenz
zu beschreiben oder gar zu erklären, ist immer etwas Mißliches und

sogar eine Unmöglichkeit. Wie soll man aber gar die spekulative
Evidenz beschreiben, handelt es sich doch immer um den Versuch, ein
eigentlich Undenkbares (doch) zu denken Man kann schließlich
nichts anderes tun, als auf die Unausweichlichkeit, so und nicht

33 Es handelt sich also um eine Art Modalkoinzidenz. Sie findet sich beim Ku-
saner allerdings nicht. Es ist dies auch sehr begreiflich. - Interessant ist Kants
Stellungnahme in diesem Falle. «Es ist die Frage, ob zum Begriff des entis origi-
narii auch die absolute Notwendigkeit seines Daseins erfordert werde. Kann man
nicht vielleicht sagen : es ist weder an sich notwendig noch an sich zufällig ?» (6247).
Kant trachtet danach, beide Glieder des antinomischen Gegensatzes zu eliminieren

(zuletzt durch die Unterscheidimg von Ding an sich und Erscheinung). Er
denkt hierin ganz «aristotelisch» : Widersprüche müssen eliminiert werden. Ganz

im Gegensatz zum Kusaner, der mit seiner Lehre von der coincidentia oppositorum
eine scharfe Kritik an Aristoteles und dessen Behauptung der universellen Geltung
des Satzes vom Widerspruch verbindet! (cf. De non aliud, Kap. 19.—Daß diese

Position des Kusaners jedoch ihrerseits nicht unangefochten blieb, weiß man:
Wenck warf ihm in der Kontroverse um die docta ignorantia vor, er suche das

Unbegreifliche auf unbegreifliche Weise [«incomprehensibilia incomprehensibili-
ter», De ignota litteratura, Münster 1910, S. 27] zu erfassen).

34 Man beachte in diesem Zusammenhang Schellings instruktive Descartes-
Kritik (WW. XI 269 ff. und X 6 ff.). Das ist natürlich nicht eine erkenntnistheoretische,

sondern eine im guten Sinne spekulative Kritik. Hierzu die Bemerkungen
bei Jaspers: «Descartes und die Philosophie» (Berlin 1937), S. 14f.

131



anders zu denken, hinzuweisen. Der vielleicht klarste Unterschied

liegt wohl in dem jede Evidenz irgendwie begleitenden Gefühl der
Lust oder Unlust. Die spekulativen Gedanken scheinen beim
Gedachtwerden entweder mit einem Gefühl des Schauders (Kant) oder
vielleicht noch öfter mit einem der Unlust nahekommenden Gefühl
der Beklommenheit begleitet zu werden.

Aber wie dem auch sei, diese Evidenz ist zwar eine «schwierige»35
Evidenz, jedoch gleichzeitig eine durch und durch natürliche
Evidenz. Ganz im Gegensatz zu gewissen theologischen Gedanken, wie

zum Beispiel die Erbsünde und die Trinität. In diesen eigentümlichen

Gebilden wird zwar auch ein Ineinsfassen von Heterogenem
versucht. Und sie bekommen dann in der Tat mit den
spekulativphilosophischen Gedanken eine gewisse Ähnlichkeit. Aber diese

Ähnlichkeit kann doch nicht darüber hinwegtäuschen, daß es sich
bei solchen spekulativ-theologischen Gedanken um Begriffe handelt,
die schlechthin keiner natürlichen Evidenz fähig sind. Was den
Begriff der Erbsünde betrifft, so sei hier eine Stelle aus Kierkegaard
angeführt, die sich durch dankenswerte Klarheit auszeichnet : «Daß
,Erbsünde' ,Schuld' ist, das ist das richtige Paradox. Wie paradox
es ist, sieht man am besten so : Es ist gebildet durch eine Zusammensetzung

von qualitativ andersartigen Kategorien: ,Erben' ist eine

Naturkategorie; ,Schuld' ist ethische Kategorie des Geistes. Wie
kann man nun, sagt der Verstand, darauf verfallen, das zusammenzusetzen,

zu sagen, daß das geerbt wird, das, was infolge seines

Begriffes unmöglich geerbt werden kann ?/Es muß geglaubt werden.. .»

35 Diese spekulativen Gedanken sind eben unvermeidlich dialektisch. Das
heißt natürlich nicht, daß umgekehrt alle Dialektik spekulativ sein muß Nur die
besondere Dialektik des Seinsganzen ist spekulativ. Hegels geschichtsphiloso-
phische Dialektik zum Beispiel ist Dialektik innerhalb des Seinsganzen und insofern

nicht «spekulativ» zu nennen. Piatos «Parmenides» ist weitgehend ein Traktat

spekulativer Dialektik, jedoch bleiben bei ihm immanente Dialektik (im
Seinsganzen) und spekulative Dialektik (des Seinsganzen seiher) ungeschieden. - Daß
Dialektik nicht notwendig spekulative Dialektik zu sein braucht, Spekulation
hingegen unvermeidlich dialektisch ist, wird in einem älteren Werke (H. W. Dirksen :

«Die Lehre von den Köpfen» [Altona, 1833]) sehr gut berücksichtigt. Der Autor
unterscheidet klar die bloß dialektischen «Köpfe» (die nicht spekulativ zu sein

brauchen) von den spekulativen «Köpfen», die freihch - wie er richtig betont -
notwendig auch dialektisch sein müssen. - Kant verwendet das Wort «dialektisch»

bekanntlich in pejorativem Sinne. Statt dessen sucht er u. a. mit dem

völlig undialektischen Analogiebegriff zu operieren, der jedoch, so wie er ihn
philosophisch verwendet, zugegebener- und betontermaßen keiner Evidenz fähig ist.

132



(Tagebücher, hrg. von Th. Hücker, 3. Aufl., München 1949, S.409).
Was die Trinität betrifft, so kennt man die verschiedenen Kontroversen.

Gerade die größten Theologen weichen hier nicht so sehr
voneinander ah : DieTrinität ist ein Mysterium und damit ausgesprochen

Glaubenssache. Die großen Franziskanertheologen Alexander
von Haies und Bonaventura zum Beispiel lehnen hier jede auch noch
so entfernte natürliche Erklärung ab. Sie messen diesem Sachverhalt
sogar-im Interesse des meritum fidei-eine enorme Bedeutung bei36.

Die spekulativ-philosophischen Gedanken dagegen sind keine
Glaubensartikel, sondern ganz die Sache der natürlichen Vernunft37!

Damit sind wir bei der Frage des möglichen «weltanschaulichen»
Gehalts der spekulativen Gedanken angelangt. Es wurde schon früher

angedeutet und ist hier zu betonen, daß sie an und für sich
weitgehend «neutral» sind (abgesehen natürlich von der immerhin
beachtlichen ontologischen oder doch gnoseologischen Kritik, die mit
ihnen möglich ist, betreffe diese nun den Polytheismus, Manichäis-

mus, einen denkenden Gott oder etwa die Behauptung eines absoluten

Sinnes oder Zweckes). Blickt man auf die Philosophiegeschichte,
so ergibt sich freilich, daß die spekulativen Gedanken kaum je in
ihrer neutralen Indifferenz belassen wurden. Das ist verständlich
und zuletzt auch gar nicht anders möglich. Es wäre dies gar nicht
sinnvoll. Hierbei hat erwartungsgemäß die Interpretation im Sinne
eines Übersinnlichen (das heißt über die Welt Hinausgehenden) den
weitaus größten Anteil. Wobei man sich wohl kaum je bewußt
gewesen sein dürfte, daß man hierbei immer über die natürliche spekulative

Evidenz hinausging, vielmehr diese Evidenz der jeweiligen
besonderen Interpretation ohne weiteres mit zukommen ließ38. Man
beachtete eben die Unabhängigkeit und ursprüngliche Neutralität
der spekulativen Gedanken nicht und daß sie an sich verschiedener

36 Daß es daneben immer wieder Vertreter der sogenannten natürlichen Theologie

gegeben hat (Lullus, Postel und viele andere) braucht uns hier nicht zu
beunruhigen.

37 Es tut der Genialität des Grundgedankens des Kusaners keinen Abbruch,
wenn man konstatiert, daß die Reihe der von ihm dargelegten Koinzidenzen durch
die Aufnahme des Gedankens der Trinität uneinheitlich wird.

38 Es scheint in der philosophischen Literatur nur eine einzige Stelle zu geben,
wo von der genannten Indifferenz mit vollem Bewußtsein Notiz genommen wird.
Diese Stelle steht bei Jaspers: «Daß das Undenkbare die Gottheit sei, ist in dem
Gedanken, der im Nichtdenken scheitert, als solchem nicht schon gedacht»
(«Philosophie», Bd.III, S. 66).

133



Interpretationen fällig sind. Schon die «supranaturale» Auslegungsart

zeigt dies in einem gewissen Umfange : diese Auslegungsmöglichkeit
ist in sehr mannigfaltiger Weise verwirklicht worden (Schelling,

neg. Theologie, gewisse außerabendländische Formen der
Philosophie usw.). Und das ist auch bereits ein gewisser Hinweis darauf,
daß eventuell noch ganz andere Interpretationen möglich sind. In
der Tat sind einige gerade der spekulativsten Systeme zum Beispiel
des Pantheismus (Bruno, oder auch der Kusaner, wiewohl doch dessen

Philosophie ihrer Intention nach negative Theologie ist) oder

sogar des Atheismus (Spinoza39) bezichtigt worden. Das ist wohl
kein Zufall, sondern darf mindestens als ein Indiz gewertet werden

zugunsten der hier vertretenen These von der Unabhängigkeit des

spekulativen Denkens. Spekulatives Denken braucht nicht
metaphysisches Denken zu sein.

Welches ist nun aber die richtige Interpretation? Das ist eine

schwierige Frage, die jedoch bereits über den Bahmen dieser Skizze

hinausgeht.

39 Natürlich unzweifelhaft gegen Spinozas eigene Intention. - Die Möglichkeit,
Spinoza atheistisch zu interpretieren, ist ja u. a. auch der Grund dafür, daß Spinoza
in Sowjetrußland zu den wenigen staatlich geduldeten Philosophen gehört (vgl.
A.Deborin: «Marxismus und Spinozismus», in: Chronicon Spinozanum, Y, 1927.
Deborin gibt allerdings zu, daß Spinozas Intention eine andere ist, glaubt aber,
daß der Atheismus die einzigmögliche Konsequenz dieses Substanzdenkens sei).

134


	Über spekulative Evidenz : eine kritisch-historische Skizze aus dem Grenzgebiet der Kategorienlehre

