
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 13 (1953)

Artikel: Moderne historische Forschungen im Gebiet der antiken Logik

Autor: Dürr, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moderne historische Forschungen im Gebiet
der antiken Logik *

von Karl Dürr

§ 1: Aufgabe des Vortrages; Erörterung des Begriffes «formale

Logik». § 2: Bestimmung des Gegenstandes der historischen
Forschungen. § 3: Wert und Bedeutung der historischen Forschung.
§4: Beginn der modernen historischen Forschung. §5: Historische

Forschung im 19. Jahrhundert. § 6: Moderne Darstellungen
der Geschichte der Logik. § 7 : Hinweis auf das Werk von
Lukasiewicz. § 8 : Begriff der traditionellen Logik. § 9 : Bestimmung
der aristotelischen Syllogistik. § 10: Verwendung von Variablen.
§ 11 : Einführung des Begriffes «aristotelischer Syllogismus».
§ 12 : Syllogistische Notwendigkeit. § 13 : Beweise aristotelischer
Syllogismen. §14: Substitutionen von Variablen für Variable.
§15: Syllogistische Formen. §16: Zahlangaben. §17: Anerkennen

und verwerfen. § 18: Neue Entwicklung der aristotelischen
Syllogistik. § 19: Entscheidungsproblem. § 20: Ergebnisse.

§ 1. In neuerer und neuester Zeit ist die Entwicklung der
formalen Logik im griechisch-römischen Altertum zum Gegenstand
eingehender Untersuchungen gemacht worden. Es sei hier der
Versuch gemacht, über die Ergebnisse dieser Forschungen zu berichten.

Da wir zur Beschreibimg unseres Themas den Ausdruck
«formale Logik» gebrauchen, so scheint es mir angebracht, zunächst
in aller Kürze über diesen Ausdruck zu sprechen. Der Ausdruck
«formale Logik» und der diesem deutschen Ausdruck entsprechende
englische Ausdruck «formal logic» werden heute vielfach verwendet.
Heinrich Scholz gebraucht den Ausdruck «formale Logik» in seiner
Geschichte der Logik; I. M. Bochenski gab seiner historischen
Darstellung den Titel «Ancient formal logic»; Jan Lukasiewicz
veröffentlichte 1951 ein höchst bedeutsames Werk, dem er einen Titel
gab, der sich in deutscher Sprache wiedergeben läßt mit den Wor-

* Vortrag,gehaltenin der Philosophischen Gesellschaft Zürich aml3.Mail953.

72



ten: «Aristoteles' Syllogistik vom Standpunkt der modernen
formalen Logik», und der englische Gelehrte und Aristoteles-Forscher
W. D. Ross gebraucht den englischen Ausdruck, der dem deutschen
Ausdruck «formale Logik» entspricht, in der Einleitung eines Werkes,

in welchem der griechische Text der Analytik des Aristoteles
und ein Kommentar dieser Analytik dargestellt ist. Dem Ausdruck
«formale Logik» stellen wir den kürzeren Ausdruck «Logik» zur
Seite ; doch betrachten wir den Ausdruck «Logik» nicht als einen

Begriff, der weiter wäre als der Begriff «formale Logik». Es ist nicht
unsere Meinung, daß es sich empfehle, zwei Formen oder Arten der

Logik einander gegenüberzustellen; sondern wir identifizieren die

Begriffe «formale Logik» und «Logik». Die zusätzliche Bestimmung

«formal» soll nur dazu dienen, eine Eigentümlichkeit, die der

ganzen Disziplin, die man «Logik» nennt, zukommt, hervorzuheben.
§ 2. Der Gegenstand der historischen Forschungen, die hier zu

beleuchten sind, ist zunächst als die Entwicklung der formalen
Logik im griechisch-römischen Altertum bestimmt worden. Um
dieser Bestimmung festeren Halt zu geben, seien nun einzelne
bedeutsame Erscheinungen, die innerhalb des damit gegebenen
Rahmens fallen, genannt.

An erster Stelle sind hier Schriften zu nennen, welche Teile des

Werkes sind, das man «das Organon» nennt ; unter diesen Schriften
sei hier die Erste Analytik als bedeutsam hervorgehoben. In neuester

Zeit hat Josef Zürcher in dem Werke «Aristoteles' Werk und
Geist», das 1952 erschienen ist, die These aufgestellt, daß die ganze
Syllogistik, die in den beiden Büchern der Ersten Analytik
dargestellt ist, von Theophrast, einem Schüler des Aristoteles, und nicht
von Aristoteles selbst geschaffen worden sei (a. a. O. S.33 3). Die
Probleme, die damit angeregt sind, sollen hier weder erörtert noch

gar entschieden werden. Wenn wir im folgenden den Ausdruck
«aristotelischer Syllogismus» und verwandte Ausdrücke gebrauchen,

so soll durch das Wort «aristotelisch» nur zum Ausdruck
gebracht werden, daß wir uns auf den Komplex von Schriften
beziehen, die man als aristotelisch zu bezeichnen pflegt.

An zweiter Stelle seien hier antike Kommentare zur Ersten
Analytik des Aristoteles genannt. Wir heben hervor, daß Alexander von
Aphrodisias, der im zweiten Jahrhundert n. Chr. in Athen lehrte
und als der größte der antiken Kommentatoren gilt, einen
Kommentar zum ersten Buch der Ersten Analytik verfaßt hat, der uns

73



erhalten ist. Außerdem nennen wir einen Kommentar des Ammo-
nios zum ersten Buch der Ersten Analytik und einen Kommentar
des Johannes Philoponos zu diesem Buch. Ammonios, der Sohn des

Hermeias und Johannes Philoponos waren alexandrinische
Gelehrte. Es läßt sich feststellen, daß die Blütezeit des Johannes
Philoponos in die erste Hälfte des 6. Jahrhunderts n. Chr. fällt. Ammonios

war Lehrer des eben genannten Johannes Philoponos und darf
wohl als ein älterer Zeitgenosse des Johannes Philoponos gelten.

Daß wir diese Kommentatoren an dieser Stelle nennen, hat seinen
Grund hauptsächlich in folgendem Umstand. Es läßt sich zeigen,
daß schon durch Alexander von Aphrodisias ein bedeutsamer
technischer Fortschritt im Gebiet der Logik erreicht wird, nämlich ein
Fortschritt über den Punkt hinaus, den die Entwicklung der
logischen Theorie in der aristotelischen Analytik erlangt hat. Auf
diesen Punkt wird in der Folge noch einzugehen sein.

Wir nennen an dritter Stelle die Logik der älteren Peripatetiker,
insbesondere die Logik Theophrasts. Um Unklarheiten zu vermeiden,

bemerken wir, daß wir hier nicht die logischen Schriften, die
als aristotelisch gelten, im Auge haben, sondern lediglich die
Darstellung von Lehren, die seit den Zeiten des Altertums Theophrast
beigelegt wurden. Es sind uns in diesem Fall nur Fragmente
überliefert; aber diese Fragmente sind für die Geschichte der Logik
bedeutsam. Bochenski, einer der Vertreter der mathematischen Logik,
hat der Logik des Theophrast eine Monographie gewidmet.

An vierter Stelle sei hingewiesen auf die megarisch-stoische Logik.
Die Begründung und erste Entwicklung dieser Form der Logik fällt
ins dritte Jahrhundert v. Chr. Der Stoiker Chrysippos, dem hier ein
großes Verdienst zuzuerkennen ist, lehrte in Athen.

Hier schon sei angedeutet, daß die megarisch-stoische Logik der
aristotelischen gegenüber durchaus selbständig ist, und daß die
Erkenntnis dieser Tatsache in dem Zusammenhang, in dem wir hier
stehen, als epochemachend gelten darf.

Wir nennen anfünfter Stelle Golenos, der im zweiten Jahrhundert
n. Chr. lebte, in Pergamon und Rom als Arzt wirkte und während
langer Zeiten als medizinischer Lehrer in hohem Ansehen stand.

Zweierlei ist es, was an dieser Stelle Beachtung verdient. Es gibt
eine unter dem Namen des Galenos überlieferte «.Einleitung in die

Logik». Dieses kleine Werk ist von Minoides Mynas entdeckt und
1844 herausgegeben worden. Die Echtheit dieser Schrift wurde von

74



Carl Prantl, dem Verfasser einer umfassenden Geschichte der Logik,
von der in der Folge noch zu sprechen sein wird, bestritten. Das
kleine Werk ist dann 1896 von Karl Kalbfleisch noch einmal
herausgegeben worden. Nach den Darlegungen, die der eben genannte
Gelehrte im folgenden Jahr in den «Jahrbüchern für classische
Philologie» veröffentlicht hat, ist anzunehmen, daß jene Einleitung in
die Logik doch als ein Werk des Galenos gelten darf. Galenos
Einleitung in die Logik ist ein für die Entwicklung der Logik bedeutsames

Dokument. Es werden darin die stoische und die aristotelische

Logik dargestellt; in dieser Darstellungsweise liegt eine

Anregimg zur Vergleichung der beiden Disziplinen. Wir wenden uns
von da zur Betrachtung der zweiten Tatsache, die mit dem Namen
des Galenos verknüpft und für die Geschichte der Logik von
Bedeutung ist.

Man gebraucht seit langem den Ausdruck « Galenische Figur» und
pflegt darunter diejenige syllogistische Figur zu verstehen, die man
auch die vierte nennt, und die man den drei syllogistischen Figuren,
die Aristoteles aufstellt, zur Seite stellen kann. Es bestand aber bis
dahin keine volle Klarheit darüber, wie es zu dieser Bezeichnungsweise

gekommen sei, und Heinrich Scholz bemerkte in seiner
Geschichte der Logik, daß Galen wahrscheinlich fälschlich mit der
Galenischen Schlußfigur belastet sei. Es hat nun in neuester Zeit
Lukasiewicz auf eine Tatsache hingewiesen, die bis dahin unbeachtet

geblieben war, und die in diesem Zusammenhang von großer
Bedeutung ist. Es handelt sich um ein griechisches Scholium, das

schon 1899 von Maximilian Wallies in einer Ausgabe eines
Kommentars des Ammonios, dessen wir hier schon gedacht haben,
veröffentlicht worden ist. Der Titel des betreffenden Fragments läßt
sich in deutscher Sprache wiedergeben mit den Worten «Über alle
Arten des Syllogismus». Lukasiewicz weist darauf hin, daß dieses

Fragment, obschon es veröffentlicht war, bis dahin unbeachtet
geblieben ist. Das betreffende Textstück ist keineswegs leicht zu
interpretieren, aber es ist nun von Lukasiewicz in exakter und tiefgründiger

Weise gedeutet worden. Auf Grund der Deutung, die
Lukasiewicz gegeben hat, läßt sich nun folgendes sagen. Galenos hat
nicht, wie man bis dahin angenommen hatte, den drei aristotelischen

Figuren eine vierte gegenübergestellt, sondern er hat den
aristotelischen Syllogismen, die zwei Prämissen haben, Syllogismen
mit drei Prämissen gegenübergestellt und hat die Syllogismen mit

75



drei Prämissen in vier Figuren aufgeteilt. Wenn dies zutrifft, so hat
Galenos dadurch, daß er ein neues Gebiet, nämlich die Syllogismen
mit drei Prämissen, systematisch untersucht hat, einen für die

Erweiterung und Vertiefimg einer logischen Theorie bedeutsamen
Schritt getan.

Wir nennen schließlich den bekannten Philosophen Boethius,
einen Römer, der zur Zeit des Theoderich, des Königs der Ostgoten,
lebte und 524 oder 525 n. Chr. gestorben ist. Unter den zahlreichen

logischen Abhandlungen, die Boethius verfaßt hat, seien hier
genannt die Schrift, der man den Titel «de syllogismo hypothetico»
(über den hypothetischen Syllogismus) gegeben hat, und der
Kommentar zur Topik Ciceros. Es läßt sich zeigen, daß in diesen Schriften

eine Fülle von Schlußregeln, die ins Gebiet jener Disziplin, die

man heute als Aussagenlogik bezeichnet, fallen, dargestellt sind.
Die logischen Schriften des Boethius stehen am Ende der Entwicklung,

welche die formale Logik im griechisch-römischen Altertum
durchlaufen hat. Historisch bedeutsam ist die Tatsache, daß die

genannten Schriften des Boethius dem Mittelalter bekannt gewesen
sind.

Es sei in diesem Zusammenhang auf folgende Tatsache hingewiesen.

Es ist uns eine Darstellung der Logik überliefert, die den Titel
trägt «de syllogismis» (von den Schlüssen), und die in der Schule
des Klosters in St. Gallen zur Zeit der Frühscholastik entstanden
ist. Es läßt sich zeigen, daß eine der Quellen, aus denen der Verfasser

dieser Abhandlung schöpfte, Boethius Kommentar zur Topik
Ciceros gewesen ist.

§ 3. Es scheint mir angebracht, an dieser Stelle in Kürze zu sprechen

über Wert und Bedeutung der historischen Forschung, die der

Entwicklung der formalen Logik im griechisch-römischen Altertum
gewidmet ist. Zweierlei ist es, was mir hier wesentlich erscheint,
nämlich erstens die Bedeutung, welche diese Forschung für die
klassische Philologie hat, und zweitens die Bedeutung, die ihr für
die Entwicklung der modernen Logik zukommt.

Es scheint mir unbestreitbar, daß es eine Aufgabe der klassischen

Philologie ist, die literarischen Werke des griechisch-römischen
Altertums zu interpretieren. Daraus folgt, daß die historische
Forschung, die darum bemüht ist, die logischen Schriften des

griechisch-römischen Altertums zu interpretieren, Aufgaben
übernimmt, die im Bereich der klassischen Philologie liegen. Voraus-

76



gesetzt, daß sie diese Aufgaben in einer Weise löst, die als
wissenschaftlich haltbar gelten kann, läßt sich nicht bestreiten, daß diese

Forschung etwas leistet, was für die klassische Philologie von
wesentlicher Bedeutung ist.

Es ist für denjenigen, der sich mit moderner formaler Logik
beschäftigt, von Wert, zu wissen, daß im griechisch-römischen Altertum

die formale Logik schon in bedeutsamem Ausmaß zur Entfaltung

gekommen ist; ich möchte sagen, daß darin für den modernen
Logiker ein Grund der Ermutigung liegt. Es besteht auch die
Möglichkeit, daß die historische Forschung Anregung gibt zur Entwicklung

neuer Theorien, die ins Gebiet der modernen formalen Logik
fallen. Es sei in diesem Zusammenhang erwähnt, daß die neue Deutung

der aristotelischen Syllogistik, die Jan Lukasiewicz gegeben
hat, und von der hier noch zu sprechen sein wird, zur Entwicklung
einer exakten und tiefgründigen Theorie, die der modernen formalen

Logik zuzurechnen ist, geführt hat. An der Entwicklung dieser
modernen Theorie sind außer Jan Lukasiewicz Gelehrte beteiligt,
die von ihm Anregungen zur Behandlung neuer Probleme erhalten
haben. Ich nenne hier J. Slupecki und C. A. Meredith. Slupecki
lehrt jetzt, wenn ich recht orientiert bin, Logik an der Universität
Wroclav (Breslau); er war Schüler von Lukasiewicz, als dieser 1938

an der Universität Warschau wirkte und dort das Seminar für
mathematische Logik leitete. C. A. Meredith hörte Vorlesungen, die
Lukasiewicz 1949 an der Universität in Dublin gehalten hat.

§ 4. Es wurde im vorangehenden schon angedeutet, daß die neue
Deutung der megarisch-stoischen Logik für die historische
Forschung epochemachend geworden ist. Es scheint mir zulässig,
festzusetzen, daß mit den Feststellungen, die wir hier im Auge haben,
die moderne historische Forschimg beginnt. Es ist zu sagen, daß

an dieser Feststellung nicht mit unbedingter Strenge festzuhalten
ist. Es ließe sich zeigen, daß schon in früheren Jahrzehnten vereinzelte

Feststellungen historischer Art gemacht wurden, die
zweckmäßigerweise mit der modernen historischen Forschung zu vereinigen

sind. Wir dürfen in diesem Zusammenhang auf eine Monographie

von G. Vailati, die 1904 in einer italienischen Zeitschrift
erschienen ist, verweisen. G. Vailati war für die Geschichte der exakten

Wissenschaften interessiert, und es ist sachlich bedeutsam, daß
dieser Vertreter der exakten Wissenschaften im Gebiet der
Geschichte der Logik einen neuen Weg eingeschlagen hat.

77



§ 5. Der modernen historischen Forschung stellen wir nun die
historische Forschung einer älteren Zeit gegenüber, und zwar scheint
es mir zulässig, diese ältere Zeit abzugrenzen, indem wir sie mit dem
19. Jahrhundert identifizieren. Es muß hier gesagt werden, daß

tiefgehende Unterschiede bestehen zwischen der modernen
historischen Forschung und der Forschung der älteren Zeit; daraus
erklärt es sich, daß Vertreter der modernen Forschimg, insbesondere

Lukasiewicz, scharfe Kritik üben an historischen Darstellungen der

Logik, welche der älteren Zeit angehören. Ich möchte nun aber

betonen, daß diese Kritik rein sachlicher Art ist; es sollen nicht
einzelne Persönlichkeiten angegriffen werden. Lukasiewicz bemerkt in
einer seiner Abhandlungen ausdrücklich, daß den älteren Autoren
daraus, daß sie keine genügende logische Vorbildung hatten, kein
Vorwurf gemacht werden könne, weil eine wissenschaftliche Logik
erst seit wenigen Jahrzehnten bestehe.

Es seien an dieser Stelle einige historische Darstellungen der

Logik, die der älteren Zeit angehören, genannt. Wir nennen zuerst
zwei kleinere Werke von Friedrich Adolf Trendelenburg, nämlich
die «Elementa Logices Aristotelicae» (Elemente der aristotelischen
Logik), die 1836 in erster Auflage erschienen sind, und die

«Erläuterungen zu den Elementen der aristotelischen Logik», die
1842 in erster Auflage erschienen sind. Die beiden Werke waren
für den Unterricht an Gymnasien bestimmt und lassen deutlich
erkennen, wie Trendelenburg die aristotelische Logik interpretiert
hat.

Wir nennen sodann die Ausgabe des Organons des Aristoteles,
die 1844/46 erschienen ist. Diese Ausgabe wurde besorgt von Theodor

Waits, und Waitz hat dieser Ausgabe auch einen eigenen
Kommentar in lateinischer Sprache beigegeben. Der Kommentar zur
Ersten Analytik bringt eine Tafel, auf der die Schlußregeln
dargestellt sind, die Theodor Waitz altem Herkommen gemäß mit den
aristotelischen Syllogismen identifizierte.

An dritter Stelle nenne ich die bekannte Geschichte der Logik
von Carl Prantl. Der erste Band dieses umfassenden Werkes, der
die Geschichte der Logik im griechisch-römischen Altertum
darstellt, ist 1855 in erster Auflage erschienen. Das Werk Prantls ist
für uns auch heute noch unentbehrlich; um so mehr bedarf es hier
einer sachlichen Kritik, um Verwirrimg zu vermeiden. Prantls
Darstellung der aristotelischen Syllogistik weicht nicht von der übli-

78



chen ab; seine Darstellung der stoischen Logik ist, wie Lukasiewicz
gezeigt hat, in einem wesentlichen Punkte ungenau.

Ich nenne nun das große Werk von Heinrich Maier, das betitelt
ist «Die Syllogistik des Aristoteles». Drei Bände dieses Werkes
erschienen in den Jahren 1896-1900; ein letzter Band, der in
Aussicht genommen war, scheint nicht mehr ausgeführt worden zu
sein.

Es sei hier erwähnt, daß Heinrich Maier in den Jahren 1900-1902
als Professor der Philosophie an der Universität Zürich wirkte.

Lukasiewicz hat in einer neuen Publikation das genannte Werk
Heinrich Maiers eingehend kritisiert und hat Mängel oder Schwächen,

die diesem Werk anhaften, aufgedeckt. Lukasiewicz hat hier
aber auch auf einen eigenartigen Umstand, den wir jetzt ins Auge
fassen wollen, hingewiesen. Heinrich Maier unterscheidet sich
dadurch vorteilhaft von den übrigen älteren Historikern der Logik,
daß ihm die Tatsache, daß die übliche Darstellungsweise der
aristotelischen Syllogistik einen schwachen Punkt hat, nicht gänzlich
entgangen ist; und er hat dieser Einsicht an einer Stelle seines Werkes
Ausdruck gegeben. Dort unterscheidet er nämlich die aristotelische
Darstellungsform der Syllogismen von der Darstellungsform der

späteren Logik. Doch muß nun gesagt werden, daß Heinrich Maier
die Einsicht, der er hier Ausdruck gibt, in der Folge nicht hat
fruchtbar werden lassen. Er half sich über die Schwierigkeit, vor die

er sich dank seiner neuen Einsicht gestellt sah, hinweg, indem er
erklärte, vielleicht sei es gestattet, die Darstellungsform der
späteren Logik an die Stelle der ursprünglichen zu setzen.

Schließlich verweisen wir in diesem Zusammenhang auf ein lo-
gistisches Werk, ein Werk von hohem wissenschaftlichem Wert;
es sind dies die Vorlesungen über die Algebra der Logik von Ernst
Schröder. Wir verweisen hier insbesondere auf die erste Abteilung
des zweiten Bandes dieses Werkes; sie ist 1891 erschienen. Ich
bemerke, daß die Darstellung der Syllogistik, die Ernst Schröder hier
in der zwanzigsten Vorlesimg gibt, für die Beurteilung des
wissenschaftlichen Wertes des umfassenden Werkes von durchaus
untergeordneter Bedeutimg ist; doch ist für die Betrachtung, die wir
hier durchführen, dieser Teil des genannten Werkes wesentlich.

Zwei Punkte sind es, die wir als bedeutsam hervorheben. Ernst
Schröder stellt die Syllogismen in zwei Weisen dar, nämlich einerseits

als Schlußregeln, anderseits als logische Thesen oder Formeln,

79



und es ist offensichtlich, daß er sich des Bedeutungsunterschieds
der beiden Darstellungsweisen nicht bewußt ist. Ernst Schröder
deutet in der Uberschrift eines Abschnittes der zwanzigsten
Vorlesung an, daß es unter den Syllogismen der Alten Syllogismen gebe,
die inkorrekt sind; und der Text dieses Abschnittes läßt erkennen,
daß er auch einige aristotelische Syllogismen zu den inkorrekten
Syllogismen zählt.

Wir berühren damit einen Punkt, auf den in der Folge noch
einzugehen sein wird. Hier sei nur bemerkt, daß es nach der Auffassung,

die Lukasiewicz vertritt, keine aristotelischen Syllogismen
gibt, die inkorrekt sind.

§ 6. Angesichts der Tatsache, daß ältere Darstellungen der
Geschichte der Logik, insbesondere das Werk Prantls, heute als

unzulänglich bezeichnet werden müssen, erscheint es wünschenswert,
daß die Geschichte der Logik nun von modernen Gesichtspunkten
aus dargestellt werde; darum können wir es verstehen, daß von
Lukasiewicz die Forderung, daß die Geschichte der Logik neu
geschrieben werde, mehrfach erhoben worden ist. Es darf auch gesagt
werden, daß in dieser Richtung schon Wertvolles geleistet worden
ist. Zwei kleinere Werke, auf die im vorangehenden schon verwiesen

wurde, sind an dieser Stelle wieder zu nennen, nämlich die
Geschichte der Logikvon Heinrich Scholz und eine inenglischer Sprache
verfaßte Abhandlung von Bochenski, die betitelt ist «Ancient formal
logic» (Antike formale Logik). Es ist aber daraufhinzuweisen, daß
eine eingehende moderne Geschichte der Logik zur Zeit noch nicht
möglich ist, da dafür dieVorarbeiten vielfach noch fehlen; dies ist
auch sowohl von Scholz als von Bochenski ausdrücklich gesagt
worden.

§ 7. Im folgenden wollen wir uns auf die Betrachtung des neuen
historischen Werkes von Jan Lukasiewicz beschränken. Dieses Werk
ist in englischer Sprache verfaßt und trägt den Titel «Aristotle's
Syllogistic from the standpoint of modern formal logic»; es ist 1951

erschienen. Es wird hier die aristotelische Theorie neu dargestellt
lind zugleich in streng systematischer Weise ergänzt und vertieft.
Das Werk von Lukasiewicz ist in wissenschaftlichen Zeitschriften
mehrfach besprochen und gewürdigt worden; soweit ich zu sehen

vermag, wird sein hoher wissenschaftlicher Wert durchweg
anerkannt. Heinrich Scholz nennt diese Aristoteles-Studie einen Markstein

der Forschung und ein Probestück einer mustermäßigen Inter-

80



pretation1 ; Philothues Boehner erklärt, fest davon überzeugt zu sein,
daß diese Interpretation und Darstellung der aristotelischen Syllo-
gistik definitiv ist2, und auch Oskar Becker anerkennt, daß das Werk
von Lukasiewicz in seiner Art ein Meisterwerk ist3.

§ 8. Es sei mir erlaubt, zu Beginn der Überlegungen, die nun
durchzuführen sind, den Begriff «die traditionelle Logik» einzuführen.

Dieser Begriff wird in historischen Darstellungen vielfach
verwendet. Lukasiewicz seihst gebraucht ihn oder, genauer gesprochen,
den entsprechenden englischen Ausdruck an einer Stelle, auf die
wir noch zurückkommen werden. Wir bedürfen dieses Begriffes,
um die Disziplin, welche wir die aristotelische Syllogistik nennen,
der Disziplin, welche wir die traditionelle Logik nennen wollen,
gegenüberstellen zu können. Es würde zu weit führen, wenn wir
den Begriff «die traditionelle Logik» definieren wollten. Wir
schlagen darum hier folgenden Weg ein. Wir verweisen auf ein
bestimmtes Schriftstück und erklären, daß es uns die Disziplin,
welche man die traditionelle Logik nennt, repräsentieren oder
vertreten soll.

Das Schriftstück, das uns geeignet erscheint, die traditionelle
Logik zu repräsentieren, ist ein Teil eines bekannten philosophischen
Werkes, nämlich eines in französischer Sprache verfaßten Werkes,
das in deutscher Übersetzung den Titel trägt «Briefe an eine deutsche
Prinzessin über verschiedene Fragen der Physik und der
Philosophie». Das Werk erschien 1768/72 anonym; es besteht aber kein
Zweifel daran, daß der Verfasser der Basler Mathematiker Leonhard
Euler ist. Dieses Werk hat, wie der Titel es andeutet, Briefform; die
Briefe 102—108 sind der Darstellung der Logik gewidmet.

Es sind mannigfaltige Gründe, die uns bestimmen, hier der
Darstellung der traditionellen Logik, die Leonhard Euler gegeben hat,
eine Art Vorzugsstellung einzuräumen. Zuerst ist zu sagen, daß die

Darstellung Eulers klar und didaktisch geschickt ist. Sodann
bemerken wir, daß die Diagramme, deren sich Euler bedient, um
logische Sätze zu veranschaulichen, allgemein bekannt geworden sind.
Daß Euler nicht der erste war, der logische Diagramme benutzte, sei

hier nur nebenbei bemerkt.

1 Deutsche Literaturzeitung (1952) und «Zentralblatt für Mathematik» (1952).
2 Journal of symbolic logic Bd. 17 (1952).
3 Gnomon Bd. 24 (1952); auf die Besprechung von Oskar Becker bin ich von

Herrn PD. Dr. Rudolf Meyer aufmerksam gemacht worden.

6 81



Die Tatsache, daß der Name Leonhard Eulers in der wissenschaftlichen

Welt einen guten Klang hat, darf in diesem Zusammenhang
auch geltend gemacht werden; ich möchte sogar sagen, daß auch der

Umstand, daß Leonhard Euler Basler gewesen ist, für uns nicht ganz
unwesentlich ist. Schließlich ist hier noch auf folgende bedeutsame
Tatsache aufmerksam zu machen. Lukasiewicz sagt an der Stelle,
die ich im vorangehenden im Auge hatte, daß jeder, der die traditionelle

Logik kennt, vertraut ist mit der Interpretation der Syllogismen

mit Hilfe der Eulerschen Kreise (a.a.O. S.101); dies spricht
dafür, daß auch nach der Auffassung von Lukasiewicz eine enge
Verbindung besteht zwischen der traditionellen Logik und der
Darstellung der Logik im Werke Leonhard Eulers.

§ 9. Unter der aristotelischen Syllogistik verstehen wir hier eine

Disziplin, die dargestellt ist in den Kapiteln 1-2 und 4-7 des ersten
Buches der Ersten Analytik und in den Kapiteln 1 und 8-10 des

zweiten Buches der Ersten Analytik. Wir heben hervor, daß die hier
genannten Kapitel einen verhältnismäßig kleinen Teil des Werkes
bilden, das man die Erste Analytik nennt. Wir bemerken nur
andeutungsweise, daß sich von einem literarischen Gesichtspunkt aus

sagen ließe, daß die Theorie, die wir hier im Auge haben und als die
aristotelische Syllogistik bezeichnen, nur ein Teil derjenigen Theorie
ist, die in der Ersten Analytik dargestellt ist, da in den genannten
Kapiteln nicht die Rede ist von jenen Syllogismen, die man die
modalen zu nennen pflegt.

Um unsere Abgrenzung zu rechtfertigen, weisen wir auf folgende
Tatsachen hin.

Die Disziplin, die wir die aristotelische Syllogistik nennen wollen,
darf in gewissem Sinn als das Kernstück der aristotelischen Logik
gelten; die traditionelle Logik kann als eine Umformung der
genannten Disziplin angesehen werden. Nach einer Hypothese, die
neuerdings Lukasiewicz und in etwas früherer Zeit Paul Gohlke
aufgestellt hat, und die mir annehmbar zu sein scheint, läßt sich auch

sagen, daß eine Abgrenzung, wie wir sie hier vornehmen, der
ursprünglichen Intention des Aristoteles entspricht. Wenn jene Hypothese

zutrifft, so sind die Kapitel der Ersten Analytik, in denen die
Lehre von den modalen Syllogismen dargestellt ist, nachträglich in
einen zuvor schon bestehenden Text eingeschoben worden.

§ 10. In der aristotelischen Syllogistik werden einzelne Buchstaben

als Variable verwendet. Mit Recht sieht Lukasiewicz darin einen

82



höchst bedeutsamen Schritt zur Begründung der Logik. Er erwähnt
in diesem Zusammenhang, daß W. D. Ross, dessen wir im
vorangehenden schon einmal gedacht haben (vgl. oben § 1), andeutet, daß
Aristoteles durch die Verwendung von Variablen der Begründer der
formalen Logik geworden ist (a. a. O. S. 8).

Indem wir nun die Frage aufwerfen, wie Aristoteles und die antiken

Kommentatoren die Variablen verwenden, stoßen wir auf
Probleme von nicht geringer Tragweite, die erst durch das Werk von
Lukasiewicz aufgedeckt worden sind. Aristoteles verwendet zwar
Variable, aber er hat keinen Ausdruck, der dem Begriff «Variable»
entsprechen würde ; dagegen verwenden antike Kommentatoren der
Ersten Analytik, nämlich Alexander von Aphrodisias und Johannes

Philoponos, das griechische Wort «aror/siov», das neben andern
Bedeutungen auch die Bedeutung hat, die man in der deutschen
Sprache mit dem Wort «Buchstabe» verbindet, in der Bedeutung,
die wir heute dem Ausdruck «Variable» geben.

Für die Variablen lassen sich unter bestimmten Umständen, die
hier nicht angegeben werden sollen, Ausdrücke einsetzen, die wir
heute Konstanten nennen würden ; man kann in solchen Fällen von
Substitutionen sprechen. Einer der antiken Kommentatoren, Johannes

Philoponos,verfügt auch schon über einen technischenAusdruck,
dessen Bedeutung sich genau mit der Bedeutung des deutschen
Ausdruckes «substituieren» deckt; er verwendet in dieser Bedeutung
ein griechisches Verbum, das dem lateinischen Verbum «subicere»
und dem deutschen Verbum «darunterwerfen» entspricht.

Aristoteles macht häufig von dem Verfahren der Substitution
Gebrauch. Allerdings sind die Fälle selten, in denen Substitutionen
ausgeführt werden in Syllogismen, die wir heute allgemeingültig nennen
würden; häufig dagegen sind Fälle, da eine Substitution ausgeführt
wird in einem Ausdruck, der seiner Struktur nach einem Syllogismus
analog ist, aber nicht allgemeingültig zu nennen ist. Daß Aristoteles
in Fällen der zweiten Art häufig Substitutionen ausführt, erklärt
sich daraus, daß er darin ein Mittel sieht, um zu beweisen, daß die
betreffenden Ausdrücke nicht allgemeingültig sind.

Erwähnenswert scheint mir die Feststellung von Lukasiewicz,
daß sich im zweiten Buch der Zweiten Analytik ein Satz findet, der
durch Substitution abgeleitet wird aus demjenigen Syllogismus,
welchem in der traditionellen Logik der Modus Barbara entspricht.
Dieser Satz kann in deutscher Sprache mit folgenden Worten wieder-

83



gegeben werden: Wenn jede breitblätterige Pflanze die Blätter
verliert und jeder Weinstock eine breitblätterige Pflanze ist, so verliert
jeder Weinstock die Blätter (a. a. O. S. 2).

Aristoteles deutet zwar in gewissen Fällen an, daß für bestimmte
Variablen bestimmte Konstanten einzusetzen sind; aber er stellt
keine allgemeine Regel auf, durch die festgesetzt würde, welche
Substitutionen als zulässig zu gelten haben. Dagegen hat der schon
mehrfach genannte Kommentator Johannes Philoponos eine solche

Regel aufgestellt, indem er erklärte, man dürfe für eine Variable
Begriffe beliebiger Materie substituieren.

Unsere Überlegungen führen uns hier auf einen Punkt, der für die

Beurteilung der aristotelischen Syllogistik von grundlegender
Bedeutung ist ; und ich muß gestehen, daß ich mir in diesem Punkt die

Auffassung, die -Lukasiewicz vertritt, nicht vorbehaltlos zu eigen
machen kann.

Lukasiewicz erklärt an einer Stelle, die dem letzten Abschnitt seines

Werkes angehört, daß Aristoteles in seine Logik keine leeren
Begriffe einführe. Der Ausdruck «leerer Begriff» bedarf hier einer
Erklärung. Wir geben eine solche, indem wir festsetzen, daß ein
Ausdruck dann und nur dann ein leerer Begriff heißen soll, wenn ihm
eine Aussagefunktion entspricht, die keinem ihrer Argumente einen
wahren Satz zuordnet.

Die Auffassung, die Lukasiewicz vertritt, geht nun dahin, daß

man das aristotelische System nicht richtig deute, wenn man voraussetze,

daß für die Variablen auch leere Begriffe eingesetzt werden
dürfen. Es ist dies einer der Gründe, die er geltend macht, um zu
zeigen, daß die Kritik der aristotelischen Syllogistik, die von
Vertretern der mathematischen Logik geübt wird, auf einem
Mißverständnis beruhe. Demgegenüber möchte ich sagen, daß das
aristotelische System an dieser Stelle eine Lücke zeigt, weil keine
Substitutionsregel aufgestellt wird. Es werden ja nur Beispiele von
Substitutionen gegeben. Auch wenn man zugeben kann, daß die
Beispiele von Substitutionen, die man findet, durchweg solcher Art
sind, daß in den gegebenen Fällen nur Begriffe, die nicht leer sind,
für die Variablen substituiert werden, so läßt sich doch daraus nicht
eine Substitutionsregel entnehmen. Übrigens ist zu sagen, daß die

Substitutionsregel des Johannes Philoponos, deren wir schon

gedacht haben, nicht solcher Art ist, daß damit die Substitution
leerer Begriffe ausgeschlossen wird.

84



§ 11. Wir haben im vorangehenden schon mehrfach den Ausdruck
«Syllogismus» verwendet und dabei zumeist die aristotelischen
Syllogismen im Auge gehabt. Wir heben nun hervor, daß der Begriff
«aristotelischer Syllogismus» für unsere Überlegungen wesentlich
ist. Eine Definition dieses Ausdruckes soll hier nicht gegeben
werden; andeutungsweise läßt sich sagen, daß aristotelische Syllogismen

einheitliche Formeln sind, deren Struktur sich in exakter
Weise beschreiben läßt. Der Ausdruck «einheitlich» ist in dieser

Erklärung verwendet worden, um von vornherein einen Zug
hervortreten zu lassen, der nach der neuen Auffassung, die von
Eukasiewicz entwickelt worden ist, den aristotelischen
Syllogismen den Syllogismen der traditionellen Logik gegenüber
eigentümlich ist.

Die Syllogismen der traditionellen Logik sind Schlußregeln; sie

besagen, daß man von Sätzen bestimmter Struktur, die als Prämissen

bezeichnet werden, übergehen kann zu einem Satz bestimmter
Struktur, der als Schlußsatz oder Konklusion bezeichnet wird. Eine
solche Schlußregel kann nicht als eine einheitliche Formel gelten.
Ich hebe hervor, daß man aristotelische Syllogismen und Syllogismen

der traditionellen Logik einander umkehrbar eindeutig zuordnen

kann, und daß es darum zulässig ist, den Ausdruck «der
aristotelische Syllogismus, welcher dem Modus Barbara entspricht», zu
gebrauchen; aber eine Identifikation eines aristotelischen Syllogismus

mit der ihm entsprechenden Schlußregel der traditionellen
Logik ist unzulässig.

Es scheint mir unzweifelhaft zu sein, daß Lukasiewicz hier eine
bedeutsame Tatsache aufgedeckt hat und daß diese Tatsache für das

Verständnis der aristotelischen Syllogistik und der Beweise, die von
Aristoteles innerhalb des damit bezeichneten Bereiches geführt werden,

wesentlich ist.
Es ist von historischem Interesse, festzustellen, daß es nicht nur

in der neueren Zeit und im Mittelalter, sondern schon in der letzten
Zeit des griechisch-römischen Altertums üblich war, die aristotelischen

Syllogismen durch Schlußregeln zu ersetzen und daß man
sich des Unterschiedes, der zwischen den aristotelischen Syllogismen
und den ihnen entsprechenden Schlußregeln besteht, nicht bewußt
geworden ist. Lukasiewicz weist daraufhin, daß zuerst im Kommentar

des Alexander von Aphrodisias sich Ansätze zu einer derartigen
Darstellung der Syllogistik finden und daß diese Umbildung der

85



aristotelischen Syllogistik wohl unter dem Einfluß der stoischen

Logik, die eine Regellogik war, erfolgt ist.
Wir wollen uns hier daran erinnern, daß Heinrich Maier die

Tatsache, daß aristotelische Syllogismen und Syllogismen der traditionellen

Logik nicht zu identifizieren sind, geahnt hat, daß aber diese

Tatsache in seiner Darstellung der Syllogistik des Aristoteles nicht
zur Geltung kommt.

§ 12. Bei der Darstellung eines Syllogismus bedient sich Aristoteles

vielfach, aber nicht immer, des Begriffes der Notwendigkeit.
Beispielsweise stellt er den Syllogismus, der in seinem System dem
Modus Barbara entspricht, durch einen Ausdruck dar, der sich in
deutscher Sprache durch die folgenden Worte wiedergeben läßt:

«wenn A von jedem B und B von jedem C ausgesagt wird, so ist
es notwendig, daß A von jedem C ausgesagt werde.»

Es ist heute möglich, den Begriff der Notwendigkeit da, wo er in
der Formulierung eines aristotelischen Syllogismus auftritt, in exakter

Weise zu deuten. Durch den Ausdruck der Notwendigkeit soll
offenbar angedeutet werden, daß die betreffende Formel als eine

allgemeingültige zu betrachten ist. In der modernen Logik verwendet

man gewisse Ausdrücke, die man Quantifikatoren nennt, und
deren Bedeutung durch Hinweis auf die Bedeutung des deutschen
Wortes «jedes» zu erklären ist. Im aristotelischen System entspricht
der Ausdruck «Notwendigkeit» einem Quantifikator oder genauer
gesagt einer Verbindung von Quantifikatoren.

Genauigkeitshalber sei hier noch auf folgenden Punkt aufmerksam

gemacht. Aristoteles stellt bei der Formulierung von Syllogismen

den Ausdruck der Notwendigkeit nicht, wie man es erwarten
^vürde, an die Spitze der ganzen Formel, sondern ins Innere der Formel,

indem er diesen Ausdruck dem Nachsatz des betreffenden
Bedingungssatzes unmittelbar vorangehen läßt. Um diejenigen
aristotelischen Syllogismen, in denen der Ausdruck der Notwendigkeit
auftritt, in exakter Weise deuten zu können, muß man die Festsetzung

treffen, daß sie zunächst zu ersetzen sind durch Ausdrücke, die

aus ihnen durch eine Transformation, die sich in exakter Weise
beschreiben läßt, hervorgehen.

Es sei hier im Vorbeigehen bemerkt, daß schon Heinrich Maier
Tatsachen, die in diesem Zusammenhang bedeutsam werden,
beachtet hat. Er spricht von syllogistischer Notwendigkeit. Es läßt sich

zwar nicht sagen, daß er eine exakte und befriedigende Erklärung

86



dieses Ausdruckes gegeben hätte ; aber man kann doch sagen, daß
der Ausdruck «syllogistische Notwendigkeit» zu einer andeutungsweisen

Beschreibung oder Kennzeichnung der aristotelischen
Syllogismen dienlich ist.

§ 13. Es ist eine allgemein bekannte Tatsache, daß in der
aristotelischen Syllogistik und in der traditionellen Logik ein eigenartiges
Verfahren ausgebildet worden ist, das vielfach als eine Reduktion
oder Zurückführung eines Syllogismus auf einen andern Syllogismus
bezeichnet wird; allgemein bekannt ist auch die Tatsache, daß die
Scholastiker befremdlich klingende Wörter gebildet haben, die

irgendwie mit der Reduktion von Syllogismen auf andere Syllogismen

in Zusammenbang zu bringen sind. Ich habe den Eindruck, daß

erst durch die tiefgehenden Analysen, die in dem Werke von
Lukasiewicz dargestellt sind, das Wesen jener Reduktionen zu voller Klarheit

gebracht worden ist.
Zunächst muß betont werden, daß diese Reduktionen Beweise

sind. Es ist zu sagen, daß auch den älteren Autoren diese Tatsache
nicht entgangen ist. Heinrich Maier bezeichnet die Zurückführimg
gewisser Modi oder Schlußweisen auf andere Modi als Beweise, und
Aristoteles selbst gebraucht in diesem Zusammenhang gelegentlich
das griechische Wort «àjiôôe:£cç», das wir in der deutschen Sprache
durch das Wort «Beweis» wiedergeben können. Aber diese Einsicht
konnte innerhalb des aristotelischen Systems deshalb nicht zu voller
Auswirkung kommen, weil ihr ein Satz der aristotelischen Beweistheorie

im Wege stand; es ist dies der Satz, der besagt, daß jeder
Beweis ein Syllogismus sei und durch eine der drei Figuren geschehe

(vgl. An. pr., 1, 23, S. 41b 1).
Hier muß mit voller Deutlichkeit gesagt werden : Die Zurückführung

eines Syllogismus auf einen Syllogismus ist nicht selbst wieder
ein Syllogismus. Es scheint mir unverkennbar zu sein, daß man die
Schwierigkeit, auf die wir hier stoßen, nur dadurch überwinden
kann, daß man erklärt : Die Reduktionen von Syllogismen auf
Syllogismen sind als Beweise zu deuten; deshalb kann jener Satz der
aristotelischen Beweistheorie, auf den wir hingewiesen haben, nicht
aufrechterhalten werden.

Der Inbegriff der Sätze, den wir hier im Auge haben, läßt sich nun
als ein axiomatisches System bezeichnen; soweit ich zu sehen

vermag, läßt sich sagen, daß dieses System vom historischen Gesichtspunkt

aus als das erste aller axiomatischen Systeme auszuzeichnen

87



ist. Die Erkenntnis dieser Tatsache ist dadurch erschwert worden,
daß Aristoteles in diesem Zusammenhang das griechische Wort, dem
das deutsche Fremdwort «Axiom» entspricht, und das er sonst zu
verwenden pflegt, nicht gebraucht. Doch läßt sich sagen, daß Aristoteles

diejenigen Syllogismen, die in seinem axiomatischen System
die Stellung von Axiomen haben, vollkommene Syllogismen nennt,
und daß er diejenigen Syllogismen, die in diesem System zu den

abgeleiteten Sätzen zu zählen sind, unvollkommene Syllogismen nennt.
In dem Werke von tukasiewicz sind die Beweise, die Aristoteles

aufgestellt hat und die in der Ersten Analytik dargestellt sind, mit
Hilfe der Mittel, die uns die exakte oder mathematische Logik heute
in die Hand gibt, neu dargestellt, und dadurch wird ein tiefgründiges
Verständnis dieser Beweise ermöglicht. Es seien hier folgende Punkte
hervorgehoben.

Lukasiewicz benutzt bei der Darstellung der aristotelischen
Beweise eine Disziplin, die man als Aussagenlogik bezeichnen kann, als

Hilfsdisziplin. Aristoteles hat die betreffenden Sätze, auf denen sein
Beweisverfahren beruht, auch gekannt und benutzt; aber die

Sprache, in der er seine Theorie darstellte, war nicht so durchgebildet,

daß es ihm möglich gewesen wäre, diese Sätze darzustellen.
Unter den Beweisen aristotelischer Syllogismen bilden diejenigen,
welche man indirekte Beweise zu nennen pflegt, eine besondere

Gruppe. Es scheint mir ein besonderes Verdienst der Darstellung
von Lukasiewicz zu sein, daß er die Struktur dieser Beweise zu voller
Klarheit gebracht hat.

Die Erklärungen dieser Beweise, die bis dahin gegeben wurden,
insbesondere die Erklärungen, die in dem Werke von Heinrich Maier

zu finden sind, erscheinen uns heute unbefriedigend. Schon die

Bezeichnung dieser Beweise als indirekte Beweise ist anfechtbar und
irreführend. Versteht man nämlich unter einem indirekten Beweis
einen Beweis, für den es wesentlich ist, daß von der Negation des zu
beweisenden Satzes ausgegangen wird, so muß man sagen, daß die
Beweise, die wir hier im Auge haben, nämlich die Beweise der
aristotelischen Syllogismen, die den scholastischen Modi Baroco und Bo-
cardo entsprechen, keine indirekten Beweise sind. Zwar ist es richtig,
daß bei der Darstellung dieser Beweise Negationen von Sätzen
gebildet werden; aber keiner der Sätze, dessen Negation gebildet wird,
ist identisch mit dem zu beweisenden Satz. Die Methode, die
Lukasiewicz ausgebildet hat, bewährt sich aufs beste. Ich habe den Ein-

88



druck, daß es kaum möglich ist, über die Natur der betreffenden
Beweise ins klare zu kommen, wenn man nicbt Gebrauch machen will
von Thesen, die jener Disziplin angehören, die man als Aussagenlogik

zu bezeichnen pflegt.
§ 14. In dem Vorangehenden wurde schon darauf hingewiesen,

daß Aristoteles häufig von dem Verfahren der Substitution Gebrauch
macht (vgl. oben § 10) ; es sei nun hervorgehoben, daß es sich dabei
stets darum handelt, daß eine Konstante für eine Variable substituiert

oder, wie man auch sagen könnte, eingesetzt wird. Die
moderne Logik kennt noch eine andere Art von Substitutionen; nach
moderner Auffassung lassen sich für Variable nicht nur Konstanten,
sondern unter bestimmten Umständen auch andere Variablen
einsetzen. Dies legt uns die Frage nahe, ob Aristoteles und die antiken
Kommentatoren auch derartige Substitutionen ausgeführt haben.
In dem Werke von Lukasiewicz werden diese Probleme im Hinblick
auf zwei Beispiele, die höchst instruktiv sind, entschieden.

Es läßt sich feststellen, daß Aristoteles derartige Substitutionen
auch in Fällen, da sie naheliegend wären und rasch zum Ziele führen
würden, vermeidet, daß dagegen sein Kommentator Alexander von
Aphrodisias derartige Substitutionen ausführt.

Die Fälle, die wir im Auge haben, seien noch etwas genauer
gekennzeichnet. Durchweg handelt es sich um aristotelische Syllogismen,

also um Formeln, in denen drei verschiedene Variablen, etwa
die Variablen A, B und C, auftreten, wobei jede der drei verschiedenen

Variablen an je zwei Stellen auftritt. In beiden Fällen besteht
die Möglichkeit, aus dem gegebenen Syllogismus eine neue Formel
dadurch abzuleiten, daß für eine der drei Variablen eine andere der
drei Variablen eingesetzt wird; und diese Substitution ist in beiden
Fällen zweckmäßig und führt rasch zum Ziel. Es läßt sich zeigen,
daß Aristoteles von der Möglichkeit einer solchen Substitution noch
keinen Gebrauch macht, während Alexander von Aphrodisias von
der ihm gegebenen Möglichkeit Gebrauch macht.

Es sei hier im Vorbeigehen auf folgenden Umstand aufmerksam
gemacht. Kant bemerkt in der Vorrede zur Kritik der reinen
Vernunft, daß die Logik seit Aristoteles keinen Schritt rückwärts habe

tun müssen, daß sie aber auch bis zur gegenwärtigen Zeit keinen
Schritt vorwärts, d. h. über die von Aristoteles geschaffene Theorie
hinaus, habe tun können ; und in den geschichtlichen Ausführungen,
die er seiner Darstellung der Logik vorausschickte, kommt derselbe

89



Gedanke zum Ausdruck. Daß sich in der aristotelischen Syllogistik
nichts findet, was sich späterhin als unzutreffend erwiesen hat, kann
man als im wesentlichen richtig gelten lassen ; daß aber diese Theorie
in der aufAristoteles folgenden Zeit in keiner Weise mehr bereichert
und vertieft worden wäre, das erscheint uns heute nicht mehr
zutreffend. Die Tatsachen, auf die wir aufmerksam geworden sind,
dienen uns zum Beweise dafür, daß Alexander von Aphrodisias
innerhalb des Bereiches der aristotelischen Syllogistik in einem
bedeutsamen Punkt einen Fortschritt erreicht hat.

§ 15. Es sei mir erlaubt, an dieser Stelle den Ausdruck «syllo-
gistische Form», der an den Ausdruck «Syllogismus» erinnern soll,
einzuführen.

Der deutsche Ausdruck «syllogistische Form» entspricht einem
englischen Ausdruck, den Eukasiewicz in seiner Darstellung der
aristotelischen Syllogistik gebraucht und darf als eine wortgetreue
Ubersetzung dieses Ausdruckes gelten. Eine Definition soll hier
nicht aufgestellt werden; doch scheinen mir Andeutungen dem
Zweck einer raschen Verständigung dienlich zu sein.

Der Begriff der syllogistischen Form ist eine Erweiterung des

Begriffes «aristotelischer Syllogismus», den wir im vorangehenden
vielfach gebraucht und gelegentlich erläutert haben (vgl. oben § 11).

Syllogistische Formen sind Ausdrücke bestimmter Struktur, die
sich in exakter Weise beschreiben läßt. Man kann die syllogistischen
Formen in mehrfacher Weise in Klassen einteilen. Eine dieser

Einteilungen führt auf die Feststellung, daß es genau vier Figuren syllo-
gistischer Formen gibt. Diese Feststellung berührt sich eng mit der
Annahme von vier Figuren von Syllogismen, die zum Bestand der
traditionellen Logik gehört.

Sachlich höchst bedeutsam ist die Unterscheidung gültiger und
ungültiger, das heißt allgemeingültiger und nicht allgemeingültiger
syllogistischer Formen. Zu den allgemeingültigen syllogistischen
Formen gehören die aristotelischen Syllogismen.

Wenn man den Begriff des aristotelischen Syllogismus in geeigneter

Weise erweitert, so kann man auch sagen, daß die Klasse der
allgemeingültigen syllogistischen Formen und die Klasse der
aristotelischen Syllogismen identisch sind.

§ 16. Es sei an dieser Stelle dreier einfacher Feststellungen
gedacht, die als Zahlangaben bezeichnet werden können.

90



Eine dieser Feststellungen besagt, daß die Zahl unterscheidbarer
syllogistischer Formen 256 ist; eine zweite besagt, daß die Zahl
gültiger, d. h. allgemeingültiger syllogistischer Formen 24 ist; aus diesen

beiden Feststellungen folgt eine dritte, die besagt, daß die Zabi
der ungültigen, d. h. der nicht allgemeingültigen syllogistiscben Formen

256-24, das heißt 232 ist (vgl. Fukasiewicz a. a. O. S. 96).
Diese Zahlangaben sind in mehrfacher Hinsicht von Interesse.

Die erste Feststellung deckt sich dem Sinne nach im wesentlichen
mit einer Bemerkung, die sich in dem bekannten Werke von D. Hilbert

und W. Ackermann «Grundzüge der theoretischen Logik» findet
und die besagt, daß reinkombinatorisch betrachtet 256 verschiedene
Arten von Schlüssen denkbar sind (vgl. a. a. 0. 1. Auflage S. 38).
Die zweite Feststellung deckt sich dem Sinne nach im wesentlichen
mit einem Satz, den Leibniz aufgestellt hat und auf den in dem schönen

Werk von L. Couturat «La Logique de Leibniz» nachdrücklich
hingewiesen wird. L. Couturat zitiert eine Stelle, die einem Brief
angehört, den Leibniz am 22. März 1714 geschrieben hat. Leibniz sagt
hier, er habe in seiner Jugend gezeigt, nicht nur, daß es vier Figuren
gebe, was leicht zu zeigen sei, sondern auch, daß jeder Figur genau
sechs nützliche Modi angehören (vgl. a. a. O. S. 2). Daraus ist zu
entnehmen, daß es nach der Auffassung von Leibniz 24 gültige Modi
gibt.

Es ist zu beachten, daß Leibniz bei den Modi eigentlich nicht
allgemeingültige syllogistische Formen, das heißt einheitliche logische
Formeln, sondern syllogistische Schlußregeln im Auge hat. Da aber
die allgemeingültigen syllogistischen Formeln und die syllogisti-
schen Schlußregeln einander umkehrbar eindeutig zuzuordnen sind,
so läßt sich doch sagen, daß sich der betreffende Satz von Leibniz
dem Sinne nach im wesentlichen mit der zweiten der oben beschriebenen

Feststellungen deckt.
Ein letzter Punkt, der in diesem Zusammenhang bedeutsam

erscheint, ist folgender. C.A.Meredith, ein Gelehrter, dessen wir hier
schon einmal gedacht haben, hat Feststellungen sehr allgemeiner
Art gemacht, aus denen sich die Zahlangaben, die wir hier im Auge
haben, durch Einsetzung des Zeichens der Zahl 3 für die Zahlvariable
«re» ableiten lassen (vgl. Lukasiewicz a.a.O. S.42).

§ 17. Für das Folgende sind die beiden Ausdrücke «anerkennen»
und «verwerfen» von Bedeutung. Lukasiewicz selbst erklärt, daß er
die Unterscheidung von dem Philosophen Franz Brentano übernom-

91



men habe (vgl. Lukasiewicz a.a. 0. S.94). In dem bekannten Werke

von Franz Brentano, das betitelt ist «Psychologie vom empirischen
Standpunkt», werden die beiden Ausdrücke «als wahr annehmen»
und «als falsch verwerfen» gebraucht; wir glauben annehmen zu
dürfen, daß darauf die Unterscheidung, die Lukasiewicz im Auge
hat, beruht. An die Stelle des Ausdruckes «anerkennen» oder «als

wahr annehmen» wird nun von Lukasiewicz der Ausdruck «behaupten»

bzw. der diesem deutschen Ausdruck entsprechende englische
Ausdruck gesetzt, während der Ausdruck «als falsch verwerfen»
oder kürzer «verwerfen» bzw. der diesem deutschen Ausdruck
entsprechende englische Ausdruck von Lukasiewicz beibehalten wird.
Wir weisen in diesem Zusammenhang daraufhin, daß von Lukasiewicz

der einfache Satz aufgestellt wird : «wir behaupten wahre Sätze

und verwerfen falsche Sätze» (vgl. Lukasiewicz a. a. O.S. 94). Man
wird diesen Satz wohl als eine Erläuterung der Begriffe «behaupten»
und «verwerfen» deuten dürfen.

§ 18. Von diesem Standort aus gelingt es Lukasiewicz, die
aristotelische Syllogistik in exakter und in gewisser Hinsicht sehr
origineller Weise zu entwickeln. Die 24 allgemeingültigen syllogistischen
Formen werden nun als Sätze aufgefaßt, die zu behaupten sind.
Es zeigt sich, daß es möglich ist, ein axiomatisches System
aufzubauen, dem von den 24 allgemeingültigen syllogistischen Formen
zwei als Axiome angehören und innerhalb dessen die übrigen 22

allgemeingültigen syllogistischen Formen beweisbar sind.
Unter den Axiomen dieses Systems findet sich ein Satz, der sich

in freier Weise wiedergeben ließe mit den Worten «irgendein a ist a».
Dieser unscheinbare Satz, den man vielleicht zunächst als
unverständlich oder als allzu trivial ablehnen möchte, ist nun von
grundlegender Bedeutung. Ich versuche dies zu erklären, indem ich sage :

dadurch, daß der genannte Satz als allgemeingültig angesehen wird,
wird festgesetzt, daß Begriffe, die als leere Begriffe zu bezeichnen
sind, nicht für die Variablen, die in den Axiomen und in den aus den
Axiomen abgeleiteten Sätzen auftreten, eingesetzt werden dürfen.
Indem dieser Satz unter die Axiome aufgenommen wird, wird die
Lücke im aristotelischen System, von der wir im vorangehenden
gesprochen haben (vgl. oben § 10), geschlossen. Die 232 syllogistischen
Formen, die nicht allgemeingültig sind, werden aufgefaßt als Sätze,
die zu verwerfen sind. Schon Aristoteles hat Methoden, die es

ermöglichen, zu zeigen, daß bestimmte syllogistische Formen nicht

92



allgemeingültig oder, mit andern Worten, daß sie zu verwerfen sind,
ausgebildet und hat die Untersuchung für das gesamte Gebiet —

allerdings noch nicht für die syllogistischen Formen der vierten
Figur - in streng systematischer Weise durchgeführt, Lukasiewicz
bringt die Prinzipien der beiden aristotelischen Methoden, die es

ermöglichen, gewisse syllogistische Formen zu verwerfen, im
historischen Teil seines Werkes zur vollen Klarheit.

Es sei uns erlaubt, hier zur Erleichterung der Übersicht zwei neue
Ausdrücke einzuführen, nämlich die Ausdrücke «absolute» oder
«unbedingte Methode» und «.relative» oder «bedingte Methode». Diese
beiden Methoden ermöglichen Beweise dafür, daß bestimmte
syllogistische Formen zu verwerfen sind, und beide Methoden sind, wie
Lukasiewicz zeigt, von Aristoteles angewandt worden. Der
Unterschied, der zwischen ihnen besteht, läßt sich angeben, indem man
sagt : bei der Anwendung der relativen Methode stützt man sich darauf,

daß zuvor schon festgestellt wurde, daß eine bestimmte
syllogistische Form zu verwerfen ist; man zeigt in diesem Fall, daß die
gegebene syllogistische Form zu verwerfen ist, weil eine andere
syllogistische Form schon verworfen worden ist. Bei Anwendung der
absoluten Methode zeigt man, daß die gegebene syllogistische Form zu
verwerfen ist, ohne daß man voraussetzt, daß eine andere
syllogistische Form schon verworfen worden ist; man kann sagen, daß

man in diesem Falle zeigt, daß die betreffende syllogistische Form
unbedingt zu verwerfen ist.

Lukasiewicz zeigt nun, daß die absolute oder unbedingte Methode,
die von Aristoteles häufig angewendet wird, nicht solcher Art ist,
daß sie von der modernen formalen Logik übernommen werden
könnte. Der Grund dafür ist der, daß man bei Anwendung dieser
Methode gezwungen ist, sich auf Sätze zu stützen, die außerhalb des

Bereiches der Logik liegen. Dieser Gedanke sei hier an Hand eines

Beispiels verdeutlicht.
Es handelt sich um den aristotelischen Beweis dafür, daß gewisse

syllogistische Formen, die der ersten Figur zuzuzählen sind und eng
zusammengehören, nicht allgemeingültig sind. Aristoteles faßt zwei
Gruppen von je drei Sätzen ins Auge.

Dieersteder zweiGruppenwird gebildet von folgenden drei Sätzen :

«jeder Mensch ist ein Lebewesen»,
«kein Pferd ist ein Mensch»,
«jedes Pferd ist ein Lebewesen»;

93



und die zweite Gruppe wird gebildet von folgenden drei Sätzen :

«jeder Mensch ist ein Lebewesen»,
«kein Stein ist ein Mensch»,
«kein Stein ist ein Lebewesen» (vgl. An. pr. Kap. 4, p. 26a 2).
Im Anschluß an die Ausführungen, die sich in dem Werke von

Lukasiewicz finden, interpretieren wir die betreffende Stelle, indem
wir erklären: die Meinung der Aristoteles geht dahin, daß hinsichtlich

der Sätze beider Gruppen gelte, daß sie insgesamt wahr sind.
Wird nun vorausgesetzt, daß dies zutrifft, das heißt, daß sämtliche
Sätze beider Gruppen wahr sind, so ergibt sich, daß syllogistische
Formen bestimmter Struktur nicht allgemeingültig sind, das heißt
daß diese syllogistischen Formen zu verwerfen sind.

Hier läßt sich nun folgendes sagen : Es ist offensichtlich, daß die
Sätze, auf die sich der aristotelische Beweis gründet, nicht Sätze

sind, die innerhalb des Bereiches der Logik liegen. Zum Beweis dafür
kann man sich darauf berufen, daß in diesen Sätzen Begriffe auftreten,

die man in der modernen Logik zu den außerlogischen Konstanten

zählen würde. Die vier Begriffe, die wir hier im Auge haben und
die wir zu den außerlogischen Konstanten zählen müssen, sind die

Begriffe «Lebewesen», «Mensch», «Pferd» und «Stein».
Die relative Methode wird von Aristoteles auch mehrfach angewendet,

und Lukasiewicz analysiert einen dieser Fälle in höchst instruktiver

Weise. In dem gegebenen Fall führt Aristoteles den Satz, daß
nicht gilt:

wenn kein N ein M ist und einige X nicht M sind, sind einige X
nicht N

darauf zurück, daß nicht gilt :

wenn kein N ein M ist und kein X ein M ist, sind einige X nicht N.
Im Vorbeigehen sei hier noch auf folgende Tatsache aufmerksam

gemacht. Es besteht die Möglichkeit, im Anschluß an eine Bemerkung,

die Lukasiewicz in diesem Zusammenhang macht, eine
Eigentümlichkeit einer Stelle des aristotelischen Textes in exakter Weise

zu interpretieren. An der betreffenden Stelle erklärt Aristoteles, daß

unter den gegebenen Umständen weder der partikuläre noch der
allgemeine Satz notwendig werde (vgl. An. pr. 26 a 6). Man kann sich

nun fragen, warum Aristoteles hier den Begriff «partikulär» dem

Begriff «allgemein» und nicht umgekehrt den Begriff «allgemein»
dem Begriff «partikulär» vorangehen lasse, da man dies an sich eher

erwarten würde. Ich glaube, daß sich dies erklären läßt, indem man

94



sagt : Aristoteles verbindet an der betreffenden Stelle die absolute
und die relative Methode. Er denkt sieb, daß zunächst nach der
absoluten Methode erwiesen werde, daß der partikuläre Satz nicht folgen
kann, und daß dann nach der relativen Methode erwiesen wird, daß
darum, weil der partikuläre Satz nicht folgt, auch der allgemeine
Satz nicht folgen kann. Das ist auch durchaus richtig, denn es läßt
sich sagen: wenn der allgemeine Satz folgen würde, so müßte der

partikuläre Satz folgen; nun folgt der partikuläre Satz nicht, also

folgt auch der allgemeine Satz nicht.
Die relative Methode kann nun von der modernen Logik

übernommen werden; sie ist in ihrem Grundgedanken durchaus haltbar.
Doch ist zu sagen, daß die relative Methode zu keinen Ergehnissen
führen kann, wenn nicht im voraus schon feststeht, daß bestimmte
syllogistische Formen zu verwerfen sind.

Lukasiewicz zeigt in dem auf den historischen Teil folgenden
systematischen Teil seines Werkes, daß es auch möglich ist, die Lehre

von den nicht allgemeingültigen, das heißt den zu verwerfenden
syllogistischen Formen in streng axiomatischer Weise zu entwickeln.

Hier werden zwei nicht allgemeingültige syllogistische Formen als

Axiome aufgestellt, das heißt, es wird vorausgesetzt, daß die
betreffenden Formeln als nicht allgemeingültig anzusehen sind; und
es werden zwei Regeln der Verwerfung aufgestellt, die es ermöglichen,

festzustellen, daß gewisse syllogistische Formen zu verwerfen
sind, weil schon festgestellt ist, daß andere syllogistische Formen zu
verwerfen sind. Innerhalb dieses axiomatischen Systems läßt sich
dann beweisen, daß die 230 syllogistischen Formen, die nicht
allgemeingültig sind und nicht die Stellung von Axiomen erhalten
haben, in der Tat nicht allgemeingültig sind oder, mit andern Worten,

daß sie zu verwerfen sind.
§ 19. Lukasiewicz behandelt im letzten Kapitel seines Werkes ein

Problem tiefgründiger Art, das er das Entscheidungsproblem, nennt.
Die Theorie, die hier zur Entfaltung kommt, kann aufgefaßt werden
als ein modernes logistisches System, das die Disziplin, die man die
aristotelische Syllogistik nennt, in sich schließt, aber über den
Bereich der Probleme, die man bis dahin dieser Disziplin zugewiesen
hat, weit hinausreicht. Ich möchte in aller Kürze auf die
Grundgedanken dieser Theorie hier noch eingehen.

Wir beginnen die neuen Überlegungen wieder damit, daß wir
einen neuen Ausdruck einführen, der als die deutsche Übersetzung

95



eines englischen Ausdruckes, welchen Lukasiewicz selbst gebraucht,
gelten kann ; es ist dies der Begriff «.signifikanter Ausdruck der
aristotelischen Syllogistik». Um einen kürzeren Ausdruck zur Verfügung
zu haben, setzen wir fest, daß der Begriff «aristotelischer Ausdruck»
mit dem zuvor genannten Begriffgleichbedeutend sein soll. Wir
verzichten darauf, hier eine Definition aufzustellen und bestimmen den

neuen Begriff andeutungsweise, indem wir folgende zwei Festsetzungen

treffen:
1. Wie der Begriff «syllogistische Form» eine Erweiterung des

Begriffes «aristotelischer Syllogismus» ist, so ist der Begriff
«aristotelischer Ausdruck» eine Erweiterung des Begriffes «syllogistische
Form».

2. Die aristotelischen Ausdrücke sind Ausdrücke bestimmter
Struktur, die sich in exakter Weise beschreiben läßt.

Im Hinblick auf unsere früheren Überlegungen können wir nun
sagen, daß wir über ein Axiomensystem verfügen, das es uns erlaubt,
in jedem Fall zu entscheiden, ob ein aristotelischer Ausdruck, der
eine syllogistische Form ist, anzuerkennen oder zu verwerfen ist. Es

gibt auch aristotelische Ausdrücke, die nicht syllogistische Formen
sind und hinsichtlich derer sich doch innerhalb des Axiomensystems,
das schon aufgestellt worden ist, entscheiden läßt, ob sie anzuerkennen

oder zu verwerfen sind ; aber es läßt sich nicht sagen, daß dies
hinsichtlich aller aristotelischer Ausdrücke, die nicht syllogistische
Formen sind, zutrifft.

Ein interessantes Beispiel eines derartigen Ausdruckes ist eine

Formel, die in dem Werke von Lukasiewicz dargestellt wird und die
sich in deutscher Sprache bei leichter, in diesem Zusammenhang
unwesentlicher Umformimg mit folgenden Worten wiedergeben läßt:
«wenn einige a b sind, so ist entweder jedes a ein b oder es ist jedes
b ein a.»

Dieses Beispiel darf auch vom historischen Gesichtspunkt aus als

interessant bezeichnet werden; denn Leibniz ist bei logischen
Studien, die er im Jahre 1679 ausgeführt hat, auf ein Problem gestoßen,
das mit dieser Formel in Zusammenhang zu bringen ist. Fragmente
aus dieser Zeit, die erst von Louis Couturat im Jahre 1903 veröffentlicht

worden sind, lassen erkennen, daß Leibniz gelegentlich daran
dachte, defmitorisch festzusetzen, daß der Satz «einige a sind b»
dann und nur dann gelten soll, wenn sich sagen läßt : «entweder ist
jedes a ein b oder es ist jedes b ein a», und daß er in der Folge zu der

96



Einsicht gekommen ist, daß eine solche Festsetzung nicht zweckmäßig

wäre.
Lukasiewicz stellt nun im letzten Abschnitt seines Werkes ein

axiomatisches System auf, das, wenn er seine Intention erreicht hat,
folgenden Vorzug besitzt: Es läßt sich in dem System hinsichtlich
jedes aristotelischen Ausdruckes entscheiden, ob er anzuerkennen
oder zu verwerfen ist.

Die Frage, ob er diese Intention erreicht hat, ist subtiler Art und
soll hier nicht erörtert werden. Es sei in diesem Zusammenhang nur
auf einen Umstand hingewiesen, der mir in mehrfacher Hinsicht
bedeutsam zu sein scheint. Wir haben im vorangehenden schon den
Namen des polnischen Logistikers Slupecki genannt. In diesem

Zusammenhang können wir darauf hinweisen, daß Slupecki eine neue
Ableitungsregel aufgestellt hat, und zwar, wie wir präzisierend
hinzufügen können, eine Regel der Verwerfung. Lukasiewicz hat diese

Regel in sein neues axiomatisches System, für das sie von
grundlegender Eedeutung ist, aufgenommen und nennt die betreffende
Regel die Regel von Slupecki. Um andeutungsweise anzugeben,
welcher Art sie ist, sei hier daraufhingewiesen, daß Lukasiewicz erklärt,
daß diese Regel in enger Beziehung steht zu bestimmten Sätzen der
traditionellen Logik. Einer der Sätze, an die man hier denken kann,
besagt, daß aus bloß verneinenden Sätzen nichts folge. Während
nun aber der angeführte Satz der traditionellen Logik zwar als

Ahnung von etwas Richtigem gelten kann, aber streng genommen
nicht richtig ist und leicht zu widerlegen ist, ist die Regel von
Slupecki vollkommen präzis und, soweit ich zu sehen vermag,
unanfechtbar.

§ 20. Abschließend und zusammenfassend möchte ich folgende
Tatsachen hervorheben.

Die modernen historischen Forschungen im Gebiete der antiken
Logik haben zu Ergebnissen geführt, die von nicht geringem
wissenschaftlichem Wert sind. Diese Ergebnisse zwingen uns in vielen
Fällen, kritisch Stellung zu nehmen zu älteren Darstellungen der
Geschichte der Logik; manches, was wir in diesen Werken finden,
erscheint uns heute entweder als falsch oder als unverständlich.
Doch darf gesagt werden: das Ziel der Kritik, die hier geübt wird,
ist nicht die Zerstörung, sondern der Aufbau. Wir können auf die
Benutzung der älteren Werke auch jetzt noch nicht verzichten;
damit wir sie benützen können, ohne uns der Gefahr auszusetzen,

7 97



uns in Unklarheiten und Widersprüche zu verwickeln, müssen wir
deutlich sagen, in welcher Hinsicht uns die älteren Darstellungen
heute nicht mehr als den wissenschaftlichen Ansprüchen, die wir
stellen müssen, entsprechend gelten können. Es ist evident geworden,

daß die aristotelische Syllogistik eine Wissenschaft von hoher
Exaktheit ist. Unter denjenigen, die man zu den großen Philosophen
zählen darf, ist wohl Leibniz derjenige, welcher dieser Auffassung
am nächsten gekommen ist. An einer Stelle, deren wir hier schon einmal

gedacht haben (vgl. oben § 18), erklärt er : «Die Logik der
Syllogismen ist wahrhaft demonstrativ, genau so wie die Arithmetik oder
die Geometrie.» Doch erst durch die moderne Forschimg oder,
genauer gesagt, durch die tiefgründigen Studien, die von Vertretern
der logistischen Schule der Polen durchgeführt worden sind, ist die

Tatsache, daß die aristotelische Syllogistik den Charakter einer
exakten Wissenschaft hat, evident geworden. Es hat sich auch
gezeigt, daß diese Theorie eine bewunderungswürdige Lebenskraft hat
und unserer Zeit Anregungen zu neuen exakten Forschungen zu
geben vermag.

98


	Moderne historische Forschungen im Gebiet der antiken Logik

