
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 13 (1953)

Artikel: Meister Eckharts Lehre von der Gerechtigkeit

Autor: Bindschedler, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meister Eckharts Lehre von der Gerechtigkeit*

Von Maria Bindschedler

Nach antiker Auffassung besteht das Wesen der Gerechtigkeit
darin, jedem das Seine zu geben. In den Institutionen des Kaisers
Justinian steht der Satz : «Iustitia est constans et perpétua voluntas
ius suum cuique tribuens»; und ähnlich lautet eine Stelle in den

Digesten1. Der deutsche Mystiker Meister Eckhart, zugleich ein
Vertreter typisch hochmittelalterlichen Denkens wie von einzigartiger
Kühnheit in vielen seiner Schlußfolgerungen, übernimmt diese,
auch von den Kirchenvätern und von Thomas von Aquino verwendete

Definition: «Ein geschrift sprichet: ,der ist gereht, der einem
ieclîchen gibet, daz sin ist'2».

Der Satz wird für Eckhart zum Ausgangspunkt einer Predigt über
das Schriftwort Lib. Sap. 5,16: «Iusti autem in perpetuum vivent,
et apud Dominum est merces eorum.» Unter Eckharts deutschen

Predigten kommt dieser (es ist die sechste nach der neuen kritischen
Ausgabe von Quint) eine besondere Bedeutimg zu. Denn das Thema
der Gerechtigkeit stellt eines der wichtigsten in Eckharts Lehre dar;
sagt er doch in dieser Predigt selbst : «Wer immer den eigentlichen
Sinn begreift von ,Gerechtigkeit' und von ,Gerechtem', der begreift
alles, was ich sage3.» Eine Auseinandersetzung mit den bedeutendsten

Stellen, da Eckhart über die Gerechtigkeit handelt, soll uns
daher an den Mittelpunkt von Eckharts eigenster Lehre heranführen.

Aus der Forderung des ius suum cuique tribuere schließt Eckhart
in der erwähnten Predigt zunächst, man müsse Gott geben, was sein

ist, den Heiligen und Engeln, was ihrer ist, und dem Mitmenschen,
was sein ist. In wenigen Sätzen wird dies ausgeführt : Gott gebührt
die «Ehre», wie dies Eckhart auch in seinem lateinischen Kommen-

* Vortrag in der Philosophischen Gesellschaft Zürich, November 1952.
1 Inst. 1,1; Dig. 1,1,10.
2 Meister Eckhart, Die deutschen Werke, hgb. von J. Quint, Bd. 1, Stuttgart-

Berlin 1937, S. 99.
3 Ebd. S.105; zitiert nach meiner Übersetzung in: Meister Eckhart, Vom

mystischen Leben, Sammlung Klosterberg, Basel 1951, S. 55.

58



tar zur Weisheit Salomonis sagt, mit Berufung auf 1. Tim. 1,17:
«Soli Deo honor et gloria» und auf 1. Kor. 10,31 : «Omnia in gloria
Dei facite»4. Der Mensch müsse aus sich selbst und aus allem, was
nur seinem persönlichen Interesse dienen könnte, gänzlich heraustreten,

dann «ehre» er Gott und gebe ihm, was sein ist5. Den Engeln
Und Heiligen solle man «Freude» geben. Dies geschehe durch gute
Werke und guten Willen, an denen sich Heilige und Engel im Himmel

über die Maßen freuten6. Den toten und lebenden Mitmenschen
endlich lasse man Fürbitte und Hilfe aller Art zukommen7.

Damit hat Eckhart eine erste Weise des Gerechtseins bereits zu
Ende besprochen ; und aus dem, was folgt, wird deutlich, daß ihm
hieran noch nicht am meisten gelegen war. Vielmehr stellt nun Eckhart

neben jene «Gerechtigkeit», die danach trachtet, jedem das

Seine zu geben, eine zweite Art von Gerechtigkeit, deren Wesennicht
der herkömmlichen Definition entspricht, die jedoch das höchste
ethische Ideal des Mystikers Eckhart bedeutet.

«Gerecht» in diesem Sinne nennt Eckhart «diejenigen, die alle
Dinge in gleicher Weise von Gott empfangen: was immer es sei, ob

groß oder klein, lieb oder leid — alles in gleicher Weise, weder als

etwas Minderes noch als etwas Wertvolleres, sondern eins wie das

andere»8. Und Eckhart fährt fort, wer einer Sache mehr Gewicht

4 In Sap. n. 59 (nach Anm. von Quint, a. a. O., S. 100).
5 Das mittelhochdeutsche Wort «ère» besaß in der hochmittelalterlich-höfischen

Zeit, die Eckharts Sprache in vielem vorgebildet hat, ein größeres Gewicht
als heutzutage. Es drückt den Inbegriff von dem aus, was ein Mensch sich von den
andern Menschen erwünschte : Ansehen, Ruhm, Würde, in gewissem Sinne
überhaupt die Existenz, nämlich in den Augen der andern, die zählen. Man denke etwa
an Tristan und Isolde, von denen der Dichter anläßlich ihrer glücklichsten Zeit,
da sie allein und in der Erfüllung ihrer sehnlichsten Wünsche leben können, sagt :

«Sie hätten dies Leben um nichts in der Welt hingegeben, als einzig um ihre Ehre»
(V. 16875 ff.).

6 Der Gedanke findet sich auch bei Origenes und wird von ihm damit begründet,

daß die Heiligen zu ihrer vollen Seligkeit der Rettung des gesamten
Menschengeschlechts bedürfen und sich daher über jede gute Tat freuen als über einen Schritt
näher ans letzte Ziel. Vgl. H. U. von Balthasar, Origenes, Geist und Feuer, 2. Aufl.,
Salzburg 1938, S. 441 ff.

' E. Beutler hat von diesen Ausführungen Eckharts über das Jedem-das-Seine-
Geben eine Verbindungslinie gezogen zu Goethes Lehre von den vier Ehrfurchten
in der Pädagogischen Provinz. Vgl. Hortulus amicorum, Fritz Ernst zum
sechzigsten Geburtstag, Zürich 1949, S. 24ff.

8 A. a. O., S. 102.

59



beilege als einer andern, tue ihr Unrecht. Er urteile nach dem
Gutdünken seines Willens, anstatt aus diesem eigenen Willen gänzlich
herauszutreten.

Von diesen Gedanken ist zunächst festzuhalten, daß für Eckhart
nicht die Haltung des Gebens, sondern die des Empfangens im
Mittelpunkte dessen steht, was er als die menschliche Vollkommenheit
begreift. «Alle Dinge in gleicher Weise von Gott empfangen» lautet
die Forderung für den «Gerechten». In einer lateinischen Predigt
sägt Eckhart, die Natur der Gottheit sei es und verlange es, daß wir
uns in allen Dingen freuen: «et in omnibus aequaliter, semper et

semper aequaliter»9. Eckhart bringt hier auf eine zugespitzte
Formel, was vor ihm etwa Hugo von St. Victor über die Gottesliebe
gesagt hat : «Qui enim vere Deum diligit, ubique diligit. Si vere diligi-
tur, diligitur ubicumque invenitur: in seipso, in proximo, intus et
foris, et sursum et deorsum, longe et prope10.» Auch in diesen Worten

ist der Begriff des «aequaliter omnia de Deo accipere», auf den
es Eckhart so sehr ankommt, dem Sinne nach bereits enthalten.
Eckhart setzt nun diesen eigentümlichen Begriff der «Gleichheit»
in seine Bestimmung der Gerechtigkeit ein. Dem individuierenden
Begriffe «suum cuique» in der zuerst genannten Definition der
Gerechtigkeit — wir mögen sie die juristische nennen — entspricht in der
zweiten, der «mystischen», das Wort «aequaliter», auf gleiche
Weise, gewissermaßen ein des-individuierender Begriff. Im ersten
Falle trägt ein substantiviertes Possessivum, im andern Falle ein
Adverb den Akzent : nicht zufällig, denn beim Mystiker handelt es

sich wesentlich nicht mehr um die Verteilung der Dinge, sondern um
das Sich-Verhalten im Akte des Empfangens.

Daß Eckhart als Mystiker eine Seinslehre vertritt, welche den
individuierenden Bestimmungen der Menschen und Dinge, den
«Eigenschaften» oder Proprietates, gegenüber sich ablehnend
verhält — die «Eigenschaft» ist nach Eckhart das größte Hindernis vor
der Einswerdung mit Gott -, ist für den, der sich mit Mystik im
allgemeinen beschäftigt hat, nicht verwunderlich. In allen Religionen,
die eine Mystik kennen, findet sich der Wille zur Überwindung der
Einzelbestimmungen bis zur letzten Unio mit Gott oder, was
dasselbe ist, bis zur Erkenntnis des Tat tvam asi. Erstaunlicher ist, daß

9 Die lateinischen Werke, hgb. von E.Benz, 4. Bd., Stuttgart-Berlin 1939,
S. 153.

J0 De sacram. 2,13, c. 6 (PL 176,530 B).

60



Eckhart diese Seinslehre auf ein Gebiet der Ethik überträgt, welches
seinem Wesen nach die entgegengesetzte Denkhaltung verlangte:
den Sinn für die feinste Differenzierung von Menschen, Dingen und
Tatsachen. Die «Tugend» der Gerechtigkeit beruht nach der
herkömmlichen, Eckhart bekannten und von ihm keineswegs bekämpften

Auffassung auf dem Unterscheidungsvermögen. Wissen, wer
jemand ist und was ihm gebührt, was jeweils das Seine ist, bestimmt
die Handlung des Gerechten im herkömmlichen Sinne. Eckhart aber

überträgt die mystische Indifferenz, jenes im Grunde das Ethische
transzendierende menschliche Verhalten, auf das ihm am meisten

entgegengesetzte Gebiet, auf die Lehre von der Iustitia, in welcher
sonst die Ethik geradezu gipfelt.

Der «homo iustus» ist für Eckhart, wie Herma Piesch in einer
Studie über «Meister Eckharts Lehre vom ,Gerechten'» gesagt hat,
«keine rein moralische Größe»11. Es wäre nun zu untersuchen,
inwiefern diese Überschreitung der Moral mit ihren Differenzierungen
aus der Seinslehre des Mystikers folgerichtig hervorgeht und inwiefern

sie anderseits doch noch an die juristische Auffassung der
Gerechtigkeit anzuknüpfen vermag. Eckhart lehrt, daß die Seele des

Menschen in ihrem letzten «Grunde» so edel sei, daß nichts sie von
Gott unterscheide. In dem kleinen Traktat «Von dem edlen
Menschen», welcher in den wichtigsten Handschriften dem «Buch der

göttlichen Tröstung»12, der Trostschrift für die Königin Agnes,
beigefügt ist, spricht Eckhart von dem Adel des innern Menschen, wobei

er sich nicht nur auf die Heilige Schrift und die Kirchenväter,
sondern auch auf die «heidnischen Meister Tullius und Seneca»
beruft. — Die stoische Lehre von der samenhaften Vernunft sowie die
heraklitisch-stoische Vorstellung vom Logos-Feuer hat vielleicht die
Lehre der christlichen Mystiker vom Seelenfunken überhaupt
wesentlich beeinflußt13. Jedenfalls bezieht sich Eckhart selbst gerne
auf Seneca oder Cicero, wo dieser stoisches Lehrgut weitergibt.
«Same Gottes ist in uns», heißt es im Traktat Vom edlen Menschen14,

11 Festschrift der Nationalbibliothek in Wien, Wien 1926, S.624. Vgl. auch
von derselben Verfasserin, Meister Eckharts Ethik, Luzern 1935.

12 Meister Eckharts Buch der göttlichen Tröstung und Von dem edlen
Menschen, neu hgb. von J. Quint, Berlin 1952.

18 Vgl. E. von Ivânka, Apex mentis, Wanderang und Wandlung eines
stoischen Terminus, Zeitschrift für katholische Theologie, Bd. 72, Wien 1950, S. 129 ff.

14 S. 70, ed. Quint.

61



und in seiner Rechtfertigungsschrift bemerkt Eckhart zu dieser
Stelle: «Et hoc est, quod Tullius libro tertio (c.l n.2). De Tuscula-

rum quaestionibus mox post principium ait : ,Parvulos nobis dedit
natura igniculos quos malis moribus opinionibusque depravatis sie

restringimus, ut nusquam naturae lumen appareat. Sunt enim in-
geniis nostris semina innata virtutum, quae si adolescere beeret,
ipsa nos ad beatam vitam natura produceret'15.»

Aus der Lehre von dem göttlichen Samen oder Funken in uns
folgert Eckhart, daß es dem Menschen möglich sei, zur vollen beatitudo,

zur Schau Gottes zu gelangen, und aus dieser Schau zurückzukehren

zur irdischen Tätigkeit, ohne doch das Wissen und die Erkenntnis
von Gott zu verlieren. Der letzte Abschnitt des Traktates Vom
edlen Menschen beginnt mit den Worten: «Darum spricht unser
Herr mit Recht, daß ein edler Mensch auszog in ein fernes Land, ein
Reich zu empfangen, und wieder kam» (gemeint ist Lukas 19,12 :

«Homo quidam nobilis abiit in regionem longinquam aeeipere sibi

regnum et reverti»)16. «Denn der Mensch», so fährt Eckhart fort,
«muß in sich selber eins sein und muß das suchen in ihm und im
Einen und es nehmen in dem Einen: das ist Gott allein zu schauen;
und wieder herkommen, das ist wissen und erkennen, daß man Gott
erkennt und weiß.» Um zu dieser Erkenntnis zu gelangen, bedarf es

aber des Auszugs in das fremde Land oder, wie Eckhart mit andern
Mystikernnach einer Stelle im Propheten Hosea sagt, in die «Wüste».
Der Traktat Vom edlen Menschen schließt mit diesem Gedanken:
«,Ich', spricht unser Herr in dem Ruche Osea, ,will die edle Seele

führen in eine Einöde, und ich will da sprechen in ihrem Herzen als
einer mit einem, als einer von einem, als einer in einem, und in einem
der Eine in Ewigkeit'17.»

Das Bild der Einöde, mit dem Eckhart die Schrift Vom edlen
Menschen beendigt, führt uns von einer andern Seite her zu seiner
Lehre von der Gerechtigkeit. «Einöde», «Wüste» bedeutet, daß der
Mensch, der seine Vollkommenheit erreichen will, zunächst alle

Dinge und sich selber lassen muß. «Vacare Deo» lautet auch nach
der Schule die Vorbedingung zur Kontemplation wie zur Unio my-
stica. In der eingangs erwähnten Predigt über die Gerechten sagt
Eckhart, daß alle Liebe zu den Dingen dieser Welt sich sammle in

16 Von Quint als Anmerkung, S. 128, zitiert.
16 Ebd. S. 79.

" Ebd. S. 80.

62



der Eigenliebe; wer nun diese Eigenliebe lasse, habe alle Welt
gelassen. Die Gelassenheit aber, welche darin besteht, daß einer die
Welt gelassen hat — «wer gelassen hat, ist gelassen», sagt Eckhart in
einer andern Predigt18 und begründet damit den tiefern Sinn unseres

Wortes «gelassen» —, diese Gelassenheit wird bei Eckhart die
Voraussetzung für die «Gerechtigkeit». Wer seinen Eigenwillen
gelassen hat - und daraufkommt es beim Die-Welt-Lassen an -, wird
fähig, «alles in gleicher Weise von Gott zu empfangen», wie die Eckhart

eigene Definition der Gerechtigkeit lautet. «Du sollst aus
deinem Willen gänzlich heraustreten», heißt die scheinbar unvermittelt
auf die Wesensbestimmung des Gerechtseins folgende Forderung
Eckharts19. Aus der späteren Bestimmung der Gelassenheit als des

Freiseins vom Eigenwillen wird der Zusammenhang jedoch sichtbar.
Wer den Eigenwillen gelassen hat, ist fähig, die Dinge der Welt,
große und kleine, schwere und leichte, minderwertige und höhere
unterschiedslos oder, wie Eckhart sagt, «gleich», in gleicher Weise,
aequaliter, von Gott zu empfangen, und hierdurch ist er «gerecht».

Aus dem Verständnis der Eckhartischen Gelassenheit wird erst
recht deutlich, daß sich in seiner Definition der Gerechtigkeit das

desindividuierende «gleich» oder «aequaliter» nicht auf die Dinge,
sondern auf das Selbst des Menschen bezieht. Es wird nun aber auch
klar, daß Eckhart die Forderung des suum cuique dare nicht zu
bekämpfen braucht, sondern sie in ihrem Bereiche gelten läßt, ja sie
der Sache (nicht dem Wortlaut) nach in vielen seiner übrigen
Predigten zu unterstützen versucht. Die «juristische» und die
«mystische» Definition der Gerechtigkeit verhalten sich in einem gewissen

Sinne zueinander wie ein nach außen und ein nach innen gerichtetes

ethisches Gebot. Suum cuique dare bezieht sich auf die Objekte
außerhalb des Menschen; aequaliter omnia accipere wird vom
Subjekte, vom Menschen selbst, verlangt.

Nun ist es aber offenbar Eckharts Meinung, daß das erste Gebot

nur richtig zu erfüllen wisse, wer das zweite zu verwirklichen
versteht. In vielen seiner Predigten spricht Eckhart von der Notwendigkeit

zu handeln und zu wirken, nachdem zunächst einmal die
innere Abgeschiedenheit oder Gelassenheit erreicht worden ist,
welche nun auch im tätigen Leben nicht mehr verloren gehen sollte.

18 Bei Quint Nr. 12, a. a. O., S. 203.
18 Vgl. oben S. 3.

63



Die Gleichheit beim Empfangenkönnen bedingt wohl ihrerseits die

Gerechtigkeit des Gebenden, insofern auch sie auf einer «Gleichheit»,

auf einem Mit-gleichem-Maße-Messen, beruht. In der Tat
muß ja auch der gerechte Richter, wie der Mystiker, versuchen, die

Dinge auf gleiche Weise an sich herantreten zu lassen. Erst aus dieser

aequitas heraus vermag er jedem das Seine zuzuteilen. Das

Gegenteil einer gerechten Handlung ist auch nach der lateinischen
Sprache, der alten Sprache der Juristen, eine iniquitas, eine
Ungleichheit. Das «Ungleiche» wird sich jedoch auch hier auf das Maß

beziehen, mit dem gemessen werden soll, ein Maß, das im Menschen
selber liegt. So hat denn Eckharts Auffassung der Gerechtigkeit als

einer Folge der Gelassenheit oder der Fähigkeit, alles gleich zu
nehmen, trotz allem gegenteiligen Anschein eine innere Beziehung zum
herkömmlichen Gerechtigkeitsbegriff. Im letzten zielen beide
Auffassungen des «Gerechten», insofern ihnen der Gleichheitsbegriff
zugrunde liegt, nach einem Vollkommenheitsideal, das über die
menschliche Natur, wie wir sie zu begreifen gewohnt sind, hinausgeht.

Denn die aequitas, aus der heraus der im juristischen Sinne
Gerechte jedem das Seine zukommen lassen muß, ist, streng genommen,

ebenso ein Absolutes wie die Gelassenheit des Mystikers, der
die Dinge in vollkommener Gleich-Gültigkeit aus Gott empfängt20.

Der Begriff der Gleichheit bildet den eigentlichen Beweggrund
von Eckharts Gedanken sowohl über das Sein wie über das Sich-Ver-
halten des Menschen. Seine Ontologie wie seine Ethik sind beide
durch die Spekulation über die Gleichheit bestimmt. Eine
Grundvoraussetzung für Eckhart ist hierbei der Satz, daß nur das Gleiche

geliebt wird. «Gleichheit ist es, die geliebt wird», heißt es in der

Predigt über den Text : «In diebus suis placuit Deo et inventus est
iustus» (Eccli.44,16—17)21; und im Buch der göttlichen Tröstung
steht der Satz: «Alle Neigung, Lust und Liebe rührt von dem her,
was gleich einem selbst ist; denn alle Dinge neigen sich zu dem und

20 Es sei hier auch daran erinnert, daß Aristoteles (im 5. Buch der Nikom. Ethik)
die Gerechtigkeit als eine «Proportion» auffaßt, das heißt als eine auf der «Gleichheit»

(ioÔTyç) zweier Verhältnisse beruhende mathematische Beziehung. Die
ideale Gerechtigkeit entspricht dem je gleichen Verhältnis der zwei Diagonalen zu
den ihnen zugehörigen Seiten in einem Quadrat. In der juristischen Praxis wird
diese Rechnung selten aufgehen, weil die laôvyç zwischen zwei konkreten Verhältnissen

meist fragwürdig bleibt.
21 Bei Quint Nr. 10, a. a. O., S. 174.

64



lieben das, was ihnen selbst gleich ist» («amoris sive dilectionis radix
et causa est similitudo.»)22. Gott liebt nicht nur sich selber, das ist
seinen Sohn, sondern auch «den gerechten Menschen als ihm selber
gleich», heißt es in der eben erwähnten Predigt2S. Nur weil etwas im
Grunde der Seele Gott gleich ist und weil der Gerechte sich gänzlich
auf diesen «Grund» konzentriert hat, «in dem alle Kräfte der Seele

gleich edel sind » 24, kann es zu dieser Kommunikation zwischen Gott
und dem Gerechten kommen. Als Beispiel für die Gleichheit von
Mensch und Gott wählt Eckhart in der schon öfter zitierten Predigt
«Iusti vivent in aeternum» das Bild von Mann und Frau. «Als Gott
den Menschen erschuf, da erschuf er die Frau aus des Mannes Seite,
darum, daß sie ihm gleich wäre. Er erschuf sie nicht aus dem Haupte
noch aus den Füßen, auf daß sie ihm weder ,Frau' noch ,Mann',
sondern daß sie ,gleich' wäre25.» «Solcherweise», wie die Frau dem
Manne, wird nach Eckhart «die gerechte Seele,gleich' bei Gott sein» ;
und wie es bei Johannes heißt : «Das Wort war bei Gott», wird nach
Eckhart der Gerechte «bei», das heißt neben Gott sein, «richtig
gleich, weder unterhalb noch oberhalb»26.

Nun ist freilich der Zustand solchen Gerechtseins, aus dem heraus
die Gleichheit mit Gott im vollen Sinne des Wortes aktuell wird, wie
Eckhart immer wieder aufs schärfste betont, ein dem gewöhnlichen
natürlichen Dasein radikal entgegengesetzter. Eckhart führt diesen
Gedanken im Buch der göttlichen Tröstung aus, anknüpfend an
Proverbia 12,21 : «Non contristabit iustum quidquid ei acciderit»:
«Salomon sagt : ,den Gerechten betrübt nichts von allem, was ihm
geschehen mag'. Er sagt nicht ,den gerechten Menschen' noch ,den

22 S. 15 und S. 92, ed. Quint.
23 L. c. ; vgl. Anm. 21. Was Eckhart von der «Liebe» sagt, güt nach ihm ebenso

für die Erkenntnis (den Satz, daß nur Gleiches von Gleichem erkannt wird,
übernimmt Eckhart von der Antike und der ihm bekannten Überlieferung als etwas
Selbstverständliches).

21 Ebd. S. 173.
25 A. a. O., S. 106f. Der Gedanke findet sich auch beiHugo von St. Victor : «Facta

est autem de latere viri, ut ostenderetur, quod in consortium creabatur dilectionis ;

ne forte si fuisset de capite facta, praeferenda videretur viro ad dominationem, aut
si de pedibus, subiicienda ad servitutem. Quia igitur viro nec domina nec ancilla
parabatur, sed socia, nec de capite, nec de pedibus, sed de latere fuerat producenda,
ut iuxta se ponendam cognosceret, quam de iuxta se sumptam didicisset» (De
sacram. 1,5, c. 35. PL 176,284 C).

26 Ebd. S. 107.

5 65



gerechten Engel' noch dies oder jenes. Er sagt ,den Gerechten'27.»
Und Eckhart erläutert, was er damit meint, folgendermaßen: «Was
immer zum Gerechten hinzukommt, außer seiner Gerechtigkeit und
seinem Gerechtsein, das ist ,Sohn' und hat seinen Vater auf Erden
und als ein Geschöpf und ist gemacht und geschaffen, denn sein
Vater ist ein Geschöpf, gemacht und geschaffen. Aber Gerechtes in
seiner Reinheit, dies besitzt nicht einen erschaffenen und gemachten
Vater, da Gott und Gerechtigkeit gänzlich einerlei ist; und die
Gerechtigkeit allein ist Vater des Gerechten, darum vermag ihn Leid
und Ungemach so wenig zu befallen wie Gott selbst28. » Das Gerechtsein

ist nach Eckhart nicht zu erreichen, insofern der Mensch
abhängt von den natürlichen Bedingungen, einen irdischen Vater
kennt und vom vergänglichen «dies und das» bestimmt wird. «Mein
leiblicher Vater», sagt Eckhart in der Predigt über die Gerechten,
«ist nicht im eigentlichen Sinne mein Vater, sondern nur in einem
kleinen Stückchen seiner Natur, und ich bin getrennt von ihm: er
kann tot sein und ich am Leben»29. Alles bloß Natürliche und
Bedingte kann nicht der Ursprung jener nobilitas sein, auf die sich der
Mensch im Zustande der völligen Gelassenheit besinnt. Der Gerechte
hat sein eigentliches Sein nicht von einem andern Menschen, aber
auch nicht etwa aus sich selbst, insofern er ein zufälliges und
geschaffenes Subjekt ist, sondern einzig von der Gerechtigkeit. «Ius-
tus, in quantum huiusmodi, totum es6e suum habet et accipit a sola

iustitia, et est proles et filius proprie genitus a iustitia et ipsa iustitia
et sola est parens sive pater generans iustum», sagt Eckhart in
seinem Kommentar zum Buch der Weisheit ; und im Johannes-Kommentar

heißt es : «Generat enim homo hominem eiusdem naturae
pater et filius, non autem generat ut iustus aut iniustus. Pater enim
iusti, ut iusti, non est homo, sed sola iustitia, et propter hoc qualis
pater, puta iustitia, talis et filius, eiusdem naturae ubique30.» Hier
zeigt sich, wie Eckhart die mystische Konsequenz aus seinem extremen

Ideenrealismus zieht: die Idee der Gerechtigkeit, welche als
oberste Idee Gott selbst ist, ist das im höheren Sinne allein Reale.
Sie teilt den zufälligen irdischen Subjekten von ihrem Sein mit : wer
an der Gerechtigkeit teil hat, ist gerecht und ist dadurch überhaupt.

2' S. 8, ed. Quint.
28 Ebd.
28 A. a. 0.,S. HO.
38 Ebd. von Quint in den Anmerkungen zitiert.

66



Außerhalb dieser Idee gibt es kein wahres Sein31. Wir sehen an
diesem Beispiel zugleich auch, wie weit entfernt Eckhart von einem
Pantheismus ist, nach welchem jedes Ding bereits Gott selbst wäre.
Yielmehr sind alle Kreaturen, in sich selbst genommen, «ein reines
Nichts», wie Eckhart immer wieder betont. Real ist nur die Idee
schlechthin, die Gerechtigkeit, die gleich Gott ist, und die Seele,
insofern sie einen Samen oder Funken Gottes enthält und in sich
entfaltet32.

So viel über die ontologischen Voraussetzungen der Gerechtigkeit
bei Eckhart. Nun noch ein Wort über die ethische Auswirkung dieser

Lehre. Eckhart ist überzeugt, daß eine reine Vita contemplativa
nicht der Aufgabe dieses Lebens entspricht, sondern daß sich aus
der Gelassenheit oder aus dem Bewußtsein der Gottgeeintheit heraus

eine Vita activa entfalten sollte. Vor allem in der Predigt über
Maria und Martha, die Schwestern des Lazarus, spricht er den
Gedanken aus, daß, wer die Vollkommenheit erreichen wolle, die Werke
des Tätigen verrichten müsse, und daß es im Letzten aufdie
«Fruchtbarkeit», auf die Verschmelzung von kontemplativem und aktivem
Leben ankomme, ein Gedanke, den Eckhart bereits in seinem frühen
Traktate «Die Reden der Unterscheidimg» ausgesprochen hat und
den er etwa in die Worte kleidet : der Mensch müsse in der Unio mys-
tica bleiben können auch bei der Tätigkeit im Stall und am Herd33.
So oft aber von der Notwendigkeit des Wirkens in der Welt die Rede

ist, muß das Problem des suum cuique dare wieder in den Vordergrund

treten.
Nun ist jedoch das eigentliche Wirken nach Eckhart Gott

vorbehalten. Er allein wirkt in Wahrheit, der Mensch läßt im Grunde
81 Es sei hier auch daran erinnert, daß Eckhart die Divinitas, die Gottheit oder

den Inbegriff des Göttlichen, über Gott, das heißt über die drei Personen Gottes,
erhebt. Sogar in Gott wird das Personhafte noch zurückgestellt gegenüber der Idee.

82 Im Anschluß an das evangelische Gleichnis vom Säemann erinnert Eckhart
auch daran, daß dieser Same vom Unkraut überwuchert werden kann. Er geht in
diesem Falle, wie Eckhart mit Origenes lehrt, nicht zugrunde ; aber er wirkt sich im
irdischen Dasein nicht aus und wird erst bei der letzten Heimholung aller Dinge
Wieder zu Gott heimgebracht werden.

88 Vor Eckhart findet sich dieser Gedanke etwa auch bei Bernhard von Clair-
vaux (vgl. meine Besprechung des Buches von M. A. Lücker, Meister Eckhart und
die Devotio moderna, Zeitschrift für deutsches Altertum, Bd. 83, Wiesbaden 1952,
S. 126 ff.), in gewissem Sinne aber auch bereits bei den Kirchenvätern, etwa
Origenes und Augustin, wenn sie von der Notwendigkeit des Abstiegs vom Berge
Tabor sprechen, wo Petrus gerne in der reinen Schau geblieben wäre.

67



geschehen, und hierbei «wird» er selbst. Am Schlüsse seiner Predigt
über die Gerechten sagt Eckhart: «Das Wirken und das Werden ist
eins. Wenn der Zimmermann nicht wirkt, so wird auch das Haus
nicht. Wo das Beil still liegt, da liegt auch alles Werden still. Gott
und ich, wir sind eins in diesem Gewirke : er wirkt, und ich werde34.»
Wie das vollkommene Wirken nur mit dem vollkommenen
Geschehenlassen oder «Werden» eine Einheit bilden kann, ist, wie Eckhart

hier ausführt, für den «Gerechten» die völlige Auslöschung des

Willens nötig, um die Angleichung an Gottes Willen und damit die
Teilnahme an Gottes «Wirksamkeit» zu erreichen. Erst in dieser

Angleichung an den göttlichen Willen wird der Mensch «Sohn Gottes»

und dadurch einbezogen in den trinitarischen Prozeß, innerhalb
dessen es allein wirkliche «Liebe» und Fruchtbarkeit gibt. Das

Bewegt- und Erfülltwerden vom göttlichen Willen ist der eigentliche
Sinn der «Gelassenheit», wie Eckhart sie versteht, oder der Fähigkeit,

alles auf gleiche Weise von Gott zu empfangen : der «Gerechtigkeit».

Für die Gelassenheit verwendet nun Eckhart vielfach Formulierungen,

die an die stoischen Begriffe der Seelenruhe und des Gleichmuts

erinnern, wie sich ja Eckhart selbst gerne auf stoische «Meister»

beruft, wobei er freilich das Ideal der Apathie nicht als solches

preist, sondern nur, insofern Leidlosigkeit Zeichen der Einswerdung
mit dem Willen Gottes ist. Der Gerechte verhält sich wie der Sohn
Gottes, wenn er sich gegen nichts, was ihm zustößt, innerlich wehrt,
sondern es in seinen Willen aufnimmt ; «denn dem Sohne Gottes und
dem Heiligen Geist ist es eigen», sagt Eckhart, «sich in allen Dingen
gleich zu halten»35. Wenn daher «dem guten und gerechten
Menschen ein äußeres Unglück zustößt», ist es ein Zeichen seines

Gerechtseins, «daß er bleibt gleichen Gemütes und im Frieden seines
Herzens imbewegt»36. Auch bei den stoischen Gewährsleuten,
welche Eckhart zitiert, erscheint die Seelenruhe und Apathie als
Ausdruck der Verschmelzung mit Gottes Willen. Im Buch der
göttlichen Tröstung berichtet Eckhart: «Seneca, ein heidnischer Meister,

fragt : ,was ist der beste Trost im Leiden und im Unglück ?' und
spricht : ,das ist, daß der Mensch jedes Ding nehme, als hätte er es

gewünscht und darum gebeten ; denn du hättest es auch gewünscht,
34 A.a.O.,S. 114.
35 Buch der göttlichen Tröstung, S. 36, ed. Quint.
36 Ebd. S. 9.

68



wenn du gewußt hättest, daß alle Dinge durch Gottes, mit Gottes,
und in Gottes Willen geschehen37.» Darauffährt Eckhart fort: «Es

spricht ein heidnischer Meister:,Heerführer und erhabenster Vater
und Herr des hohen Himmels, alles, was du willst, dazu bin ich
bereit; gib mir Willen, nach Deinem Willen zu wollen38.»

Im Gebot, den eigenen Willen an den Willen Gottes anzugleichen,
liegt das Schwergewicht von Meister Eckharts Ethik - sofern noch
«Ethik» zu nennen ist, was über die unterscheidenden Wertsetzungen

einer normalen Ethik hinauszielt. Das Gerechtsein ist für ihn die
absolute Empfänglichkeit, die Bereitschaft, Gottes Einwirkung zu
empfangen, das Weib-Sein Gott gegenüber, wie er diese Haltung in
einer andern Predigt nennt39. Diese Haltung ist nach Eckharts Lehre
keineswegs Passivität um ihrer selbst willen, sondern es handelt sich
für ihn um eine von Gottes eigener Aktivität überformte und
erfüllte, also um eine gewissermaßen korrelative Passivität. In der
gelassenen Seele wirkt Gott von selbst : «Er muß es tun, es sei ihm lieb
oder leid», wie Eckhart in der Predigt über die Gerechten sagt40.
Gleichsam wie ein leerer Raum die Luft oder das Wasser in sich
hineinsaugt, so zieht die Gelassenheit der Seele die Wirksamkeit Gottes
nach sich oder führt die Gerechtigkeit des omnium-aequaliter-acci-
pere zu der Gerechtigkeit des suum-cuique-dare. Die mystische
Coincidentia oppositorum ereignet sich dort, wo die beiden «Willen»,
der individuelle und der göttliche, sich vereinigen.

Hier ist der Punkt, da sich die Lehre Meister Eckharts mit der ihm
sonst in vielem entgegengesetzten des Duns Scotus berührt.
Ursprung und Ziel aller Dinge ist bei beiden im Grunde der Wille Gottes.
Die Individuen und Einzelerscheinungen überhaupt sind sowohl
nach Eckhart wie nach Duns Scotus gut, insofern sie Gott will. «Und
insonderheit, indem und davon, daß Gott etwas will, wird es und ist
es mit Notwendigkeit gut und sogar das Beste,» sagt Eckhart im

3' S. 17, ed. Quint. Das Zitat findet sich bei Seneca, Nat.quaest. 3, praef.n. 12:
«Quid est praecipuum posse laeto animo adversa tolerare ; quidquid acciderit, sie

ferre, quasi tibi volueris accidere (debuisses enim velle, si scisses omnia ex decreto
Dei fieri: flere, queri, et gemere desciscere est).»

38 In seinen Anmerkungen zu dieser Stelle des Buches der göttlichen Tröstungen

führt Quint ein längeres Zitat aus Epiktet an, das eine erstaunliche Ähnlichkeit

nicht nur mit Eckhart, sondern vor allem mit einem bekannten Gebet der
heiligen Theresa von Avila zeigt.

30 Bei Quint Nr. 2.
40 A. a. O., S. 109.

69



Buch der göttlichen Tröstung41. Eckhart wie Scotus verteidigen
beide die Nobilitas des Individuums : freilich auf Grund verschiedener

ontologischer Voraussetzungen; Eckhart dadurch, daß er die
Einzelseele an der höchsten Idee der Gerechtigkeit teilhaben läßt ;

Scotus dagegen, indem er die Idealität gerade auch des Individuums
zu erweisen versuchte : durch den Begriff der Haecceitas.

Zum Schlüsse möge noch eine etwas allgemeinere Feststellung
erlaubt sein. Das große Problem des ausgehenden Mittelalters ist es,
dem Individuum das Seine zukommen zu lassen, die «Gerechtigkeit»
auf jede Einzelerscheinung auszudehnen. Bedeutsam ist in diesem

Zusammenhang ein Versuch des spätmittelalterlichen Denkers
Nicolaus von Oresme (der auch als der bedeutendste Nationalökonom
seiner Zeit gilt), der es in seinem Traktat «De difformitate qualita-
tum» unternimmt, den Grad der Beschleunigung bewegter Gegenstände

zu messen42. Er gelangt hierbei zu einer Ortsbestimmung der
einzelnen Dinge im Raum oder zur Entdeckung der analytischen
Geometrie. Damit ist eine Entwicklung in die Wege geleitet, die sich

von Eckharts Ausgangsposition, seinem extremen Ideenrealismus,
wie von dessen mystischen Folgerungen denkbar weit entfernt.
Hinter den Einzeldingen und Qualitäten, den ökonomischen «Werten»

sowohl wie den physikalischen Einheiten, geht das Bewußtsein

der universellen res verloren, wie allmählich auch der Begriff des

Seins hinter dem der Funktion. Von einer ontologisch begründeten

nobilitas der Einzeldinge aber, auf die es ursprünglich auch
der moderne Nominalismus - und gerade er - abgesehen hatte, ist
zuletzt nicht die Rede mehr.

Doch vielleicht hätte auch Eckhart selbst, wenn er noch einige
Jahrhunderte hätte leben und wirken können, den Lauf der Dinge
nicht aufzuhalten vermocht. Denn sein eigenes Ziel, die Überführung

der Gerechtigkeit im Sinne des gelassenen Alles-auf-gleiche-
Weise-Empfangens in die Gerechtigkeit des Jedem-das-Seine-
Gebens, oder der Übergang von der Gerechtigkeit gegenüber dem
Einen, Universellen, in die Gerechtigkeit gegenüber dem Singulären

41 S. 17, ed. Quint. Das Verhältnis von Eckhart zu Duns Scotus bedarf wohl
noch einer eingehenden Untersuchung ; bisher hat man m. W. nur die aufder Hand
liegenden Gegensätze hervorgehoben.

42 Unter «qualitas» versteht Nicolaus (wenn ich den Text seines ungedruckten,
mir nur aus zwei Pariser Hss. bekannten Traktates richtig verstanden habe) die

Geschwindigkeit eines bewegten Körpers.

70



stellt eine Aufgabe dar, die auf Erden doch wohl der Quadratur
eines Zirkels zu vergleichen ist : nur annäherungsweise und nur von
den wenigsten lösbar. Der aktive Menschentypus — denn einen
solchen muß man wohl im allgemeinen dem kontemplativ-mystischen
gegenüberstellen - wird stets etwas zustande bringen, was wir ein
«Vieleck» nennen könnten, wogegen beim kontemplativen
Menschen, auch wo er sich ganz im Sinne der Eckhart'schen «Fruchtbarkeit»

in die Welt entfaltet hat, doch zuletzt alles in den einen «Kreis»
mündet. Der mystische Philosoph Plotin, der wie Eckhart um dieses

Problem gerungen hat, sagt hierüber : «Und ist man so», nämlich
in der Schau des Höchsten, «mit Jenem vereint und hat genug
gleichsam Umgang mit ihm gepflogen, so möge man wiederkehren
und, wenn man's vermag, auch andern von der Vereinigung mit
Jenem Kunde geben — in solcher Vereinigung stand vielleicht auch

Minos, weshalb er in der Sage als ,des Zeus vertrauter Genosse' galt,
und dieser Gemeinschaft gedenkend, gab er als ihr Abbild seine

Gesetze, durch die Berührung des Göttlichen befruchtet zur
Gesetzgebung —; oder man möge, hält man die Betätigung in den Angelegenheiten

der Bürger (ja noXircxd) seiner nicht für würdig, oben
verweilen, wenn man will. Und dies», sagt Plotin, «wird das Schicksal
dessen sein, der viel geschaut hat»13. «Quia a divinorum conversa-
tione, quotiens ad humana recideris, non aliter caligabis, quam quorum

oculiin densam umbram ex claro sole redierunt», sagt Seneca11.

Das Zurückkehren von der Kontemplation ist ein Sturz aus dem
Licht in die Finsternis. Dies gilt für den heidnischen Weisen so gut
wie für den christlichen Mystiker, der es einzig «um Gottes willen»,
das heißt um der göttlichen Caritas willen über sich zu bringen
vermag, von der reinen Schau zu lassen.

Auch Meister Eckhart, so sehr er es für seine Pflicht hielt, den

Hauptakzent seiner Lehre nicht auf diesen Punkt zu legen, wußte
im Grunde darum und deutet es an seltenen Stellen seines Werkes an,
daß es einen Grad der mystischen Indifferenz oder Gelassenheit gibt,
des omnia aequaliter de Deo accipere, von dem herab die Rückkehr
in die irdische Aktivität nicht mehr möglich — vielleicht aber auch
nicht mehr notwendig — ist. Hier findet die Lehre von der Gerechtigkeit

ihr Ende, weil die gänzlich erfüllte Seele nichts mehr vor sich
sieht, dem sie überhaupt noch zu geben vermöchte.

43 Enn. 6,9, c. 1 (Sperrung von mir).
44 Nat. quaest. 3,1.

71


	Meister Eckharts Lehre von der Gerechtigkeit

