Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 13 (1953)

Artikel: Meister Eckharts Lehre von der Gerechtigkeit
Autor: Bindschedler, Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883432

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Meister Eckharts Lehre von der Gerechtigkeit*
Von Maria Bindschedler

Nach antiker Auffassung besteht das Wesen der Gerechtigkeit
darin, jedem das Seine zu geben. In den Institutionen des Kaisers
Justinian steht der Satz: «Iustitia est constans et perpetua voluntas
ius suum cuique tribuens»; und #dhnlich lautet eine Stelle in den
Digesten'. Der deutsche Mystiker Meister Eckhart, zugleich ein Ver-
treter typisch hochmittelalterlichen Denkens wie von einzigartiger
Kiihnheit in vielen seiner Schlufolgerungen, iibernimmt diese,
auch von den Kirchenvitern und von Thomas von Aquino verwen-
dete Definition: «Ein geschrift sprichet: ,der ist gereht, der einem
ieclichen gibet, daz sin ist’2».

Der Satz wird fiir Eckhart zum Ausgangspunkt einer Predigt iiber
das Schriftwort Lib.Sap. 5,16: «Iusti autem in perpetuum vivent,
et apud Dominum est merces eorum.» Unter Eckharts deutschen
Predigten kommt dieser (es ist die sechste nach der neuen kritischen
Ausgabe von Quint) eine besondere Bedeutung zu. Denn das Thema
der Gerechtigkeit stellt eines der wichtigsten in Eckharts Lehre dar;
sagt er doch in dieser Predigt selbst: « Wer immer den eigentlichen
Sinn begreift von. ,Gerechtigkeit’ und von ,Gerechtem’, der begreift
alles, was ich sage®.» Eine Auseinandersetzung mit den bedeutend-
sten Stellen, da Eckhart iiber die Gerechtigkeit handelt, soll uns da-
her an den Mittelpunkt von Eckharts eigenster Lehre heranfiihren.

Aus der Forderung des ius suum cuique tribuere schlieft Eckhart
in der erwihnten Predigt zunichst, man miisse Gott geben, was sein
ist, den Heiligen und Engeln, was ihrer ist, und dem Mitmenschen,
was sein ist. In wenigen Sitzen wird dies ausgefiihrt: Gott gebiihrt
die «Ehre», wie dies Eckhart auch in seinem lateinischen Kommen-

* Vortrag in der Philosophischen Gesellschaft Ziirich, November 1952,

1 Inst.1,1; Dig.1,1,10.

2 Meister Eckhart, Die deutschen Werke, hgb. von J. Quint, Bd. 1, Stuttgart-
Berlin 1937, S. 99.

3 Ebd. S.105; zitiert nach meiner Ubersetzung in: Meister Eckhart, Vom
mystischen Leben, Sammlung Klosterberg, Basel 1951, S.55.

58



tar zur Weisheit Salomonis sagt, mit Berufung auf 1.Tim.1,17:
«Soli Deo honor et gloria» und auf 1.Kor.10,31: «Omnia in gloria
Dei facite»4, Der Mensch miisse aus sich selbst und aus allem, was
nur seinem persénlichen Interesse dienen konnte, ginzlich heraus-
treten, dann «ehre» er Gott und gebe ihm, was sein ist®. Den Engeln
und Heiligen solle man «Freude» geben. Dies geschehe durch gute
Werke und guten Willen, an denen sich Heilige und Engel im Him-
mel iiber die Mallen freuten®. Den toten und lebenden Mitmenschen
endlich lasse man Fiirbitte und Hilfe aller Art zukommen?’.

Damit hat Eckhart eine erste Weise des Gerechtseins bereits zu
Ende besprochen; und aus dem, was folgt, wird deutlich, dafl ihm
hieran noch nicht am meisten gelegen war. Vielmehr stellt nun Eck-
hart neben jene «Gerechtigkeit», die danach trachtet, jedem das
Seine zu geben, eine zweite Art von Gerechtigkeit, deren Wesen nicht
der herkémmlichen Definition entspricht, die jedoch das héchste
ethische Ideal des Mystikers Eckhart bedeutet.

«Gerecht» in diesem Sinne nennt Eckhart «diejenigen, die alle
Dinge in gleicher Weise von Gott empfangen: was immer es sei, ob
grof} oder klein, lieb oder leid — alles in gleicher Weise, weder als
etwas Minderes noch als etwas Wertvolleres, sondern eins wie das
andere»®. Und Eckhart fihrt fort, wer einer Sache mehr Gewicht

4 In Sap.n. 59 (nach Anm. von Quint, a. a. 0., S. 100).

5 Das mittelhochdeutsche Wort «ére» besaB in der hochmittelalterlich-hofi-
schen Zeit, die Eckharts Sprache in vielem vorgebildet hat, ein gréBeres Gewicht
als heutzutage. Es driickt den Inbegriff von dem aus, was ein Mensch sich von den
andern Menschen erwiinschte: Ansehen, Ruhm, Wiirde, in gewissem Sinne iiber-
haupt die Existenz, nimlich in den Augen der andern, die zéhlen. Man denke etwa
an Tristan und Isolde, von denen der Dichter anliBlich ihrer gliicklichsten Zeit,
da sie allein und in der Erfiillung ihrer sehnlichsten Wiinsche leben kénnen, sagt:
«Sie hiitten dies Leben um nichts in der Welt hingegeben, als einzig um ihre Ehre»
(V.1687511.).

6 Der Gedanke findet sich auch bei Origenes und wird von ihm damit begriin-
det, daB die Heiligen zu ihrer vollen Seligkeit der Rettung des gesamten Menschen-
geschlechts bediirfen und sich daher iiber jede gute Tat freuen alsiiber einen Schritt
niher ans letzte Ziel. Vgl. H. U.von Balthasar, Origenes, Geist und Feuer, 2. Aufl.,
Salzburg 1938, S. 4411

7 E. Beutler hat von diesen Ausfiithrungen Eckharts iiber das Jedem-das-Seine-
Geben eine Verbindungslinie gezogen zu Goethes Lehre von den vier Ehrfurchten
in der Pidagogischen Provinz. Vgl. Hortulus amicorum, Fritz Ernst zum sech-
zigsten Geburtstag, Ziirich 1949, S. 24,

8 A.a.0,S.102.

59



beilege als einer andern, tue ihr Unrecht. Er urteile nach dem Gut-
diinken seines Willens, anstatt aus diesem eigenen Willen géinzlich
herauszutreten.

Von diesen. Gedanken ist zunichst festzuhalten, daB fiir Eckhart
nicht die Haltung des Gebens, sondern die des Empfangens im Mit-
telpunkte dessen steht, was er als die menschliche Vollkommenheit
begreift. «Alle Dinge in gleicher Weise von Gott empfangen» lautet
die Forderung fiir den «Gerechten». In einer lateinischen Predigt
sagt Eckhart, die Natur der Gottheit sei es und verlange es, dafl wir
uns in allen Dingen freuen: «et in omnibus aequaliter, semper et
semper aequaliter»®. Eckhart bringt hier auf eine zugespitzte For-
mel, was vor ihm etwa Hugo von St. Victor iiber die Gottesliebe ge-
sagt hat: «Qui enim vere Deum diligit, ubique diligit. Si vere diligi-
tur, diligitur ubicumque invenitur: in seipso, in proximo, intus et
foris, et sursum et deorsum, longe et prope!®.» Auch in diesen Wor-
ten ist der Begriff des «aequaliter omnia de Deo accipere», auf den
es Eckhart so sehr ankommt, dem Sinne nach bereits enthalten.
Eckhart setzt nun diesen eigentiimlichen Begriff der «Gleichheit»
in seine Bestimmung der Gerechtigkeit ein. Dem individuierenden
Begriffe «suum cuique» in der zuerst genannten Definition der Ge-
rechtigkeit — wir mogen sie die juristische nennen — entspricht in der
zweiten, der «mystischen», das Wort «aequaliter», auf gleiche
Weise, gewissermallen ein des-individuierender Begriff. Im ersten
Falle trigt ein substantiviertes Possessivam, im andern Falle ein
Adverb den Akzent: nicht zufillig, denn beim Mystiker handelt es
sich wesentlich nicht mehr um die Verteilung der Dinge, sondern um
das Sich-Verhalten im Akte des Empfangens.

DaB} Eckhart als Mystiker eine Seinslehre vertritt, welche den
individuierenden Bestimmungen der Menschen und Dinge, den
«Eigenschaften» oder Proprietates, gegeniiber sich ablehnend ver-
hilt — die «Eigenschaft» ist nach Eckhart das grofite Hindernis vor
der Einswerdung mit Gott —, ist fiir den, der sich mit Mystik im all-
gemeinen beschiftigt hat, nicht verwunderlich. In allen Religionen,
die eine Mystik kennen, findet sich der Wille zur Uberwindung der
Einzelbestimmungen bis zur letzten Unio mit Gott oder, was das-
selbe ist, bis zur Erkenntnis des Tat tvam asi. Erstaunlicher ist, daf3

® Die lateinischen Werke, hgh. von E. Benz, 4.Bd., Stuttgart-Berlin 1939,
S. 153.
10 Pesacram. 2,13, ¢.6 (PL 176,530 B).

60



Eckhart diese Seinslehre auf ein Gebiet der Ethik iibertrigt, welches
seinem Wesen nach die entgegengesetzte Denkhaltung verlangte:
den Sinn fiir die feinste Differenzierung von Menschen, Dingen und
Tatsachen. Die «Tugend» der Gerechtigkeit beruht nach der her-
kémmlichen, Eckhart bekannten und von ihm keineswegs bekampf-
ten Auffassung auf dem Unterscheidungsvermégen. Wissen, wer
Jjemand ist und was ihm gebiihrt, was jeweils das Seine ist, bestimmt
die Handlung des Gerechten im herkémmlichen Sinne. Eckhart aber
iibertrigt die mystische Indifferenz, jenes im Grunde das Ethische
transzendierende menschliche Verhalten, auf das ihm am meisten
entgegengesetzte Gebiet, auf die Lehre von der Iustitia, in welcher
sonst die Ethik geradezu gipfelt.

Der «homo iustus» ist fiir Eckhart, wie Herma Piesch in einer
Studie iiber «Meister Eckharts Lehre vom ,Gerechten’» gesagt hat,
«keine rein moralische Gréfle»!. Es wire nun zu untersuchen, in-
wiefern diese Uberschreitung der Moral mit ihren Differenzierungen
aus der Seinslehre des Mystikers folgerichtig hervorgeht und inwie-
fern sie anderseits doch noch an die juristische Auffassung der Ge-
rechtigkeit anzukniipfen vermag. Eckhart lehrt, daB die Seele des
Menschen in ihrem letzten «Grunde» so edel sei, daB} nichts sie von
Gott unterscheide. In dem kleinen Traktat «Von dem edlen Men-
schen», welcher in den wichtigsten Handschriften dem «Buch der
gottlichen Trostung»'?, der Trostschrift fiir die Kénigin Agnes, bei-
gefiigt ist, spricht Eckhart von dem Adel des innern Menschen, wo-
bei er sich nicht nur auf die Heilige Schrift und die Kirchenviiter,
sondern auch auf die «heidnischen Meister Tullius und Seneca» be-
ruft. — Die stoische Lehre von der samenhaften Vernunft sowie die
heraklitisch-stoische Vorstellung vom Logos-Feuer hat vielleicht die
Lehre der christlichen Mystiker vom Seelenfunken iiberhaupt we-
sentlich beeinflufit!s. Jedenfalls bezieht sich Eckhart selbst gerne
auf Seneca oder Cicero, wo dieser stoisches Lehrgut weitergibt.
«Same Gottes istin uns», heilt es im Traktat Vom edlen Menschen4,

1 Festschrift der Nationalbibliothek in Wien, Wien 1926, S.624. Vgl. auch
von derselben Verfasserin, Meister Eckharts Ethik, Luzern 1935.

12 Meister Eckharts Buch der géttlichen Trostung und Von dem edlen Men-
schen, neu hgb. von J. Quint, Berlin 1952.

13 Vgl. E. von Ivanka, Apex mentis, Wanderung und Wandlung eines stoi-
schen Terminus, Zeitschrift fiir katholische Theologie, Bd. 72, Wien 1950, S. 129 ff.

14 S, 70, ed. Quint.

61



und in seiner Rechtfertigungsschrift bemerkt Eckhart zu dieser
Stelle: «Et hoc est, quod Twullius libro tertio (c.1 n.2). De Tuscula-
rum quaestionibus mox post principium ait: ,Parvulos nobis dedit
natura igniculos quos malis moribus opinionibusque depravatis sic
restringimus, ut nusquam naturae lumen appareat. Sunt enim in-
geniis nostris semina innata virtutum, quae si adolescere liceret,
ipsa nos ad beatam vitam natura produceret’'s.»

Aus der Lehre von dem gottlichen Samen oder Funken in uns fol-
gert Eckhart, daf} es dem Menschen moglich sei, zur vollen beatitudo,
zur Schau Gottes zu gelangen, und aus dieser Schau zuriickzukehren
zur irdischen Titigkeit, ohne doch das Wissen und die Erkenntnis
von Gott zu verlieren. Der letzte Abschnitt des Traktates Vom
edlen Menschen beginnt mit den Worten: «Darum spricht unser
Herr mit Recht, daB} ein edler Mensch auszog in ein fernes Land, ein
Reich zu empfangen, und wieder kam» (gemeint ist Lukas 19,12:
«Homo quidam nobilis abiit in regionem longinquam accipere sibi
regnum et reverti»)®. «Denn der Mensch», so fahrt Eckhart fort,
«muf} in sich selber eins sein und muf} das suchen in ihm und im
Einen und es nehmen in dem Einen: das ist Gott allein zu schauen;
und wieder herkommen, das ist wissen und erkennen, dafl man Gott
erkennt und weill.» Um zu dieser Erkenntnis zu gelangen, bedarf es
aber des Auszugs in das fremde Land oder, wie Eckhart mit andern
Mystikernnach einer Stelleim Propheten Hosea sagt,in die « Wiiste».
Der Traktat Vom edlen Menschen schlieft mit diesem Gedanken:
«,Ich’, spricht unser Herr in dem Buche Osea, ,will die edle Seele
fiithren in eine Eindde, und ich will da sprechen in ihrem Herzen als
einer mit einem, als einer von einem, als einer in einem, und in einem
der Eine in Ewigkeit’7.»

Das Bild der Einéde, mit dem Eckhart die Schrift Vom edlen
Menschen beendigt, fithrt uns von einer andern Seite her zu seiner
Lehre von der Gerechtigkeit. «Einéde», « Wiiste» bedeutet, daf} der
Mensch, der seine Vollkommenheit erreichen will, zunichst alle
Dinge und sich selber lassen mufl. «Vacare Deo» lautet auch nach
der Schule die Vorbedingung zur Kontemplation wie zur Unio my-
stica. In der eingangs erwihnten Predigt iiber die Gerechten sagt
Eckhart, daB} alle Liebe zu den Dingen dieser Welt sich sammle in

15 Von Quint als Anmerkung, S. 128, zitiert.
16 Ebd. S. 79.
17 Ebd. S. 80.

62



der Eigenliebe; wer nun diese Eigenliebe lasse, habe alle Welt ge-
lassen. Die Gelassenheit aber, welche darin besteht, daB} einer die
Welt gelassen hat — «wer gelassen hat, ist gelassen», sagt Eckhart in
einer andern Predigt?® und begriindet damit den tiefern Sinn unse-
res Wortes «gelassen» —, diese Gelassenheit wird bei Eckhart die
Voraussetzung fiir die «Gerechtigkeit». Wer seinen Eigenwillen ge-
lassen hat — und darauf kommt es beim Die-Welt-Lassen an —, wird
fihig, «alles in gleicher Weise von Gott zu empfangen», wie die Eck-
hart eigene Definition der Gerechtigkeit lautet. «Du sollst aus dei-
nem Willen géinzlich heraustreten», heifit die scheinbar unvermittelt
auf die Wesensbestimmung des Gerechtseins folgende Forderung
Eckharts!®. Aus der spiteren Bestimmung der Gelassenheit als des
Freiseins vom Eigenwillen wird der Zusammenhang jedoch sichtbar.
Wer den Eigenwillen gelassen hat, ist fihig, die Dinge der Welt,
groBe und kleine, schwere und leichte, minderwertige und hohere
unterschiedslos oder, wie Eckhart sagt, «gleich», in gleicher Weise,
aequaliter, von Gott zu empfangen, und hierdurch ist er «gerecht».

Aus dem Verstindnis der Eckhartischen Gelassenheit wird erst
recht deutlich, daB sich in seiner Definition der Gerechtigkeit das
desindividuierende «gleich» oder «aequaliter» nicht auf die Dinge,
sondern auf das Selbst des Menschen bezieht. Es wird nun aber auch
klar, daBl Eckhart die Forderung des suum cuique dare nicht zu be-
kimpfen braucht, sondern sie in ihrem Bereiche gelten 148, ja sie
der Sache (nicht dem Wortlaut) nach in vielen seiner iibrigen Pre-
digten zu unterstiitzen versucht. Die «juristische» und die «my-
stische» Definition der Gerechtigkeit verhalten sich in einem gewis-
sen Sinne zueinander wie ein nach auflen und ein nach innen gerich-
tetes ethisches Gebot. Suum cuique dare bezieht sich auf die Objekte
auflerhalb des Menschen; aequaliter omnia accipere wird vom Sub-
jekte, vom Menschen selbst, verlangt.

Nun ist es aber offenbar Eckharts Meinung, daf} das erste Gebot
nur richtig zu erfiillen wisse, wer das zweite zu verwirklichen ver-
steht. In vielen seiner Predigten spricht Eckhart von der Notwen-
digkeit zu handeln und zu wirken, nachdem zunichst einmal die
innere Abgeschiedenheit oder Gelassenheit erreicht worden ist,
welche nun auch im tétigen Leben nicht mehr verloren gehen sollte.

18 Bei Quint Nr. 12, a. a. 0., S. 203.
19 Vgl. oben S. 3. '

63



Die Gleichheit beim Empfangenkénnen bedingt wohl ihrerseits die
Gerechtigkeit des Gebenden, insofern auch sie auf einer «Gleich-
heit», auf einem Mit-gleichem-Mafle-Messen, beruht. In der Tat
mul ja auch der gerechte Richter, wie der Mystiker, versuchen, die
Dinge auf gleiche Weise an sich herantreten zu lassen. Erst aus die-
ser aequitas heraus vermag er jedem das Seine zuzuteilen. Das Ge-
genteil einer gerechten Handlung ist auch nach der lateinischen
Sprache, der alten Sprache der Juristen, eine iniquitas, eine Un-
gleichheit. Das «Ungleiche» wird sich jedoch auch hier auf das Mal3
beziehen, mit dem gemessen werden soll, ein Maf}, das im Menschen
selber liegt. So hat denn Eckharts Auffassung der Gerechtigkeit als
einer Folge der Gelassenheit oder der Fihigkeit, alles gleich zu neh-
men, trotz allem gegenteiligen Anschein eine innere Beziehung zum
herkémmlichen Gerechtigkeitsbegriff. Im letzten zielen beide Auf-
fassungen des «Gerechten», insofern ihnen der Gleichheitsbegriff
zugrunde liegt, nach einem Vollkommenheitsideal, das iiber die
menschliche Natur, wie wir sie zu begreifen gewohnt sind, hinaus-
geht. Denn die aequitas, aus der heraus der im juristischen Sinne
Gerechte jedem das Seine zukommen lassen muB, ist, streng genom-
men, ebenso ein Absolutes wie die Gelassenheit des Mystikers, der
die Dinge in vollkommener Gleich-Giiltigkeit aus Gott empfingt20,

Der Begriff der Gleichheit bildet den eigentlichen Beweggrund
von Eckharts Gedanken sowohl iiber das Sein wie iiber das Sich-Ver-
halten des Menschen. Seine Ontologie wie seine Ethik sind beide
durch die Spekulation iiber die Gleichheit bestimmt. Eine Grund-
voraussetzung fiir Eckhart ist hierbei der Satz, daBl nur das Gleiche
geliebt wird. «Gleichheit ist es, die geliebt wird», heiflt es in der
Predigt iiber den Text: «In diebus suis placuit Deo et inventus est
iustus» (Eccli.44,16-17)2; und im Buch der géttlichen Trostung
steht der Satz: «Alle Neigung, Lust und Liebe rithrt von dem her,
was gleich einem selbst ist; denn alle Dinge neigen sich zu dem und

20 Essei hier auch daran erinnert, daB Aristoteles (im 5. Buch der Nikom. Ethik)
die Gerechtigkeit als eine «Proportion» auffaBt, das heif3t als eine auf der «Gleich-
heit» (iodryg) zweier Verhiltnisse beruhende mathematische Beziehung. Die
ideale Gerechtigkeit entspricht dem je gleichen Verhiiltnis der zwei Diagonalen zu
den ihnen zugehdrigen Seiten in einem Quadrat. In der juristischen Praxis wird
diese Rechnung selten aufgehen, weil die lo6ryg zwischen zwei konkreten Verhiilt-
nissen meist fragwiirdig bleibt.

# Bei Quint Nr. 10, a.a. 0., S. 174.

64



lieben das, was ihnen selbst gleich ist» («amoris sive dilectionis radix
et causa est similitudo.»)?2. Gott liebt nicht nur sich selber, das ist
seinen Sohn, sondern auch «den gerechten Menschen als ihm selber
gleich», heifit es in der eben erwiihnten Predigt 2. Nur weil etwas im
Grunde der Seele Gott gleich ist und weil der Gerechte sich giinzlich
auf diesen «Grund» konzentriert hat, «in dem alle Krifte der Seele
gleich edel sind » %, kann es zu dieser Kommunikation zwischen Gott
und dem Gerechten kommen. Als Beispiel fiir die Gleichheit von
Mensch und Gott wihlt Eckhart in der schon ofter zitierten Predigt
«lusti vivent in aeternum» das Bild von Mann und Frau. «Als Gott
den Menschen erschuf, da erschuf er die Frau aus des Mannes Seite,
darum, daB sie ihm gleich wiire. Er erschuf sie nicht aus dem Haupte
noch aus den FiiBlen, auf daB sie ihm weder ,Frau’ noch ,Mann’, son-
dern daB sie ,gleich’ wire25.» «Solcherweise», wie die Frau dem
Manne, wird nach Eckhart «die gerechte Seele ,gleich’ bei Gott sein»;
und wie es bei Johannes heil3t : «Das Wort war bei Gott», wird nach
Eckhart der Gerechte «bei», das heiit neben Gott sein, «richtig
gleich, weder unterhalb noch oberhalb» 28,

Nun ist freilich der Zustand solchen Gerechtseins, aus dem heraus
die Gleichheit mit Gott im vollen Sinne des Wortes aktuell wird, wie
Eckhart immer wieder aufs schiirfste betont, ein dem gewéhnlichen
natiirlichen Dasein radikal entgegengesetzter. Eckhart fiihrt diesen
Gedanken im Buch der géttlichen Tréstung aus, ankniipfend an
Proverbia 12,21: «Non contristabit iustum quidquid ei acciderit»:
«Salomon sagt: ,den Gerechten betriibt nichts von allem, was ihm
geschehen mag’. Er sagt nicht ,den gerechten Menschen’ noch ,den

22 .15 und S.92, ed. Quint.

2 L.c.;vgl. Anm. 21. Was Eckhart von der «Liebe» sagt, gilt nach ihm ebenso
fiir die Erkenntnis (den Satz, daB nur Gleiches von Gleichem erkannt wird, iiber-
nimmt Eckhart von der Antike und der ihm bekannten Uberlieferung als etwas
Selbstverstiindliches).

¢ Ebd.S.173.

%5 A.a.0.,5.106f. Der Gedanke findet sich auch bei Hugo von St. Victor: «Facta
est autem de latere viri, ut ostenderetur, quod in consortium creabatur dilectionis;
ne forte si fuisset de capite facta, praeferenda videretur viro ad dominationem, aut
si de pedibus, subiicienda ad servitutem. Quia igitur viro nec domina nec ancilla
parabatur, sed socia, nec de capite, nec de pedibus, sed de latere fuerat producenda,
ut iuxta se ponendam cognosceret, quam de iuxta se sumptam didicisset» (De
sacram. 1,5, ¢.35. PL 176, 284 C). '

26 Ebd.S. 107.

5 65



gerechten Engel’ noch dies oder jenes. Er sagt ,den Gerechten’?.»
Und Eckhart erliutert, was er damit meint, folgendermaBen : «Was
immer zum Gerechten hinzukommt, auBler seiner Gerechtigkeit und
seinem Gerechtsein, das ist ,Sohn’ und hat seinen Vater auf Erden
und als ein Geschopf und ist gemacht und geschaffen, denn sein
Vater ist ein Geschopf, gemacht und geschaffen. Aber Gerechtes in
seiner Reinheit, dies besitzt nicht einen erschaffenen und gemachten
Vater, da Gott und Gerechtigkeit génzlich einerlei ist; und die Ge-
rechtigkeit allein ist Vater des Gerechten, darum vermag ihn Leid
und Ungemach so wenig zu befallen wie Gott selbst 28.» Das Gerecht-
sein ist nach Eckhart nicht zu erreichen, insofern der Mensch ab-
hingt von den natiirlichen Bedingungen, einen irdischen Vater
kennt und vom vergiinglichen «dies und das» bestimmt wird. «Mein
leiblicher Vater», sagt Eckhart in der Predigt iiber die Gerechten,
«ist nicht im eigentlichen Sinne mein Vater, sondern nur in einem
kleinen Stiickchen seiner Natur, und ich bin getrennt von ihm: er
kann tot sein und ich am Leben»?°. Alles blof Natiirliche und Be-
dingte kann nicht der Ursprung jener nobilitas sein, auf die sich der
Mensch im Zustande der vélligen Gelassenheit besinnt. Der Gerechte
hat sein eigentliches Sein nicht von einem andern Menschen, aber
auch nicht etwa aus sich selbst, insofern er ein zufilliges und ge-
schaffenes Subjekt ist, sondern einzig von der Gerechtigkeit. «Ius-
tus, in quantum huiusmodi, totum esse suum habet et accipit a sola
iustitia, et est proles et filius proprie genitus a iustitia et ipsa iustitia
et sola est parens sive pater generans iustum», sagt Eckhart in sei-
nem Kommentar zam Buch der Weisheit; und im Johannes-Kom-
mentar heiBit es: «Generat enim homo hominem eiusdem naturae
pater et filius, non autem generat ut iustus aut iniustus. Pater enim
iusti, ut iusti, non est homo, sed sola iustitia, et propter hoc qualis
pater, puta iustitia, talis et filius, eiusdem naturae ubique3°.» Hier
zeigt sich, wie Eckhart die mystische Konsequenz aus seinem extre-
men Ideenrealismus zieht: die Idee der Gerechtigkeit, welche als
oberste Idee Gott selbst ist, ist das im hoheren Sinne allein Reale.
Sie teilt den zufilligen irdischen Subjekten von ihrem Sein mit: wer
an der Gerechtigkeit teil hat, ist gerecht und ist dadurch iiberhaupt.

% S, 8, ed. Quint.

28 Ebd.

2% A.a.0.,5.110.

3 FEhd. von Quint in den Anmerkungen zitiert.

66



AuBerhalb dieser Idee gibt es kein wahres Sein®. Wir sehen an die-
sem Beispiel zugleich auch, wie weit entfernt Eckhart von einem
Pantheismus ist, nach welchem jedes Ding bereits Gott selbst wiire.
Vielmehr sind alle Kreaturen, in sich selbst genommen, «ein reines
Nichts», wie Eckhart immer wieder betont. Real ist nur die Idee
schlechthin, die Gerechtigkeit, die gleich Gott ist, und die Seele,
insofern sie einen Samen oder Funken Gottes enthiilt und in sich
entfaltet 32,

So viel iiber die ontologischen Voraussetzungen der Gerechtigkeit
bei Eckhart. Nun noch ein Wort iiber die ethische Auswirkung die-
ser Lehre. Eckhart ist iiberzeugt, daB eine reine Vita contemplativa
nicht der Aufgabe dieses Lebens entspricht, sondern daB sich aus
der Gelassenheit oder aus dem Bewufltsein der Gottgeeintheit her-
aus eine Vita activa entfalten sollte. Vor allem in der Predigt iiber
Maria und Martha, die Schwestern des Lazarus, spricht er den Ge-
danken aus, daf3, wer die Vollkommenheit erreichen wolle, die Werke
des Tatigen verrichten miisse, und daf} es im Letzten auf die « Frucht-
barkeit», auf die Verschmelzung von kontemplativem und aktivem
Leben ankomme, ein Gedanke, den Eckhart bereits in seinem friithen
Traktate «Die Reden der Unterscheidung» ausgesprochen hat und
den er etwa in die Worte kleidet : der Mensch miisse in der Unio mys-
tica bleiben konnen auch bei der Tétigkeit im Stall und am Herd 3.
So oft aber von der Notwendigkeit des Wirkens in der Welt die Rede
ist, mufl das Problem des suum cuique dare wieder in den Vorder-
grund treten. \

Nun ist jedoch das eigentliche Wirken nach Eckhart Gott vor-
behalten. Er allein wirkt in Wahrheit, der Mensch li3t im Grunde

% Es sei hier auch daran erinnert, da3 Eckhart die Divinitas, die Gottheit oder
den Inbegriff des Géttlichen, iiber Gott, das heif3t iiber die drei Personen Gottes,
erhebt. Sogarin Gott wird das Personhafte noch zuriickgestellt gegeniiber der Idee.

32 Im AnschluBl an das evangelische Gleichnis vom Sidemann erinnert Eckhart
auch daran, daB dieser Same vom Unkraut iiberwuchert werden kann. Er geht in
diesem Falle, wie Eckhart mit Origenes lehrt, nicht zugrunde; aber er wirkt sich im

irdischen Dasein nicht aus und wird erst bei der letzten Heimholung aller Dinge
wieder zu Gott heimgebracht werden.

3 Vor Eckhart findet sich dieser Gedanke etwa auch bei Bernhard von Clair-
vaux (vgl. meine Besprechung des Buches von M. A. Liicker, Meister Eckhart und
die Devotio moderna, Zeitschrift fiir deutsches Altertum, Bd. 83, Wiesbaden 1952,
S.12611.), in gewissem Sinne aber auch bereits bei den Kirchenviitern, etwa Ori-
genes und Augustin, wenn sie von der Notwendigkeit des Abstiegs vom Berge
Tabor sprechen, wo Petrus gerne in der reinen Schau geblieben wire.

67



geschehen, und hierbei «wird» er selbst. Am Schlusse seiner Predigt
iiber die Gerechten sagt Eckhart: «Das Wirken und das Werden ist
eins. Wenn der Zimmermann nicht wirkt, so wird auch das Haus
nicht. Wo das Beil still liegt, da liegt auch alles Werden still. Gott
und ich, wir sind eins in diesem Gewirke: er wirkt, und ich werde34.»
Wie das vollkommene Wirken nur mit dem vollkommenen Ge-
schehenlassen oder « Werden» eine Einheit bilden kann, ist, wie Eck-
hart hier ausfiihrt, fiirr den «Gerechten» die vollige Ausléschung des
Willens nétig, um die Angleichung an Gottes Willen und damit die
Teilnahme an Gottes «Wirksamkeit» zu erreichen. Erst in dieser
Angleichung an den gottlichen Willen wird der Mensch «Sohn Got-
tes» und dadurch einbezogen in den trinitarischen Prozef}, innerhalb
dessen es allein wirkliche «Liebe» und Fruchtbarkeit gibt. Das Be-
wegt- und Erfiilltwerden vom gottlichen Willen ist der eigentliche
Sinn der «Gelassenheit», wie Eckhart sie versteht, oder der Fihig-
keit, alles auf gleiche Weise von Gott zu empfangen : der «Gerechtig-
keit».

Fiir die Gelassenheit verwendet nun Eckhart vielfach Formulie-
rungen, die an die stoischen Begriffe der Seelenruhe und des Gleich-
muts erinnern, wie sich ja Eckhart selbst gerne auf stoische «Mei-
ster» beruft, wobei er freilich das Ideal der Apathie nicht als solches
preist, sondern nur, insofern Leidlosigkeit Zeichen der Einswerdung
mit dem Willen Gottes ist. Der Gerechte verhilt sich wie der Sohn
Gottes, wenn er sich gegen nichts, was ihm zust6fit, innerlich wehrt,
sondern es in seinen Willen aufnimmt ; «denn dem Sohne Gottes und
dem Heiligen Geist ist es eigen», sagt Eckhart, «sich in allen Dingen
gleich zu halten»?5. Wenn daher «dem guten und gerechten Men-
schen ein duflleres Ungliick zust6Bt», ist es ein Zeichen seines Ge-
rechtseins, «dal} er bleibt gleichen Gemiites und im Frieden seines
Herzens unbewegt»3. Auch bei den stoischen Gewiihrsleuten,
welche Eckhart zitiert, erscheint die Seelenruhe und Apathie als
Ausdruck der Verschmelzung mit Gottes Willen. Im Buch der gitt-
lichen Tréstung berichtet Eckhart: «Seneca, ein heidnischer Mei-
ster, fragt: ,was ist der beste Trost im Leiden und im Ungliick ?” und
spricht: ,das ist, dafl der Mensch jedes Ding nehme, als hiitte er es
gewiinscht und darum gebeten ; denn du hiittest es auch gewiinscht,

34 A,a.0.,S. 114.
35 Buch der gittlichen Trostung, S. 36, ed. Quint.
3¢ Ebd.S.9.

63



wenn du gewulit hittest, daBl alle Dinge durch Gottes, mit Gottes,
und in Gottes Willen geschehen®.» Darauf fihrt Eckhart fort: «Es
spricht ein heidnischer Meister: ,Heerfiithrer und erhabenster Vater
und Herr des hohen Himmels, alles, was du willst, dazu bin ich be-
reit; gib mir Willen, nach Deinem Willen zu wollen 38,»

Im Gebot, den eigenen Willen an den Willen Gottes anzugleichen,
liegt das Schwergewicht von Meister Eckharts Ethik — sofern noch
«Ethik» zu nennen ist, was iiber die unterscheidenden Wertsetzun-
gen einer normalen Ethik hinauszielt. Das Gerechtsein ist fiir ihn die
absolute Empfinglichkeit, die Bereitschaft, Gottes Einwirkung zu
empfangen, das Weib-Sein Gott gegeniiber, wie er diese Haltung in
einer andern Predigt nennt3°. Diese Haltungist nach Eckharts Lehre
keineswegs Passivitit um ihrer selbst willen, sondern es handelt sich
firr ihn um eine von Gottes eigener Aktivitit iiberformte und er-
fiillte, also um eine gewissermaflen korrelative Passivitit. In der ge-
lassenen Seele wirkt Gott von selbst: «Er muB} es tun, es sei ihm lieb
oder leid», wie Eckhart in der Predigt iiber die Gerechten sagt?.
Gleichsam wie ein leerer Raum die Luft oder das Wasser in sich hin-
einsaugt, so zieht die Gelassenheit der Seele die Wirksamkeit Gottes
nach sich oder fiihrt die Gerechtigkeit des omnium-aequaliter-acci-
pere zu der Gerechtigkeit des suum-cuique-dare. Die mystische
Coincidentia oppositorum ereignet sich dort, wo die beiden «Willen»,
der individuelle und der gottliche, sich vereinigen.

Hier ist der Punkt, da sich die Lehre Meister Eckharts mit der ihm
sonst in vielem entgegengesetzten des Duns Scotus beriihrt. Ur-
sprung und Ziel aller Dinge ist bei beiden im Grunde der Wille Gottes.
Die Individuen und Einzelerscheinungen iiberhaupt sind sowohl
nach Eckhart wie nach Duns Scotus gut, insofern sie Gott will. «Und
insonderheit, indem und davon, da Gott etwas will, wird es und ist
es mit Notwendigkeit gut und sogar das Beste,» sagt Eckhart im

37 S.17, ed. Quint. Das Zitat findet sich bei Seneca, Nat. quaest. 3, praef.n.12:
«Quid est praecipuum ? posse laeto animo adversa tolerare; quidquid acciderit, sic
ferre, quasi tibi volueris accidere (debuisses enim velle, si scisses omnia ex decreto
Dei fieri: flere, queri, et gemere desciscere est).»

% In seinen Anmerkungen zu dieser Stelle des Buches der gittlichen Tréstun-
gen fiihrt Quint ein lingeres Zitat aus Epiktet an, das eine erstaunliche Ahnlich-
keit nicht nur mit Eckhart, sondern vor allem mit einem bekannten Gebet der
heiligen Theresa von Avila zeigt.

3% Bei Quint Nr. 2.

4 A.a.0.,S.109.

69



Buch der gittlichen Tristung®. Eckhart wie Scotus verteidigen
beide die Nobilitas des Individuums: freilich auf Grund verschie-
dener ontologischer Voraussetzungen; Eckhart dadurch, daB er die
Einzelseele an der héchsten Idee der Gerechtigkeit teilhaben li6t;
Scotus dagegen, indem er die Idealitiit gerade auch des Individuums
zu erweisen versuchte: durch den Begriff der Haecceitas.

Zum Schlusse mige noch eine etwas allgemeinere Feststellung
erlaubt sein. Das grof3e Problem des ausgehenden Mittelalters ist es,
dem Individuum das Seine zukommen zu lassen, die «Gerechtigkeit»
auf jede Einzelerscheinung auszudehnen. Bedeutsam ist in diesem
Zusammenhang ein Versuch des spitmittelalterlichen Denkers Ni-
colaus von Oresme (der auch als der bedeutendste Nationalokonom
seiner Zeit gilt), der es in seinem Traktat «De difformitate qualita-
tum» unternimmt, den Grad der Beschleunigung bewegter Gegen-
stinde zu messen®?. Er gelangt hierbei zu einer Ortsbestimmung der
einzelnen Dinge im Raum oder zur Entdeckung der analytischen
Geometrie. Damit ist eine Entwicklung in die Wege geleitet, die sich
von Eckharts Ausgangsposition, seinem extremen Ideenrealismus,
wie von dessen mystischen Folgerungen denkbar weit entfernt.
Hinter den Einzeldingen und Qualititen, den 6konomischen «Wer-
ten» sowohl wie den physikalischen Einheiten, geht das BewuBt-
sein der universellen res verloren, wie allmiihlich auch der Begriff des
Seins hinter dem der Funktion. Von einer ontologisch begriinde-
ten nobilitas der Einzeldinge aber, auf die es urspriinglich auch
der moderne Nominalismus — und gerade er — abgesehen hatte, ist
zuletzt nicht die Rede mehr.

Doch vielleicht hiitte auch Eckhart selbst, wenn er noch einige
Jahrhunderte hitte leben und wirken kénnen, den Lauf der Dinge
nicht aufzuhalten vermocht. Denn sein eigenes Ziel, die Uberfiih-
rung der Gerechtigkeit im Sinne des gelassenen Alles-auf-gleiche-
Weise-Empfangens in die Gerechtigkeit des Jedem-das-Seine-
Gebens, oder der Ubergang von der Gerechtigkeit gegeniiber dem
Einen, Universellen, in die Gerechtigkeit gegeniiber dem Singuléaren

4 S, 17, ed. Quint. Das Verhiltnis von Eckhart zu Duns Scotus bedarf wohl
noch einer eingehenden Untersuchung; bisher hat man m. W. nur die auf der Hand
liegenden Gegensiitze hervorgehoben.

42 Unter «qualitas» versteht Nicolaus (wennich den Text seines ungedruckten,
mir nur aus zwei Pariser Hss. bekannten Traktates richtig verstanden habe) die
Geschwindigkeit eines bewegten Kérpers.

70



stellt eine Aufgabe dar, die auf Erden doch wohl der Quadratur
eines Zirkels zu vergleichen ist: nur anniherungsweise und nur von
den wenigsten losbar. Der aktive Menschentypus — denn einen sol-
chen muB man wohl im allgemeinen dem kontemplativ-mystischen
gegeniiberstellen — wird stets etwas zustande bringen, was wir ein
«Vieleck» nennen kénnten, wogegen beim kontemplativen Men-
schen, auch wo er sich ganz im Sinne der Eckhart’schen «Fruchtbar-
keit» in die Welt entfaltet hat,doch zuletzt alles in den einen «Kreis»
miindet. Der mystische Philosoph Plotin, der wie Eckhart um die-
ses Problem gerungen hat, sagt hieriiber : «Und ist man so», ndmlich
in der Schau des Hochsten, «mit Jenem vereint und hat genug
gleichsam Umgang mit ihm gepflogen, so mége man wiederkehren
und, wenn man’s vermag, auch andern von der Vereinigung mit
Jenem Kunde geben — in solcher Vereinigung stand vielleicht auch
Minos, weshalb er in der Sage als ,des Zeus vertrauter Genosse’ galt,
und dieser Gemeinschaft gedenkend, gab er als ihr Abbild seine Ge-
setze, durch die Beriihrung des Gittlichen befruchiet zur Gesetz-
gebung—; oder man mége, hilt man die Betiitigung in den Angelegen-
heiten der Biirger (ra moAizcxd) seiner nicht fiir wiirdig, oben ver-
weilen, wenn man will. Und dies», sagt Plotin, «wird. das Schicksal
dessen sein, der viel geschaut hat»%3. «Quia a divinorum conversa-
tione, quotiens ad humana recideris, non aliter caligabis, quam quo-
rum oculiin densam umbram ex claro sole redierunt», sagt Seneca4.
Das Zuriickkehren von der Kontemplation ist ein Sturz aus dem
Licht in die Finsternis. Dies gilt fiir den heidnischen Weisen so gut
wie fiir den christlichen Mystiker, der es einzig «um Gottes willen»,
das heillt um der géttlichen Caritas willen iiber sich zu bringen ver-
mag, von der reinen Schau zu lassen.

Auch Meister Eckhart, so sehr er es fiir seine Pflicht hielt, den
Hauptakzent seiner Lehre nicht auf diesen Punkt zu legen, wuBte
im Grunde darum und deutet es an seltenen Stellen seines Werkes an,
daB es einen Grad der mystischen Indifferenz oder Gelassenheit gibt,
des omnia aequaliter de Deo accipere, von dem herab die Riickkehr
in die irdische Aktivitit nicht mehr moglich — vielleicht aber auch
nicht mehr notwendig —ist. Hier findet die Lehre von der Gerechtig-
keit ihr Ende, weil die ginzlich erfiillte Seele nichts mehr vor sich
sieht, dem sie iiberhaupt noch zu geben vermochte.

43 Enn. 6,9, c.7(Sperrung von mir).
4 Nat. quaest. 3, 1.

71



	Meister Eckharts Lehre von der Gerechtigkeit

