Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 13 (1953)

Artikel: Philosophie und Wissenschaft = Philosophie et sciences

Autor: Medicus, Fritz / Bochenski, J.M. / Gauss, Hermann / Gonseth,
Ferdinand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883431

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophie und Wissenschaft

Philosophie et sciences

Symposium der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft
in Bern am 10. und 11. Oktober 1953

Symposium de la Société suisse de Philosophie
a Berne, les 10 et 11 octobre 1953

Lors de la derniére assemblée générale de la Société suisse de
Philosophie, en 1952, il fut décidé d’organiser cette année une ren-
contre de deux jours, un symposium permettant I’audition de plu-
sieurs exposés relatifs & un sujet mis & ’ordre du jour ainsi qu’un
échange de vues plus suivi, une vraie prise de contact des philosophes
de Suisse.

Cet essai a eu lieu les 10 et 11 octobre derniers et a été, de I’avis
général, une réussite. Le sujet qu’avaient a introduire les conféren-
ciers était les rapports de la philosophie et des sciences, sujet propre
a intéresser les philosophes aussi bien que les savants et a les engager
dans un dialogue, car le probléme proposé a la discussion se pose de
nos jours d’une fagon nouvelle et particuliérement intéressante.

La rencontre eut lieu dés le samedi aprés-midi dans un hétel de
la vieille ville aux moyenageuses arcades. Les travaux et discussions
subirent une agréable interruption le samedi soir, car les partici-
pants au symposium avaient été gracieusement invités par M. et
M™¢ Mercier, qui les recurent dans leur appartement et leur offrirent
le régal d’un petit concert. Ils purent ainsi se délasser en écoutant
des ceuvres de Chopin, de Schubert, de Brahms et du Danois Nielsen,
exécutées avec maestria par leurs hétes. On fut enchanté, on se
laissa bercer par les rythmes et les jeux sonores et —1’on renvoya au
lendemain la suite des graves discussions commencées.

Les quatre exposés présentés pour introduire le sujet mis a I’ordre
du jour du symposium sont reproduits ci-aprés, précédés du dis-
cours inaugural de notre président, le R.P. Roesle. Le compte

1



rendu de la discussion a été composé sur la base des notes prises par
les secrétaires du symposium MM. Henri-L. Miéville et André Mercier
et contient les textes (parfois quelque peu augmentés et précisés)
d’interventions en allemand et en frangais qui ont été envoyés par
leurs auteurs. ‘

Le R.P. MAX ROESLE (Einsiedeln), président central de la
Société suisse de Philosophie, ouvre le symposium:

Mit dem heutigen Tag wagt die Schweizerische Philosophische
Gesellschaft einen Versuch. Es ist der Versuch, statt eines Tagungs-
referates wie bisher, iiber ein Wochenende mehrere prominente
Fachminner zum gleichen Thema sprechen zu lassen, um dadurch
eine fruchtbare und ausgiebige Diskussion einzuleiten.

Das Thema unseres ersten Symposions ist die Grundfrage nach
dem Verhiltnis von Philosophie und Wissenschaft iiberhaupt, das
heit nach Aufgabe und Sinn des philosophischen Erkennens in sei-
nem Verhiltnis zum einzelwissenschaftlichen Erkennen.

Wenn dieses erste Symposion unter den Mitgliedern der Schwei-
zerischen Philosophischen Gesellschaft besonderen Anklang finden
sollte, so ist beabsichtigt, diese Fragen eventuell auf spiteren Sym-
posien weiter zu verfolgen, und zwar iiber das Verhiltnis der Philo-
sophie zu den einzelnen Wissenschaftsgruppen im besonderen, zum
Beispiel zu den biologischen, den exakten, den historischen und
vielleicht gar einmal zu den theologischen Wissenschaften.

In diesem ganzen Problemkreis ist aber unser heutiges allgemeines
Thema von grofliter Bedeutung und von ganz besonderer Aktualitit.
Denn es geht dabei letztlich um die Frage, ob die Philosophie eine
Wissenschaft ist, die sich als Dachwissenschaft auf die Einzelwis-
senschaften aufstockt und ob ihr somit im wesentlichen die gleichen
Forschungsmethoden eignen — oder aber, ob sie eine eigenstindige
Wissenschaft sui generis ist und daher auch iiber eine spezifisch phi-
losophische Methode verfiigt.

So diirfte uns unser heutiges Symposion in einen ganz ausschlag-
gebenden Fragenkreis alles Philosophierens, und unserer heutigen
Philosophie im besonderen, einfiihren.

La parole est alors donnée aux deux orateurs principaux de la pre-
miére journée, MM. F. Medicus et I. Bochensks.

2



FRITZ MEDICUS

In dem Buche «Jenseits von Gut und Boése» behauptet Nietzsche:
Die kommenden Philosophen werden «keine Dogmatiker sein. Es
muf} ihnen wider den Stolz gehen, auch wider den Geschmack, wenn
ihre Wahrheit gar noch eine Wahrheit fiir jedermann sein soll: was
bisher der geheime Wunsch und Hintersinn aller dogmatischen Be-
strebungen war. ,Mein Urteil ist mein Urteil: dazu hat nicht leicht
auch ein andrer das Recht’ — sagt vielleicht solch ein Philosoph der
Zukunft» (Nr. 43). Das ist nun allerdings weder Philosophie noch
Wissenschaft: das ist Nietzsche. Immerhin hat Nietzsche viele
Menschen fasziniert, und das hitte kaum geschehen kénnen, wire
nicht in seinen Thesen ein beachtliches Moment enthalten. Schelling
hat vom Heidentum gesagt, es sei im Christentum zurechtgestellt
(S.W.IL,I 248). Als christliche Zurechtstellung der sehr heidnischen
Sitze Nietzsches kénnte das Wort aus den Seligpreisungen gelten,
das von denen, die reinen Herzens sind, sagt, daB sie Gott schauen
werden. Augustinus hat Gott mit der Wahrheit identifiziert, und so
diirfte wohl als das berechtigte Moment in jener Nietzschestelle die
Anerkennung eines Zusammenhangs herausgehoben werden, der
zwischen den persénlichen Qualititen und der Erkenntnistiefe anzu-
nehmen ist. Auf unser Thema bezogen: die Philosophie beansprucht
nicht nur den Verstand, sondern den ganzen Menschen, und sie stellt
hohe Anforderungen an ihn. Wogegen in den Wissenschaften als sol-
chen der unpersinliche Verstand die Fiithrung hat; in einigen von
ihnen ist er sogar allein der gestaltende. Wohl braucht es zur wissen-
schaftlichen Arbeit auch Fleif}, eine ethische Qualitét; doch geht
von der Moral des Wissenschafters nichts in das Arbeitsprodukt
ein — anders als in der Philosophie: ich erinnere an Goethes Wort
iiber Spinoza: «Was mich besonders an ihn fesselte, war die gren-
zenlose Uneigenniitzigkeit, die aus jedem Satze hervorleuchtete.»

Philosophie fordert von dem, der sich ihr widmet, Offenheit fiir
alle Eindriicke, die das Leben fiir ihn bereit hat; Offenheit, die sich
jedoch nicht von ihnen beherrschen l:i6t, sondern sie in Besonnen-
heit verarbeitet und an ihnen reift za nach Mglichkeit selbstsicherer
Haltung. Es ist ja einleuchtend, daBl dem von Leidenschaften Be-
herrschten die letzten Tiefen der Wirklichkeit verschlossen bleiben.
Und auch vorletzte Tiefen werden ihm kaum ersichtlich werden.
Denn mit unsern Leidenschaften gehoren wir der Natur an, und die

3



Natur ist unpersonlich. Ein jeder hat die seinige ohne seine Einwilli-
gung empfangen. « Wenn einen Menschen die Natur erhoben, [ Ist es
kein Wunder, wenn ihm viel gelingt», sagt Goethe. Und weiterhin:
«Doch wenn ein Mann von allen Lebensproben / Die sauerste be-
steht, sich selbst bezwingt: / Dann kann man ihn mit Freuden
andern zeigen | Und sagen: das ist er, das ist sein eigen !»

Damit bin ich bei dem herrlichen Buche Platons angelangt, von
dem unsere Zusammenkunft den Namen entlichen hat. — Sokrates
hat soeben in abgriindlichen Ausfiihrungen von dem grolen Daimon
Eros gesprochen, «der den Géttern zutrigt, was ihnen von den Men-
schen, und den Menschen, was ihnen von den Géttern kommt». Da
offnet sich die Tire, und Alkibiades erscheint. Mit vom Wein ent-
fesselter Zunge spricht er iiber Sokrates, verherrlicht in ithm die
Philosophie. Mit dem Freimut des Trunkenen sich selbst nicht scho-
nend und die Grenze des kaum noch Erzihlbaren streifend liflt er
seinen Zuhorern die probhaltende Sauberkeit zum Erlebnis werden,
mit der der wunderbare Mann Herr iiber die Naturtriebe ist. Dazu
preist er die Reden, die Sokrates gerne hilt: Gétterbilder blicken aus
ihnen hervor. Auf ihn, Alkibiades, haben sie mit so machtvollem
Ernst gewirkt, daBl ihm sein Leben nicht mehr lebenswert erscheint,
wenn er es so fithrt, wie er tut: HoTé poe 06&ar pi) Prwtov eivae Eyovte
s éxw (215e). Das besagt, daf} die Philosophie, indem sie Sinn und
Wert des Lebens bewufit macht, den Menschen zur Umwandlung
seiner selbst ruft. Sie zielt auf das Lebenszentrum, und nur, wo dieses
getroffen ist, kann verstanden werden, wie ihre Sitze gemeint sind.
Denn nicht an eine besondere Funktion des Geistes wendet sie sich;
ihre Lehren entstammen einem Leben, das nach Ganzheit verlangt
hat: sie sind die Rechenschaft, die dieses Leben von sich zu geben
vermag. Und in ihren Horern und Lesern wendet sie sich wieder an
das Verlangen nach Ganzheit, nach Einheitlichkeit, nach Uberein-
stimmung mit sich selbst. Wer — nach den Worten des Alkibiades —
dmeepos xal dvomrog, unreif und unverstindig ist (221e), den spricht
sie nicht an, und wenn er selbst einem Sokrates begegnet, merkt er
nichts von den Gotterbildern, wie er, Alkibiades, sie in den Reden
des herrlichen Mannes geschaut hat. Er hat ihre ins Tiefste drin-
gende, ihre verwandelnde Kraft verspiirt.

Wahrheit, zentrale, den ganzen Menschen angehénde Wahrheit
sucht die Philosophie. Seine Natur macht ihm Unruhe. Sehnsucht
4Bt jeden erreichten Zustand unzulinglich erscheinen. Aber etwas

4



sehr Wesentliches, nicht dem Tierischen unserer Natur Zugehériges
ist uns zuteil geworden, eine Gabe, die wir nicht ablehnen kinnen:
wir miissen zwischen Wahr und Falsch, Gut und Bése, Schon und
HiBlich, Gerecht und Ungerecht unterscheiden. Unser Erwachen
zum Bewufltsein unser selbst ist eben dieses Erwachen zum Bewufjt-
sein der Wertgegensitze. Nicht in eine sinnlose Welt ist der Mensch
hineingeworfen : sein WertbewuBtsein ist nicht von ihm geschaffen,
ist kein Menschenwerk; es ist ihm a priori gegeben, darum unaus-
weichlich, und durch dieses WertbewuBtsein ist fiir ihn die Welt
sinnbezogen. Nicht wie die Butter auf dem Brot wird der Sinn des
Lebens serviert: die a priori uns gewissen Wertunterscheidungen be-
anspruchen uns. Die Gétterbilder, die Alkibiades gesehen hat, wenn
Sokrates mit ihm sprach, wollen nicht blofy angestaunt sein; sie sind
keine Museumsstiicke. Das Géttliche verlangt, wo es offenbar wird,
Verehrung und Pflege : der grofie Daimon Eros trigt den Géttern zu,
was ihnen von den Menschen, und den Menschen, was ihnen von den
Gottern kommt!

Die Wertgegensitze Wahr—Falsch, Gut-Bose usw. erscheinen zu-
nichst als Selbstverstidndlichkeiten: sie konstituieren unser Selbst-
bewufltsein; daf} wir ihrer bewuBt sind, macht uns zu verniinftigen
Wesen: sie sind vernunftnotwendig. Unentrinnbar hiilt unsihre Not-
wendigkeit fest. Eben darum aber hat sie nichts Auffallendes, ist sie
uns etwas ganz Gewdhnliches. Man kann sich ihrer in voller Ehr-
furchtlosigkeit bedienen. Gerade dies aber ist das Amt der Philo-
sophie: deutlich zu machen, dafl die Vernunft mit ihren vier Werten
den Zugang zur Tiefe des Wirklichen 6ffnet. Aber es bleibt einem
jeden freigestellt, wie weit er sich in diesen Zugang hineinfindet.
Wenn (bei Goethe) Mephistopheles iiber das Los des Menschen vor-
wurfsvoll zum Herrn sagt: «Ein wenig besser wiird’ erleben, [ Hattst
du ihm nicht den Schein des Himmelslichts gegeben; [ Er nennt’s
Vernunft und braucht’s allein, / Nur tierischer als jedes Tier zu sein»,
so miifite er nach Beispielen nicht lange suchen. Doch auch Gegen-
beispiele gibt es. DaB sich der philosophisch Gesinnte zur Vernunft
anders verhilt als der Durchschnittsmensch, haben schon Vorsokra-
tiker und hat auch Platon bemerkt. Im «Phaidon» ist von der Philo-
sophenseele, der w7 4vpos pclocigov, gesagt, dal sie der Vernunft
folge und immer das Wahre und Géttliche und der blofen Meinung
Uberlegene schaue und von ihm geniihrt werde, t0 daAndéc xa
70 Pelov xat o ddofaoror Pewusvn xai Om' dxelvov Toepoudvy (84a).

5



Es mag als Parallele erwiihnt werden, daBl im Johannesevangelium
(4,32 und 34) vom Erfiillen der aufgegebenen Sendung als von einer
«Speise» gesprochen wird, von der die gewshnlichen Menschen, in
diesem Fall sogar die Jiinger, nichts wissen. Dieses Wort Speise,
Nahrung besagt, daBl der in Frage kommende Gehalt dem Menschen
not tue, obgleich (bei Platon wie im vierten Evangelium) zugestanden
ist, daB die simple Existenz des Menschen auch ohne solche Nahrung
moglich, ja sogar die Regel ist. Not tut sie also zur Steigerung, zur
Erhéhung des Lebens iiber das ohnehin Beschiedene hinaus.

Durch die Wertgegensiitze, in denen sich die Ordnungen der Ver-
nunft kundmachen, ist unsere Welt sinnbezogen. Nicht auf mensch-
licher Willkiir beruhend, unterstellen sie vielmehr alle Willkiir ihrer
das BloBBmenschliche transzendierenden Notwendigkeit, halten sie
umspannt: Auch der Liigner muf} zu seinen Zwecken die Forderun-
gen des Wahren wie des Guten, iiber die er sich hinwegsetzt, kennen
und beriicksichtigen; und der Richter, der eine Justizkomédie
durchzufiithren hilft, muf} iiber die Anspriiche der Gesetze, die er
umgeht, im klaren sein. Der Kitschkiinstler, der lediglich aus seinem
subjektiven Massengeschmack heraus produziert, verwechselt die-
sen mit der Norm des Schénen, deren Strenge er nicht versteht; und
dhnlich steht es um den Irrenden, der seinen Irrtum in Ubereinstim-
mung mit der Norm des Wahren glaubt. Aber die Normen gelten,
und ihr Grund wird nicht vom Frevelmut und nicht von den Schwii-
chen der Menschen in Frage gestellt: erist den menschlichen Kriiften
iibergeordnet. Wo aber menschliches Leben und Tun sinnvoll wird,
ist sein transzendenter Grund wirksam. In dem Dialog «De veritate»
1aBt Anselmus von Canterbury den Magister an den Discipulus die
Frage richten: «Meinst du denn, es sei etwas irgendwann oder
irgendwo, das nicht in der hochsten Wahrheit sei ?» «An putas ali-
quid esse aliquando aut alicubi quod non sit in summa veritate ?»
(Cap. VII). Diese hochste Wahrheit ist, wie der Anfang der Schrift
erklirt hat, Gott. Der gemeine Mensch wird sich dieses Grundes, der
auch seine diirftigen Unterscheidungen von Wahr und Falsch, Gut
und Bése usw. erst méglich macht, nicht bewuf3t; so «nihrt» er sich
denn auch nur von «Speisen», die den Leibesbediirfnissen dienen.
Wer aber Ehrfurcht kennt, hat ein (wenn auch vielleicht ungeklirtes)
Gefiihl von der Transzendenz seines Lebensgrundes: diesem Gefiihl
zur Klarheit, zu kritischem BewuBtsein zu verhelfen, ist Aufgabe

der Philosophie. —
6



Vier Wertgegensiitze habe ich genannt: Wahr—Falsch, Gut-Bése,
Schén-HziBlich, Gerecht—Ungerecht (der an die vierte Stelle gesetzte
ist von besonderer Art'; seine Nennung ist also nicht als Ablehnung
der iiblichen, auf Platon zuriickweisenden Dreiheit gemeint). Un-
verkennbarist die entscheidende Bedeutung des Gegensatzes Wahr—
Falsch fiir alle wissenschaftliche Forschung; unverkennbar aber
auch, dal in manchen Wissenschaften — denken wir an die Ge-
schichte der Kiinste — der Gegensatz Schon-HiBlich keineswegs
bloB den Stil der Werke, sondern ihren wissenschaftlichen Wert mit-
begriindet: die wissenschaftliche Arbeit kann hier nur auf dem
Grunde starken Erlebens des dsthetischen Wertgegensatzes getan
werden. Und ebenso ist die wissenschaftliche Pidagogik nicht ohne
tiefes BewuBltsein vom Gegensatz des Guten gegen das Bose, Rechts-
wissenschaft oder Nationalokonomie nicht ohne Durchdrungensein
des Forschers vom Gegensatz des Gerechten gegen das Ungerechte
mdoglich. Es bleibt dabei, daB} in allen Wissenschaften der Verstand
mit seiner Unterscheidung von Wahr und Falsch die Wissenschaft
als solche méoglich macht; doch findet er in bestimmten Gebieten
nichts zu tun, solange ihm nicht andere Geistesfunktionen das Ma-
terial geboten haben.

Keine Wissenschaft vermag ihre Erkenntnisse so weit zu fiihren,
daB} nichts Grundsitzliches mehr ungeklirt iibrig wire: jede st6ft
irgendwie an eine Problematik, die iiber ihre Kraft geht. Vielleicht
versucht sie, sich immer noch in ihren Grenzen zu halten, indem sie
Fiktionen eintreten liBt: aus ihrer Problematik kommt sie damit
nicht heraus. In jeder Wissenschaft bleiben ungeléste, auch von kei-
ner Zukunft die Losung erwartende Probleme iibrig. Die Frage nach
dem Sinn des ganzen wissenschaftlichen Treibens stellt sich. «Da
steh’ ich nun, ich armer Tor, und bin so klug als wie zuvor», klagt
Faust, der alle Wissenschaften «durchaus studiert» hat. Wohl
schafft auf ihrem Stoffgebiet jede Wissenschaft einheitliche Sicht
und Ordnung der ihr vorliegenden Mannigfaltigkeit. Aber nun wird
die Mannigfaltigkeit der Wissenschaften selbst zu einem Anstof3.
Ein Botaniker zum Beispiel oder ein die Kernphysik pflegender
Forscher kann mit einem sich die Kenntnis des frithen Mittelalters
aus den Quellen erarbeitenden Historiker in ein wissenschaftliches

1 Ich verweise auf mein Buch «Menschlichkeit, Die Wahrheit als Erlebnis und
Verwirklichung» (Ziirich und Stuttgart, Artemis-Verlag 1951), S. 202 ff.



Gespriich nur kommen, indem er sich einmal iiber etwas ganz anderes
ein wenig unterrichten lift. In seinem Beruf sucht zwar der eine wie
der andere wissenschaftliche Wahrheit — genauer: der eine wie der
andere sucht mit den Mitteln und im Rahmen seines Faches die wis-
senschaftliche Erkenntnis nach Méglichkeit zu fordern. Aber das
Wort «Wissenschaft» scheint da doch nur eine recht leere Abstrak-
tion, kein wirklich vereinigendes Band zu sein. Selbst von aus-
gesprochen feindlichen Beziehungen zwischen Wissenschaften weil3
die Geistesgeschichte: dem Vater jenes Henricus Stephanus, nach
dessen Platonausgabe wir Platon zitieren, hat die Sorbonne wegen
seiner philologischen Bemiihungen um das Neue Testament das
Leben schwer gemacht. Daf} die Befugnisse der einzelnen Wissen-
schaften in unklaren Képfen undeutlich werden kénnen, ist ver-
stindlich; daB aber Wissenschaften feindlich gegeneinander stehen
kénnen, ist doch erstaunlich. Was bedeutet solchen Tatsachen ge-
geniiber Wahrheit ? Wir verstehen, daf} gefragt werden konnte:
Tt éotev aArjdeca; Was ist Wahrheit ? Sind Wissenschaften bloB geist-
reiche Beschiftigungen und Unterhaltungen fiir im Grunde miiflige
Kopfe ? Sind ihre Einwirkungen auf das Leben der Gemeinschaften
nicht oft geradezu unheimlich? — Schon von einer einzelnen
Wissenschaft aus kann die Problematik quilend hervorbrechen.
Letzte, absolute Wahrheit umfat der Verstand ja nie, und alle
Wissenschaft hat ihren Wissenschaftscharakter als Werk des Ver-
standes.

Auf diese Klagen iiber die Fragwiirdigkeit alles wissenschaftlichen
Arbeitens, iiber die Unerreichbarkeit des eigentlich ersehnten Zieles
und dergleichen ist zu sagen: Diese Fragwiirdigkeit soll im Erleben
des Wissenschafters zu ihrem Recht kommen! Bricht sich die Pro-
blematik nicht aus ihrer eigenen Kraft ihre Bahn, so soll, wer sich
einer Wissenschaft verpflichtet hat, sie suchen. Jeder wissenschaft-
liche Fachlehrer einer Mittelschule und jeder Hochschullehrer sollte
bei sich die Frage wachhalten, sie mit zunehmender Erfahrung im-
mer von neuem stellen: «Wozu lehrt man, wozu lehre ich dieses
Fach? Hat es in dem von der Behorde sanktionierten Lehrplan
einen berechtigten Platz ? Triigt seine Pflege dazu bei, dafl das Leben
unserer Zeit in unserer Kulturgemeinschaft die ihm zukommende
Hiohe gewinne ? Dient seine Pflege unserer Menschlichkeit ?»

Die Frage rithrt an den Ubergang, mit dem das einzelne Fach iiber
sich hinausdringt zur Philosophie. Und der Philosophie liegt es ob,

8



sich um die Antwort auf die Frage nach dem Sinn, dem letzten Sinn
der Wissenschaften anzunehmen. Sie hat Rechenschaft iiber deren
Struktur, iiber die Notwendigkeit ihrer so beschaffenen Struktur zu
geben, hat auch zu verstehen, dafl diese Frage neu wird, so oft auf
dem Boden einer Wissenschaft etwas Umwiilzendes geschieht. Im
vorigen Jahrhundert war die logische Struktur der Physik weit
durchsichtiger, als sie heute ist. Der Sinn der physikalischen For-
schung (der nicht in ihrer praktischen Verwendbarkeit aufgeht) ist
mit diesem Wandel ihrer wissenschaftlichen Struktur ein anderer
geworden. Und was die Geschichtsforschung angeht, so sind in Bene-
detto Croces «Theorie und Geschichte der Historiographie» kennt-
nisreiche Ausfithrungen iiber ihre Strukturwandlungen zu finden
und ist zu ersehen, wie auch da die Frage, welchen Sinn es hat, Ge-
schichte zu treiben, selbst in der Geschichte steht und in ibr sich
wandelt. — Wo eine Wissenschaft ihren Sinn wandelt, hat das welt-
anschauliche Bedeutung: die Philosophie steht vor neuen Proble-
men. Als Kopernikus 1543 starb, war sein Werk iiber die Planeten-
bahnen im Druck. Vier Jahrzehnte spiter, 1584, verkiindete Gior-
dano Brunoe: Von andern Sternen schaut man zu uns hinauf: wir
sind im Himmel! «Non ¢ altro volare da qua al cielo, che dal cielo qua»
(Opere italiane, ed. Gentile, I 273). Philosophie griindet sich nicht
auf Ergebnisse der Einzelwissenschaften; aber sie empfingt Pro-
bleme von ihnen.

In der Philosophie aber gibt es keine in sich geschlossenen Pro-
bleme: jede bestimmte Stellungnahme zu einem Problem hat Kon-
sequenzen auch fiir andere Probleme und betrifft zuletzt das Ganze
einer philosophischen Uberzeugung. Von jeder Wissenschaft aus
kann darum der den ganzen Menschen ergreifende Prozefl seinen
Anfang nehmen. «Die Philosophie», hat Fichte gesagt, «ist nicht
trockne Spekulation und Kramen in leeren Formeln, wie so viele,
die ihrer Unwissenheit darin sich schiimen, gerne vorgeben méchten,
sondern sie ist eine Umschaffung, Wiedergeburt und Erneuerung des
Geistes in seiner tiefsten Wurzel: die Einsetzung eines neuen Organs
und aus ihm einer neuen Welt in die Zeit. — Diesen Durchbruch der
Erscheinung des Geistigen und Ubersinnlichen in dem Sinnlichen
allenthalben zu erleichtern und zu befordern, ist der Endzweck alles
Treibens jedes wahren Philosophen, so gewif} er das ist. Wem selbst
jenes Licht aufgegangen ist, der kann nicht mehr anders» (Nachgel.
Werke I 399/400).



Doch tiuschen wir uns nicht dariiber, daf3, wann immer uns Licht
aufgeht, es uns in der Beziehung auf einen geschichilich bedingten
Zusammenhang zuteil wird. Die Geschichte der Philosophie und
selbst die jeweilen gegenwiirtige Problemlage sieht kein Philosoph
anders als in seiner persénlichen Perspektive, neben der andere Per-
spektiven méglich sind. Und noch etwas muf} uns bescheiden stim-
men: nur fiefem Erleben wird tiefe Wahrheit offenbar. Und tiefes
Erleben verlangt Reinheit. «Dem Unreinen diirfte nicht wohl zu-
stehen, an Reines zu rithren», 9 xadap® xadapod épdnreadar uy
od Jepevov 4, sagt Platon (Phaidon 67b); und mit positiver Wen-
dung sagt es jene Seligpreisung: die reinen Herzens sind — 0f xafagot
7jj xapdiq —werden Gott schauen. Aber werist rein ? Wer hat einreines
Herz ? In wem ist Ganzheit verwirklicht ? Der Mensch hat seine Exi-
stenz nur als Glied von Gemeinschaftszusammenhiingen: nur in
ihnen, in der Bezogenheit auf sie kann sich seine Ganzheit verwirk-
Lichen. Aber welcher Mensch erfiillt seine Sendung ? Wer ist im Ver-
hiltnis zu seinen Gemeinschaften rein ? Philosophie macht ihm —
dem {@ovy moAirexov — die Aufgabe, die ihm durch die individuelle
Besonderheit seiner Existenz gestellt ist, bewullt. In jeder Wissen-
schaft ist der Ansatz zur philosophischen Erkenntnis und das mehr
oder minder deutliche Verlangen nach ihr da. Aber die Aufgabe, die
die Philosophie stellt, iiberfordert uns. Und wer in einer Wissen-
schaft den Antrieben folgt, die in ihr zur Philosophie fiihren, auch
den iiberfordert sie.

Aber hier ist einem méglichen Milverstehen zu wehren. Viele, die
in ihrer Wissenschaft den Weg zur Philosophie zu nehmen meinen,
suchen in ihr nur die Bestitigung ihrer Einseitigkeit. So wendet sich
der Mathematiker zur Logistik, der Biologe liest Driesch, der Histo-
riker macht sich an ein geschichtsphilosophisches Buch. Dasistrecht
und gut, wenn es den Weg zur Philosophie bezeichnet : man nimmt
den Zugang von dem vertrauten Gebiete aus. Verwechselt man
aber den Weg mit dem Ziel, so ist es schlimm. Dann st es nicht Eros,
der gefiihrt hat, sondern Selbstsucht hat sich befriedigt. Nicht anders,
wie wenn der Verlobte sich fragt: «Werde ich mit ihr wohl gliick-
lich ?» Wo Eros zur Philosophie fiihrt, da geht der Weg ins Weite,
immer Weitere, da wird der Blick immer freier; da gilt das Dichter-
wort: «Di pensier in pensier, di monte in monte mi guida Amor.»
Dem, der die Macht des Eros, den Platons «Symposion» verherrlicht,
erfahren hat, dem macht sie das Leben weit und reich und tief.

10



J.M.BOCHENSKI O.P.

On se propose de présenter dans cette communication (1) une clas-
sification des relations possibles a priori entre la philosophie et les
sciences particuliéres du point de vue (@) de la logique formelle et de
la sémiotique, (b) du point de vue de la méthodologie; (2) une hypo-
thése sur la nature de la philosophie en tant que phénomeéne histo-
rique dans son opposition au phénomeéne science. Il sera nécessaire de
faire précéder ces considérations de I’explication de certains termes
delalogique formelle,dela sémiotique et de laméthodologie générale.

La communication contiendra donc quatre paragraphes:

1. Prolégoménes.

2. Classification du point de vue logique et sémiotique.
3. Classification du point de vue méthodologique.

4. Hypothése explicative.

La classification sera illustrée par quelques exemples historiques
qui tendent a montrer que presque toutes les possibilités offertes a
priori ont été assumées et explorées par les philosophes.

s

Nous dirons que la philosophie et les sciences sont des savoirs. Ce
terme peut avoir, entre autres, les trois sens suivants, différents,
mais coordonnés (analogiques, analogia atiributionis) : (a) acte cogni-
tif;; (b) habitus, disposant a I’accomplissement des actes de ce genre;
(c) ensemble de propositions concernant le domaine, sur lesquelles
portent les actes et les habitus scientifiques. Il est clair que la distinc-
tion des actes et des habitus doit étre recherchée en premier lieu dans
les propositions (un acte est mathématique parce qu’il porte sur des
propositions mathématiques).

Les propositions sont symbolisées par des énoncés. Nous assumons
en principe une coordination bi-univoque entre les propositions et les
énoncés qui les signifient ; par conséquent, nous pourrons parler des
énoncés au lieu de traiter directement des propositions.

Quoique tout savoir tende toujours a se formuler en énoncés, tout
savoir semble comporter des démarches dont le résultat immédiat
n’est pas formulable en énoncés. Un savoir qui, par principe (de par
le caractére de son objet), ne pourrait pas étre formulé ainsi, s’appel-
lera ici «non propositionnel»; par contre, un savoir formulable et
formulé en énoncés portera le nom de savoir «propositionnel».

11



Les énoncés, comme tous les symboles, se divisent en degrés sé-
mantiques. Nous appellerons «degré zéro» la classe des objets qui
(du point de vue choisi) ne symbolisent rien; «premier degré», la
classe des symboles qui signifient exclusivement des éléments du
niveau zéro; «n"™ degré», une classe de symboles dont au moins un
symbolise un objet du degré n—I, tandis qu’aucun ne symbolise un
élément du degré n ou supérieur. Le langage du degré n-1 est le
métalangage d’un langage du n®™° degré, si les éléments du premier
symbolisent les éléments du second. Si I’on n’obhserve pas la dis-
tinction des degrés sémantiques, des contradictions se produisent.
Cependant, on peut utiliser dans certains cas unlangage systématique-
ment équivoque (analogique):le degré sémantique des symboles qu’il
contient reste indéterminé.

Les énoncés appartenant au méme degré sémantique peuvent étre
groupés en classes (ensembles). Il y a cinq relations possibles entre
deux classes: elles peuvent notamment étre égales; I’une peut étre
inclue dans I’autre ou inversement ; elles peuvent contenir une partie
commune en dehors des parties qui s’excluent; enfin, elles peuvent
étre étrangéres, s’exclure totalement. Nous allons symboliser ces
cing relations respectivement par «=», «c», « A» et « || ».

Une classe d’énoncés peut étre axiomatisée, c’est-a-dire ordonnée
de telle maniére qu’une sous-classe, dite «axiomatique» est choisie;
les éléments de cette sous-classe ne sont pas démontrés dans le sys-
téme, mais le reste est déduit a partir d’eux a I'aide de certaines
régles. La méthode la plus simple d’axiomatisation consiste a former
un produit logique de tous les énoncés constituant la classe en ques-
tion. Nous désignerons la classe des énoncés philosophiques par «p»
et celle des énoncés scientifiques par «s», tandis que «A’p» et «A4’s»
serviront a désigner les classes d’axiomes (axiomatiques) de la
philosophie, respectivement des sciences. En omettant les paires de
symboles qui contiennent deux symboles homoiomorphes, de méme
les converses, nous obtenons quatre paires d’importance: p-s,
p—-A’s, A’p—s et A’p—A’s, done, puisque chacune comprend cing
relations possibles, vingt combinaisons. Nous les énumérons:

11 p=s 21 p =A’s 31 Ap=s 4.1 A’p=A’s
1.2 pes 22 p ¢ As 32 Apecs 4.2 A’p ¢ A’s
13 s cp 23 Ascp 33 s ¢ Ap 43 As ¢ A’p
14 pAs 24 p N\ As 34 Ap \s 44 Ap \ A’s
15 p | s 25 p | A’s 3.5 Ap || s 4.5 Ap || A’s

12



Le savoir est obtenu soit par une saisie directe del’objet (intuitive
ou abstractive, peu importe; nous dirons, pour simplifier, «intui-
tion»), soit par un raisonnement. Le raisonnement peut &tre opéré
d’une maniére dite, elle aussi, «intuitive», c¢’est-a-dire en utilisant
des symboles doués de sens «éidétique» — ou d’une maniére forma-
liste. Cette derniére consiste a faire abstraction du sens des termes
et 3 procéder au moyen des régles qui concernent exclusivement leur
forme graphique. Les symboles sont, dans ce cas, dépourvus de tout
sens eidélique, mais possédent un sens particulier syntaxique ou
opérationnel: nous ne savons pas ce qu’ils symbolisent, mais bien
comment on peut les utiliser.

Tout raisonnement peut étre, d’autre part, déductif ou réductif.
Dans le premier cas, avec une conditionnelle (ou un énoncé tradui-
sible en une conditionnelle) est donné son antécédent; on conclut au
conséquent. Dans le second cas, c’est le conséquent qui est donné
avec la conditionnelle: on conclut a I’antécédent (I’induction est un
cas particulier de la réduction). Il n’y a pas d’autres procédés de la
connaissance. Les méthodes dites «métaphysique», «transcenden-
tale», «dialectique», «existentiale», etc., sont des applications de
I’une ou de I’autre des trois méthodes fondamentales, généralement
combinées avec des présupposés matériels. Toute méthode est soit
directe, soit indirecte, déductive ou réductive.

2.

Nous énumérons les distinctions possibles entre la philosophie et
les sciences, d’abord du point de vue sémiotique et logique.

1. La philosophie est un savoir non propositionnel, les sciences sont
des savoirs propositionnels. Position des néo-platoniciens, de Berg-
son, de Wittgenstein, de certains existentialistes.

2. La philosophie est un savoir propositionnel, mais elle est un
métasavoir par rapport a la science. Position des néo-positivistes, des
transcendentalistes (leurs systémes se traduisent facilement en
métalangages) et de ceux qui pensent que la philosophie est la métho-
dologie des sciences. |

3. Variante de la méme position:la philosophie est un métasavoir,
formulé non pas a un degré sémantique déterminé, mais en termes
systématiquement ambigus (analogiques). Position de certains tho-
mistes. Tendance vers cette position dans I’école analytique contem-
poraine (étude des structures).

13



Si, par contre, la philosophie est considérée comme appartenant
au méme niveau que les sciences, plusieurs alternatives sont
possibles:

4. La philosophie est I’ensemble des sciences (1.1). Position de
Comte. Elle est extréme et tend généralement a étre modifiée par
le cas suivant:

5. La philosophie est inclue dans les sciences (1.2). Un cas parti-
culiérement intéressant et fréquemment représenté dans I’histoire
est 2.1: la philosophie, inclue dans les sciences, constitue leur axio-
matique. SiDescartes lui-méme (aristotélicien sur ce point) tenait la
position précédente, certains cartésiens semblent bien avoir concu
la philosophie de cette maniére.

6. La philosophie et les sciences s’entrecoupent: il existe un produit
non vide des deux classes, mais aussi une partie de la philosophie
non inclue dans les sciences et, inversement, une partie des sciences
non inclue dansla philosophie (1.4). Il semble que certains thomistes
congoivent aujourd’hui la philosophie de cette maniére: elle fourni-
rait notamment aux sciences une partie de leur axiomatique (2.4).

7. La science est inclue dans la philosophie comme sous-classe (1.3).
Il ne semble pas que cette position soit souvent représentée dans
I’histoire. On peut cependant penser que Spinoza n’était pas éloigné
de ce point de vue. La philosophie fournirait, selon lui, au moins une
partie de I'axiomatique aux sciences, mais celles-ci posséderaient
aussi des théorémes propres. :

8. La philosophie est totalement éirangére aux sciences (1.5). Dans
ce cas, la philosophie n’a aucune relation logique positive avec les
sciences. On connait de nombreuses doctrines qui semblent inclure —
d’une maniére confuse, il est vrai— ce point de vue: par exemple aussi
bien les transcendentalistes que les existentialistes pourraient &tre
classés ici, si I’on prenait a la lettre leurs déclarations (nous savons
que ces points de vue doivent étre classés respectivement sous 2 et 1).

Les autres possibilités sont facilement réductibles a celles que
nous venons d’énumérer. Une seule mérite quelque considération,
a savoir 3.2: ’axtomatique de la philosophie est contenue dans la classe
des énoncés scientifiques. C’est ce que semblent vouloir dire les philo-
sophes partisans d’une «philosophie inductive» ou «scientifique»
(les néo-positivistes exclus), pour lesquels la philosophie part des
données des sciences. Cependant il est facile de constater que ces
données ne forment nullement I’axiomatique de la philosophie dans

14



ce cas; elle «part» d’elles, mais pour remonter aux axiomes qui sont
établis, dans ce cas, réductivement.

Sil’on considére maintenant1’ensemble de ces solutions possibles—
et assumées en fait dans I’histoire — on est frappé par un trait com-
mun qu’elles comportent toutes, malgré les différences qui les sé-
parent: dans tous les cas, la philosophie est considérée comme une
sorte de science des principes. Il est vrai que le terme «principe»
prend, selon les cas, des sens extrémement variés. L’activité pré-
prédicative qui forme un «savoir» non propositionnel est bien un
principe du savoir scientifique. Le métalangage est un «principe»
par rapport au langage ; de méme un langage analogique, I’étude des
structures. Le tout étant un «principe» par rapport aux parties, la
philosophie congue comme totalité des sciences reste encore une
science des principes. Enfin, la situation est d’autant plus claire
quand on fait de la philosophie I’axiomatique ou une partie de I’axio-
matique des sciences. Et méme 14 ol elle est considérée comme
totalement étrangére aux sciences, elle a pour objet des principes,
non plus logiques, certes, mais ontologiques.

La philosophie a toujours été et est encore congue comme science
des principes. Malheureusement, I’idée est vague a I’extréme comme
le montrent les distinctions que nous venons d’esquisser.

3.

Passant maintenant au point de vue méthodologique et considé-
rant la philosophie non plus in facto esse, en tant qu’ensemble de
propositions, mais in fieri, en tant que démarche spirituelle, les possi-
bilités suivantes de la distinguer des sciences se présentent.

9. La philosophie use de la méthode directe, intuitive ;la science est
essentiellement une activité de raisonnement. C’est, comme on le
sait, le point de vue de Bergson, de Husserl et des existentialistes.
Il faut remarquer que le savoir en question est une démarche intel-
lectuelle, non sensible, car la science use trop évidemment de I’intui-
tion sensible.

Si, par contre, on concéde que la philosophie use, elle aussi, du
raisonnement, on peut tout d’abord la distinguer des sciences par le
caractére formel de ce raisonnement; on dira alors que

10. La philesophie use du raisonnement non formalisé, des sym-
boles doués d’un sens eidétique; la science procéde en principe a
I’aide du formalisme, de symboles doués, si possible, du seul sens

15



opérationnel. Ce point de vue est rarement avancé d’une maniére
explicite, parce que le nombre des philosophes qui connaissent I’état
actuel de la formalisation des preuves est — en dehors de I’école ana-
lytique—trés limité. Cependant, c’est lui qui sembles’exprimer d’une
maniére confuse dans I’opposition marquée contre la logique mathé-
matique, opposition quine vient pas seulement du groupe des phéno-
ménologues ou intuitivistes.

Enfin, abstraction faite de I’aspect formel du raisonnement, on
peut dire que

11. La philosophie emploie le raisonnement déductif, la science est
essentiellement inductive. Leibniz, Wolff, certains néo-thomistes
pourraient servir d’exemples de cette attitude.

4.

Rien de plus facile et méme de plus légitime que de décréter qu’on
va appeler «philosophie» un savoir défini selon I'un des points de vue
que nous avons énumérés ci-dessus. Et c’est ce que font générale-
ment les philosophes. Husserl et Bergson peuvent servir d’exemples
classiques, mais les néo-positivistes et les existentialistes ont des
positions non moins tranchées a cet égard. Il ne s’agit pas de con-
tester lalégitimité de cette attitude qui se réduit,au fond, a une déci-
sion concernant I'usage du mot «philosophie».

11 est vrai que les penseurs qui procédent ainsi veulent générale-
ment dire davantage: ils estiment que toute autre philosophie est
vaine. Mais trancher ce débat signifierait établir une philosophie
générale et réfuter les affirmations en présence; il ne saurait étre
question d’une entreprise aussi ambitieuse ici. Par contre, si, dé-
laissant le terrain de la discussion systématique, nous nous plagons
au point de vue de I'histoire, nous pouvons faire quelques consta-
tations et établir, sur leur base, réductivement, une hypothése sur
ce que la philosophie est, en tant que phénoméne historique.

1. Aucurnie des distinctions proposées n’est adéquate: ce qui est atiri-
bué a la philosophie seule convient de fait aussi aux sciences. La
science connait, elle aussi, des étapes non propositionnelles; elle a
son métalangage — certaines sciences (la linguistique) sont des méta-
langages; le principe de ’ambiguité systématique est parfois em-
ployé en elles avec I’examen des structures. L’étude de ’ensemble
des sciences n’est pas nécessairement de la philosophie: elle pourrait
appartenir par exemple a la sociologie. Certaines sciences étudient

16



activement leur propre axiomatique; enfin, méme si la philosophie
doit étudier des «principes» au sens ontologique du mot, inacces-
sibles a la science, il reste que trés peu de philosophes se sont abs-
tenus de traiter d’autres objets. De méme, si nous considérons la
philosophie in fieri, nous constaterons facilement qu’elle n’est pra-
tiquement jamais purement intuitive (on trouve des raisonnements
méme chez Bergson et chez M. Sartre), tandis qu’on ne voit pas
comment exclure des sciences toute intuition intellectuelle. Le rai-
sonnement des sciences n’est que rarement formaliste. La déduction
n’est pas le privilege exclusif de la philosophie, ni la réduction celui
des sciences. En somme, chacune des distinctions cloche.

2. Aucune de ces distinctions n’est suffisante: la philosophie n’est
presque jamais exclusivement ce qu’on voudrait en faire du point de
vue d’une d’elles. Si elle s’oppose aux sciences, elle s’y oppose de diffé-
rents points de vue a la fois. La réflexion méthodologique, donc
métascientifique, par exemple, a toujours été considérée comme
ressortissant au domaine de la philosophie: mais, a c6té d’elle, on
trouve traditionnellement chez les philosophes des considérations
formulées en langage objectif, le méme dont usent les sciences. Si
les philosophes thomistes formulent beaucoup de théorémes en lan-
gage analogique, il serait absurde de vouloir attribuer ce caractére
a tous leurs énoncés. La définition classique «scientia per altissimas
causas», qui veut dire que la philosophie est ’axiomatique générale,
s’est avérée lamentablement inadéquate, car si la philosophie est
cela, elle est aussi autre chose, elle descend passablement au-dessous
du niveau des axiomes. On pourrait multiplier des exemples de ce
genre.

Il est vrai que, malgré cette inadéquation évidente, certains philo-
sophes, peut-étre la majorité des philosophes, se sont cramponnés a
un seul aspect, a une opposition particuliére. Mais il faudrait peut-
étre distinguer, avec Fichte, les philosophes et I’esprit de la philoso-
phie, nous voulons dire ce que le philosophe dit et ce qu’il est vrai-
ment. Et si nous tichons de voir ce que les philosophes ont été en
réalité, ’hypothése suivante explique peut-étre de la maniére la plus
adéquate leur attitude:

La philosophie ne s’oppose pas aux sciences d’une maniére tran-
chée ni sur un point seulement. L’attitude philosophique, en oppo-
sition a I’attitude scientifique, est celle qui, sur des plans différents,
est orientée d’une maniére particuliére vers ce que nous avons

2 . 17



appelé I’étude des principes. Nous dirons que la philosophie donne
plus de place que les sciences aux activités non propositionnelles;
qu’elle est plus fréquemment métascientifique; que le langage ana-
logique lui convient d’une maniére particuliére, tandis que les
sciences sont plutdt univoques. Nous estimons que I'intérét pour
I’axiomatique et le tout est particuliérement propre au philosophe.
Quant 4 laméthode,sans vouloir exclure de ses démarches la science,
ni prétendre que la philosophie y soit limitée, nous pensons que la
philosophie a plus naturellement recours a I’intuition intellectuelle
que les sciences ; que, si elle peut user du formalisme, elle procede ce-
pendant plus volontiers par raisonnements non formalisés; que la
déduction joue en elle un réle plus important que dans les sciences.

Cette hypothése n’est évidemment pas simple. Elle laisse une
marge d’imprécision. Elle n’enferme pas la philosophie dans un
cadre rigide, ni ne la réduit a un seul type de savoir. Mais les solu-
tions simples se sont toujours avérées fausses en philosophie et le
propre de celle-ci semble étre précisément I'universalité.

PREMIERE DISCUSSION

La discussion, présidée et ouverte par M. EUGENE HEUSS (Bile), débute par
une intervention de M. FELIX FIALA (Neuchitel), qui félicite le P. Bochenski
d’avoir laissé les portes ouvertes a une interprétation toujours renouvelée des
rapports de la philosophie et de la science. Il insiste sur le fait qu'une science, pour
pouvoir s’édifier, doit trouver déja constitué un domaine de savoir préalable au-
quel elle pourra s’appliquer. Ce fut le cas, par exemple, de la géométrie grecque, et,
de nos jours, de I’axiomatique des nombres entiers. Presque toutes les sciences ont
débuté ainsi. N’en serait-il pas de méme de la philosophie ?

Mle JEANNE HERSCH (Genéve) croit constater que le P. Bochenski est
parti, dans son exposé, de ce que les philosophes ont dit d’eux-mémes et il a classé
les philosophies selon des catégories sémantiques. Deux questions se posent a ce
sujet: si I'on fait sauter ces cadres linguistiques pour regarder ce qu’ils encadrent,
ne doit-on pas constater que toutes les philosophies tendent au méme but, c’est-a-
dire vers quelque chose de fondamental, et qu’elles transcendent ou cherchent a
transcender les sciences ? La seconde question est celle-ci: si tous les philosophes
se trompent sur le sens et la portée de leur langage, ne doit-on pas se poser la
méme question concernant le langage que parle le P. Bochenski ?

Le P. BOCHENSKI accorde le premier point: il existe une certaine conver-
gence des philosophies quant a I'objet qu’elles visent, étant entendu que leur
langage est analogique, c’est-a-dire «systématiquement ambigu», non lié 4 un
degré sémantique précis. A la seconde question, le P. Bochenski répond qu’il a
employé le langage précis de la logique, puis le langage sociologique et qu’il sait

18



toujours a quel niveau sémantique il se trouve. La classification des langages (en
langages logique, historique et sociologique) épuise les possibilités. Tout ce qui peut
étre dit de philosophique reléve de I'un ou de I'autre de ces trois langages et doit
subir le contrédle des critéres logiques (postulat de rationalité).

M. HEUSS: M. Medicus a pris une position philosophique fondamentale qui
ne saurait étre négligée dans la discussion; quels que soient I'intérét et la perti-
nence des distinctions et classifications que propose le P. Bochenski, elles ne
touchent pas au cceur du probléme qui nous est proposé. La philosophie concerne
le tout de’homme: I’idée de la totalité en est le centre, et c’est en considérant cette
idée qu’il convient de se demander quelle est la relation entre la philosophie et la
science.

M. ROBERT MUNZ (Berne) s’exprime comme suit au sujet de cette relation:
Eine letzte Klammer zwischen Wissenschaft und Philosophie konnte man an
Hand eines graduellen Uberganges zwischen Sehen und Schauen? finden.

Wissenschaften, die mit Begriffen (Prolepsis, Praeceptionen, Ffaesumptionen),
auch Sitzen, Vorsiitzen, Implikationen, weiterhin Gesetzen und hestimmten Vor-
stellungen arbeiten, nehmen fiir sich die Vorsicht in Anspruch. Man glaube aber
nicht, daB} in dieser Praxis spezielle, eidetische Objekte im VorstoB von einem ab-
falligen Schichtenmaterial im Riicken und rund auf der Seite véllig gel6st oder
isoliert werden kénnte. Philosophie wird sich mehr auf die Riickbeziige der Erfah-
rung des gesamten Haushaltes, die Wissenschaften a priori mit ihren je verschie-
denen Grenzfillen befassen.

M. HEUSS: Le rdle de I'intuition en philosophie semble devoir étre souligné
au moins autant que celui de I’idée de totalité.

Le P. BOCHENSKI pense que ’orientation de la pensée philosophique vers
la totalité doit &tre retenue comme caractéristique de ce qui la différencie des
sciences, mais le probléme du tout ne saurait étre résolu par le jeu de I'intuition;
il faut pour cela une élaboration rationnelle.

M. HEUSS rappelle I'opposition historique du platonisme et de I’aristotélisme
déja relevée par Kant en 1796 dans I’écrit intitulé: Von einem neuerdings erhobe-
nen vornehmen Ton in der Philosophie. Kant distingue le «philosophe visionnaire»
(Der Philosoph der Vision) — qu’il n’identifie pas sans autre avec Platon — du
«philosophe de I’élaboration rationnelle» (Der Philosoph der Arbeit). On ne sau-
rait vouloir caractériser la philosophie en lui réservant une méthode purement
intuitive.

M. MARCEL REYMOND (Lausanne):

11 résulte des deux exposés que nous venons d’entendre que la philosophie se
distingue de la science encore en ceci qu’elle est plus fragile, moins assurée d’étre
entendue, de faire I’accord des esprits a son sujet.

Certes, les sciences ont aussi leur précarité, plus grande en psychologie et en
sociologie qu’en mathématiques. De méme, la logique formelle, par exemple, est
moins contestée que ’ontologie et la métaphysique.

1 Schauen niihert sich wissenschaftlich einem inneren Horen : ascoltare il sole (écouter le soleil) ist
ein natiirlicher Tessiner Ausdruck, eine Gedichtiiberschrift bei Zoppi. Dicees Horen ersteht noch kithner
beim Anblick einer wunderbaren Sculptur in einer Schrift seines Landsmanns Francesco Chiesa, einmal
sogar in der Prosa Winkelmanns trotz klarer Vermeidung einer Verwechslung der Sinnesgebiete in
klassischer Kunst.

19



La précarité plus grande de la philosophie tient, comme I’a souligné M. Medi-
cus, au fait qu’elle concerne I’homme entier, et pas seulement ’esprit connaissant.
De plus, comme I’a développé le P. Bochenski, la philosophie s’attache de préfé-
rence aux problémes les plus vastes, les plus contestés. Des positivistes y ont vu
«le répertoire des questions insolubles».

Mais précarité ne veut pas nécessairement dire infériorité. Dans son Esquisse
d’une philosophie des valeurs, M. Eugéne Dupréel a montré que la précarité est le
signe des valeurs supérieures, jointe a la consistance que requiert I’actualisation
de la valeur précaire. Se proposant une tiche plus complexe que la science, avec
des moyens d’une efficacité moins assurée, la philosophie, plus précaire que la
science, est aussi plus menacée et, de ce fait, plus précieuse. Elle requiert de qui
la pratique plus de consistance, une rectitude non pas seulement intellectuelle,
mais totale.

M. HEINRICH BARTH (Bale): Es fillt uns schwer, die beiden Referate, die
von vollig verschiedenen Ausgangspunkten ausgehen, zueinander in Beziehung
zu bringen. Im Hinblick auf das Referat von P. Bochenski bedauern wir, daB er
iiber den Bereich der logisch-methodologischen Charakteristik hinaus nicht zu
einer inhaltvollen Darstellung seiner Auffassung der Philosophie vorgedrungen
ist. — Im Referate von Prof. Medicus ist uns die klassisch-idealistische Auffassung
der Philosophie in eindrucksvoller Weise dargelegt worden. Wir miissen uns aber
eingestehen, dall wir in diesem platonisch inspirierten Idealbilde unsere eigene
Wirksamkeit, als die eines akademischen Lehrers der Philosophie, nicht wieder-
zuerkennen verméigen. Der Philosoph darf sich nicht als eine ideale «Ganzheit»
verstehen wollen. Als ein in der Zeit existierender Mensch und als Triiger einer
besonderen Berufung tritt er den Vertretern der Wissenschaften an die Seite, ohne
in seiner Menschlichkeit auf eine Ausnahmestellung Anspruch zu erheben. Sein
Auftrag zur philosophischen Arbeit ist nicht in der Philosophie selbst begriindet,
sondern in einem sie iibergreifenden Quellpunkte menschlicher Berufung.

Le P. BOCHENSKI répond qu’il a dit toute sa pensée concernant la philo-
sophie; il trouve inadmissible de tout réduire en philosophie au probléme existen-
tiel. Was die Philosophie charakterisiert, ist Ausrichtung auf die Prinzipien.

M. TEUCHER (Berne) demande s’il est nécessaire que le philosophe soit une
personnalité morale (eine sittliche Personlichkeit) pour qu’il puisse s’attaquer au
probléme de la totalité. Cette condition ne s’impose pas, lorsqu’il s’agit d’une
science comme la biologie; elle parait donc pouvoir servir a préciser la relation
entre science et philosophie.

Le P. N. LUYTEN (Fribourg) insiste sur I’aspect ontologique de la recherche
philosophique:

Si le P. Bochenski n’arrive pas a une conclusion ferme sur la distinction entre
philosophie et science, ne serait-ce pas que la question posée ne permet pas une
réponse nette ? En effet, il y a tant de types de sciences différentes, de la physique
a la sociologie, qu’on ne saurait dire comment la science se distingue de la philo-
sophie. Mais n’y aurait-il pas la possibilité d’arriver a une réponse plus nette en
partant de la philosophie dont il semble plus aisé de déterminer le caractére propre.
M. Medicus a essayé de déterminer ce caractére en soulignant que la philosophie
fait appel a tout I’homme. Je crois qu’il y aurait avantage a déterminer le carac-
tére propre de la philosophie en fonction de son objet, et non tellement de I'atti-

20



tude du sujet. Je dirais que la philosophie considére dans I’objet une dimension
de profondeur négligée par la science. Par exemple, la science physique, tout en
parlant de cause, ne s’occupe pas de ce que j’appellerais le «statut ontologique»
de la causalité. C’est la I'objet propre de la considération philosophique. On pour-
rait parler ici d’intelligibilité ontologique.

Plusieurs interventions ayant porté sur I'exposé de M. MEDICUS, celui-ci
désire apporter les précisions suivantes:

Es liegt mir inshesondere daran, klarzustellen, daf} der Ausgang meines Philo-
sophierens die Vernunftnotwendigkeit und Unvermeidlichkeit der Wertgegen-
sédtze ist. Die «Ganzheit» ist Postulat von religidsem Charakter: Es verlangt An-
erkennung, sobald bewullt geworden ist, dafl die vernunftnotwendigen Werte
zwar verpflichten, aber nicht immer in Ubereinstimmung untereinander zu brin-
gen sind. Unstimmigkeiten zwischen ihnen deuten stets darauf, daf} in der Situa-
tion, in der sie auftreten, etwas nicht ist, wie es sein sollte. Im weiteren liegt mir
daran, zu unterstreichen, daf} die (gegen Ende meines Referates gesprochenen)
Worte iiber die Grenzen, die allen philosophischen Bemiihungen nicht nur durch
ihre geschichtliche Bedingtheit, sondern auch durch die menschlichen Flecken des
Philosophierenden gezogen sind, sehr ernst gemeint waren; es hat mir geschienen,
daB sie nicht in der Bedeutsamkeit, die ihnen zugedacht war, aufgenommen wor-
den sind. Kein Philosoph kann anders als aus seiner perspektivischen Sicht spre-
chen, und neben der seinigen sind immer auch andere moglich.

Une intervention de M. P. BERNAYS (Zurich) attire ’attention sur la néces-
sité de chercher a caractériser non seulement la philosophie, mais aussi la science.

Certaines notions qui intéressent le philosophe ne jouent plus de réle en sciences:
il en est ainsi des notions de causalité et de réalité. Ce qui intéresse le savant, ce ne
sont pas les données immédiates, mais uniquement les relations spatio-temporelles
qui permettent de les relier. Mais la philosophie s’attache aux facteurs constitutifs
de I’existence (fundamentale Momente des Daseins), ce qui n’est pas I’affaire des
sciences. La distinction entre la philosophie et les sciences peut-elle étre tranchée ?
Cela est douteux: on ne peut réserver l'intuition a la philosophie par opposition au
langage discursif et abstrait qui serait exclusivement celui des sciences et de
«l’objectivité». Mais il est juste d’attribuer a la philosophie, par opposition aux
sciences, le souci de considérer la totalité, tout ce qui apparait comme fondamen-
tal (die Totalitiit, das Fundamentale) et ce qui a rapport en I’homme a la vie de
Iesprit (die Beziehung zum menschlichen Geistesleben). Ce qui distingue encore
science et philosophie, c’est que celle-ci, dans sa recherche de ce qui constitue
Pessentiel des conditions de notre existence, en est encore a titonner et n’est point
liée a une méthode déterminée (noch suchend, noch nicht methodengebunden).

Plusieurs interventions demandent alors des précisions, tout particuliérement
celle du P. ROESLE, qui voit dans la discussion se cristalliser deux points de vue,
I’'un fondamentalement philosophique, P’autre implanté dans la recherche des
sciences, raison pour laquelle il désire que I’on éclaircisse la question de savoir si,
de I’avis de M. Bernays, la philosophie doit (ou peut) étre considérée comme une
phase seulement préalable (eine Vorstufe) de la science.

M. BERNAYS revenant sur ce point présente les remarques suivantes:

Fiir das Verhiltnis von Philosophie und Wissenschaft ist charakteristisch, daf3
in einem friihen Stadium der Entwicklung von Theorien eine Trennung von wissen-

21



schaftlicher und philosophischer Betrachtung noch nicht vorhanden ist. Man be-
miiht sich da bereits um Erklirungen und Deutungen; das geschieht in freier Spe-
kulation und in Verbundenheit mit weltanschaulichen Betrachtungen. Es werden
darum auch diese Gedankenbildungen in die Philosophie eingereiht.

Von da aus aber findet auf verschiedenen Gebieten die Ausbildung einer spezi-
fischen Methodik und begrifflicher Systematik statt, und damit gewinnt die Be-
handlung eines solchen Gebietes den Charakter der Wissenschaft.

Einen derartigen Ubergang finden wir in besonders prignanter Weise bei dem
Hervorgehen der theoretischen Physik aus der Natur-Philosophie und in neuerer
Zeit bei der Ausbildung der theoretischen Logik.

Hiermit ist nicht etwa gemeint, daB ein sukzessives Aufgehen der Philosophie
in verschiedene “Wissenschaften zu gewiirtigen oder anzustreben sei. Die unent-
behrliche Rolle der Philosophie stellt sich einerseits in Beziehung zur Wissen-
schaft folgendermaflen dar:

1. Die Ausdeutung der wissenschaftlichen, zum Beispiel der physikalischen,
Theorien, das heifit ihre begriffliche Durcharbeitung zu einem Gedanken-
system (einer «dialectique», nach dem urspriinglichen Gebrauch dieses Ter-
minus durch Herrn Gonseth), wodurch erst eine eigentliche Naturansicht zu-
stande kommt, liegt der Philosophie ob. Je mehr die Wissenschaften sich me-
thodisch verselbstiindigen, um so mehr werden sie zuriickhaltend in der Aus-
deutung der Ergebnisse; das Bediirfnis nach einer ergéinzenden Funktion des
philosophischen Denkens wird hierdurch um so eklatanter.

2. Der Bereich der Erfahrungen erweitert sich stiindig, und so tun sich immer
neue Gebiete der Forschung auf, in denen die Orientierung zunichst nicht
anders als an Hand von freier Spekulation erfolgen kann. Auflerdem sind ja
auch in den Gebieten der entfalteten Wissenschaft die Theorien der Wand-
lung unterworfen; diese erstreckt sich doch sogar auf die methodischen Prin-
zipien und auf die Formen der Prizisierung der Aufgabestellung iiberhaupt.
So sieht sich die Wissenschaft stindig von neuem vor Problemen, fiir deren
Bewiiltigung keine ausgebildete geistige Technik zur Verfiigung steht, fiir die sie
vielmehr philosophischer Reflexionen zur Direktive bedarf.

Allgemein und grundsitzlich ist anderseits iiber die Rolle der Philosophie zu
sagen: Der Anlafl zum Philosophieren erwiichst aus dem unvollkommenen Cha-
rakter unseres Erkennens, wie er sich darin zeigt, dafl unser unmittelbares Erleben
keine fertige objektive Erkenntnis in sich schliefit — und ferner auch aus der Un-
vollkommenheit der Bezogenheit des Daseins auf die Wertungen, deren funda-
mentale Rolle Herr Medicus in seinem Vortrag hervorhob. Durch das Erfordernis
der Auseinandersetzung mit diesen Grundgegebenheiten erhilt das philosophische
Denken seine dauernde Aufgabe als ein stiindiges Anliegen des menschlichen
Geistes.

M. RYFFEL (Berne), sans vouloir nier que la frontiére entre la philosophie
et la science soit floue, insiste, comme M. Medicus, sur le fait qu’il y a des questions
inévitables dont le caractére est définitivement philosophique et non plus scien-
tifique:

Wie sich aus den Referaten und ersten Diskussionsvoten ergab, sollten wir
drei Dinge vermeiden, wenn wir zu einer Verstindigungsbasis und zu einem

22



eigentlichen Gesprich gelangen wollen: Vorerst sind die von Prof. Barth und
Dr. Teucher angeténten Probleme einer Individualethik bzw. Psychologie des
Philosophen oder Wissenschafters als nicht zum Thema gehorig auszuscheiden,
Jjedenfalls fiir den Anfang. Zweitens diirfen wir nicht einfach nach «Wissenschaft»
und «Philosophie» fragen, wie wenn es bereits etikettierte Sachverhalte dieser Art
ohne weiteres giibe; auch diirfen wir nicht blo8 fragen, was «man» unter «Philo-
sophie» in der Philosophiegeschichte faktisch verstanden hat, worauf Prof. Bo-
chenski zu groBes Gewicht zu legen schien. Statt dessen sollte man bei den ur-
spriinglichen, aller Rede von Philosophie und Wissenschaft vorausliegenden Phi-
nomenen ansetzen, die die Chance haben, von allen anerkannt zu werden: das
heit am vorurteilsfrei aufgefaten Inbegriff der erkenntnismiBigen Bemiihungen
des Menschen (theoretisches Tun im engeren Sinn und theoretische Besinnung auf
das praktische Tun in allen Formen und Gradabstufungen). Dieser Inbegriff ist
daraufhin zu durchforschen (wobei diese Durchforschung auch zu diesem In-
begriff gehért!), ob sich in ihm wesentliche Ziige und Zisuren finden. Dabei er-
geben sich nun insbhesondere bestimmt charakterisierte Fragerichtungen unaus-
weichlicher Art (radikale oder fundamentale Fragen), die einen Hauptteil dessen
ausmachen, was man bisher «Philosophie» genannt hat. Entsprechendes gilt fiir
anders gekennzeichnetes Fragen (= Wissenschaft). Drittens miissen wir uns, im
Hinblick auf die angestrebte urspriingliche Verstindigungsbasis, hiiten, in die
Bestimmung der Philosophie und der Wissenschaft (auch nicht unter dem Titel
der «Idee»!) schon eine bestimmte Losung philosophischer Fragen oder gar eine
ganz bestimmte Philosophie in nuce zu implizieren, was meines Erachtens bei
Prof. Medicus zum Teil der Fall war, namentlich in seiner Auffassung von den
vier Grundwerten und ihrem gegenseitigen Verhiiltnis. (Nachtriigliche Beifiigung:
Nach meinem Dafiirhalten traf das gleiche auch bei Prof. Gauss zu.) Differenzie-
rungen in den Problemlésungen wiiren erst anschliefend auszuarbeiten.

Im weiteren zwei fiir unsere Auseinandersetzungen nicht unwichtige Feststel-
lungen. Vorerst: Es besteht ein auffallender Unterschied zwischen dem theore-
tischen Tun und der Besinnung auf praktisches Tun insofern, als das erste einen
weiten Bereich sogenannter Wissenschaft eréffnet, wiihrend die (theoretische)
Besinnung auf das praktische Tun recht bald in «radikale» Fragen (= «Philo-
sophisches») hineinfiihrt. Ferner ergibt sich beim dringend nétigen Versuch einer
Fundierung der Geisteswissenschaften der aufschluBreiche Tatbestand, daB sich
zwischen die Geisteswissenschaften im bisherigen Sinn und die eigentliche
Philosophie so etwas wie eine «Anthropologie» (oft «philosophische Anthropo-
logie» genannt) einschieben muf}, die den Menschen als individuelles und soziales
Wesen priizis zu erfassen sucht und zum Beispiel so fundamentale Begriffe wie
objektiver Geist, Gesellschaft, Kultur usw. zu kliren hat (Hinweis auf die mir be-
sonders nahestehende Grundlegung der Sozialwissenschaften, insbesondere den
Ausbau einer «Rechts- und Staatsphilosophie» durch Rekurs auf die «Anthro-
pologie»: zum Beispiel sind die Rechtsvorschriften prizis zu kennzeichnende
objektivierte imperative Handlungsentwiirfe oder Elemente zu solchen). Daraus
ergibt sich, daB die Grenzen zwischen wissenschaftlichen und philosophischen
Bemiihungen in diesen Erkenntnisbereichen flieBend sind, unbeschadet der Digni-
tit von eminent philosophischen Fragen, die nie bloB einzelwissenschaftliche
sind (so der eigentliche Sinn von «Gerechtigkeit»). Ahnlich diirften die Verhalt-

23



nisse in den Naturwissenschaften liegen, wie die Bemerkungen von Prof. Bernays
zeigten.

A la question de M. EUGENE HEUSS: «la distinction entre la philosophie et
la science est-elle essentielle, ou les frontiéres sont-elles vagues ?» M. P.BERNAYS
réplique qu’il n’est pas correct de poser la question sous cette forme typiquement
alternative, pour la bonne raison qu’il faut répondre simultanément: la distine-
tion est essentielle et les frontiéres sont vagues. P. Bernays fait encore quelques
remarques pour conclure ses interventions précédentes.

R. SCHAERER, pour marquer la profonde distinction qu’il aimerait faire
entre philosophie et science, invoque les grands philosophes qui ont toujours été
attachés a ce «plutdét» philosophique que Bochenski a utilisé dans son argumen-
tation et cela a tel point que tous auraient été d’avis qu’il y a une sorte d’opposi-
tion fondamentale entre la démarche purement scientifique et la démarche philo-
sophique. A P’objection du P. BOCHENSKI sur ce point, que les grands philo-
sophes ont uni les deux démarches dans leurs ceuvres, M. SCHAERER réplique
que les démarches restent distinctes en ce que les philosophes ont entrevu, dans
la découverte qu’ils ont faite de relations véritablement philosophiques, une va-
leur absolue qui n’est pas présente dans les démarches de la science.

P. THEVENAZ désire voir traiter non seulement la question de savoir ce qui
distingue philosophie et science, mais celle de leur unité. Il voit dans la discussion
se dessiner deux problémes différents que 1’on aurait peut-étre avantage a traiter
séparément. M. Medicus a cherché "unité profonde de la science et de la philo-
sophie pour ainsi dire en deg¢d de la science et de la philosophie constituées: dans
I’attitude de I’'homme qui cherche le vrai. M. H. Barth également a insisté sur la
vocation (Berufung) du philosophe. L’unité se découvrirait donc dans le rapport
du savoir & ’homme tout entier. Le P. Bochenski cherche au contraire une unité a
partir des savoirs constitués qu’il a distingués, et au-deld d’eux. L’unité résiderait
dans le rapport des savoirs — scientifique et philosophique — entre eux.

D’un c6té on est ramené vers 1’éthique ou ’axiologie; de I’autre on s’oriente
vers la logique, la méthodologie ou 1’épistémologie.

Le probléme des rapports se pose tout différemment dans un cas ou dans’autre.
N’avons-nous pas affaire 2 deux problémes distincts, aussi légitimes I'un que
Pautre ? Peut-étre méme engagent-ils deux conceptions différentes de la philo-
sophie: I'une visant 4 mettre ’homme tout entier en accord avec lui-méme; 'autre
a mettre en accord ou en place des savoirs juxtaposés ou hiérarchisés.

Le P. BOCHENSKI résume le débat de cette journée. Il pense, d’une part, qu’il
y a des domaines nettement philosophiques (par exemple I’ontologie, I’éthique),
peut-étre y en a-t-il aussi qui sont nettement scientifiques. Mais, d’autre part,
dit-il, il est extrémement difficile d’exclure de la philosophie telle qu’il ’envisage
des questions qui la débordent, et pourtant il faut le faire. — Il nous faut enregistrer
une divergence d’opinions qui se concentrent autour des vues exposées par les
deux orateurs: pour Medicus la philosophie dépasse le savoir, raison pour laquelle
elle devient éthique et religieuse — ce que Bochenski n’admet pas comme caractére
d’une véritable philosophie — tandis que pour lui la philosophie est le savoir.

La seconde journée du Symposium débute par les deux exposés
principaux de MM. H. Gauss et F. Gonseth.

24



HERMANN GAUSS

I,

Fiir das BewuBtsein unserer Zeit ist das Verhiltnis zwischen
Philosophie und Wissenschaft eine zwar brennende, aber weit-
gehend ungeldste Frage. Zwischen beiden Seiten bestehen zweifel-
los rege Beziehungen ; und man darf behaupten, daB in den letzten
Jahren diese Beziehungen noch zusehends lebhafter geworden sind.
Viele Fachwissenschaftler sind heute ernsthaft bemiiht, die Grund-
lagen ihrer speziellen Disziplin logisch zu kliren, und viele von ihnen
wenden ihren Blick der Philosophie zu als der Instanz, von welcher
ihnen Hilfe, wenn nicht schon zugekommen ist, so doch zukommen
konnte. Und auch im Lager der sogenannten Philosophen ist man
heute wieder mehr geneigt als friiher, auf die Sonderdisziplinen zu
horen. Es ist, als ob sich die Einsicht Bahn gebrochen hitte, daf3
eine Philosophie, die sich nur mit sich selber beschiftigt, es zwar viel-
leicht zu einer groen Kunstfertigkeit im technischen Ausdruck
bringen und diese moglicherweise auch mit Erfolg auf lange Frist
festhalten kann, aber doch zugleich immer in Gefahr ist, an den
sachlich dringlichsten Anliegen vorbeizugehen und den Vorwurf
Shakespeares auf sich zu ziehen: «Words, words, words . . . nothing
from the heart».

Aber wenn so heute eine gewisse Anziehungskraft zwischen Philo-
sophie und Fachwissenschaft spiirbar ist, so ist ebenso unverkenn-
bar ein Mitrauen auf beiden Seiten gegeniiber dem Gegenspieler
noch vorhanden. Man scheut sich, wie es scheint, miteinander in
niheren Kontakt zu kommen aus einer mehr oder minder deutlich
empfundenen Furcht, man kénnte sich eine Bléfie geben und sein
«Gesicht verlieren». Vielleicht ist dabei auch die Befiirchtung im
Spiel, man kénnte die eigene Initiative an den Verhandlungspartner
abgeben miissen.

Dieses MiBitrauen ist historisch verstindlich: es stammt beid-
seitig aus den Erfahrungen, die man in den letzten hundertfiinfzig
Jahren miteinander glaubt gemacht zu haben. Zur Zeit des deut-
schen Idealismus war es zunichst die Philosophie, die sich Uber-
griffe oder doch Schritte, die als solche empfunden wurden, auf das
Gebiet der Fachwissenschaft zuschulden kommen lieS. Schon Kant
hatte versucht, auf erkenntniskritischer Basis ein gesamtes System
der Vernunft zu entwerfen, dessen fertige Schubficher nur noch

25



mit dem empirischen Material der Einzelwissenschaft hiitte an-
gefiillt werden sollen; da aber seine Gedanken, wie das Opus post-
humum zeigt, bestindig im Flufl blieben, fithrte seine «Architek-
tonik der reinen Vernunft» noch nicht zum offenen Konflikt mit den
Wissenschaften. Anders bei Fichte. Seine Wissenschaftslehre sollte
ein in sich geschlossenes System der Vernunft darstellen, in welchem
die Thesen, die in ihm dialektisch durchlaufen werden, jeweils Aus-
gangspunkt zu einer méglichen Einzelwissenschaft hiitten sein sol-
len. Fichte glaubte, die Moglichkeit seines Unternehmens durch
seine tatsichliche Verwirklichung beweisen zu konnen. Es ist be-
kannt, daB schon Schelling iiber diese Fichtesche Wissenschaftslehre
als iiber eine «Welt in Taschenformat» gespottet hat; aber er selber
verfuhr kaum kritischer, lief er sich doch dazu verfiithren, die ge-
samte Wirklichkeit gedanklich zu «konstruieren» und berief er sich
fiir die Giiltigkeit seiner Konstruktionen auf ein héheres Erkenntnis-
organ, das dem gewdhnlichen Sterblichen, wie er behauptete, ab-
ging. Hegel ging vorsichtiger zu Werke; er lie} die Einzeldisziplinen
in ihrem relativen Recht bestehen und verlangte nur, daB fiir das
sinnvolle Verstindnis der Dinge das von den Einzeldisziplinen vor-
bearbeitete Material auch noch dialektisch-spekulativ durchdacht
werde, damit es am richtigen Platz als «aufgehobenes Moment» in
den Sinnzusammenhang des Ganzen, der fiir ihn die Wahrheit war,
eingehen konne.

Nach dem Zusammenbruch dieser idealistischen Philosophie ging
die Einzelwissenschaft zum Angriff iiber, zuerst die mathematisch
unterbaute Naturwissenschaft, dann die Geschichte und seit Darwin
auch die Biologie. Die Philosophie wurde auf diese Art gleichsam an
die Wand gedriickt und suchte nur noch als rein formal-erkenntnis-
kritische Prinzipienforschung ihr Daseinsrecht kiimmerlich zu be-
haupten. Alles Inhaltliche hatte sie gegen Ende des letzten Jahrhun-
derts schliefllich fast kampflos an die Sonderdisziplinen abgetreten.

Mit unserem Jahrhundert trat in der Philosophie wieder eine
Wendung ein. Fast gleichzeitig erscholl sowohl in Deutschland als
auch in Frankreich und in England unter den «Philosophen» die
Losung, man miisse wieder an die Dinge selber herangehen. Die
Metaphysik ist damit neu erstanden, ja so weit, dafl es heutzutage
fast Ehrensache geworden ist, moglichst weit von Kant Entfernung
zu halten. Auch neue spekulative Systeme sind wieder erstanden:
Man denke etwa an Bergson in Frankreich, Whitehead in England

26



oder Amerika und Scheler in Deutschland. Aber zu einem Zusam-
menstol mit der Wissenschaft haben sie nicht gefiihrt; man hat sie
auf der andern Seite nicht mehr tragisch genommen.

Zugleich hatten aber auch die Fachdisziplinen ihre eigenen Sor-
gen. Das ungekléarte Verhiltnis zwischen Mathematik und Physik
hat in diesen beiden Gebieten zu einer Grundlagenkrise gefiihrt, die,
wie man weil}, noch heute andauert. Sie hat auch dazu gefiihrt, dal
von Seiten der Mathematiker und der Physiker eine spezielle Philo-
sophie ausgebildet worden ist, die weitgehend mit dem Anspruch
auftritt, iiberhaupt die Philosophie zu sein. Etwa zu gleicher Zeit ist
an den meisten Universititen die Zunftphilosophie aus verwaltungs-
technischen Griinden zu den «Geisteswissenschaften» geschlagen
worden. Das hat bewirkt, daB zwischen der neugegriindeten «Mathe-
matico-philosophie» und der traditionellen, nun noch mehr geistes-
wissenschaftlich beeinfluBten Universititsphilosophie der Graben
noch verbreitert wurde. Der heute an den Universitiiten der Philo-
sophie zugewiesene Platz ist damit, um es milde zu sagen, proble-
matisch geworden.

Aber auch bei den Geisteswissenschaften trat um die Jahrhun-
dertwende eine schwere Krise ein: sie ist bedingt durch den soge-
nannten Historismus. Jede Wissenschaft und jedes philosophische
System, heillt es, sei historisch bedingt, und auflerhalb der Ge-
schichte sei keine Wirklichkeit anzunehmen. Naturwissenschaft-
liche Thesen wie das zweite «thermodynamische Gesetz» seien nicht
allzusehr zu fiirchten; denn es sei hochst wahrscheinlich, dafl in
ihrem historischen Fortgang die Naturwissenschaft selber zu Ergeb-
nissen gelange, die dieses Gesetz wieder als ungiiltig erscheinen lie-
Ben. Ein solches Gesetz sei nur eine aus geschichtlich bedingten Vor-
aussetzungen distillierte Theorie; ob sie unter Beriicksichtigung
neuer Fakten aufrechterhalten werden kénne, sei ungewifS. Der
Historismus hat ohne Zweifel auflockernd gewirkt; er hat aber
gleichzeitig das Gespenst des Relativismus heraufbeschworen und
im Versuch, diesen zu umgehen, zu einer Reihe neuartiger dogma-
tischer Verkrampfungen gefithrt. Man ist heute in den Geisteswissen-
schaften geneigt, bleibende oder ewige Formen und Gestalten anzu-
nehmen und zu postulieren. Dabei kommt man sich zum mindesten
«realistisch» vor. Erkenntniskritische Einwiirfe konnen diesem
Treiben kaum Einhalt gebieten, denn die Erkenntniskritik habe
«ohnehin abgewirtschaftet».

27



Die Stellung der Philosophie im geistigen Leben unserer Zeit
scheint mir dadurch charakterisiert, daB} sie, wenn sie iiberhaupt
wieder etwas sagen will, das Gehor verdient, zugleich mit den beiden
heute aktuellen Problemen ringen muf}, mit der mathematisch-phy-
sikalischen Grundlagenkrise und mit dem Historismus. Tut sie das
nicht und nimmt sie blof eines dieser beiden Probleme in Angriff,
dann wird sie von den jetzt bestehenden Sonderdisziplinen an ir-
gendeinem Ort einfach flankiert werden. Wer also heute ernstlich
philosophieren will, der sollte zum mindesten ein lebhaftes Interesse
sowohl an der Mathematik als an der Geschichte mitbringen. Daf}
damit nichts Neues gefordert wird, ist klar: Schon Pascal hat eine
Verbindung des «esprit de géométrie» mit dem «esprit de finesse»
verlangt. Und Pascal diirfte kein unbedeutender Denker sein.

1.

Wie stellen wir uns nun aber das Verhiltnis von Philosophie
und Fachwissenschaft vor ? Beim Versuch einer Beantwortung die-
ser Frage, das muf} ich vorausschicken, ist alles, was nun folgt, auf
eigenes Risiko und auf eigene Verantwortung hin gesagt. Aus Griin-
den, die man bald noch deutlicher sehen wird, kann ich fiir meine
Ausfiihrungen nicht den Anspruch auf eine urspriinglich logische
Allgemeingiiltigkeit erheben. Trotzdem hoffe ich, dall meine Ge-
-danken nicht nur als zufillig subjektive Meinungsiuflerung auf-
gefaB3t werden, sondern immerhin einen gewissen «exemplarischen»
Wert haben, um einen Ausdruck von Locke und Kant zu gebrau-
chen. Ich gehe zwar, wie ich offen gestehe, von meinem subjektiven
Standpunkt aus — denn einen andern habe ich gar nicht —; aber ich
mache zugleich den Versuch, diese meine eigene Subjektivitit zu
Gunsten eines objektiv gemeinten Urteils zu iiberwinden. Dieses
Ringen um Objektivitit iiber das Subjektive hinaus ist ja gerade
Philosophie; und von einer andern Objektivitit als der, welche
gleichzeitig aus dem Versuch der Uberwindung der Subjektivitiit
hervorgeht, weill die Philosophie nichts. Schiitzt sie eine derartige
urspriinglich gegebene Objektivitit vor, dann hért sie auf, eine
«philosophia militans» zu sein; sie wird zur «philosophia trium-
phans», das heiflt zu einem Unding.

Doch nun zur Sache! Ich glaube nicht, dal man unserem Problem
des Verhiltnisses zwischen Philosophie und Wissenschaft im ge-
ringsten Geniige tun konnte, solange man die Philosophie blo8 als

28



eine besondere, vielleicht allgemeinere Form neben die andern Aus-
gestaltungen der Wissenschaft stellt oder etwa nur nach ihrer spe-
ziellen, von den einzelnen Fachdisziplinen abweichenden Methodik
fragt. Auf diesem Wege wiirde man keinen Schritt weiterkommen.
Man wiirde néimlich stillschweigend voraussetzen, bereits zu wissen,
was Wissenschaft sei, als deren eine, vielleicht eigenartige Spezies
nun auch die Philosophie zu gelten habe. Nun ist aber, soviel ich
sehe, die Bestimmung dessen, was Wissenschaft ist, eine eminent
philosophische Angelegenheit. Ich gestehe, auch das, was Wissen-
schaft bedeutet, nicht a priori zu wissen. Jeder Versuch, die Philo-
sophie endlich einmal zum Range einer Wissenschaft zu erheben, ist
darum in meinen Augen zwar etwas, das in akademischen Kreisen
immer mit einem wohlwollenden Echo rechnen darf, aber zugleich
ein Verrat an der Philosophie, weil man sie nach etwas zu modellie-
ren sucht, was nicht aus ihr selber hervorgegangen ist. Ich denke,
Sie werden begreifen, dafl ich mich dieser «trahison des clercs» nicht
schuldig zu machen wiinsche.

Mein Vorschlag ist also der, nicht von vornherein als bekannt vor-
auszusetzen, was Wissenschaft sei, oder dall Philosophie auf jeden
Fall eine species vom genus Wissenschaft darstelle, sondern einmal
in gemeinsamer Priifung sich die Frage vorzulegen, was Philosophie
und die Einzeldisziplinen nicht de facto, sondern de jure wollen.
Ich beginne, wie es meiner eigenen Stellung entspricht, mit der
Philosophie.

Die Philosophie bemiiht sich nicht, wie ich glaube, und wie schon
ihr Name sagt, um das Wissen dariiber, wie die Dinge ein fiir allemal
beschaffen sind, sondern um die Weisheit, das heit um die Einsicht
in den jeweiligen Wert der Dinge oder in das, wie unter Vorausset-
zung einer obersten absoluten Instanz es jeweils fiir die Dinge gut
wiire zu sein. Allwissenheit wire uns zu nichts niitze, solange wir
nicht zugleich auch wiilten, welchen Gebrauch wir von diesem un-
serem Wissen machen sollten. 00x 8y xtyjage, dAA’ yofoee.. T udya,
sagt Plutarch. Eine beschrinkte Einsicht in das, wie es in einer be-
stimmten Situation gut wiire fiir die Dinge zu sein, ist fiir uns im
Prinzip auch méglich; denn wir erfassen sie «secundum modum re-
cipientis»; wihrend Allwissenheit schon deshalb fiir uns nicht in
Frage kommt, weil wir in diesem Falle zugleich wissen miilten, da3
wir wissen oder mit andern Worten uns selber ganz durchsichtig sein
miifiten. Allerdings ist eine Einsicht in das, wie es in einer bestimm-

29



ten Lage fiir die Dinge gut wiire zu sein, nicht eine abschlieBende,
ein fiir allemal gegebene Erkenntnis. Diese Einsicht mufl immer
wieder neu errungen werden, weil die Situationen, aus denen heraus
wir sie suchen, sich bestiindig verindern. Die Philosophie fiihrt also
nicht, wie ich sagen méchte, zu einer absoluten Erkenntnis; aber
nichts hindert sie, uns eine GewiBlheit des Absoluten zu vermitteln,
indem sie sich eben bemiiht, die Dinge zu sehen, wie sie «sub specie
aeterni» gemeint sind oder schlechtweg sind. Ferner machte ich be-
haupten, daf} es keinen andern Weg gibt, zu dieser GewiBlheit des
Absoluten zu kommen oder, vielleicht noch besser, in dieser Gewil3-
heit des Absoluten zu bleiben, als jene immer erneute Bemiihung,
unsere sich wandelnde Welt immer wieder im Lichte eines obersten
absoluten Wertma@stabes zu sehen. Und daB eine solche Sicht mog-
lich ist, kann nicht logisch bestritten werden. Es ist uns aber ebenso-
wenig verstattet, ihre Moglichkeit direkt zu beweisen. Darum kann
man auch niemanden andemonstrieren, daf} er,und gerade er, philo-
sophieren miisse. Wer sich zu diesem Wagnis entschlief3t, tut es, weil
er sich in dieser Welt sieht ohne eindeutiges Kriterium, um zwischen
Sein und Schein unterscheiden zu kénnen, und weil es ihm nicht er-
triglich ist, in einer Welt zu leben und zu wirken, die méglicherweise
nur Schein ist. Mit der soeben gegebenen Bestimmung der Philo-
sophie hat er aber auch die Garantie, daf} es ihm vergonnt sein wird,
die beiden Klippen, die der Philosophie ebenso verderblich sind, zu
umgehen : Ich meine den Skeptizismus und den Dogmatismus. Skep-
tisch braucht er nicht zu werden, weil immerhin eine GewiBheit des
Absoluten erreichbar ist; da diese GewiBheit des Absoluten aber
nicht zugleich eine absolute Gewiflheit ist, wird er auch von jedem
Dogmatismus bewahrt werden.

Freilich hitte eine solche philosophische Einsicht noch keinen
Wert in sich selber ; sie gewinnt diesen Wert erst, wenn wir uns auch
praktisch nach ibr verhalten. Das, was «sub specie aeterni» am
richtigen Ort ist, das diirfen wir ésthetisch genielen ; was nicht so ist,
ruft uns zur sittlichen Tat auf, um zwar nicht eine harmonisch rei-
bungslose, aber doch immerhin gerechte Welt nach besten Kriften
zu schaffen. Es braucht wohl nicht betont zu werden, daf} die philo-
sophische Einsicht immer zugleich ins Asthetische und ins Ethische
transzendiert, da nicht alles und jedes in der Welt absolut gerecht-
fertigt oder verworfen werden kann, Wichtig ist, daf philosophische
Einsicht fiir sich allein genommen nicht geniigt.

30



Und das fiihrt uns gleich einen Schritt weiter. Die Philosophie
appelliert nicht nur an unsern Verstand, sondern zugleich an unsern
Willen und unsere ésthetische Einbildungskraft. Sie geht den gan-
zen Menschen an. Wir miissen, wie Plato sagt, a0» 64y 7jj pvyjj philo-
sophieren, mit allen unsern Gemiitskriiften, aber unter der Leitung
des kritischen Verstandes, da wir in der Philosophie fiir alle unsere
Ansichten, die, beildufig gesagt, nach meiner Uberzeugung aus-
nahmslos aus der isthetischen Einbildungskraft hervorgehen, lo-
gisch Rechenschaft ablegen miissen. Daf} schlieflich die Philosophie
nach meiner Ansicht religiés begriindet ist, sei auch nur im Vorbei-
gehen angemerkt. Wir bleiben eben in der Gewilheit des Absoluten,
wenn wir uns vorwiegend in den Dienst einer der drei groBen Werte,
des Schonen, des Guten oder des Wahren stellen und in diesem
Dienste unsere subjektive Existenz vergessen. Ohne diese Selbst-
vergessenheit gibt es nach meiner Uberzeugung keine Philosophie.

Was uns in der Welt beunruhigt, ist die Vieldeutigkeit und Man-
nigfaltigkeit ihrer Erscheinungen, zugleich mit ihrer Wandelbarkeit
und ihrem Werdecharakter. Wir streben nach dem eindeutigen
Sein, nicht nur, um es zu erkennen, sondern um es im Leben zu ver-
wirklichen. Nur wo eindeutiges Leben ist, da ist auch die Gewillheit
des Absoluten und das Gefiihl der Ubereinstimmung mit ihm; wo
Vieldeutigkeit zuriickbleibt, da ist Unsicherheit und Zweifel. Da-
mit soll nicht gesagt werden, dafl wir allen vieldeutigen Situationen
im Leben singstlich aus dem Wege gehen sollen. Im Gegenteil. Da
namlich jede Einsicht in «eindeutiges Sein» immer nur das Ergebnis
der ﬁberwindung einer Vieldeutigkeit war, so ist der Ausdruck unse-
rer Gewilheit des Absoluten um so reicher und besser, je mehr wir
es gewagt haben, uns in einer vieldeutigen Situation zu bewihren.
Es ist geradezu ein Zeichen unserer innern Kraft, wenn wir es uns
leisten kénnen, voriibergehend in immer kompliziertere dufiere Si-
tuationen einzutreten. Nach dieser obern Seite gibt es also keine
Grenzen, die nicht zu iiberschreiten wiren. Eine solche Grenze exi-
stiert fiir uns nur nach «unten»; es muf} ein Minimum geben — wobei
freilich auch dies nicht durch alle Zeiten hindurch fixiert ist —,
unter das wir uns unter keinen Umsténden gestatten hinunterzusin-
ken, ohne uns selber verachten zu miissen.

Allerdings ist die Philosophie, so betrachtet, eher ein Ethos als
eine Doktrin oder Lehre. Sie bietet nichts, was sich schwarz auf
weill nach Hause tragen liefle. Sie ist iiberall da vorhanden, wo kon-

31



sequent gedacht wird oder wo iiberhaupt gedacht wird (denn un-
konsequentes Denken wiire gar kein Denken). Aber es gibt keinen
Ort, an dem sie sich festlegen kénnte. Bei der Teilung der Erde ist
sie entschieden zu spit gekommen. Thr Wahlspruch ist das porphy-
rische TavTayod xa: undouod. Thr Hauch weht, wo er will. Kein Mensch
kann iiber sie verfiigen. Kein Mensch kann darum auch ihre allein
wahre Gestalt vertreten oder repriisentieren. Wir kénnen nur Organ
der Philosophie sein. Aus diesem Grunde wiire es vielleicht auch bes-
ser zu sagen, wir werden philosophiert als «wir philosophieren». Das
lateinische Verbum deponens «philosophari» hat méglicherweise
einen tiefern Sinn als gemeiniglich angenommen wird.

I11.

Aber, wird man sich nun fragen, wenn die Philosophie weiter
nichts als ein fast unfaBbares Ethos ist, wie 148t sich dann von ihr
eine Briicke zur Wissenschaft und ihren mannigfachen Abzweigun-
gen schlagen ? Dali eine solche Briicke dennoch maglich ist, das sol-
len meine abschliefenden Betrachtungen noch in Kiirze aufzuweisen
versuchen.

Zunichst ist folgendes klar: Wenn wir die Erscheinung als eine
bloBe Werdewelt charakterisiert haben, so bedeutet das, daB wir ihr
kein in sich gegriindetes Sein zugestehen. Ontologie im traditionellen
aristotelischen Sinne lehnen wir darum grundsitzlich ab. Ander-
seits ist Werden immer ein « Werden zum Sein hin»; das Werden
tendiert immer zum Sein, ohne es je vollig zu erreichen. Es hat des-
halb «Anteil» am in sich ruhenden Sein, aber auch Anteil an dessen
Gegenpol, der reinen Bewegung, die als reine Bewegung als eine Art
instantaner Explosion gedacht werden miiflite. So an den gegensiitz-
lichen Ideen des reinen Seins und der reinen Bewegung partizipie-
rend, ist die Erscheinungswelt immer ein Kompromif}. Sie hat ihren
Halt nicht in sich selber ; sie ist keine «causa sui», noch ein «ens a se».
Sie hiingt von einem hheren Prinzip ab. Das zeigt sich darin, daB sie
immer in einem Sinnzusammenhang steht, ohne diesen Sinnzusam-
menhang je definitiv verwirklichen zu kénnen. Diesen Sinnzusam-
menhang kénnen wir nicht leugnen, denn seine Leugnung setzte ihn -
schon wiederum voraus. Der «Sinn, den man nicht ersinnen kann»,
um einen Ausdruck von Laotse zu verwenden, geht somit aller Sinn-
gebung im einzelnen oder einer Richtungsbestimmung jeweils vor-
aus. Das hei3t, unsere kontingente Erscheinungswelt ist nur denk-

32



bar als zufillige Exemplifikation einer ihr stets vorausgehenden
Sinnproportion. Diese Proportion oder Symmetrie kann als eine
mathematische Ordnung bezeichnet werden, wenn man sich daran
erinnert, daf} sie als solche Ordnung nicht nur-rational sein muf,
da ja auch die Mathematik rationale Proportionen kennt, die aus
zueinander irrationalen Gliedern bestehen. Wichtig in diesem Zu-
sammenhang ist, daBl die Ordnung der kontingenten Wirklichkeit
als Bedingung der Méglichkeit ihrer Existenz vorausgeht. Das Reich-
der Ordnungen ist also viel umfassender als der Bezirk der kontin-
genten Wirklichkeit, und die Mathematik erstreckt sich auf Gebiete,
in die ihr keine Physik folgen kann. Wir treten damit dafiir ein, daB
die Mathematik von der Physik unabhiingig ist und verwerfen die
These, daB} die Mathematik eine Wissenschaft vom «objet quel-
conque» sei. Wir sind auch der Ansicht, daf die heutige mathema-
tisch-physikalische Grundlagenkrise nicht eher behoben werden
kann, als bis die Mathematik ihre urspriingliche Freiheit zuriick-
erobert hat. Philosophie im platonischen Sinne und Mathematik
kimpfen heute hier auf einer Linie.

Ich muB} es mir versagen, hier auf Einzelheiten einzutreten und
etwa den Ort der Geometrie in ihrem Verhiltnis zur Mathematik
und zur Physik zu bestimmen versuchen. Bei dieser Gelegenheit
méchte ich nur daran erinnern, daf es nicht angeht, den Ubergang
von der Mathematik zur Geometrie etwa dadurch zu gewinnen, daf3
man zum rein Arithmetischen den kontinuierlichen Raum als einen
«deus ex machina» willkiirlich hinzufiigt. Esist nach meiner Ansicht
iiberhaupt grundfalsch, das System der Wissenschaften, wie es
Comte tut, so aufzubauen, dafl man vom Abstrakteren zum immer
Konkreteren fortschreitet durch Hinzufiigung eines jeweils neuen
Prinzips, das in den fritheren Stadien noch nicht vorhanden war.
DafB diese Methode nicht Bestand hat, zeigt sich bei Comte darin,
dafB3 er in der konkretesten Wissenschaft nach ihm, in der Sozio-
logie, noch einmal alle fritheren Wissenschaften in ihrer genetischen
Entwicklung darstellen muBl. Es existiert also genau genommen
nach Comte nur die Soziologie. Deshalb méchte ich die Ansicht ver-
treten, da die einzelnen Wissenschaften keine andern Prinzipien
haben als die Philosophie, aber nicht alle diese Prinzipien zugleich
anwenden. So fallen in allen Sachwissenschaften von vornherein
alle ethischen und isthetischen Grundvoraussetzungen weg. Im
Vordergrund steht das Kognitive. Auch die rein erkenntniskriti-

3 33



schen Erwigungen kommen fiir die Sachwissenschaften qua Sach-
wissenschaften nicht in Betracht. Es ist fraglich, ob die Sachwissen-
schaften iiberhaupt zustande gekommen wiren, wenn in ihnen
immer das Erkenntniskritische mitberiicksichtigt worden wiire. Das
Gegenteil scheint mir der Fall zu sein.

Ich werfe jetzt nur noch einen kurzen Blick auf ein paar aktuelle

Wissenschaftsprobleme, mehr nur zur Illustration des Gesagten als
um ihre griindliche Erorterung anzustreben. Die Physik bemiiht
sich, wie ich glaube, um die Entdeckungen von Kausalwirkungen in
der Zeit. Sie formuliert ihre Gesetze, die als Gesetze ja nicht dem
zeitlichen Proze unterworfen sind, unter der Voraussetzung, daf
die von ihr studierten Vorginge wiederholbar sind. Daher ihr Inter-
esse an der Herstellung gleichartiger Konstellationen. Auf dieser
Wiederholbarkeit beruht die Stirke der Physik, besonders auch in
technischer Hinsicht. Den Physiker interessiert es, zu wissen, wie
ein Stein fliegt, nicht warum er fliegt. Er sucht nicht zu verstehen,
sondern zu begreifen. Aus diesem Grunde verbannt er auch alle
Finalursachen aus seinem Gebiet. Das hei3it aber nicht, dal der
Physiker rein technisch interessiert sein miifite; er kann seinem Ge-
genstand gegeniiber ein echtes philosophisches Yavudley bewahren.
Nur ist er dann, menschlich gesprochen, eben etwas mehr als Nur-
Physiker.

In den biologischen Wissenschaften wird der Zweckgedanke mit
dem Begriff des Organismus aufgenommen, aber nicht als bewufit
verfolgter Zweck gemif} einer sittlichen Wahl des Besten, sondern
als etwas in der Natur Vorgefundenes, vielleicht nach Kant als eine
nur subjektiv unumgingliche Betrachtungsweise «Als-Ob». Jeden-
falls ist der Organismus als in sich geschlossener Zweckverband
mehr als bloB die Summe seiner Teile. Die Griechen haben darum
geschickt zwischen §Aov und wdv (dem blofl mechanischen Aggregat)
unterschieden.

In der Psychologie interessiert uns hauptsichlich das Motiv fiir
das Handeln eines Individuums. Hier wird bereits Anspruch auf
Verstehen erhoben. Was die Psychologie als solche nicht unter-
sucht, sind die Handlungsweisen von sozialen Gruppen von Indivi-
duen, aufler insofern solche Kollektivbestrebungen wiederum auf
die Motivation des Individuums zuriickwirken.

Mit dem vorwiegend kollektiven Wirken hat es die Geschichte zu
tun. Nach meiner Ansicht hitte sie in zweil Teile zu zerfallen, in

34



einen mehr statischen Teil, in welchem gezeigt wird, was unter ge-
wissen sozialen Voraussetzungen typischerweise geschehen konnte,
und in einen vorwiegend dynamischen Teil, in welchem die Nicht-
wiederholbarkeit der jeweiligen Situation unterstrichen wird. Den
Anspruch, alle Wirklichkeit zu umfassen, konnte ich der Geschichte
niemals vindizieren. Sie mag sich auf alle «Fakta» erstrecken; aber
damit ist die Wirklichkeit noch lange nicht erschépft. Zur Wirklich-
keit gehéren eben auch die «actus», als deren Niederschlag die Fakta
als sogenannte opera operata anzusehen sind. Der actus oder das
opus operantis lif3t sich aber nicht mehr als Tatsache vergegenstéind-
lichen. Die Aktus gehoren darum nicht mehr dem Jagdgrund der
Geschichte an. Es gibt deshalb auch kaum etwas Verschrobeneres
als aus den bisherigen geschichtlichen Ereignissen den Sinn des
Lebens ablesen zu wollen oder vorauszusetzen, daf} es eine einheit-
liche geschichtliche Tradition gibt, in die der einzelne blef sich hin-
einzustellen hat. Die geschichtliche Welt ist nur der Ort, an dem wir
wirken sollen, die sichtbare Schaubiihne, in welcher unsichtbare
Kriifte sich zu verwirklichen streben. Um richtig zu handeln, muf}
man sich darum eine geschichtliche Tradition selber suchen und
schaffen und zwischen lebendigen Kriften und totem Ballast zu
scheiden wissen. Wie man ohne Ethik und Asthetik Geschichte trei-
ben will, ist mir nicht erfindlich.

Uber das Verhiltnis der Philosophie zur Theologie — sofern diese
iiberhaupt auch noch als Wissenschaft zu betrachten wiire, woriiber
die Meinungen bekanntlich weit auseinandergehen — zu sprechen,
kann ich hier nicht mehr unternehmen. Ich habe betont, dafl nach
meiner Uberzeugung alle Philosophie, die ihres Namens wiirdig ist,
eine religitse Grundlage hat. Ferner wurde behauptet, daf} alle
Philosophie ein Absolutes als oberste Instanz voraussetzt. Aber ob
dieses Absolute sich uns durch Selbstoffenbarung kund tun muf}, da-
mit wir iiberhaupt etwas von ihm wissen, das kann, wie ich glaube,
die Philosophie als solche nicht mehr entscheiden. Auf jeden Fall
darf sie den Begriff der Selbstoffenbarung Gottes, als wire Gott
eine Ursache neben und aufBler uns als einer weiteren Ursache, nicht
annehmen, weil dadurch Gott selber verendlicht wiirde. Es hindert
aber nichts, anzunehmen, daB in jeder objektiv richtigen Tat, die
wir vollbringen, Gott durch uns als eine Instrumentalursache wirkt,
so daf} in diesem Falle unser Wille mit dem gottlichen zusammen-
fillt. Durch eine derartige Auffassung wiirde auch das Gespenst des

35



Synergismus schwinden, vor dem die Theologen — mit Recht — sich
so fiirchten, dem sie aber meist nur so entgehen zu kénnen glauben,
daB sie widerspruchsvoll die souveriine Kausalitit Gottes neben der
menschlichen, die zugleich nichtig sein soll, bestehen lassen. Was
hiitte aber dann die Erschaffung des Menschen iiberhaupt fiir einen
Sinn haben kénnen ?

F. GONSETH

Quelques mots tout d’abord sur la fagon dont j’entends envisager
la question qui fait I’objet de ce symposium.

On peut chercher a opposer le philosophe au savant, pour mieux
les comprendre I'un et ’autre. On ne le fera pas dans un but polé-
mique, mais dans un but méthodique. Pour bien concevoir, dira-t-on,
ce que peuvent &tre les rapports de la science et de la philosophie, ne
convient-il pas de savoir tout d’abord avec quelque exactitude ce
que sont la science, d’une part, et la philosophie, d’autre part ? N’est-
il pas tout indiqué de commencer par une étude en profondeur pour
dégager I'essentiel de ce qui fait la philosophie en face de ce qui fait
I’essentiel de la science, afin de délimiter les domaines appartenant
a I'une et 4 ’autre, afin de circonscrire les questions qui relévent de
I'une 4 c6té de celles qui relévent de I’autre ? Est-il possible d’éviter
la question préalable de la définition de la philosophie et de la carac-
térisation de la science ?

Eh bien, je ne chercherai pas a entamer la question par ce bout!
Je ne chercherai pas a procéder au préalable a cette illumination in-
terne. Je suivrai en quelque sorte un chemin extérieur certainement
moins ambitieux, mais peut-étre aussi moins difficile.

J’ai d’ailleurs aussi des raisons philosophiques d’agir ainsi. Mais
je ne crois pas nécessaire de les exposer d’avance. Elles apparaitront
d’elles-mémes, en chemin.

Je voudrais tout d’abord insister sur le fait que la question des
rapports entre la science et la philosophie ne se pose pas entre deux
disciplines déja bien constituées et bien séparées 'une de I’autre.
Elle se pose au contraire a I'intérieur de chacune d’elles, et tout spé-
cialement & D’intérieur méme de la philosophie. A Dl'intérieur du
thomisme par exemple, on peut distinguer deux courants assez
opposés: les uns prétendent fonder I’essentiel de leur philosophie sur
ce qu’on pourrait appeler notre expérience naturelle, sur le bon sens

36



et sur les principes métaphysiques sans lesquels il n’y aurait pas de
bon sens. La connaissance évoluée dont la science s’occupe, pour
importante qu’elle soit par ailleurs, n’a pour eux qu’une impor-
tance philosophique secondaire. Pour ces philosophes, science et
philosophie sont nettement séparables, sont d’ores et déja séparées
et leurs destins ne sont liés que de fagon trés lache, si mémeils le sont.

Pour les autres, science et philosophie s’entrecroisent sur tout le
domaine de la connaissance, sur le domaine de la connaissance scien-
tifique aussi bien que sur le domaine de la connaissance naturelle.
Elles rencontrent, de fagon différente il est vrai, les mémes questions
et les mémes objets. En un mot, elles ne forment, selon I’expression
du cardinal Mercier, qu’un seul corps.

Une opposition semblable se retrouve dans tout le champ philo-
sophique actuel. Pour Bachelard, par exemple, la participation a la
pensée scientifique est constitutive de sa pensée philosophique. Au
contraire, Merleau-Ponty ne semble prendre appui (il le fait cons-
tamment) sur les résultats de la science que pour s’écarter de
celle-ci.

Les nouvelles métaphysiques semblent inspirées de la volonté de
se constituer en disciplines autonomes vis-a-vis des disciplines qui
disent viser la connaissance objective. Avec une intransigeance aussi
absolue, mais directement opposée, certaines philosophies d’inspira-
tion logistique n’accordent de sens qu’aux énoncés pliés d’avance a
certaines exigences formelles et rigoureuses. '

On pourrait ajouter cent autres exemples a ceux que je viens de
citer. Mais la chose est-elle nécessaire ? Les observations qui pré-
cédent suffisent, me semble-t-il, pour établir clairement que la ques-
tion que nous discutons ici, la question des rapports entre science et
philosophie, ne met pas deux partis en présence dont I'un compren-
drait tous les philosophes et I’autre tous les savants. Ce qui est en
discussion, c’est la valeur de la connaissance scientifique pour la
philosophie : ¢’est une question qui oppose des philosophes a4 d’autres
philosophes.

Voici maintenant une seconde remarque. Est-il permis de parler
de questions purement philosophiques, philosophiques en soi ? Est-
il légitime de poser comme existant en soi un domaine de connais-
sance et un ensemble de questions réservés a ’autorité du philo-
sophe ? Pour pouvoir en décider, je m’en vais ici encore me servir
de quelques exemples.

37



La cosmogonie d’Aristote est parfois encore enseignée comme une
matiére d’intérét philosophique. Elle n’a guére de valeur scienti-
fique. L’intérét scientifique de la cosmogonie héliocentrique de
Copernic-Kepler et de la théorie newtonienne de la gravitation uni-
verselle est incomparablement supérieur a celui de la cosmogonie
d’Aristote. Mais je ne pense pas qu’il y ait un cours de philosophie
ou le systéme planétaire soit étudié comme une matiére d’intérét
philosophique.

N’y a-t-il pas la un fait assez paradoxal ?

Faut-il penser que le passage des vues aristotéliciennes sur le
monde 4 I’astronomie (géocentrique elle aussi) de Ptolémée, puis au
systéme solaire de I’astronomie copernicienne et newtonienne n’a
pas eu de conséquences profondes sur le développement de I’esprit
humain, qu’il soit resté sans grande portée philosophique ?

Nous savons tous que c’estle contraire qui est vrai. Je n’apprendrai
rien A personne en insistant sur la signification décisive de ce qu’on
appelle souvent le tournant copernicien. Les preuves en sont mani-
festes; personne ne songe plus aujourd’hui a les contester.

Il est cependant deux points sur lesquels je voudrais m’arréter un
instant. On a souvent parlé du bouleversement que ne pouvait pas
manquer d’entrainer I’abandon de toutes les perspectives basées sur
I’idée que la terre doit étre le centre du monde. Ce n’est pas cet aspect
de la révolution copernicienne que je voudrais souligner, mais bien
plutét I’entrée en scéne du fait d’expérience dans toute son irréduc-
tibilité. La mécanique de Newton donne une cause au mouvement
des planétes sur leurs orbites: Pattraction mutuelle des planétes et
du soleil. Toute ’explication des mouvements des planétes sur la
voiite céleste, a travers les constellations des étoiles fixes, vient donc
se fonder dans la matiére et dans les lois auxquelles obéit la matiére.
Pour prévoir tout ’avenir et pour reconstituer tout le passé du sys-
téme solaire, il suffisait en principe de connaitre la distribution des
masses matérielles dans 1’espace et leurs vitesses en un instant
déterminé. Le monde physique se refermait ainsi sur lui-méme et se
donnait A lui-méme la loi fondamentale. Un monde matérialiste
avait ainsi pris naissance.

Laloi de I’attraction universelle ne se présentait pas, d’autre part,
comme une loi abstraitement nécessaire, elle n’avait rien d’un prin-
cipe de pure raison, apportant avec lui son évidence et sa nécessité
rationnelles, son intelligibilité. C’était au contraire une loi naturelle

38



ayant toute I'opacité d’un fait qu’il faut accueillir pour la simple
raison qu’onl’a rencontré.\

En méme temps que naissait le monde fermé de la matiére, cessait
aussi le régne exclusif de la pure intelligibilité, de la raison, unique
souveraine de toute connaissance. Ainsi naissait le monde de la
science dans lequel I’homme ne sait ot ni comment introduire les
valeurs qui lui sont propres. On rapporte qu'une singuliére crise
intellectuelle, présentant certaines analogies avec la crise existentia-
liste actuelle, sortit du triomphe des idées newtoniennes. Le faitn’a,
je pense, rien qui puisse nous étonner. Qu’on se souvienne de Pascal
(I’'un des péres reconnus de I’existentialisme) s’écriant dés avant
I’édification de la mécanique newtonienne: le silence éternel de ces
espaces infinis m’effraie.

A quel but les observations qui précédent tendent-elles ? Je vou-
lais donner un exemple, un premier exemple d’une question philo-
sophique que son développement historique a portée en territoire
scientifique. Cet exemple doit contrebattre I’idée selon laquelle une
question déterminée est d’avance et pour toujours une question
d’ordre philosophique ou d’ordre scientifique.

Cet exemple doit aussi me donner I’occasion de m’étonner que la
philosophie continue & accorder son attention & une question de con-
naissance au stade ol1 la valeur de cette connaissance était a peu prés
inexistante (nous en pouvons juger maintenant), mais n’éprouve pas
le besoin de suivre cette question dans les péripéties quilui apportent
une élucidation progressive. Cette question, bien qu’ayant mainte-
nant un aspect scientifique de plus en plus précis, n’a cependant pas
perdu son intérét philosophique. Plus que jamais, il reste a com-
prendre ce que peut étre le statut de ’homme dans le monde des lois
naturelles.

Mais laissons de c6té ces derniéres considérations que je voulais ne
faire qu’en passant, et revenons a notre exemple. Son destin his-
torique ne s’achéve pas dans la théorie newtonienne de I’attraction
universelle.

Pendant plus de deux siécles, la théorie newtonienne de I’attrac-
tion universelle resta la base de toutes les explications astrono-
miques. Les irrégularités révélées par un ensemble plus précis d’ob-
servations trouvérent leurs causes dans Dlexistence de nouvelles
planétes. Je ne chercherai pas a expliquer comment certaines de ces
irrégularités conduisirent cependant Einstein & développer sa théorie

39



de la relativité générale dans le cadre de laquelle la théorie new-
tonienne de I’attraction prend figure d’approximation, de fort bonne
approximation, d’ailleurs.

Dans le monde des atomes, la connaissance scientifique franchis-
sait, d’autre part, un certain nombre d’étapes décisives qui devaient
nous mener a la théorie moderne des quanta, théorie qui renverse
certaines de nos vues les plus naturelles sur I’espace et sur la matiére.

Mais voici ol j’en veux venir: a la pointe des recherches modernes
dont il vient d’étre question, deux courants semblent maintenant
se dessiner. L’un peut étre rattaché aux noms d’Einstein et de
de Broglie: c’estle courant ontolegique. La physique, dit Einstein en
termes particuliérement clairs, doit poser I’existence d'une réalité
physique prédéterminée, d’une réalité physique en soi que la phy-
sique découvre. Dans son fond, la physique ne peut étre que réaliste.

L’autre courant peut étre rattaché aux noms de Bohr, Born et
Pauli: c’est le courant dialectique. La physique telle que nous la con-
cevons (et telle que nous contribuons a la faire), disent ces physi-
ciens, n’a que faire d’une hypothése ontologique. La réalité qu’on
observe n’est jamais une réalité en soi, mais une réalité dans un hori-
zon de réalité (pour employer un mot de la théorie de la connaissance
ouverte) et les éléments d’une théorie ne sont jamais donnés par
avance dans une validité derniére.

Aux derniers Entretiens de Zurich, M. Pauli adressait un appel
non équivoque a la théorie de la connaissance ouverte, en vue de
constituer le cadre gnoséologique dont la physique a besoin.

Voila donc la physique moderne devant une question de caractére
indubitablement philosophique, devant la question fondamentale
de toute philosophie de la connaissance, celle de la nature du réel.
La physique s’y heurte sans I’avoir cherchée, dans la poursuite la
plus stricte de ses propres fins.

La cosmologie en particulier s’offre & nouveau a ’intérét du philo-
sophe, et cette fois avec tous les caractéres que la recherche scienti-
fique lui a conférés.

Cet exemple n’est-il pas concluant ? Voila donc une question ou
la philosophie et la science ne cessent de s’entrecroiser, non pour
s’opposer I'une 4 I’autre, mais pour se compléter ’'une I’autre. Elle
est d’ordre philosophique ou d’ordre scientifique selon I’angle sous
lequel on I’aborde. Mais elle ne se subdivise pas en une demi-question
philosophique et une demi-question scientifique. On ne peut pas en

40



faire une étude philosophique sérieuse en. particulier, en tournant
le dos a la science: renoncer a en intégrer I’aspect scientifique, c¢’est
simplement renoncer a la traiter avec authenticité.

Il ne serait pas difficile de donner d’autres exemples qui, tous,
conduiraient aux mémes conclusions. On pourrait suivre la question
du continu en partant de Zénon d’Elée pour aboutir, tout d’abord,
a Leibniz chez qui elle garde un aspect métaphysique. Cette ligne
entrerait alors en territoire mathématique, ou le calcul diffé-
rentiel et intégral lui a déja donné une solution qui paraissait devoir
étre définitive. Mais les recherches sur les fondements viennent
reprendre cette solution et lui conférer une signification philoso-
phique renouvelée.

La aussi, je pourrais m’étonner du fait que la philosophie telle
qu’on I’enseigne trouve encore juste de s’occuper de la continuité
jusqu’a Leibniz, et selon Leibniz, jusqu’a un stade que I’on est main-
tenant en droit de considérer comme trés insuffisamment élucidé,
pour I’abandonner au moment ot le calcul infinitésimal commence
a lui apporter une solution rigoureuse.

Je ne crois pas d’ailleurs qu’il soit nécessaire ou méme utile de
multiplier les exemples.

Il me semble plus indiqué d’éclairer encore notre sujet d’un jour un
peu différent, restant en cela fidéle a I'intention de I’aborder de
Pextérieur.

Je viens d’insister sur le fait qu’en traitant une question philo-
sophique, on ne peut pas faire abstraction de la situation de connais-
sance dont on peut ou dont on doit partir. Je voudrais amener main-
tenant le philosophe lui-méme sur le devant de la scéne et montrer
de quelle capitale importance peut étre pour luila rencontre de tel
ou tel résultat scientifique.

Prenons le cas de H. Reichenbach, le philosophe des sciences bien
connu que nous avons perdu récemment. Je suis assez loin de par-
tager en tous points ses idées. Mais ce n’est pas de cela qu’il va s’agir.

Je tiens de Reichenbach lui-méme qu’il entra dans la carriére
philosophique en tant que disciple de Kant. L’événement qui devait
le séparer 4 jamais de la doctrine kantienne fut sa rencontre avec la
théorie einsteinienne de la relativité. Comment la chose peut-elle
s’expliquer ? On a caractérisé la théorie kantienne de la connais-
sance en la mettant en rapport avec la science newtonienne.
L’homme en situation de connaissance, dans une situation de con-

41



naissance réellement occupée, ne dispose pas d’un savoir catalogué
d’avance en savoir certain et savoir incertain. Il n’en allait pas
autrement de la science newtonienne. La théorie kantienne de la
connaissance est un essai de purification de la situation de connais-
sance propre a la science newtonienne, un essai de désigner ce qui
doit étre nécessairement assuré d’avance pour que cette science
puisse étre ce qu’elle était. Le role que le temps et I’espace jouent
dans la science newtonienne se trouve consacré par leur élévation
au rang d’intuitions a priori dans la doctrine kantienne.

Or, la théorie de la relativité établit entre le temps et ’espace un
autre rapport que celui qui est a la base de la science newtonienne.
La théorie de la relativité renonce, par exemple, a ’axiome de la
simultanéité selon lequel deux éléments simultanés pour un premier
observateur le sont aussi pour tout autre observateur. Cet axiome
est aussi un a priori de la philosophie kantienne.

Or, de deux choses ’une: ou bien la théorie de la relativité a raison,
et dans ce cas la théorie kantienne de I'intuition spatio-temporelle
est fausse —, ou bien c’est cette derniére qui est juste et la théorie de
la relativité doit étre rejetée.

Reichenbach opta pour la relativité et contre la théorie kantienne
de la connaissance. En avait-il le droit ? Ce choix n’était-il pas arbi-
traire ? D’autres que lui n’ont-ils pas le droit de faire le choix con-
traire ? Avec Reichenbach, je pense que ce choix est un choix
obligé.

La théorie de la relativité n’est pas une théorie qu’on puisse adop-
ter ou rejeter a son gré. Les confirmations qu’elle a recues de ’expé-
rience ne nous laissent pas cette liberté. Elle a suffisamment subi
I’épreuve des faits pour que, sans en faire une connaissance absolue,
nous soyons tenus d’en faire un élément de notre propre situation
de connaissance. Pour un théoricien de la connaissance, le probléme
n’est pas de chercher les moyens de rejeter la théorie de la relativité,
mais les moyens de I'intégrer.

Toute I’activité philosophique de Reichenbach fut inspirée du
désir de poser les bases d’une philosophie capable de s’intégrer les
résultats de la recherche scientifique.

J’en reviens ainsi aux conclusions auxquelles mon premier
exemple m’avait déja conduit. L’idée qu’il existe un territoire pro-
prement philosophique ot I’on pourrait traiter les questions pure-
ment philosophiques a’abri des conséquences tumultueuses du pro-

42



grés de la connaissance scientifique prend de plus en plus figure
de réve.

Science et philosophie sont unies comme le sont la connaissance
et la réflexion sur la connaissance. Ce ne sont que deux aspects d’une
méme entreprise. Il peut étre utile, selon les circonstances, de cher-
cher a les spécifier I'un par rapport a I’autre, et méme de les opposer
I’'un aI’autre. Mais il est factice, et méme dangereux, de poser en fait
qu’ils peuvent étre dissociés complétement et conduits chacun pour
soi vers des destins autonomes.

Pour dire enfin ma pensée concernant la valeur des apports res-
pectifs de la science et de la philosophie 4 I’ceuvre commune, je
n’hésiterai pas a déclarer, me mettant ainsi en désaccord avec
M. Gauss, qu’a mon avis c’est aujourd’hui la science qui ouvre les
voies et qui approfondit les perspectives.

Je sais bien que tout ce que je viens de dire ne suffira pas pour
contrebattre le tenace espoir en un chemin de souveraine certitude,
espoir qui cherche précisément sa réalisation dans les métaphy-
siques nouvelles. Mais de quel prix cet espoir doit-il étre payé ? C’est
tout le champ de la connaissance objective que la philosophie
devrait abandonner. Quel est alors son role et quel est son champ
d’action ? La chose a déja été expliquée et discutée au sein de cette
Société: ’homme, dans la conscience qu’il a de lui-méme, devient le
seul objet de la connaissance philosophique. Quant & moi, je ne suis
aucunement sir (je suis méme siir du contraire) que, méme dans ce
champ réduit, la connaissance philosophique ne se trouve pas en
concurrence avec une autre sorte de connaissance ou viennent aussi
s’inscrire les résultats de I’expérience que I’homme a de lui-méme,
avec tous ses aléas et toutes ses possibilités d’erreurs.

Quoiqu’il en soit, je pense qu’en se retirant de son engagement
dans le monde de I’objet, la pensée philosophique fait fausse route.
La situation dans laquelle nous nous trouvons actuellement, situa-
tion dont notre état de connaissance est un moment essentiel, me
parait comporter une tiche tout a fait différente. Ce dont nous
avons besoin, c’est d’une perspective intégrante, d’une perspective
cohérente dans laquelle ’homme puisse réconcilier sa connaissance
et ses valeurs. Il nous faut une philosophie qui sache accorder la
valeur du savoir avec le savoir des valeurs.

Je disais tout a ’heure que, dans la situation actuelle, c’est la
science qui me parait ouvrir les voies. Elle est capable de nous four-

43



nir un modéle de la fagon dont la perspective intégrante dont je parle
pourrait se concevoir. La physique moderne a reconnu pour son
compte la faculté d’user avec efficacité de la catégorie de la complé-
mentarité. Il ne peut étre question, naturellement, d’étendre sans
plus a la philosophie ce qui s’est trouvé idoine en physique. Mais
rien ne nous empéche, une fois la complémentarité bien congue, d’en
faire une catégorie d’essai qui, si elle subit ’épreuve de son engage-
ment dans ’explication, passera au rang de catégorie explicative.

C’est la procédure normale de l’explication scientifique. Rien
n’empéche qu’elle ne devienne la procédure selon laquelle pourrait
se constituer une philosophie de I’homme et du monde, une philo-
sophie de ’homme dans le monde qui ne laisserait rien échapper de
ce que nous savons nous appartenir.

Nous sera-t-il permis d’ajouter que nous venons d’énoncer le
projet essentiel de la tendance philosophique qui se donne le nom
de philosophie ouverte ?

DEUXIEME DISCUSSION

M. PIERRE THEVENAZ (Lausanne) chargé de diriger les débats, indique
quelques-uns des points qu’il serait utile d’élucider aprés I’audition des confé-
rences de MM. Gauss et Gonseth. Revenant en particulier sur une constatation du
P. Roesle dans la discussion précédente, il attire I’attention sur I’alternative
éventuelle d’une science triomphante et d’une philosophie triomphante.

M. PHILIPPE MULLER (Neuchétel):

Notre président nous demande si nous pourrions tomber d’accord pour donner
en philosophie une importance, voire la premiére importance aux progrés de la
connaissance scientifique. Je ne suis pas siir que I’on puisse souscrire sans réserve
a cette proposition. Il y a, dans la pensée moderne, une école de penseurs, a la-
quelle j’inclinerais & m’associer, qui, sans méconnaitre I'intérét de la recherche
scientifique en elle-méme, ne croit pas qu’elle ait I'importance philosophique que
d’aucuns veulent lui donner. Je songe ici a tel passage de Sartre, ot la pensée
scientifique est ramenée & un type de connaissance instrumentale, qui a son do-
maine propre et ses limites intrinséques, et qui, par son caractére méme d’instru-
mentalité, reste dépendante d’un milieu biologique déterminé. La conception que
se faisait Scheler du savoir scientifique n’est pas éloignée de cette fagon de voir.
11 est sans doute impossible de la légitimer en peu de mots, mais il convenait de
signaler que si dans cette enceinte une certaine unanimité en faveur de I'impor-
tance philosophique de la connaissance scientifique, je veux dire de I'importance
primordiale, telle qu’on ne saurait étre philosophe sans étre quelque peu physi-
cien, mathématicien ou biologiste, semble se faire, cela ne signifie nullement que
tous les philosophes contemporains souscriraient a cette thése.

44



M. HENRI-L. MIEVILLE (Lausanne) présente les remarques suivantes:
Science et philosophie sont intimement apparentées, puisqu’elles se rappor-
tent a 'objet général que vise la connaissance et qui est le réel ou I’étre: ce qui
est ou a été et peut-étre sera, et aussi le devoir &tre, 8’il existe quelque chose
comme des «valeurs» préférables a leurs contraires et une activité de ’homme
qui se propose des fins. Cela étant, s’il y a une distinction a faire entre philosophie
et science, on doit pouvoir assigner a la premiére un objet différent ou tout au
moins une visée et des démarches méthodologiques différentes de celles des
sciences. C’est le point qui demanderait quelques précisions complémentaires.
Quel est le champ de recherche des sciences? Les sciences mathématiques
forgent dans I’abstrait un instrument indéfiniment perfectible qui permet aux
sciences expérimentales de définir certains types de relations qui se réalisent
approximativement dans le donné spatio-temporel. L’étre singulier est porteur
d’une infinité de caractéres et engagé dans une infinité de relations. Etant I'unité
concréte de ses diverses fonctions, il échappe nécessairement comme tel a ’analyse
scientifique qui porte sur desrelations, sur des déterminations qu’elle ne peut trans-
former en concepts qu’en les isolant par abstraction de leur contexte et de leur
source. Il y a donc place pour une discipline (philosophique) qui se donne pour
objet I’étre méme dans sa réalité singuliére, tant sous sa forme individuelle que
comme totalité d’univers, I’idée de I’étre universel et concret étant présente a la
pensée, dés qu’elle prononce un jugement d’existence, dés que, réfléchissant sur
elle-méme, elle s’inscrit avec ses actes dans 1’étre qui la comprend. Cette discipline
qui est ’ontologie (on I’appelle aussi métaphysique, lorsqu’on use de I'un des sens de
ce terme assez €lastique) se justifie aux yeux des ontologistes, parce que «nous ne
pouvons pas — selon la remarque d’Aimé Forest — considérer d’une attitude
identique de pensée les aspects particuliers du réel et "unité de I’étre qui s’y trouve
impliquée d’une fagon variée» («Du consentement a I’étre»). Cela étant, I’onto-
logie doit user d’'une méthode qui ne saurait étre celle des sciences (mathéma-
tiques, expérimentales ou historiques) «car les résultats que ’entendement scien-
tifique obtient n’ont de valeur d’étre et de vérité que par la réalité de I’étre
impliquée dans leur expression méme, mais qui reste au-dela de ce que la science
détermine». L’étre n’est pas la «somme» de ses «déterminations», il en est la
«source»; principe d’unité ou de liaison; on ne le connait pas par une série
d’approximations de nature discursive. Il est «acte» et non «chose» ou «objet»,
acte qui se perpétue en l'infinie diversité des étres. Nous ne le «connaissons»
que dans la mesure ol devient vivante en nous la conscience d’une participation.
Mais le probléme de I’&tre n’est pas le seul domaine que la philosophie peut
revendiquer — quitte a justifier cette prétention — comme n’étant pas situé sur le
plan des recherches dévolues aux sciences. Il y a le probléme de la connaissance,
c’est-a-dire celui que pose a I’esprit non pas telle ou telle science, mais la préten-
tion que toutes élévent de formuler, sous la réserve du plus informé, des affir-
mations valables, valables quant a leur portée objective, valables en principe
pour tous les esprits suffisamment avertis. Aucune science particuliére ne com-
porte I’analyse et I’examen critique de la notion de vérité que toutes présupposent.
L’affirmation jugée vraie a une valeur (dans le double sens de Geltung, vali-
dité, et de Wert) que ne posséde pas I'affirmation fausse. Mais elle n’est pas la
seule valeur. Il y a un probléme philosophique de la valeur et des valeurs, qui

45



n’est qu’un aspect du probléme des fins ou probléme du devoir-étre, car notre
activité de vivants doit nécessairement se proposer des fins, s’orienter vers des
«préférables». A cété de la philosophie théorique, il y a une philosophie pratique
et une esthétique. Or ni la biologie, ni la psychologie, ni la sociologie ou I’histoire
ni aucune des sciences dites positives ne peut se prononcer sur le préférable, sur
le bien et le mal, sur le beau et le laid. Les sciences, pour reprendre un mot de
H. Poincaré, ne parlent qu’a 'indicatif, non a I'impératif, ni méme a 'optatif.
Si elles apportent des connaissances précieuses sur la constitution du cosmos, sur
la nature humaine, si elles développent et révelent les ressources de ’esprit, leurs
méthodes ne leur permettent pas de se prononcer sur aucun devoir-étre; le do-
maine des valeurs et du normatif, dont 'importance est premiére dans la vie de
I’esprit — cela a été souligné a juste titre — leur échappe.

Quel sera finalement la caractéristique du penser philosophique? On peut dire
que c’est la volonté de pousser partout jusqu’a l'intelligence des principes, de
Iévvédsror, de ce qui est ou parait étre premier, de ce qu’il n’est pas possible
de faire dériver d’autre chose, soit dans I'ordre de I’étre, soit dans ’ordre de la
valeur. La synthése de ’ensemble des positions qu’un penseur adoptera (compte
tenu de Pacquis des sciences et des hypothéses qu’elles permettent d’énoncer)
constituera sa philosophie, ce terme étant pris alors au sens large de Welt-
anschauung.

Un mot encore concernant les méthodes. Prenons le cas de 'ontologie. Les
méthodes d’investigation dont usent les sciences mathématiques et naturelles ne
sauraient, on I’a vu, lui convenir. L’ontologie classique pensait pouvoir résoudre
le probléeme de I’étre par une méthode logico-déductive, basée sur I’analyse de
Iidée d’étre. On reconnait aujourd’hui assez généralement qu’elle n’est pas opé-
rante. Mais I’ontologie peut utiliser la méthode réflexive dont le point de départ
est la prise de conscience du cogito. Cette méthode «conduit a chercher notre
premier modéle de I’étre dans I’expérience qu’a de lui-méme le sujet pensant»
(E. Leroux). A la méthode réflexive et la complétant s’ajoute la méthode régres-
sive inaugurée par le criticisme de Kant et qui consiste a remonter du jugement
jugé vrai aux conditions qu’il faut supposer réalisées du c6té du sujet et du c6té
de I’objet pour que sa validité soit explicable. Il suffit qu’un seul jugement soit
jugé valable (par exemple le cogito: je constate que je pense), pour qu’il soit
nécessaire de se demander ce qu’implique une pareille affirmation sous le rap-
port de la réalité qu’elle pose et de la validité a laquelle elle prétend. Tout juge-
ment tenu pour vrai ou pour probable a un degré quelconque semble impliquer
la réalité d’un ordre objectif de I'univers qui comprend la pensée et la relation
qu’elle soutient avec ce qui est pensé par elle comme existant a un titre quel-
conque. La notion d’ordre ou de conditionnement est une notion premiére, c’est-
a-dire irréductible (de quelque maniére qu’elle ait été acquise). La négation
méme de sa valeur objective la présuppose valable. Cette sorte de cercle est le
signe que nous touchons a un «absolu»; il signifie — ainsi en jugera 'ontologiste —
que la pensée est remontée a sa source qui transcende toutes les «subjectivités»
qu’elle alimente dans le hic et nunc de I’histoire.

La méthode régressive fait apparaitre comme premiéres (dans le sens qui vient
d’étre dit) non seulement les notions d’étre et d’ordre, mais celles de valeur et
d’acte qui sont a la base de la philosophie pratique et de I’esthétique. La valeur

46



morale d’un comportement et la valeur esthétique d’une ceuvre d’art ne se dé-
montrent pas more geometrico, ni ne se constatent comme des faits; elles s’é-
Prouvent et veulent étre assumées par un acte du sujet. Une valeur ne se «justi-
fie» que par référence a une valeur plus essentielle dont elle est une spécification
(une «vérité» par exemple, présumée telle, ne céde le pas qu’a une vérité mieux
fondée). Il n’en reste pas moins que les sciences et les techniques qu’elles per-
mettent de constituer ont profondément modifié notre vision de I’homme et de
ses possibilités et que leur évolution pose au philosophe des questions de grande
portée, méme si le progrés des sciences ne permet pas de résoudre, parce qu’ils
€chappent a leurs méthodes, les problémes qu’on peut appeler spécifiquement
philosophiques.

A ces remarques, M. ANDRE MERCIER (Berne) répond par les observations
suivantes:

M. Miéville me parait vouloir d’abord distinguer science et philosophie en ce
que cette derniére est métaphysique (ou plus particuliérement ontologique).

Or, je ne pense pas qu’il soit correct de vouloir, par exemple a la maniére
extréme de Grassi, distinguer en deux classes hiérarchiques la métaphysique
(méme l’ontologie) de I’ensemble des sciences en disant que la métaphysique
s’adonne a I’étude de I'étre en tant que tel, tandis que les sciences n’auraient
affaire chacune qu’avec tel ou tel aspect de I’étre. Car il n’y a pas de connaissance
de I’étre en tant que tel qui ne soit une connaissance d’un de ses aspects seule-
ment; la raison de cela réside dans notre finitude, elle-méme provoquée par
notre plongement dans la temporalité (ou dans la matérialité des choses, ce qui
revient au méme en derniére analyse). En fait, la connaissance de I’étre en tant
que tel (ou de I’essence des choses dans I’ontologie) est aussi celle d’un aspect de
Pétre, et de plus la recherche de ce qu’on appelle les derniers principes ne peut
réussir en évitant totalement des approximations censées toujours meilleures qui
exigent ’adéquation plus ou moins bonne du langage a la réalité entrevue de
P’étre; mais en fin de compte, cette adéquation ne peut étre constatée que par
une sorte d’expérience. Je reconnais que cette expérience a quelque chose de
profond, tandis que ce qu’on appelle expérience dans une science de la Nature
par exemple parait beaucoup plus clair et immédiat (Voire? L’expérience en
physique est terriblement médiate!).

La métaphysique est une approche discursive objectivante (comme les
sciences d’ailleurs) vers la connaissance de I’étre; elle se distingue des autres
sciences par le genre d’expérience mettant en rapport le sujet intelligent avec
I'objet contemplé. Mais, dira-t-on peut-étre, I’expérience métaphysique s’attaque
a une sorte d’infinité de I’Etre et se distinguerait par la de celle des sciences!
A cette distinction j’objecterai que les expériences physique, biologique, etc., en
font tout autant. Je sais bien que par exemple la matiére est finie dans ’appré-
hension sensorielle ... que les sciences ont leurs bornes. Mais, d’une part, la
métaphysique a aussi ses bornes. D’autre part, les sciences physique, biologique...
recherchent en derniére analyse, toutes aussi, au-dela des bornes, 'infini qu’elles
parviennent & appréhender grice a une formalisation de leur objectivation. La
métaphysique fait de méme: au travers de la finitude de nos conceptions, au-
dela et par extra-polation des structures de notre pensée, elle projette des tenta-
cules vers I'infini de I’étre et de I’éternité; mais nous devons bien reconnaitre

47



que ni par la métaphysique, ni par aucune autre science, nous n’appréhendrons
jamais totalement cet étre pour la raison banale que nous ne sommes pas Dieu.

Alors vouloir distinguer science de philosophie en faisant de cette derniére
la métaphysique est fallacieux.

Invoquer d’ailleurs, pour séparer science et philosophie, que la philosophie
procéde de I'éthique et de I’esthétique me parait une fausse perspective. En
effet, comme il ressort déja du discours de M. Medicus, ’homme pensant ressent
la nécessité paralléle de mesurer le pergu selon les trois valeurs du vrai, du beau,
du bien. Si donc on avait posé la question de notre symposium autrement: Philo-
sophie et Art, par exemple, I’argument ci-dessus convenablement modifié crée-
rait cette autre fausse perspective qu’art et philosophie sont séparables du fait
que philosophie reléve du vrai et du bien. (Une troisiéme sera facile a construire.)
C’est donc que, vu d’assez haut, le théme proposé a notre symposium n’est qu’un
théme partiel; on aurait peut-étre plus sagement fait de rechercher d’emblée les
relations de la philosophie a I’ensemble des formes de la connaissance qui cor-
respondent aux trois valeurs fondamentales du vrai, du beau, du bien (M. Medi-
cus y ajoutait une quatriéme). ,

La philosophie n’est donc ni la métaphysique, ni «ce qui n’est pas scienti-
fique» (ce qui ne ressortit pas seulement au vrai) dans la connaissance. Il y a,
entre philosophie et science, une communauté fondamentale dans la volonté de
connaitre I’étre et d’appréhender son infinité par un effort de libération a partir
de notre temporalité.

M. HEINRICH BARTH (Bile) se référant aux conférences de MM. Gauss
et Gonseth:

Beide Referate verdienen unsere hohe Anerkennung. Was die Ausfithrungen
von Prof. Gonseth angeht, so stimmen wir ihnen im groflen und ganzen zu, be-
sonders auch der These, daB Philosophie und Wissenschaften einem einzigen Er-
kenntnisraum zugehéren, und dafl dieser Erkenntnisraum ein offenes System
bedeuten mufl. Wichtiger als eine saubere Unterscheidung beider Gebiete ist uns
die Herstellung wechselseitiger Beziehungen. Gegen eine «philosophie des
sciences» hiitten wir erst dort Bedenken vorzubringen, wo sie sich anschickt, die
andern Erkenntnisgebiete, also die Existenzphilosophie, die Asthetik, die Sozial-
wissenschaften usf., in sich selbst zu integrieren, das heilt fiir sich selbst einen
Totalitdtsanspruch zu erheben. — Dem Philosophen liegt es ob, das Erbe der philo-
sophischen Uberlieferung zu verwalten und das, was in ihr gegenwiirtige Aktua-
litéit besitzt, in der heutigen Geisteslage zur Geltung zu bringen. Nicht alle philo-
sophische Tradition gehért derart eindeutig der Vergangenheit an, wie es zum
Beispiel von der Kosmologie des Aristoteles festgestellt werden kann. Es gibt
Probleme, welche gestellt worden sind und weiter gestellt werden miissen, die
nicht nach der Methode naturwissenschaftlicher Erkenntnis gelést werden kon-
nen. — Wenn der modernen Quantentheorie die Beziehung von «Subjekt und
Objekt» in ihrer gewohnten Bedeutung zweifelhaft wird, dann betritt sie ohne
Zweifel den Bereich einer uralten philosophischen Problematik. Die uns geldufige
Korrelation von «Ich und Gegenstand» muf iiberwunden werden. Zur Realisie-
rung dieses weittragenden Schrittes sollten Philosophie und Physik zusammen-
arbeiten. — Zur Erprobung unseres wechselseitigen Verstindnisses darf an Prof.
Gonseth die Frage gestellt werden, ob sich fiir ihn die Erkenntnis der Zeit in den

48



Aussagen der Relativititstheorie erschopft, oder ob er einer diese Theorie iiber-
greifenden Philosophie der Zeit Raum zu geben geneigt ist.

M. ROBERT MUNZ (Berne): Wissenschaft und Philosophie begegnen sich
immer wieder auf demselben Weg in entgegengesetzter Richtung. Die Bedeutung
der einen, der Sinn der andern méchte sich so friedlich oder kriegerisch nurmehr
wie Sehen und Schauen unterscheiden. Wie Brentano substantielles Urteil und
Phinomen, so hiilt einer der Viiter der Logistik, Frege, Bedeutung und Sinn aus-
einander, neuerdings nicht viel anders die psychologistische Schule um C. G.
Jung. Bedeutung ist das Absichtliche, Hermetische, Geschlossene, Zeigende, Be-
weisende, das Wissen. Unmittelbarer, offener erscheint der Sinn und ihr Quell
nicht an ein hohes BewuBtsein von Sollen, Recht, Haben, Sein gekettet. Auch
ein kreatiirliches Gewissen kann existieren.

Philosophie mag auch bisweilen als innere Passion erscheinen, sofern sie mit
dem Logos gegen den Mythos oder mit dem Mythos gegen den Logos wertet. Den
lateinisch iiblichen Ausdruck philosophari wird man in der Mythologie der
Sprache selbst als ein Medium erkennen: reine Passivitiit, wo das Subjekt des
Willens ausgeléscht ist, méchte es nur bei schmerzlichst mechanischem oder tie-
rischem Zwang oder umgekehrt unter letzter Begnadung in Religion, Mystik,
Kunst und Asthetik geben. Sonst ist gegeniiber der wissenschaftlichen Seite der
philosophische Raum nachdenklich und besinnlich, dimensional sich erweiternd.
‘Wissenschaften hingegen, discursive und beschreibende, zeitigen und erértern
pragmatisch ihr eigenes PflichtmafBl mit allen ihren gegen- und vielseitigen Mit-
teln und Spiegeln von Ansichten und Piinktlichkeiten.

M. HANS ZANTOP (Zurich) voudrait contribuer & préciser la question qui
fait I’'objet de ce sympeosium:

Unser Symposion iiber Philosophie und Wissenschaft hat zum Thema: «Auf-
gabe und Sinn des philosophischen Erkennens in seinem Verhiltnis zum einzel-
wissenschaftlichen Erkennen.» Auf Grund dieser Formulierung miilte von vorn-
herein der Vergleich von Philosophie und Einzelwissenschaften in ihren konkre-
ten Systemgestalten vermieden werden, konnte es doch sein, dafl es dem Men-
schen bis heute nicht gelungen ist, die philosophische und wissenschaftliche Er-
kenntnisaufgabe sinngemiB zu erfiillen. Vergessen wir nicht, daBl wir irrende
Wesen sind und darum Wahrheit in keiner Form besitzen, sondern immer nur
suchen kénnen. Deshalb bestiinde unsere heutige Aufgabe darin, uns gemeinsam
um die reine Idee echten philosophischen wie wissenschaftlichen Erkennens zu
bemiihen. Befragen wir statt dessen die Wirklichkeit von Philosophie und Wis-
senschaft, um aus ihnen ihre Idee zu gewinnen, so finden wir moglicherweise nur
eine durch mannigfache Verkehrungen verfilschte Idee.

Um diesen Irrweg zu vermeiden, sollten wir dort einsetzen, wo unser Erken-
nen beginnt, niimlich bei unsern Fragen. Herr Prof. Gonseth hat dies mit erfreu-
licher Deutlichkeit dargelegt. Wenn er sagt, daB unsere Fragen jedesmal die
gleichen seien, daB sie sich nur in ihren Intentionen unterscheiden, so weist dies
auf den entscheidenden Punkt zur Unterscheidung von philosophischen und
wissenschaftlichen Fragen. Ich wiirde deshalb vorschlagen, folgende drei Fragen
gemeinsam zu untersuchen: '

1. Wenn schon der Ausgangspunkt unseres Fragens iiberall der gleiche sein
~ sollte, wiirde es sich empfehlen, vorerst zu priifen, ob diese Behauptung wirk-

4 49



lich zutrifft. Fragen wir uns deshalb zuerst: «Was gibt uns AnlaB zum Fra-

gen ?» oder «Woran entziindet sich unser Fragen ?»

2. Wenn wir dies hinreichend gepriift haben, kénnten wir uns sodann fragen:
«Warum fragen wir iiberhaupt ?», «Was mdéchten wir wissen ?» oder «In
welche Richtung geht unser Fragen ?» Und da konnte es sich dann heraus-
stellen, dafl wir zwei Ziele kennen, von denen her wir an die Phiinomene heran-
treten, so daf die Art unseres Fragens, ob es sich um philosophische oder wis-
senschaftliche handelt, vom Ziel her bestimmt ist.

3. Nun erst, wenn wir diese zweite Frage rechtsgiiltig oder wahrheitsgeméB be-
antwortet haben, kénnen wir die dritte stellen: «Wenn sich unsere Fragen
nicht im Ausgangspunkt, sondern nur im Ziel unterscheiden, worin bestehen
sodann die beiden Methoden, vom Start zum Ziel der Frage zu gelangen,
welches ist ihr charakteristischer Unterschied ?»

Ich erwiihne kurz als geschichtliches Beispiel, wie Kant das Verhiltnis von
Philosophie und Wissenschaft gesehen hat. In den vorkritischen Schriften be-.
schiiftigte ihn die Frage, ob es von der physikalischen Erkenntnis einen Uber-
gang zu metaphysischer Erkenntnis gebe. Anfinglich bejahte er sie, um sie
spiter um so deutlicher zu verneinen. In seinem Opus postumum beschiiftigte er
sich mit der entgegengesetzten Fragestellung, die den Ubergang von den meta-
physischen Anfangsgriinden der Naturwissenschaft zur Physik betraf. Diese
Frage konnte er nicht mehr befriedigend beantworten. Woran mag das liegen ?
Es ist von mehreren Rednern betont worden, da Philosophie und Wissenschaft
einen Kérper und darum ein Ganzes bilden. GewiB3, aber weil nun jeder Kérper
fiir uns seine zwei Seiten hat, von denen aus man ihn angehen kann, kénnte auch
unsere Erkenntnisbemiihung zwei einander gegeniiberliegende Fixpunkte haben,
von denen her wir die Phiinomene befragen. Falls diese einander wirklich ent-
gegengesetzt liegen, kann es keinen Ubergang von philosophischer zu wissen-
schaftlicher Erkenntnis geben, es sei denn durch Wechsel des Standortes, von
dem her wir fragen. Wer von beiden her fragt, erweist sich als Philosoph und
Wissenschafter in einer Person. Faktisch wird er beides wohl immer nur nach-
einander sein konnen, indem er jenen Wechsel des Standpunktes immer wieder
hin und zuriick vollzieht. Dieser Wechsel geschieht aber durch Umschlag oder
Umkehrung und nicht durch allmihlichen Ubergang.

Zum SchluB lieBe sich die Frage der Prioritéit von philosophischer und wissen-
schaftlicher Fragestellung angehen. Zunichst einmal ist sie von dem bisher Ge-
sagten zu verneinen. Wenn jedes Phéinomen von vornherein von zwei Seiten an-
gegangen werden kann, sind beide Fragestellungen gleichberechtigt. Die Frage
der Prioritit kann deshalb nur noch diejenige der logischen und zeitlichen Folge
betreffen. Beide verhalten sich zueinander entgegengesetzt. Faktisch und damit
zeitlich beginnen wir mit den wissenschaftlichen Fragestellungen. Logisch, und
damit wahrheitsgemiifl, sollten wir mit der philosophischen Fragestellung be-
ginnen. .

Dies kann am besten am Beispiel unseres Symposions gezeigt werden. Fast
durchwegs ist in den Voten versucht worden, das Verhiiltnis von philosophischem
und wissenschaftlichem Erkennen so zu bestimmen, daB8 von der Wirklichkeit
des gegenwiirtigen Denkens in Philosophie und Wissenschaft ausgegangen wurde.
Statt dessen sollten wir von der Méglichkeit oder von der Idee ausgehen, aber

50



nicht als einer schon gefundenen, sondern als einer erst zu suchenden, das heif3t
zu erfragenden. Anders ausgedriickt: die Frage nach Aufgabe und Sinn des philo-
sophischen Erkennens im Verhiltnis zum wissenschaftlichen Erkennen ist selbst
Zuerst eine philosophische Frage und nicht eine wissenschaftliche. Erst, wenn
sie beantwortet ist, konnen wir die wissenschaftliche Frage stellen: «Worin
unterscheiden sich Philosophie und Wissenschaft in Wirklichkeit, welches sind
ihre aktuellen Verschiedenheiten ?» Und hier erweist sich sodann, daf3 die Gren-
zen flieend sind, daf} es ein Mehr oder Weniger ist.

Ich fasse deshalb zusammen: Aufgabe der philosophischen Besinnung ist es,
die Idee von philosophischer und wissenschaftlicher Erkenntnis eindeutig her-
auszustellen und damit deren Erkenntnisbereiche ebenso eindeutig und nicht
bloB flieBend zu bestimmen. Erst dann ist es méglich, auf Grund wissenschaft-
licher Fragestellung die Grenzen beider in der Wirklichkeit zu bestimmen, wobei
sich dann eben zeigt, daB sie flieBend sind, in einem Mehr oder Weniger faktisch
bestehen. Hier wurden beide Antworten gegeben; beide sind berechtigt, aber die
eine ist selbst philosophisches, die andere wissenschaftliches Forschungsergebnis,
und sie schlieen einander nicht aus, sondern ein.

Répondant a la question de M. Barth, au sujet du temps, M. Gonseth déclare
que pour le physicien le probléme du temps, tel qu’il est résolu par la théorie de
la relativité, permet des calculs vérifiés plus exacts que ceux de la théorie gali-
léenne. L’introduction des notions einsteiniennes est une contribution au pro-
bléme philosophique; une question que peut se poser le philosophe est alors celle-
ci: quelle relation y a-t-il entre le temps de la relativité et celui de I'intuition
immédiate ? Ainsi le probléme philosophique du temps est enrichi, mais non pas
éliminé.

MUe MAGDALENA AEBI (Zurich), revenant sur 1’ensemble du probléme
Posé, développe I'idée qu’elle se fait d’un «systéme architectonique» du savoir
humain et de la culture:

Der Gesichtspunkt des Instrumentalen tritt nicht nur in der Beziehung von
Philosophie und Einzelwissenschaften auf, sofern etwa die Philosophie fragt,
wozu die Wissenschaften letzten Endes dienen sollen; was der Zweck, der Sinn
des ganzen Wissenschaftsbetriebes ist. Man kann eine «Architektonik» des
(menschlichen) Gesamtwissens entwerfen, ja eine Architektonik der mensch-
lichen Kultur!, in der bestimmte Disziplinen «instrumentale Bedeutung» fiir
ihnen systematisch nachgeordnete Disziplinen bekommen. So dienen die mathe-
Mmatischen und logischen Disziplinen als Instrument fiir alle deduktiven Wissen-
schaften. — Diese Architektonik des Gesamtwissens basiert auf einer Architek-
tonik des Seins sowie der Erkennbarkeit dieses Seins, das heit des Erkennbaren;
einer Lehre vom Aufbau des Realen (behandelt durch das Corpus der Einzel-
Wissenschaften) sowie vom Erkennbaren als solchen (behandelt durch das Cor-
Pus der philosophischen Einzeldisziplinen). In einer solchen Architektonik ist
das menschliche Gesamtwissen, das heiBt Philosophie und Einzelwissenschaften,
als Einheit aufgefaBt, als Ganzes, innerhalb dessen jede einzelne wissenschaft-
liche und philosophische Disziplin ihren Platz hat, und innerhalb deren jede die-
8er Disziplinen jede andere ergiinzt. Ein Fortschritt innerhalb irgendeiner dieser
e 8

! Vgl. mein «Systdme naturel des Sciences». Actes du 11¢ Congrés Internstional de Philosophie,
Bruxelles, aoat 1953, Band II, S. 236.

51



Disziplinen kann die Lage in jeder andern Disziplin beeinflussen, so dall die ge-
samten einzelwissenschaftlichen und philosophischen Disziplinen «ein gemein-
sames Schicksal» haben. Eine Gesamteinteilung dieser Disziplinen ergibt eine
«allgemeine Topologie der Probleme».

Diese Gesamteinteilung gliedert sich nach den Formalobjekten der Wissen-
schaften sowie der philosophischen Disziplinen einerseits — das «Materialobjekt»
jeder Wissenschaft und jeder philosophischen Disziplin scheint mir implizit die
Gesamtheit des Realen zu sein; jede Einzelwissenschaft setzt diese Gesamtheit
voraus, visiert sie aber nicht explizit. Anderseits gliedert sich jene Gesamteintei-
lung nach den Methoden, das heilt dem speziellen Zweck dieser Einzeldisziplin.
Wir erhalten so ein zweidimensionales System von quasi-axiomatischem Auf-
bau; so, daB} das material Vorauszusetzende in der Reihenfolge der Vorausset-
zungen der objektiven Welt2, das methodisch Vorauszusetzende in der Reihen-
folge der Typen von Wissenschaften — deskriptive, theoretische, praktische Wis-
senschaften — sich folgt. Dieses System ist offen sowohl nach der Seite der
innern Gliederung — es konnen jederzeit «Ubergangsdisziplinen» auftreten — wie
nach aufien. Es hat funktionalen Charakter und ist empirisch-deskriptiv fun-
diert, aber — sofern es auf den Menschen und die ihm mégliche Erkenntnis,
anderseits auch auf die ihm mégliche Gestaltung des Realen bezogen ist — aus-
gerichtet auf «die wesentlichen Zwecke des Menschen»; es betrachtet also die
Gesamtheit des menschlichen Wissens unter anderem — aber nicht ausschlief3-
lich — unter einem instrumentalen Gesichtspunkt.

Die philosophischen Disziplinen machen eine Art «Grundlagenforschung» der
Einzelwissenschaften aus, indem sie das Zuriickgeben von jedem beliebigen Pro-
blem einer Einzelwissenschaft aus bis zum jeweiligen Gvvrdierov erlauben. Jeder
Psychologismus ist dabei ausgeschaltet; es handelt sich um die Rechtsgrundlagen
jeder Einzelerkenntnis. Die philosophischen Einzeldisziplinen behandeln diese
Rechtsgrundlagen, wobei sie bis zum Cogito zuriickgehen, bis zur Analyse der
realen Ausgangssituation jeder menschlichen Besinnung, sei es bei der Inangriff-
nahme eines Spezialproblems, sei es bei einer Gesamtbesinnung. Die Philosophie
als Ganzes hat also ein anderes Objekt als die Einzelwissenschaften. Anderseits
betrachtet die Philosophie als Wissenschaft von der Ganzheit der menschlichen
Kultur auch die Beziehungen der Einzelwissenschaften sowie der philosophischen
Einzeldisziplinen zueinander und ordnet sie zu einer Ganzheit, die letztlich be-
zogen wird — wie im kantischen «Weltbegriff»3 der Philosophie — auf die wesent-
lichen Zwecke des Menschen. Auch hier hat die Philosophie ein anderes Objekt
als die Einzelwissenschaften: ein Objekt, das den Einzelwissenschaften als sol-
chen nicht zugiinglich ist, dessen Erkenntnis aber die Erkenntnis der Einzel-
wissenschaften erginzt und sie voraussetzt. — Als «Grundlagenwissenschaft»
ordnet die Philosophie jede spezialwissenschaftliche Einzelerkenntnis ein in die
Gesamtheit des Realen, sofern diese dem Menschen zugiinglich ist; sie bezieht
das Objekt wie die Methoden der Einzelwissenschaften zuriick auf die Gesamt-
heit des Seins (des Realen). Als «Ganzheitsbetrachtung» gegeniiber der mensch-
lichen Kultur ordnet sie die Gesamtheit der menschlichen Bestrebungen den

2 So scheint etwa die anorganische Welt die Voraussetzung der Entwicklung der organischen Welt;
diese die Voraussetzung der Existenz der Phiinomene des Seelenlebens zu sein ete.
8 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, Architektonik der reinen Vernunft.

52



«wegentlichen Zwecken» der Menschheit unter. In beiden Riicksichten verfolgt
sie einen gewissen «instrumentalen» Gesichtspunkt. Die Funktion der Philo-
sophie ist letzten Endes eine integrierende, eine zur Ganzheit ergiinzende. Die
Philosophie ist — als Grundlagenforschung — Einordnung der einzelwissenschaft-
lichen Erkenntnis in eine Erkenntnis des Seins als Ganzen (die Ganzheit des
Realen), als Ganzheitsforderung Beziehung der Bestrebungen des Menschen auf
die «wesentlichen Zwecke» des Menschen. Also sie ist:

a) Erkenntnis der Gesamtheit des Seins, sofern diese vom Menschen aus még-

lich ist;

b) Forderung der Einheit der Kultur.

Dabei darf die Philosophie nicht das empirische und das rational-deduktive
Studium des Realen iiberspringen, wie das ein gewisser mythischer Platonismus
(Gauss) zu tun versucht, oder wie der deutsche Idealismus — insbesondere seit
Fichte — sich das anmaBte. Kant glaubte aus dem Cogito, dem transzendentalen
Ich, die Gesetze der Welt ableiten, ja sie der Welt «vorschreiben» zu konnen,
und zwar so, daf} keine zukiinftige «mdgliche Erfahrung» diesen Gesetzen wider-
sprechen oder eine Erweiterung der Erkenntnis dieser Gesetze bewirken konne.
Es glaubte eine Metaphysik als strenge Wissenschaft aus dem Cogito allein ab-
leiten und sie ein fiir allemal vollenden zu kénnen, so da3 der Vernunft «nichts
zu fragen iibrig» bleibe. Fichte nahm sich vor — ohne das Unternehmen je wirk-
lich durchzufiihren —, aus dem Cogito als «absolutem Ich»# die Welt nach Ma-
terie und Form abzuleiten, und Hegel deduzierte mittels seiner «dialektischen
Methode» (einer Kombination von zwei Sophismen, die «abzuleiten» erlaubt,
was man will, aus was man will, iiber welche Mittelglieder man will)5 nicht nur
die Welt der Begriffe sowie den Bestand der realen Welt, sondern auch die
Weltgeschichte a priori aus der Entstehung des Cogito; dem «Zu-sich-selbst-
Kommen» der absoluten Idee. Ich glaube, in meinen Untersuchungen zur metho-
dischen Begriindung des Idealismus® nachgewiesen zu haben, dal bei allen
idealistischen Systemen entweder ein bloBer Mythos vorliegt (mythischer Pla-
tonisemus) oder aber Begriffsverwechslungen (Systembegriindung Kants, Hegels,
Cohens). Eine sachlich haltbare Begriindung der «philosophie pure» — des Idea-~
lismus — hat nie existiert. Eine Betonung der «existentiellen Lage» des Men-
schen aber, unter Zuriickweisung des theoretischen Wissens — wie Kierkegaard
sie vorbrachte, beeindruckt durch den Hegelschen Geschichtsdeterminismus und
allzu unkritisch gegeniiber dem Hegelschen System, das er als «die Wissenschaft»
auffaBte — eine solche Betonung fiihrt zu einer sinn- und zwecklosen, weil auf
keinen Kosmos, auf kein Gestaltbares und Gestaltenswertes bezogenen «Frei-
heit» des Menschen.

Der echte «instrumentale» Gesichtspunkt scheint mir also der zu sein, bei
der Einzelwissenschaften und Philosophie «ein Corpus» bilden (Kardinal Mer-
cier), Nur ein solcher Gesichtspunkt garantiert uns Zuverlissigkeit — weil empi-
rische sowohl wie rationale Fundierung — unserer Orientierung.

4 Einem nicht konstruierbaren Begriff ; denn es sollte ein Ich sein, dem noch kein Objekt gegeben
ist; das dieses Objekt vielmehr erst produsiert. 4

¥ Vgl. 'homme et I’histoire, actes du 6° Congrés des Stés de philosophie de langue frangaise,
Paris 1952, S. 281: Critique de la construction marxiste et hégélienne de I'histoire.

¢ Kants Begriindung der «deutschen Philosophie», Basel 1947.

o3



M. F. FIALA pense qu’il y aurait un danger a se contenter d’un systéme
architectonique. En effet, toute science peut étre envisagée sous deux aspects:
elle constitue, d’une part, un but autonome et veut étre cultivée pour elle-méme
et elle peut aussi étre utilisée comme «instrument» au service d’une autre science.
Et méme de deux sciences en tant qu’instruments; toutes deux peuvent étre au
service I'une de ’autre. La méme chose peut étre dite de la raison, comme le
faisait judicieusement remarquer la logique de Port-Royal: car la raison est
I'instrument par rapport a la science et la science instrument pour perfectionner
la raison! «On se sert de la raison comme d’un instrument pour acquérir les
sciences, et I’on devrait se servir, au contraire, des sciences comme d’un instru-
ment pour perfectionner sa raison» ( Premier discours). Dés lors il ne convient
pas de considérer une science (ou la science) comme un instrument pour la dis-
tinguer de la philospohie. '

M. PHILIPPE MULLER: Il me semble apercevoir entre la philosophie et
I’attitude scientifique quelques différences qu’on peut exprimer de diverses
fagons. Laissant ici le langage des logiciens contemporains, qui sans doute intro-
duiraient la notion de méta-langage, je voudrais revenir a des expressions dont
s’est servi avec bonheur M. Medicus dans un livre récent. Il montre qu’'il y a en
définitive deux sortes de vérités. Les unes sont contraignantes, et telles que si
je les méconnais, je manifeste mon incompétence, ou je me casse le nez sur un
obstacle, je fais un pont qui ne tient pas sous le trafic moderne, ou je trouve des
racines illusoires 4 une équation. Ce sont les questions du type de celles qu’éve-
quaient plusieurs orateurs, et notamment celles qu’illustrait M. Gonseth dans
son exposé de ce matin. Si je reprends comme vraie la cosmologie d’Aristote, ou
méme celle de Newton, si j’ignore ou néglige la pensée, disons d’Einstein, sur ces
sujets, je suis dans ce type d’erreur-la.

Mais précisément, on pourrait montrer, me semble-t-il, que la philosophie s’est
progressivement épurée depuis une centaine d’années et qu’elle exclut de plus
en plus ce qui rentre par ailleurs dans le domaine de la vérité contraignante.
En revanche, elle se spécialise dans celui de la vérité que M. Medicus propose
de considérer comme une vérité d’appel. Ici point de contrainte, dans le sens
pratique de tout a I’heure. Mais une adhésion libre qui rend plus humain. En
d’autres termes, on ne peut se guider dans le monde contemporain sans souscrire
aux savoirs contraignants de la science. Mais on peut y vivre sans rien concéder
a la vérité d’appel. Vie rudimentaire peut-étre, vie inculte, mais vie tout de
méme. Bien vivre, non: cela implique une certaine ouverture a ces appels que
la philosophie adresse a I’homme, et qui, s’il leur est répondu, en font la dignité.
C’est trés précisément a cela que faisait allusion Fichte, quand il disait qu’on
a la philosophie de I’homme qu’on est. Il ne voulait pas psychologiser ’adhésion
philosophique: il voulait marquer une différence entre ces deux sortes de vérités
que j’ai essayé, non pas de décrire ou de légitimer, mais simplement d’évoquer.

M. H. GAUSS: Zur Bemerkung von Herrn Gonseth, der Ausdruck «science»
ou «logique de 'objet quelconque», den ich in meinem Referat verwendet habe,
sei ein Pfeil an seine Adresse gewesen, sei prizisiert, daBl ich mein Referat ge-
schrieben habe, noch bevor ich gewul3t habe, daB Herr Gonseth an dieser Tagung
sprechen werde. Tatsiichlich habe ich die «Epistémolgie génétique» von Herrn
Piaget im Auge gehabt. Mit Herrn Gonseth stiinden meine Ansichten weniger im

o4



Gegensatz, obschon ich gegeniiber der These skeptisch bin, daB8 das Verhiltnis
zwischen Mathematik und Physik etwas sei, das durch die Erfahrung entschieden
werde. Damit wiirde nédmlich die Mathematik selber ins Dialektische herab-
gezogen, wihrend nach meiner Auffassung die Mathematik undialektische Seins-
verhiiltnisse intendiert und es nur eine Dialektik des Werdens gibt. Die Erorte-
rung dieser Fragen miilte aber wohl einer besonderen Diskussion vorbehalten
werden. Es geht schliellich um die Frage, in welcher Beziehung Mathematik
Wissenschaft ist, da sie es nicht mit Experimenten zu tun hat. Ist sie Epiphiino-
men, ein Luxus neben der existierenden Welt, oder sind ihre Ordnungen Voraus-
bedingung der Méglichkeit von Existenz?

M. P. THEVENAZ constate que dans cet échange de vues les philosophes
ont surtout insisté sur la distinction & établir entre philosophie et science, les
savants sur ’effort tendant, comme P’a dit M. Mercier, & embrasser sous ses
divers aspects l'infinité de I’étre.

M. HENRI REVERDIN (Genéve): On peut semblablement envisager science
et philosophie:

a) selon leurs réalisations: qu’affirment-elles en fait ?
b) selon leur «idée», leur idéal: que sont-elles en droit? que prétendent-elles a
devenir ?

Or. d’une part, savants et philosophes s’accordent a penser, semble-t-il, que
lorsque plusieurs théories sont présentées, la vérité est au terme de la recherche
scientifique. Mais, d’autre part, ni tous les savants, ni méme tous les philosophes
ne déclareraient qu’au terme de la pensée et de la vie philosophiques toutes les
personnalités humaines devraient admettre une seule et méme philosophie; cer-
tains penseurs, en effet, érigent la pluralité des systémes et doctrines en une plu-
ralité de droit. Ne conviendrait-il pas, quand on confronte philosophie et science,
d’examiner cette dualité de situation et d’en discuter la légitimité ?

M. P. BERNAYS: Es gibt Zeiten, wo eine philosophische Theorie vorherrscht,
andere, wo dies nicht der Fall ist. Im Philosophischen kommt nicht nur die Ver-
schiedenheit der Methoden in Betracht, sondern die Auswahl des zu Erkliren-
den. Als Aufgabe kann man sagen: es gibt nur eine Philosophie, aber in der
Fragestellung kommt die Verschiedenheit zum Ausdruck, und es entstehen
Spannungen, die stets wieder zum Versuch der Uberwindung auffordern. Uber
die Frage hinaus, wie aus der Philosophie gewisse Teile zugunsten der Wissen-
schaft ausgelost werden, mull man auch feststellen, dal oft wohl keine Unter-
scheidung méglich ist, so dal man unméglich sagen kann, dieses oder jenes Ge-
dankengut sei Philosophie oder sei Wissenschaft. Wir kénnen dann und also im
allgemeinen nicht einmal fragen, was der Zweck oder das Ideal des einen oder
des andern ist. Wir gehen von einem Komplex aus, wo weder Philosophie noch
Wissenschaft hervortritt. Von da aus lésen sich Bestrebungen, die eine gewisse
Schiirfe der Methodik spiirbar werden lassen oder eine gewisse Tiefe beibehalten.

Der Wissenschaftler scheut sich nur, anderes als seine Technik zur Begren-
zung seiner Wissenschaft heranzuziehen, weil in ihr ein Begriffssystem verarbei-
tet wird. Er vermeidet es, sich mit der Problematik seiner menschlichen Situa-
tion abzugeben, was fiir den Philosophen charakteristisch ist, und so wird er
sorgenlos, sobald die Philosophie verlassen ist. Damit erscheint die Philosophie
gegeniiber der Wissenschaft als die Besinnung auf das Problematische.

55



M. A. SPEISER (Bale): Il y a un «fond de doctrine philosophique» dont on
peut dire qu’il est a I’abri de toute objection. Une grande partie des contro-
verses roule sur des problémes résolus depuis des siécles, mais que ressuscite pé-
riodiquement une connaissance insuffisante de I’histoire de la philosophie. Celle-
ci demande en effet un long travail et une longue patience. En science — en phy-
sique par exemple —, le savant connait en principe complétement la physique
contemporaine, ce qui fait que les problémes qui se posent a lui finissent tou-
jours par trouver leur solution, d’autant plus qu’il en donne les preuves. En
philosophie, la connaissance insuffisante de I’histoire des problémes provient en
grande partie de ce que les philosophes exposent bien des affirmations, mais n’en
donnent souvent pas les preuves.

M. K. DURR (Zurich): Bei der Erorterung des Verhiltnisses von Philoso-
phie und Wissenschaft ist die Tatsache zu beriicksichtigen, daBl die Wissenschaft
eine Einheit bildet. Die Bestimmung des Wesens der Philosophie fiihrt auf ein
Problem der Arbeitsteilung; es fragt sich, welche Aufgaben, die sich im Rahmen
der Wissenschaft stellen, zweckmiBigerweise ohne zu strenge Scheidung den
Vertretern der Philosophie zuzuweisen sind. Die Philosophie als Ganzes ist dem
Wissen einzuordnen. Im Hinblick auf Bemerkungen, die dem Referat von Herrn
Bochenski angehéren, wird von dem Sprechenden hervorgehoben, dall die For-
meln oder Thesen der Logik als philosophische Aussagen gelten kinnen und daf
schon die aristotelische Syllogistik einen Schatz solcher Aussagen besitzt.

M. THEVENAZ, pour terminer la discussion, donne la parole aux quatre
conférenciers.

M. MEDICUS s’en tient i une remarque: il ne pense pas que tous les philo-
sophes devraient finalement s’accorder sur une seule et méme doctrine. Ce qui
suscite la réflexion philosophique, ce sont les multiples problémes que pose I’exis-
tence et la condition humaines. Ces problémes subsisteront jusqu’a la fin des
temps, et on peut toujours aborder un probléme par divers cdtés et le voir sous
des perspectives diverses.

Le P. BOCHENSKI, sollicité de définir sa position personnelle, esquisse
Pattitude générale de I’école thomiste a laquelle il appartient. Pour le thomisme
classique le savoir est un et le philosophe est I’homme qui sait. L’essor de la
science depuis Galilée a eu pour conséquence que, dans la période qui va de Des-
cartes jusque vers 1900, la philosophie a cherché un autre objet. Si la tradition
thomiste est restée vivante (dans la majeure partie de I’école du moins) et a cher-
ché, avec le Cardinal Mercier, & resaisir I’unité du savoir, elle n’y est pas par-
venue: elle n’a pu s’intégrer totalement les principes épistémologiques qu’im-
pose ’évolution de la science moderne. La seule école qui a pu prétendre et main-
tenir ’unité du savoir, c’est la néo-positiviste, mais au prix de la métaphysique
qu’elle renie. Il faut reconnaitre que I'idéal de I'unité du savoir pose un pro-
bléme des plus difficiles. Les thomistes le maintiennent en dépit des difficultés;
ils ont une attitude «trés rationaliste» et ne veulent pas introduire dans leur
philosophie des éléments irrationnels basés sur la croyance, en particulier ce qui
tombe sous le coup des valeurs pratiques. Ils peuvent ne pas le faire, puisqu’ils
sont, dans la grande majorité des cas, des croyants et reconnaissent une théo-
logie basée sur une foi.

56



M. H. GATUSS: Les opinions énoncées au cours de cette rencontre se sont
polarisées autour de deux centres: I'un plus scientifique, I’autre de philosophie
plus ou moins «pure». D’un c6té, on tend a constituer une philosophie de la
science (die Wissenschaft philosophisch beleuchten): les exposés de MM. Bo-
chenski et Gonseth se mouvaient sur cette ligne. De I’autre c6té, on voit dans la
philosophie autant et plus une sagesse qu’un savoir, on lui attribue une tache
d’importance vitale pour I’homme qui philosophe (eine Lebensaufgabe).
MM. Bochenski et Gonseth sont du premier bord, MM. Medicus et Gauss du
second. Le scientifique aime & partir du positif des faits, quitte a poser ultérieure-
ment la question de leur signification philosophique. Le «philosophe pur», par
contre, ne considére pas qu’il soit permis de partir des faits et d’argumenter en
prononcant des: «il y a», des «cela est». Il ne peut, comme le savant, se borner a
des constatations et y voir le but méme de sa recherche. Au demeurant, les deux
tendances qui viennent d’étre caractérisées ne se sont pas, au cours du sympo-
sium, opposées pour s’exclure mutuellement. On a moins songé a défendre un
point de vue qu’a comprendre celui du partenaire de I’autre bord. On a cherché
le contact. M. GAUSS espére que tous les participants au symposium en auront
€té aussi satisfaits que lui-méme.

M. F. GONSETH exprime sa satisfaction et sa déception de n’avoir pas ren-
contré 'opposition attendue des «philosophes purs», sauf peut-étre en la per-
sonne de M. Philippe Muller, lorsque ce dernier sépare trop radicalement les
vérités de contrainte et les vérités d’appel. Cette opposition renaitrait sans doute
ti I’on poussait plus a fond 'examen des problémes soulevés au cours de ces
entretiens. Mais la scission entre les sciences de la nature et les sciences morales,
les Geisteswissenschafien, est dangereuse. Nous devons faire un constant effort
pour nous rejoindre.

Le président du symposium, le P. ROESLE, constate en le cléturant, que
i 'on a vu g’affirmer deux attitudes (Blickrichtungen) différentes, il ne s’est
manifesté aucune intransigeance, aucun exclusivisme. Il n’y a pas eu de philo-
sophes purs en face de savants adversaires de toute philosophie, et I'on s’est
expliqué de part et d’autre avec franchise, modestie et un constant désir d’établir
une véritable et féconde collaboration, donnant ainsi raison au mot du philosophe
francais Le Senne: «Une société de philosophie n’est pas un club de solipsistes.»

o7



	Philosophie und Wissenschaft = Philosophie et sciences

