
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 13 (1953)

Artikel: Philosophie und Wissenschaft = Philosophie et sciences

Autor: Medicus, Fritz / Bochenski, J.M. / Gauss, Hermann / Gonseth,
Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie und Wissenschaft

Philosophie et sciences

Symposium der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft

in Bern am 10. und 11. Oktober 1953

Symposium de la Société suisse de Philosophie
à Berne, les 10 et 11 octobre 1953

Lors de la dernière assemblée générale de la Société suisse de

Philosophie, en 1952, il fut décidé d'organiser cette année une
rencontre de deux jours, un symposium permettant l'audition de
plusieurs exposés relatifs à un sujet mis à l'ordre du jour ainsi qu'un
échange de vues plus suivi, une vraie prise de contact des philosophes
de Suisse.

Cet essai a eu lieu les 10 et 11 octobre derniers et a été, de l'avis
général, une réussite. Le sujet qu'avaient à introduire les conférenciers

était les rapports de la philosophie et des sciences, sujet propre
à intéresser les philosophes aussi bien que les savants et à les engager
dans un dialogue, car le problème proposé à la discussion se pose de

nos jours d'une façon nouvelle et particulièrement intéressante.
La rencontre eut lieu dès le samedi après-midi dans un hôtel de

la vieille ville aux moyenâgeuses arcades. Les travaux et discussions
subirent une agréable interruption le samedi soir, car les participants

au symposium avaient été gracieusement invités par M. et
Mme Mercier, qui les reçurent dans leur appartement et leur offrirent
le régal d'un petit concert. Ils purent ainsi se délasser en écoutant
des œuvres de Chopin, de Schubert, de Brahms et du Danois Nielsen,
exécutées avec maestria par leurs hôtes. On fut enchanté, on se

laissa bercer par les rythmes et les jeux sonores et — l'on renvoya au
lendemain la suite des graves discussions commencées.

Les quatre exposés présentés pour introduire le sujet mis à l'ordre
du jour du symposium sont reproduits ci-après, précédés du
discours inaugural de notre président, le R. P. Roesle. Le compte

1



rendu de la discussion a été composé sur la base des notes prises par
les secrétaires du symposium MM. Henri-L. Miéville et André Mercier
et contient les textes (parfois quelque peu augmentés et précisés)
d'interventions en allemand et en français qui ont été envoyés par
leurs auteurs.

Le R. P. MAX ROESLE (Einsiedeln), président central de la
Société suisse de Philosophie, ouvre le symposium:

Mit dem heutigen Tag wagt die Schweizerische Philosophische
Gesellschaft einen Versuch. Es ist der Versuch, statt eines Tagungsreferates

wie bisher, über ein Wochenende mehrere prominente
Fachmänner zum gleichen Thema sprechen zu lassen, um dadurch
eine fruchtbare und ausgiebige Diskussion einzuleiten.

Das Thema unseres ersten Symposions ist die Grundfrage nach
dem Verhältnis von Philosophie und Wissenschaft überhaupt, das

heißt nach Aufgabe und Sinn des philosophischen Erkennens in
seinem Verhältnis zum einzelwissenschaftlichen Erkennen.

Wenn dieses erste Symposion unter den Mitgliedern der
Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft besonderen Anklang finden
sollte, so ist beabsichtigt, diese Fragen eventuell auf späteren
Symposien weiter zu verfolgen, und zwar über das Verhältnis der
Philosophie zu den einzelnen Wissenschaftsgruppen im besonderen, zum
Reispiel zu den biologischen, den exakten, den historischen und
vielleicht gar einmal zu den theologischen Wissenschaften.

In diesem ganzen Problemkreis ist aber unser heutiges allgemeines
Thema von größter Redeutung und von ganz besonderer Aktualität.
Denn es geht dabei letztlich um die Frage, ob die Philosophie eine
Wissenschaft ist, die sich als Dachwissenschaft auf die
Einzelwissenschaften aufstockt und ob ihr somit im wesentlichen die gleichen
Forschungsmethoden eignen — oder aber, ob sie eine eigenständige
Wissenschaft sui generis ist und daher auch über eine spezifisch
philosophische Methode verfügt.

So dürfte uns unser heutiges Symposion in einen ganz ausschlaggebenden

Fragenkreis alles Philosophierens, und unserer heutigen
Philosophie im besonderen, einführen.

La parole est alors donnée aux deux orateurs principaux de la
première journée, MM. F. Medicus et I. Bochenski.

2



FRITZ MEDICUS

In dem Buche «Jenseits von Gut und Böse» behauptet Nietzsche :

Die kommenden Philosophen werden «keine Dogmatiker sein. Es
muß ihnen wider den Stolz gehen, auch wider den Geschmack, wenn
ihre "Wahrheit gar noch eine Wahrheit für jedermann sein soll: was
bisher der geheime Wunsch und Hintersinn aller dogmatischen
Bestrebungen war. ,Mein Urteil ist mein Urteil: dazu hat nicht leicht
auch ein andrer das Recht' - sagt vielleicht solch ein Philosoph der
Zukunft» (Nr. 43). Das ist nun allerdings weder Philosophie noch
Wissenschaft: das ist Nietzsche. Immerhin hat Nietzsche viele
Menschen fasziniert, und das hätte kaum geschehen können, wäre
nicht in seinen Thesen ein beachtliches Moment enthalten. Schelling
hat vom Heidentum gesagt, es sei im Christentum zurechtgestellt
(S.W. II, I 248). Als christliche Zurechtstellung der sehr heidnischen
Sätze Nietzsches könnte das Wort aus den Seligpreisungen gelten,
das von denen, die reinen Herzens sind, sagt, daß sie Gott schauen
werden. Augustinus hat Gott mit der Wahrheit identifiziert, und so

dürfte wohl als das berechtigte Moment in jener Nietzschestelle die

Anerkennung eines Zusammenhangs herausgehoben werden, der
zwischen den persönlichen Qualitäten und der Erkenntnistiefe
anzunehmen ist. Aufunser Thema bezogen: die Philosophie beansprucht
nicht nur den Verstand, sondern den ganzen Menschen, und sie stellt
hohe Anforderungen an ihn. Wogegen in den Wissenschaften als
solchen der unpersönliche Verstand die Führung hat; in einigen von
ihnen ist er sogar allein der gestaltende. Wohl braucht es zur
wissenschaftlichen Arbeit auch Fleiß, eine ethische Qualität; doch geht
von der Moral des Wissenschafters nichts in das Arbeitsprodukt
ein — anders als in der Philosophie : ich erinnere an Goethes Wort
über Spinoza: «Was mich besonders an ihn fesselte, war die
grenzenlose Uneigennützigkeit, die aus jedem Satze hervorleuchtete.»

Philosophie fordert von dem, der sich ihr widmet, Offenheit für
alle Eindrücke, die das Leben für ihn bereit hat ; Offenheit, die sich

jedoch nicht von ihnen beherrschen läßt, sondern sie in Besonnenheit

verarbeitet und an ihnen reift zu nach Möglichkeit selbstsicherer

Haltung. Es ist ja einleuchtend, daß dem von Leidenschaften
Beherrschten die letzten Tiefen der Wirklichkeit verschlossen bleiben.
Und auch vorletzte Tiefen werden ihm kaum ersichtlich werden.
Denn mit unsern Leidenschaften gehören wir der Natur an, und die

3



Natur ist unpersönlich. Ein jeder hat die seinige ohne seine Einwilligung

empfangen. «Wenn einen Menschen die Natur erhoben, / Ist es

kein Wunder, wenn ihm viel gelingt», sagt Goethe. Und weiterhin:
«Doch wenn ein Mann von allen Lebensproben / Die sauerste
besteht, sich selbst bezwingt: / Dann kann man ihn mit Freuden
andern zeigen / Und sagen: das ist er, das ist sein eigen!»

Damit bin ich bei dem herrlichen Buche Piatons angelangt, von
dem unsere Zusammenkunft den Namen entliehen hat. - Sokrates
hat soeben in abgründlichen Ausführungen von dem großen Daimon
Eros gesprochen, «der den Göttern zuträgt, was ihnen von den
Menschen, und den Menschen, was ihnen von den Göttern kommt». Da
öffnet sich die Türe, und Alkibiades erscheint. Mit vom Wein
entfesselter Zunge spricht er über Sokrates, verherrlicht in ihm die

Philosophie. Mit dem Freimut des Trunkenen sich selbst nicht schonend

und die Grenze des kaum noch Erzählbaren streifend läßt er
seinen Zuhörern die probhaltende Sauberkeit zum Erlebnis werden,
mit der der wunderbare Mann Herr über die Naturtriebe ist. Dazu
preist er die Reden, die Sokrates gerne hält : Götterbilder blicken aus
ihnen hervor. Auf ihn, Alkibiades, haben sie mit so machtvollem
Ernst gewirkt, daß ihm sein Leben nicht mehr lebenswert erscheint,
wenn er es so führt, wie er tut: wars poc ôôÇat prj ßtojxov elvai iypvxi
wç i%0) (215e). Das besagt, daß die Philosophie, indem sie Sinn und
Wert des Lebens bewußt macht, den Menschen zur Umwandlung
seiner selbst ruft. Sie zielt auf das Lebenszerefrwm, und nur, wo dieses

getroffen ist, kann verstanden werden, wie ihre Sätze gemeint sind.
Denn nicht an eine besondere Funktion des Geistes wendet sie sich ;

ihre Lehren entstammen einem Leben, das nach Ganzheit verlangt
hat : sie sind die Rechenschaft, die dieses Leben von sich zu geben

vermag. Und in ihren Hörern und Lesern wendet sie sich wieder an
das Verlangen nach Ganzheit, nach Einheitlichkeit, nach
Übereinstimmung mit sich selbst. Wer — nach den Worten des Alkibiades -
ànetpoç xac àvôrjxoç, unreifund unverständig ist (221 e), den spricht
sie nicht an, und wenn er selbst einem Sokrates begegnet, merkt er
nichts von den Götterbildern, wie er, Alkibiades, sie in den Reden
des herrlichen Mannes geschaut hat. Er hat ihre ins Tiefste
dringende, ihre verwandelnde Kraft verspürt.

Wahrheit, zentrale, den ganzen Menschen angehende Wahrheit
sucht die Philosophie. Seine Natur macht ihm Unruhe. Sehnsucht
läßt jeden erreichten Zustand unzulänglich erscheinen. Aber etwas

4



sehr Wesentliches, nicht dem Tierischen unserer Natur Zugehöriges
ist uns zuteil geworden, eine Gabe, die wir nicht ablehnen können:

wir müssen zwischen Wahr und Falsch, Gut und Böse, Schön und
Häßlich, Gerecht und Ungerecht unterscheiden. Unser Erwachen

zum Bewußtsein unser selbst ist eben dieses Erwachen zum Bewußtsein

der IFerJgegensätzc. Nicht in eine sinnlose Welt ist der Mensch

hineingeworfen: sein Wertbewußtsein ist nicht von ihm geschaffen,
ist kein Menschenwerk ; es ist ihm a priori gegeben, darum
unausweichlich, und durch dieses Wertbewußtsein ist für ihn die Welt
.sinnbezogen. Nicht wie die Butter auf dem Brot wird der Sinn des

Lebens serviert : die apriori uns gewissen Wertunterscheidungen
beanspruchen uns. Die Götterbilder, die Alkibiades gesehen hat, wenn
Sokrates mit ihm sprach, wollen nicht bloß angestaunt sein ; sie sind
keine Museumsstücke. Das Göttliche verlangt, wo es offenbar wird,
Verehrung und Pflege : der große Daimon Eros trägt den Göttern zu,
was ihnen von den Menschen, und den Menschen, was ihnen von den
Göttern kommt

Die Wertgegensätze Wahr-Falsch, Gut—Böse usw. erscheinen
zunächst als Selbstverständlichkeiten : sie konstituieren unser
Selbstbewußtsein; daß wir ihrer bewußt sind, macht uns zu vernünjtigen
Wesen : sie sind vernunftnotwendig. Unentrinnbar hält uns ihre
Notwendigkeit fest. Eben darum aber hat sie nichts Auffallendes, ist sie

uns etwas ganz Gewöhnliches. Man kann sich ihrer in voller
Ehrfurchtlosigkeit bedienen. Gerade dies aber ist das Amt der
Philosophie : deutlich zu machen, daß die Vernunft mit ihren vier Werten
den Zugang zur Tiefe des Wirklichen öffnet. Aber es bleibt einem
jeden freigestellt, wie weit er sich in diesen Zugang hineinfindet.
Wenn (bei Goethe) Mephistopheles über das Los des Menschen
vorwurfsvoll zum Herrn sagt : «Ein wenig besser würd' er leben, j Hättst
du ihm nicht den Schein des Himmelslichts gegeben ; / Er nennt's
Vernunft und braucht's allein, / Nur tierischer als jedes Tier zu sein»,
so müßte er nach Beispielen nicht lange suchen. Doch auch
Gegenbeispiele gibt es. Daß sich der philosophisch Gesinnte zur Vernunft
anders verhält als der Durchschnittsmensch, haben schon Vorsokra-
tiker und hat auch Piaton bemerkt. Im «Phaidon» ist von der Philo-
sophenseele, der yv/y àvôpoç cpcXoabyov, gesagt, daß sie der Vernunft
folge und immer das Wahre und Göttliche und der bloßen Meinung
Überlegene schaue und von ihm genährt werde, to àhy&sç xal

to &Ecov xal to àbàçaazov i)eojpévrj -/al bit êxecvov tpstpopevrj (84 a).

5



Es mag als Parallele erwähnt werden, daß im Johannesevangelium
(4,32 und 34) vom Erfüllen der aufgegebenen Sendung als von einer
«Speise» gesprochen wird, von der die gewöhnlichen Menschen, in
diesem Fall sogar die Jünger, nichts wissen. Dieses Wort Speise,
Nahrung besagt, daß der in Frage kommende Gehalt dem Menschen
not tue, obgleich (bei Piaton wie im vierten Evangelium) zugestanden
ist, daß die simple Existenz des Menschen auch ohne solche Nahrung
möglich, ja sogar die Regel ist. Not tut sie also zur Steigerung, zur
Erhöhung des Lebens über das ohnehin Beschiedene hinaus.

Durch die Wertgegensätze, in denen sich die Ordnungen der
Vernunft kundmachen, ist unsere Welt sinnbezogen. Nicht auf menschlicher

Willkür beruhend, unterstellen sie vielmehr alle Willkür ihrer
das Bloßmenschliche transzendierenden Notwendigkeit, halten sie

umspannt: Auch der Lügner muß zu seinen Zwecken die Forderungen

des Wahren wie des Guten, über die er sich hinwegsetzt, kennen
und berücksichtigen; und der Richter, der eine Justizkomödie
durchzuführen hilft, muß über die Ansprüche der Gesetze, die er
umgeht, im klaren sein. Der Kitschkünstler, der lediglich aus seinem

subjektiven Massengeschmack heraus produziert, verwechselt diesen

mit der Norm des Schönen, deren Strenge er nicht versteht; und
ähnlich steht es um den Irrenden, der seinen Irrtum in Ubereinstimmung

mit der Norm des Wahren glaubt. Aber die Normen gelten,
und ihr Grund wird nicht vom Frevelmut und nicht von den Schwächen

der Menschen in Frage gestellt : er ist den menschlichen Kräften
übergeordnet. Wo aber menschliches Leben und Tun sinnvoll wird,
ist sein transzendenter Grund wirksam. In dem Dialog «De veritate»
läßt Anseimus von Canterbury den Magister an den Discipulus die

Frage richten: «Meinst du denn, es sei etwas irgendwann oder

irgendwo, das nicht in der höchsten Wahrheit sei?» «Anputas
aliquid esse aliquando aut alicubi quod non sit in summa veritate ?»

(Cap. VII). Diese höchste Wahrheit ist, wie der Anfang der Schrift
erklärt hat, Gott. Der gemeine Mensch wird sich dieses Grundes, der
auch seine dürftigen Unterscheidungen von Wahr und Falsch, Gut
und Böse usw. erst möglich macht, nicht bewußt; so «nährt» er sich
denn auch nur von «Speisen», die den Leibesbedürfnissen dienen.
Wer aber Ehrfurcht kennt, hat ein (wenn auch vielleicht ungeklärtes)
Gefühl von der Transzendenz seines Lebensgrundes: diesem Gefühl
zur Klarheit, zu kritischem Bewußtsein zu verhelfen, ist Aufgabe
der Philosophie. —

6



Vier Wertgegensätze habe ich genannt: Wahr-Falsch, Gut-Böse,
Schön-Häßlich, Gerecht—Ungerecht (der an die vierte Stelle gesetzte
ist von besonderer Art1; seine Nennung ist also nicht als Ablehnung
der üblichen, auf Piaton zurückweisenden Dreiheit gemeint).
Unverkennbarist die entscheidende Bedeutung des Gegensatzes Wahr-
Falsch für alle wissenschaftliche Forschung; unverkennbar aber
auch, daß in manchen Wissenschaften — denken wir an die
Geschichte der Künste — der Gegensatz Schön—Häßlich keineswegs
bloß den Stil der Werke, sondern ihren wissenschaftlichen Wert
mitbegründet: die wissenschaftliche Arbeit kann hier nur auf dem
Grunde starken Erlebens des ästhetischen Wertgegensatzes getan
werden. Und ebenso ist die wissenschaftliche Pädagogik nicht ohne
tiefes Bewußtsein vom Gegensatz des Guten gegen das Böse,
Rechtswissenschaft oder Nationalökonomie nicht ohne Durchdrungensein
des Forschers vom Gegensatz des Gerechten gegen das Ungerechte
möglich. Es bleibt dabei, daß in allen Wissenschaften der Verstand
mit seiner Unterscheidung von Wahr und Falsch die Wissenschaft
als solche möglich macht; doch findet er in bestimmten Gebieten
nichts zu tun, solange ihm nicht andere Geistesfunktionen das
Material geboten haben.

Keine Wissenschaft vermag ihre Erkenntnisse so weit zu führen,
daß nichts Grundsätzliches mehr ungeklärt übrig wäre: jede stößt
irgendwie an eine Problematik, die über ihre Kraft geht. Vielleicht
versucht sie, sich immer noch in ihren Grenzen zu halten, indem sie

Fiktionen eintreten läßt: aus ihrer Problematik kommt sie damit
nicht heraus. In jeder Wissenschaft bleiben ungelöste, auch von keiner

Zukunft die Lösimg erwartende Probleme übrig. Die Frage nach
dem Sinn des ganzen wissenschaftlichen Treibens stellt sich. «Da
steh' ich nun, ich armer Tor, und bin so klug als wie zuvor», klagt
Faust, der alle Wissenschaften «durchaus studiert» hat. Wohl
schafft auf ihrem Stoffgebiet jede Wissenschaft einheitliche Sicht
und Ordnung der ihr vorliegenden Mannigfaltigkeit. Aber nun wird
die Mannigfaltigkeit der Wissenschaften selbst zu einem Anstoß.
Ein Botaniker zum Beispiel oder ein die Kernphysik pflegender
Forscher kann mit einem sich die Kenntnis des frühen Mittelalters
aus den Quellen erarbeitenden Historiker in ein wissenschaftliches

1 Ich verweise auf mein Buch «Menschlichkeit, Die Wahrheit als Erlebnis und
Verwirklichung» (Zürich und Stuttgart, Artemis-Verlag 1951), S. 202 ff.

7



Gespräch nur kommen, indem er sich einmal über etwas ganz anderes

ein wenig unterrichten läßt. In seinem Beruf sucht zwar der eine wie
der andere wissenschaftliehe Wahrheit — genauer: der eine wie der
andere sucht mit den Mitteln und im Rahmen seines Faches die
wissenschaftliche Erkenntnis nach Möglichkeit zu fördern. Aber das

Wort «Wissenschaft» scheint da doch nur eine recht leere Abstraktion,

kein wirklich vereinigendes Band zu sein. Selbst von
ausgesprochen feindlichen Beziehungen zwischen Wissenschaften weiß
die Geistesgeschichte: dem Vater jenes Henricus Stephanus, nach
dessen Piatonausgabe wir Piaton zitieren, hat die Sorbonne wegen
seiner philologischen Bemühungen um das Neue Testament das
Leben schwer gemacht. Daß die Befugnisse der einzelnen
Wissenschaften in unklaren Köpfen undeutlich werden können, ist
verständlich ; daß aber Wissenschaften feindlich gegeneinander stehen
können, ist doch erstaunlich. Was bedeutet solchen Tatsachen
gegenüber Wahrheit? Wir verstehen, daß gefragt werden konnte:
Tl ioTcv ù.Xrf'ÔRM ; Was ist Wahrheit Sind Wissenschaften bloß
geistreiche Beschäftigungen und Unterhaltungen für im Grunde müßige
Köpfe Sind ihre Einwirkungen auf das Leben der Gemeinschaften
nicht oft geradezu unheimlich — Schon von einer einzelnen
Wissenschaft aus kann die Problematik quälend hervorbrechen.
Letzte, absolute Wahrheit umfaßt der Verstand ja nie, und alle
Wissenschaft hat ihren Wissenschaftscharakter als Werk des

Verstandes.

Auf diese Klagen über die Fragwürdigkeit alles wissenschaftlichen
Arbeitens, über die Unerreichbarkeit des eigentlich ersehnten Zieles

und dergleichen ist zu sagen : Diese Fragwürdigkeit soll im Erleben
des Wissenschafters zu ihrem Recht kommen Bricht sich die
Problematik nicht aus ihrer eigenen Kraft ihre Bahn, so soll, wer sich
einer Wissenschaft verpflichtet hat, sie suchen. Jeder wissenschaftliche

Fachlehrer einer Mittelschule und jeder Hochschullehrer sollte
bei sich die Frage wachhalten, sie mit zunehmender Erfahrung
immer von neuem stellen: «Wozu lehrt man, wozu lehre ich dieses

Fach Hat es in dem von der Behörde sanktionierten Lehrplan
einen berechtigten Platz Trägt seine Pflege dazu bei, daß das Leben

unserer Zeit in unserer Kulturgemeinschaft die ihm zukommende
Höhe gewinne Dient seine Pflege unserer Menschlichkeit ?»

Die Frage rührt an den Ubergang, mit dem das einzelne Fach über
sich hinausdrängt zur Philosophie. Und der Philosophie liegt es ob,

8



sich um die Antwort auf die Frage nach dem Sinn, dem letzten Sinn
der Wissenschaften anzunehmen. Sie hat Rechenschaft über deren

Struktur, über die Notwendigkeit ihrer so beschaffenen Struktur zu
geben, hat auch zu verstehen, daß diese Frage neu wird, so oft auf
dem Boden einer Wissenschaft etwas Umwälzendes geschieht. Im
vorigen Jahrhundert war die logische Struktur der Physik weit
durchsichtiger, als sie heute ist. Der Sinn der physikalischen
Forschung (der nicht in ihrer praktischen Verwendbarkeit aufgeht) ist
mit diesem Wandel ihrer wissenschaftlichen Struktur ein anderer

geworden. Und was die Geschichtsforschung angeht, so sind in Benedetto

Croces «Theorie und Geschichte der Historiographie»
kenntnisreiche Ausführungen über ihre Strukturwandlungen zu finden
und ist zu ersehen, wie auch da die Frage, welchen Sinn es hat,
Geschichte zu treiben, selbst in der Geschichte steht und in ihr sich
wandelt. - Wo eine Wissenschaft ihren Sinn wandelt, hat das
weltanschauliche Bedeutung: die Philosophie steht vor neuen Problemen.

Als Kopernikus 1543 starb, war sein Werk über die Planetenbahnen

im Druck. Vier Jahrzehnte später, 1584, verkündete Giordano

Bruno: Von andern Sternen schaut man zu uns hinauf: wir
sind im Himmel «Non è altro volare da qua al cielo, che dal cielo qua»
(Opere italiane, ed. Gentile, I 273). Philosophie gründet sich nicht
auf Ergebnisse der Einzelwissenschaften; aber sie empfängt
Probleme von ihnen.

In der Philosophie aber gibt es keine in sich geschlossenen
Probleme: jede bestimmte Stellungnahme zu einem Problem hat
Konsequenzen auch für andere Probleme und betrifft zuletzt das Ganze
einer philosophischen Überzeugung. Von jeder Wissenschaft aus
kann darum der den ganzen Menschen ergreifende Prozeß seinen

Anfang nehmen. «Die Philosophie», hat Fichte gesagt, «ist nicht
trockne Spekulation und Kramen in leeren Formeln, wie so viele,
die ihrer Unwissenheit darin sich schämen, gerne vorgeben möchten,
sondern sie ist eine Umschaffung, Wiedergeburt und Erneuerung des

Geistes in seiner tiefsten Wurzel: die Einsetzung eines neuen Organs
und aus ihm einer neuen Welt in die Zeit. — Diesen Durchbruch der
Erscheinung des Geistigen und Übersinnlichen in dem Sinnlichen
allenthalben zu erleichtern und zu befördern, ist der Endzweck alles
Treibens jedes wahren Philosophen, so gewiß er das ist. Wem selbst

jenes Licht aufgegangen ist, der kann nicht mehr anders» (Nachgel.
Werke I 399/400).

9



Doch täuschen wir uns nicht darüber, daß, wann immer uns Licht
aufgeht, es uns in der Beziehung auf einen geschichtlich bedingten

Zusammenhang zuteil wird. Die Geschichte der Philosophie und
selbst die jeweilen gegenwärtige Problemlage sieht kein Philosoph
anders als in seiner persönlichen Perspektive, neben der andere

Perspektiven möglich sind. Und noch etwas muß uns bescheiden stimmen:

nur tiefem Erleben wird tiefe Wahrheit offenbar. Und tiefes
Erleben verlangt Reinheit. «Dem Unreinen dürfte nicht wohl
zustehen, an Reines zu rühren», [M] xadapw xcx&apob ètpâTcxeadou firj
oö Se/ietöv y, sagt Platon (Phaidon 67b); und mit positiver Wendung

sagt es jene Seligpreisung : die reinen Herzens sind - oi xct&aQOt

xfj xapôlçt -werden Gott schauen. Aber wer ist rein ?Wer hat ein reines
Herz In wem ist Ganzheit verwirklicht Der Mensch hat seine

Existenz nur als Glied von Gemeinschaftszusammenhängen: nur in
ihnen, in der Bezogenheit auf sie kann sich seine Ganzheit verwirklichen.

Aber welcher Mensch erfüllt seine Sendung Wer ist im
Verhältnis zu seinen Gemeinschaften rein Philosophie macht ihm —

dem Cfpov Jiofaxixôv - die Aufgabe, die ihm durch die individuelle
Besonderheit seiner Existenz gestellt ist, bewußt. In jeder Wissenschaft

ist der Ansatz zur philosophischen Erkenntnis und das mehr
oder minder deutliche Verlangen nach ihr da. Aber die Aufgabe, die
die Philosophie stellt, überfordert uns. Und wer in einer Wissenschaft

den Antrieben folgt, die in ihr zur Philosophie führen, auch
den überfordert sie.

Aber hier ist einem möglichen Mißverstehen zu wehren. Viele, die

in ihrer Wissenschaft den Weg zur Philosophie zu nehmen meinen,
suchen in ihr nur die Bestätigung ihrer Einseitigkeit. So wendet sich
der Mathematiker zur Logistik, der Biologe liest Driesch, der Historiker

macht sich an ein geschichtsphilosophisches Buch. Das ist recht
und gut, wenn es den Weg zur Philosophie bezeichnet : man nimmt
den Zugang von dem vertrauten Gebiete aus. Verwechselt man
aber den Weg mit dem Ziel, so ist es schlimm. Dann ist es nicht Eros,
der geführt hat, sondern Selbstsucht hat sich befriedigt. Nicht anders,
wie wenn der Verlobte sich fragt: «Werde ich mit ihr wohl glücklich

?» Wo Eros zur Philosophie führt, da geht der Weg ins Weite,
immer Weitere, da wird der Blick immer freier; da gilt das Dichterwort:

«Di pensier in pensier, di monte in monte mi guida Amor.»
Dem, der die Macht des Eros, den Piatons «Symposion» verherrlicht,
erfahren hat, dem macht sie das Leben weit und reich und tief.

10



J. M. BOCHENSKI O.P.

On se propose de présenter dans cette communication (1) une
classification des relations possibles a priori entre la philosophie et les

sciences particulières du point de vue (o) de la logique formelle et de
la sémiotique, (b) du point de vue de la méthodologie ; (2) une hypothèse

sur la nature de la philosophie en tant que phénomène historique

dans son opposition au phénomène science. Il sera nécessaire de

faire précéder ces considérations de l'explication de certains termes
de lalogique formelle, de la sémiotique et de laméthodologie générale.

La communication contiendra donc quatre paragraphes :

1. Prolégomènes.
2. Classification du point de vue logique et sémiotique.
3. Classification du point de vue méthodologique.
4. Hypothèse explicative.

La classification sera illustrée par quelques exemples historiques
qui tendent à montrer que presque toutes les possibilités offertes a

priori ont été assumées et explorées par les philosophes.

1.

Nous dirons que la philosophie et les sciences sont des savoirs. Ce

terme peut avoir, entre autres, les trois sens suivants, différents,
mais coordonnés (analogiques, analogia attributionis) : (a) acte cogni-
tif; (b) habitus, disposant à l'accomplissement des actes de ce genre;
(c) ensemble de propositions concernant le domaine, sur lesquelles

portent les actes et les habitus scientifiques. Il est clair que la distinction

des actes et des habitus doit être recherchée en premier lieu dans
les propositions (un acte est mathématique parce qu'il porte sur des

propositions mathématiques).
Les propositions sont symbolisées par des énoncés. Nous assumons

en principe une coordination bi-univoque entre les propositions et les

énoncés qui les signifient; par conséquent, nous pourrons parler des

énoncés au lieu de traiter directement des propositions.
Quoique tout savoir tende toujours à se formuler en énoncés, tout

savoir semble comporter des démarches dont le résultat immédiat
n'est pas formulable en énoncés. Un savoir qui, par principe (de par
le caractère de son objet), ne pourrait pas être formulé ainsi, s'appellera

ici «non propositionnel» ; par contre, un savoir formulable et
formulé en énoncés portera le nom de savoir «propositionnel».

11



Les énoncés, comme tous les symboles, se divisent en degrés

sémantiques. Nous appellerons «degré zéro» la classe des objets qui
(du point de vue choisi) ne symbolisent rien; «premier degré», la
classe des symboles qui signifient exclusivement des éléments du
niveau zéro; «nime degré», une classe de symboles dont au moins un
symbolise un objet du degré n-1, tandis qu'aucun ne symbolise un
élément du degré n ou supérieur. Le langage du degré n-\-l est le

mêtalangage d'un langage du nimc degré, si les éléments du premier
symbolisent les éléments du second. Si l'on n'observe pas la
distinction des degrés sémantiques, des contradictions se produisent.
Cependant, on peut utiliser dans certains cas un langage systématiquement

équivoque (analogique) : le degré sémantique des symboles qu'il
contient reste indéterminé.

Les énoncés appartenant au même degré sémantique peuvent être

groupés en classes (ensembles). Il y a cinq relations possibles entre
deux classes : elles peuvent notamment être égales ; l'une peut être
inclue dans l'autre ou inversement ; elles peuvent contenir une partie
commune en dehors des parties qui s'excluent ; enfin, ellés peuvent
être étrangères, s'exclure totalement. Nous allons symboliser ces

cinq relations respectivement par «=», «c», « A » et « || ».
Une classe d'énoncés peut être axiomatisée, c'est-à-dire ordonnée

de telle manière qu'une sous-classe, dite «axiomatique» est choisie;
les éléments de cette sous-classe ne sont pas démontrés dans le
système, mais le reste est déduit à partir d'eux à l'aide de certaines
règles. La méthode la plus simple d'axiomatisation consiste à former
un produit logique de tous les énoncés constituant la classe en question.

Nous désignerons la classe des énoncés philosophiques par «p»
et celle des énoncés scientifiques par «s», tandis que «A^p» et «A's»
serviront à désigner les classes d'axiomes (axiomatiques) de la
philosophie, respectivement des sciences. En omettant les paires de

symboles qui contiennent deux symboles homoiomorphes, de même
les converses, nous obtenons quatre paires d'importance: p-s,
p—A's, A'p—s et A'p-A's, donc, puisque chacune comprend cinq
relations possibles, vingt combinaisons. Nous les énumérons:

1.1 p s 2.1 p A's 3.1 A'p — s 4.1 A'p A's
1.2 p es 2.2 p c A's 3.2 A'p c s 4.2 A'p c A's
1.3 sep 2.3 A's c p 3.3 s c A'p 4.3 A's c A'p
1.4 p /\ s 2.4 p /\ A's 3.4 A'p /\ s 4.4 A'p f\ A's
1.5 p y s 2.5 p y A's 3.5 A'p || s 4.5 A'p || A's

12



Le savoir est obtenu soit par une saisie directe de l'objet (intuitive
ou abstractive, peu importe; nous dirons, pour simplifier, «intuition»),

soit par un raisonnement. Le raisonnement peut être opéré
d'une manière dite, elle aussi, «intuitive», c'est-à-dire en utilisant
des symboles doués de sens «éidétique» — ou d'une manière formaliste.

Cette dernière consiste à faire abstraction du sens des termes
et à procéder au moyen des règles qui concernent exclusivement leur
forme graphique. Les symboles sont, dans ce cas, dépourvus de tout
sens eidétique, mais possèdent un sens particulier syntaxique ou
opérationnel: nous ne savons pas ce qu'ils symbolisent, mais bien
comment on peut les utiliser.

Tout raisonnement peut être, d'autre part, déductij ou rêductif.
Dans le premier cas, avec une conditionnelle (ou un énoncé tradui-
sible en une conditionnelle) est donné son antécédent ; on conclut au
conséquent. Dans le second cas, c'est le conséquent qui est donné

avec la conditionnelle : on conclut à l'antécédent (l'induction est un
cas particulier de la réduction). Il n'y a pas d'autres procédés de la
connaissance. Les méthodes dites «métaphysique», «transcenden-

tale», «dialectique», «existentiale», etc., sont des applications de

l'une ou de l'autre des trois méthodes fondamentales, généralement
combinées avec des présupposés matériels. Toute méthode est soit
directe, soit indirecte, déductive ou réductive.

2.

Nous énumérons les distinctions possibles entre la philosophie et
les sciences, d'abord du point de vue sémiotique et logique.

1. La philosophie est un savoir non propositionnel, les sciences sont
des savoirs propositionnels. Position des néo-platoniciens, de Bergson,

de Wittgenstein, de certains existentialistes.
2. La philosophie est un savoir propositionnel, mais elle est un

métasavoir par rapport à la science. Position des néo-positivistes, des

transcendentalistes (leurs systèmes se traduisent facilement en
métalangages) et de ceux qui pensent que la philosophie est la
méthodologie des sciences.

3. Variante delà même positionna philosophie est un métasavoir,
jormulé non pas à un degré sémantique déterminé, mais en termes

systématiquement ambigus (analogiques). Position de certains
thomistes. Tendance vers cette position dans l'école analytique contemporaine

(étude des structures).

13



Si, par contre, la philosophie est considérée comme appartenant
au même niveau que les sciences, plusieurs alternatives sont
possibles :

4. La philosophie est l'ensemble des sciences (1.1). Position de

Comte. Elle est extrême et tend généralement à être modifiée par
le cas suivant :

5. La philosophie est inclue dans les sciences (1.2). Un cas
particulièrement intéressant et fréquemment représenté dans l'histoire
est 2.1 : la philosophie, inclue dans les sciences, constitue leur axio-
matique. Si Descartes lui-même (aristotélicien sur ce point) tenait la
position précédente, certains cartésiens semblent bien avoir conçu
la philosophie de cette manière.

6. La philosophie et les sciences s'entrecoupent: il existe un produit
non vide des deux classes, mais aussi une partie de la philosophie
non inclue dans les sciences et, inversement, une partie des sciences

non inclue dans la philosophie (1.4). Il semble que certains thomistes
conçoivent aujourd'hui la philosophie de cette manière : elle fournirait

notamment aux sciences une partie de leur axiomatique (2.4).
7. La science est inclue dans la philosophie comme sous-classe (1.3).

Il ne semble pas que cette position soit souvent représentée dans
l'histoire. On peut cependant penser que Spinoza n'était pas éloigné
de ce point de vue. La philosophie fournirait, selon lui, au moins une
partie de l'axiomatique aux sciences, mais celles-ci posséderaient
aussi des théorèmes propres.

8. La philosophie est totalement étrangère aux sciences (1.5). Dans

ce cas, la philosophie n'a aucune relation logique positive avec les

sciences. On connaît de nombreuses doctrines qui semblent inclure -
d'une manière confuse, il est vrai — ce point de vue : par exemple aussi

bien les transcendentalistes que les existentialistes pourraient être
classés ici, si l'on prenait à la lettre leurs déclarations (nous savons

que ces points de vue doivent être classés respectivement sous 2 et 1).
Les autres possibilités sont facilement réductibles à celles que

nous venons d'énumérer. Une seule mérite quelque considération,
à savoir 3.2 : l'axiomatique de la philosophie est contenue dans la classe

des énoncés scientifiques. C'est ce que semblent vouloir dire les

philosophes partisans d'une «philosophie inductive» ou «scientifique»
(les néo-positivistes exclus), pour lesquels la philosophie part des

données des sciences. Cependant il est facile de constater que ces
données ne forment nullement l'axiomatique de la philosophie dans

14



ce cas ; elle «part» d'elles, mais pour remonter aux axiomes qui sont
établis, dans ce cas, réductivement.

Si l'on considère maintenant l'ensemble de ces solutions possibles—

et assumées en fait dans l'histoire - on est frappé par un trait commun

qu'elles comportent toutes, malgré les différences qui les

séparent : dans tous les cas, la philosophie est considérée comme une
sorte de science des principes. Il est vrai que le terme «principe»
prend, selon les cas, des sens extrêmement variés. L'activité pré-
prédicative qui forme un «savoir» non propositionnel est bien un
principe du savoir scientifique. Le métalangage est un «principe»
par rapport au langage ; de même un langage analogique, l'étude des

structures. Le tout étant un «principe» par rapport aux parties, la
philosophie conçue comme totalité des sciences reste encore une
science des principes. Enfin, la situation est d'autant plus claire
quand on fait de la philosophie l'axiomatique ou une partie de l'axio-
matique des sciences. Et même là où elle est considérée comme
totalement étrangère aux sciences, elle a pour objet des principes,
non plus logiques, certes, mais ontologiques.

La philosophie a toujours été et est encore conçue comme science
des principes. Malheureusement, l'idée est vague à l'extrême comme
le montrent les distinctions que nous venons d'esquisser.

3.

Passant maintenant au point de vue méthodologique et considérant

la philosophie non plus in facto esse, en tant qu'ensemble de

propositions, mais infieri, en tant que démarche spirituelle, les
possibilités suivantes de la distinguer des sciences se présentent.

9. La philosophie use de la méthode directe, intuitive ; la science est
essentiellement une activité de raisonnement. C'est, comme on le
sait, le point de vue de Bergson, de Husserl et des existentialistes.
Il faut remarquer que le savoir en question est une démarche
intellectuelle, non sensible, car la science use trop évidemment de l'intuition

sensible.

Si, par contre, on concède que la philosophie use, elle aussi, du
raisonnement, on peut tout d'abord la distinguer des sciences par le
caractère formel de ce raisonnement ; on dira alors que

10. La philosophie use du raisonnement non formalisé, des
symboles doués d'un sens eidétique; la science procède en principe à

l'aide du formalisme, de symboles doués, si possible, du seul sens

15



opérationnel. Ce point de vue est rarement avancé d'une manière
explicite, parce que le nombre des philosophes qui connaissent l'état
actuel de la formalisation des preuves est — en dehors de l'école
analytique—très limité. Cependant, c'est lui qui semble s'exprimer d'une
manière confuse dans l'opposition marquée contre la logique
mathématique, opposition qui ne vient pas seulement du groupe des phéno-
ménologues ou intuitivistes.

Enfin, abstraction faite de l'aspect formel du raisonnement, on
peut dire que

11. La philosophie emploie le raisonnement déductij, la science est
essentiellement inductive. Leibniz, Wolff, certains néo-thomistes
pourraient servir d'exemples de cette attitude.

4.

Rien de plus facile et même de plus légitime que de décréter qu'on
va appeler «philosophie» un savoir défini selon l'un des points de vue
que nous avons énumérés ci-dessus. Et c'est ce que font généralement

les philosophes. Husserl et Bergson peuvent servir d'exemples
classiques, mais les néo-positivistes et les existentialistes ont des

positions non moins tranchées à cet égard. Il ne s'agit pas de

contester la légitimité de cette attitude qui se réduit, au fond, à une décision

concernant l'usage du mot «philosophie».
Il est vrai que les penseurs qui procèdent ainsi veulent généralement

dire davantage : ils estiment que toute autre philosophie est
vaine. Mais trancher ce débat signifierait établir une philosophie
générale et réfuter les affirmations en présence; il ne saurait être

question d'une entreprise aussi ambitieuse ici. Par contre, si,
délaissant le terrain de la discussion systématique, nous nous plaçons
au point de vue de l'histoire, nous pouvons faire quelques constatations

et établir, sur leur hase, réductivement, une hypothèse sur
ce que la philosophie est, en tant que phénomène historique.

1. Aucune des distinctions proposées n'est adéquate: ce qui est attribué

à la philosophie seule convient de jait aussi aux sciences. La
science connaît, elle aussi, des étapes non propositionnelles ; elle a

son métalangage - certaines sciences (la linguistique) sont des méta-
langages; le principe de l'ambiguïté systématique est parfois
employé en elles avec l'examen des structures. L'étude de l'ensemble
des sciences n'est pas nécessairement de la philosophie : elle pourrait
appartenir par exemple à la sociologie. Certaines sciences étudient

16



activement leur propre axiomatique ; enfin, même si la philosophie
doit étudier des «principes» au sens ontologique du mot, inaccessibles

à la science, il reste que très peu de philosophes se sont
abstenus de traiter d'autres objets. De même, si nous considérons la
philosophie in fieri, nous constaterons facilement qu'elle n'est
pratiquement jamais purement intuitive (on trouve des raisonnements
même chez Bergson et chez M. Sartre), tandis qu'on ne voit pas
comment exclure des sciences toute intuition intellectuelle. Le
raisonnement des sciences n'est que rarement formaliste. La déduction
n'est pas le privilège exclusif de la philosophie, ni la réduction celui
des sciences. En somme, chacune des distinctions cloche.

2. Aucune de ces distinctions n'est suffisante: la philosophie n'est

presque jamais exclusivement ce qu'on voudrait en faire du point de

vue d'une d'elles. Si elle s'oppose aux sciences, elle s'y oppose de

différents points de vue à la fois. La réflexion méthodologique, donc
métascientifique, par exemple, a toujours été considérée comme
ressortissant au domaine de la philosophie: mais, à côté d'elle, on
trouve traditionnellement chez les philosophes des considérations
formulées en langage objectif, le même dont usent les sciences. Si
les philosophes thomistes formulent beaucoup de théorèmes en
langage analogique, il serait absurde de vouloir attribuer ce caractère
à tous leurs énoncés. La définition classique «scientia per altissimas

causas», qui veut dire que la philosophie est l'axiomatique générale,
s'est avérée lamentablement inadéquate, car si la philosophie est
cela, elle est aussi autre chose, elle descend passablement au-dessous
du niveau des axiomes. On pourrait multiplier des exemples de ce

genre.
Il est vrai que, malgré cette inadéquation évidente, certains

philosophes, peut-être la majorité des philosophes, se sont cramponnés à

un seul aspect, à une opposition particulière. Mais il faudrait peut-
être distinguer, avec Fichte, les philosophes et l'esprit de la philosophie,

nous voulons dire ce que le philosophe dit et ce qu'il est

vraiment. Et si nous tâchons de voir ce que les philosophes ont été en
réalité, l'hypothèse suivante explique peut-être de la manière la plus
adéquate leur attitude :

La philosophie ne s'oppose pas aux sciences d'une manière tranchée

ni sur un point seulement. L'attitude philosophique, en
opposition à l'attitude scientifique, est celle qui, sur des plans différents,
est orientée d'une manière particulière vers ce que nous avons

2 17



appelé l'étude des principes. Nous dirons que la philosophie donne

plus de place que les sciences aux activités non propositionnelles ;

qu'elle est plus fréquemment métascientifique ; que le langage
analogique lui convient d'une manière particulière, tandis que les
sciences sont plutôt univoques. Nous estimons que l'intérêt pour
l'axiomatique et le tout est particulièrement propre au philosophe.
Quant à la méthode, sans vouloir exclure de ses démarches la science,
ni prétendre que la philosophie y soit limitée, nous pensons que la
philosophie a plus naturellement recours à l'intuition intellectuelle

que les sciences ; que, si elle peut user du formalisme, elle procède
cependant plus volontiers par raisonnements non formalisés; que la
déduction joue en elle un rôle plus important que dans les sciences.

Cette hypothèse n'est évidemment pas simple. Elle laisse une

marge d'imprécision. Elle n'enferme pas la philosophie dans un
cadre rigide, ni ne la réduit à un seul type de savoir. Mais les
solutions simples se sont toujours avérées fausses en philosophie et le

propre de celle-ci semble être précisément l'universalité.

PREMIÈRE DISCUSSION

La discussion, présidée et ouverte par M. EUGÈNE HEUSS (Bâle), débute par
une intervention de M. FÉLIX FIALA (Neuchâtel), qui félicite le P. Bochenski
d'avoir laissé les portes ouvertes à une interprétation toujours renouvelée des

rapports de la philosophie et de la science. Il insiste sur le fait qu'une science, pour
pouvoir s'édifier, doit trouver déjà constitué un domaine de savoir préalable
auquel elle pourra s'appliquer. Ce fut le cas, par exemple, de la géométrie grecque, et,
de nos jours, de l'axiomatique des nombres entiers. Presque toutes les sciences ont
débuté ainsi. N'en serait-il pas de même de la philosophie

MUe JEANNE HERSCH (Genève) croit constater que le P. Bochenski est

parti, dans son exposé, de ce que les philosophes ont dit d'eux-mêmes et il a classé

les philosophies selon des catégories sémantiques. Deux questions se posent à ce

sujet: si l'on fait sauter ces cadres linguistiques pour regarder ce qu'ils encadrent,
ne doit-on pas constater que toutes les philosophies tendent au même but, c'est-à-
dire vers quelque chose de fondamental, et qu'elles transcendent ou cherchent à

transcender les sciences La seconde question est celle-ci : si tous les philosophes
se trompent sur le sens et la portée de leur langage, ne doit-on pas se poser la
même question concernant le langage que parle le P. Bochenski

Le P. BOCHENSKI accorde le premier point : il existe une certaine convergence

des philosophies quant à l'objet qu'elles visent, étant entendu que leur
langage est analogique, c'est-à-dire «systématiquement ambigu», non lié à un
degré sémantique précis. A la seconde question, le P. Bochenski répond qu'il a

employé le langage précis de la logique, puis le langage sociologique et qu'il sait

18



toujours à quel niveau sémantique il se trouve. La classification des langages (en
langages logique,historique et sociologique) épuise lespossibilités. Tout ce qui peut
être dit de philosophique relève de l'un ou de l'autre de ces trois langages et doit
subir le contrôle des critères logiques (postulat de rationalité).

M. HEUSS: M. Medicus a pris une position philosophique fondamentale qui
ne saurait être négligée dans la discussion; quels que soient l'intérêt et la
pertinence des distinctions et classifications que propose le P. Bochenski, elles ne
touchent pas au cœur du problème qui nous est proposé. La philosophie concerne
le tout de l'homme : l'idée de la totalité en est le centre, et c'est en considérant cette
idée qu'il convient de se demander quelle est la relation entre la philosophie et la
science.

M. ROBERT MUNZ (Berne) s'exprime comme suit au sujet de cette relation:
Eine letzte Klammer zwischen Wissenschaft und Philosophie könnte man an
Hand eines graduellen Überganges zwischen Sehen und Schauen1 finden.

Wissenschaften, die mit Begriffen (Prolepsis, Praeceptionen, I faesumptionen),
auch Sätzen, Vorsätzen, Implikationen, weiterhin Gesetzen und bestimmten
Vorstellungen arbeiten, nehmen für sich die Vorsicht in Anspruch. Man glaube aber

nicht, daß in dieser Praxis spezielle, eidetische Objekte im Vorstoß von einem
abfälligen Schichtenmaterial im Rücken und rund auf der Seite völlig gelöst oder
isoliert werden könnte. Philosophie wird sich mehr auf die Rückbezüge der Erfahrung

des gesamten Haushaltes, die Wissenschaften a priori mit ihren je verschiedenen

Grenzfällen befassen.
M. HEUSS : Le rôle de l'intuition en philosophie semble devoir être souligné

au moins autant que celui de l'idée de totalité.
Le P. BOCHENSKI pense que l'orientation de la pensée philosophique vers

la totalité doit être retenue comme caractéristique de ce qui la différencie des

sciences, mais le problème du tout ne saurait être résolu par le jeu de l'intuition;
il faut pour cela une élaboration rationnelle.

M. HEUSS rappelle l'opposition historique du platonisme et de l'aristotélisme
déjà relevée par Kant en 1796 dans l'écrit intitulé: Von einem neuerdings erhobenen

vornehmen Ton in der Philosophie. Kant distingue le «philosophe visionnaire»
(Der Philosoph der Vision) — qu'il n'identifie pas sans autre avec Platon - du
«philosophe de l'élaboration rationnelle» (Der Philosoph der Arbeit). On ne saurait

vouloir caractériser la philosophie en lui réservant une méthode purement
intuitive.

M. MARCEL REYMOND (Lausanne):
Il résulte des deux exposés que nous venons d'entendre que la philosophie se

distingue de la science encore en ceci qu'elle est plus fragile, moins assurée d'être
entendue, de faire l'accord des esprits à son sujet.

Certes, les sciences ont aussi leur précarité, plus grande en psychologie et en
sociologie qu'en mathématiques. De même, la logique formelle, par exemple, est
moins contestée que l'ontologie et la métaphysique.

1 Schauen nähert sich wissenschaftlich einem inneren Hören : ascoltare il sole (écouter le soleil) ist
ein natürlicher Tessiner Ausdruck, eine Gedichtüberschrift bei Zoppi. Dieses Hören ersteht noch kühner
beim Anblick einer wunderbaren Sculptur in einer Schrift seines Landsmanns Francesco Chiesa, einmal
sogar in der Prosa Winkelmanns trotz klarer Vermeidung einer Verwechslung der Sinnesgebiete in
klassischer Kunst.

19



La précarité plus grande de la philosophie tient, comme l'a souligné M. Medi-
cus, au fait qu'elle concerne l'homme entier, et pas seulement l'esprit connaissant.
De plus, comme l'a développé le P. Bochenski, la philosophie s'attache de préférence

aux problèmes les plus vastes, les plus contestés. Des positivistes y ont vu
«le répertoire des questions insolubles».

Mais précarité ne veut pas nécessairement dire infériorité. Dans son Esquisse
d,une philosophie des valeurs, M. Eugène Dupréel a montré que la précarité est le
signe des valeurs supérieures, jointe à la consistance que requiert l'actualisation
de la valeur précaire. Se proposant une tâche plus complexe que la science, avec
des moyens d'une efficacité moins assurée, la philosophie, plus précaire que la
science, est aussi plus menacée et, de ce fait, plus précieuse. Elle requiert de qui
la pratique plus de consistance, une rectitude non pas seulement intellectuelle,
mais totale.

M. HEINRICH BARTH (Bâle): Es fällt uns schwer, die beiden Referate, die

von völlig verschiedenen Ausgangspunkten ausgehen, zueinander in Beziehung
zu bringen. Im Hinblick auf das Referat von P. Bochenski bedauern wir, daß er
über den Bereich der logisch-methodologischen Charakteristik hinaus nicht zu
einer inhaltvollen Darstellung seiner Auffassung der Philosophie vorgedrungen
ist. - Im Referate von Prof. Medicus ist uns die klassisch-idealistische Auffassung
der Philosophie in eindrucksvoller Weise dargelegt worden. Wir müssen uns aber
eingestehen, daß wir in diesem platonisch inspirierten Idealbilde unsere eigene
Wirksamkeit, als die eines akademischen Lehrers der Philosophie, nicht
wiederzuerkennen vermögen. Der Philosoph darf sich nicht als eine ideale «Ganzheit»
verstehen wollen. Als ein in der Zeit existierender Mensch und als Träger einer
besonderen Berufung tritt er den Vertretern der Wissenschaften an die Seite, ohne
in seiner Menschlichkeit auf eine Ausnahmestellung Anspruch zu erheben. Sein

Auftrag zur philosophischen Arbeit ist nicht in der Philosophie selbst begründet,
sondern in einem sie übergreifenden Quellpunkte menschlicher Berufung.

Le P. BOCHENSKI répond qu'il a dit toute sa pensée concernant la
philosophie ; il trouve inadmissible de tout réduire en philosophie au problème existentiel.

Was die Philosophie charakterisiert, ist Ausrichtung auf die Prinzipien.
M. TEUCHER (Berne) demande s'il est nécessaire que le philosophe soit une

personnalité morale (eine sittliche Persönlichkeit) pour qu'il puisse s'attaquer au
problème de la totalité. Cette condition ne s'impose pas, lorsqu'il s'agit d'une
science comme la biologie ; elle paraît donc pouvoir servir à préciser la relation
entre science et philosophie.

Le P. N. LUYTEN (Fribourg) insiste sur l'aspect ontologique de la recherche

philosophique :

Si le P. Bochenski n'arrive pas à une conclusion ferme sur la distinction entre
philosophie et science, ne serait-ce pas que la question posée ne permet pas une
réponse nette En effet, il y a tant de types de sciences différentes, de la physique
à la sociologie, qu'on ne saurait dire comment la science se distingue de la
philosophie. Mais n'y aurait-il pas la possibilité d'arriver à une réponse plus nette en

partant de la philosophie dont il semble plus aisé de déterminer le caractère propre.
M. Medicus a essayé de déterminer ce caractère en soulignant que la philosophie
fait appel à tout l'homme. Je crois qu'il y aurait avantage à déterminer le caractère

propre de la philosophie en fonction de son objet, et non tellement de l'atti-

20



tude du sujet. Je dirais que la philosophie considère dans l'objet une dimension
de profondeur négligée par la science. Par exemple, la science physique, tout en
parlant de cause, ne s'occupe pas de ce que j'appellerais le «statut ontologique»
de la causalité. C'est là l'objet propre de la considération philosophique. On pourrait

parler ici d'intelligibilité ontologique.
Plusieurs interventions ayant porté sur l'exposé de M. MEDICUS, celui-ci

désire apporter les précisions suivantes :

Es liegt mir insbesondere daran, klarzustellen, daß der Ausgang meines
Philosophierens die Vernunftnotwendigkeit und Unvermeidlichkeit der Wertgegensätze

ist. Die «Ganzheit» ist Postulat von religiösem Charakter: Es verlangt
Anerkennung, sobald bewußt geworden ist, daß die vernunftnotwendigen Werte
zwar verpflichten, aber nicht immer in Übereinstimmung untereinander zu bringen

sind. Unstimmigkeiten zwischen ihnen deuten stets darauf, daß in der Situation,

in der sie auftreten, etwas nicht ist, wie es sein sollte. Im weiteren liegt mir
daran, zu unterstreichen, daß die (gegen Ende meines Referates gesprochenen)
Worte über die Grenzen, die allen philosophischen Bemühungen nicht nur durch
ihre geschichtliche Bedingtheit, sondern auch durch die menschlichen Flecken des

Philosophierenden gezogen sind, sehr ernst gemeint waren ; es hat mir geschienen,
daß sie nicht in der Bedeutsamkeit, die ihnen zugedacht war, aufgenommen worden

sind. Kein Philosoph kann anders als aus seiner perspektivischen Sicht
sprechen, und neben der seinigen sind immer auch andere möglich.

Une intervention de M. P. BERNAYS (Zurich) attire l'attention sur la nécessité

de chercher à caractériser non seulement la philosophie, mais aussi la science.
Certaines notions qui intéressent le philosophe ne jouent plus de rôle en sciences :

il en est ainsi des notions de causalité et de réalité. Ce qui intéresse le savant, ce ne
sont pas les données immédiates, mais uniquement les relations spatio-temporelles
qui permettent de les relier. Mais la philosophie s'attache aux facteurs constitutifs
de l'existence (fundamentale Momente des Daseins), ce qui n'est pas l'affaire des

sciences. La distinction entre la philosophie et les sciences peut-elle être tranchée
Cela est douteux : on ne peut réserver l'intuition à la philosophie par opposition au
langage discursif et abstrait qui serait exclusivement celui des sciences et de

«l'objectivité». Mais il est juste d'attribuer à la philosophie, par opposition aux
sciences, le souci de considérer la totalité, tout ce qui apparaît comme fondamental

(die Totalität, das Fundamentale) et ce qui a rapport en l'homme à la vie de

l'esprit (die Beziehung zum menschlichen Geistesleben). Ce qui distingue encore
science et philosophie, c'est que celle-ci, dans sa recherche de ce qui constitue
l'essentiel des conditions de notre existence, en est encore à tâtonner et n'est point
liée à une méthode déterminée (noch suchend, noch nicht methodengebunden).

Plusieurs interventions demandent alors des précisions, tout particulièrement
celle du P. ROESLE, qui voit dans la discussion se cristalliser deux points de vue,
l'un fondamentalement philosophique, l'autre implanté dans la recherche des

sciences, raison pour laquelle il désire que l'on éclaircisse la question de savoir si,
de l'avis de M. Bernays, la philosophie doit (ou peut) être considérée comme une
phase seulement préalable (eine Vorstufe) de la science.

M. BERNAYS revenant sur ce point présente les remarques suivantes :

Für das Verhältnis von Philosophie und Wissenschaft ist charakteristisch, daß
in einem frühen Stadium der Entwicklung vonTheorien eine Trennung von wissen-

21



schaftlicher und philosophischer Betrachtung noch nicht vorhanden ist. Man
bemüht sich da bereits um Erklärungen und Deutungen ; das geschieht in freier
Spekulation und in Verbundenheit mit weltanschaulichen Betrachtungen. Es werden
darum auch diese Gedankenbildungen in die Philosophie eingereiht.

Von da aus aber findet auf verschiedenen Gebieten die Ausbildung einer
spezifischen Methodik und begrifflicher Systematik statt, und damit gewinnt die
Behandlung eines solchen Gebietes den Charakter der Wissenschaft.

Einen derartigen Übergang finden wir in besonders prägnanter Weise bei dem
Hervorgehen der theoretischen Physik aus der Natur-Philosophie und in neuerer
Zeit bei der Ausbildung der theoretischen Logik.

Hiermit ist nicht etwa gemeint, daß ein sukzessives Aufgehen der Philosophie
in verschiedene Wissenschaften zu gewärtigen oder anzustreben sei. Die
unentbehrliche Rolle der Philosophie stellt sich einerseits in Beziehung zur Wissenschaft

folgendermaßen dar:

1. Die Ausdeutung der wissenschaftlichen, zum Beispiel der physikalischen,
Theorien, das heißt ihre begriffliche Durcharbeitung zu einem Gedankensystem

(einer «dialectique», nach dem ursprünglichen Gebrauch dieses
Terminus durch Herrn Gonseth), wodurch erst eine eigentliche Naturansicht
zustande kommt, liegt der Philosophie ob. Je mehr die Wissenschaften sich
methodisch verselbständigen, um so mehr werden sie zurückhaltend in der
Ausdeutung der Ergebnisse ; das Bedürfiiis nach einer ergänzenden Funktion des

philosophischen Denkens wird hierdurch um so eklatanter.

2. Der Bereich der Erfahrungen erweitert sich ständig, und so tun sich immer
neue Gebiete der Forschung auf, in denen die Orientierung zunächst nicht
anders als an Hand von freier Spekulation erfolgen kann. Außerdem sind ja
auch in den Gebieten der entfalteten Wissenschaft die Theorien der Wandlung

unterworfen; diese erstreckt sich doch sogar auf die methodischen
Prinzipien und auf die Formen der Präzisierung der Aufgabestellung überhaupt.
So sieht sich die Wissenschaft ständig von neuem vor Problemen, für deren

Bewältigung keine ausgebildete geistigeTechnik zurVerfügung steht, für die sie

vielmehr philosophischer Reflexionen zur Direktive bedarf.

Allgemein und grundsätzlich ist anderseits über die Rolle der Philosophie zu

sagen: Der Anlaß zum Philosophieren erwächst aus dem unvollkommenen
Charakter unseres Erkennens, wie er sich darin zeigt, daß unser unmittelbares Erleben
keine fertige objektive Erkenntnis in sich schließt - und ferner auch aus der Un-
vollkommenheit der Bezogenheit des Daseins auf die Wertungen, deren
fundamentale Rolle Herr Medicus in seinem Vortrag hervorhob. Durch das Erfordernis
der Auseinandersetzung mit diesen Grundgegebenheiten erhält das philosophische
Denken seine dauernde Aufgabe als ein ständiges Anliegen des menschlichen
Geistes.

M. RYFFEL (Berne), sans vouloir nier que la frontière entre la philosophie
et la science soit floue, insiste, comme M. Medicus, sur le fait qu'il y a des questions
inévitables dont le caractère est définitivement philosophique et non plus
scientifique :

Wie sich aus den Referaten und ersten Diskussionsvoten ergab, sollten wir
drei Dinge vermeiden, wenn wir zu einer Verständigungsbasis und zu einem

22



eigentlichen Gespräch gelangen wollen: Vorerst sind die von Prof. Barth und
Dr. Teucher angetönten Probleme einer Individualethik bzw. Psychologie des

Philosophen oder Wissenschafters als nicht zum Thema gehörig auszuscheiden,
jedenfalls für den Anfang. Zweitens dürfen wir nicht einfach nach «Wissenschaft»
und «Philosophie» fragen, wie wenn es bereits etikettierte Sachverhalte dieser Art
ohne weiteres gäbe; auch dürfen wir nicht bloß fragen, was «man» unter
«Philosophie» in der Philosophiegeschichte faktisch verstanden hat, worauf Prof.
Bochenski zu großes Gewicht zu legen schien. Statt dessen sollte man bei den

ursprünglichen, aller Rede von Philosophie und Wissenschaft vorausliegenden
Phänomenen ansetzen, die die Chance haben, von allen anerkannt zu werden: das

heißt am vorurteilsfrei aufgefaßten Inbegriff der erkenntnismäßigen Bemühungen
des Menschen (theoretisches Tun im engeren Sinn und theoretische Besinnung auf
das praktische Tun in allen Formen und Gradabstufungen). Dieser Inbegriff ist
daraufhin zu durchforschen (wobei diese Durchforschung auch zu diesem

Inbegriff gehört!), ob sich in ihm wesentliche Züge und Zäsuren finden. Dabei
ergeben sich nun insbesondere bestimmt charakterisierte Fragerichtungen
unausweichlicher Art (radikale oder fundamentale Fragen), die einen Hauptteil dessen

ausmachen, was man bisher «Philosophie» genannt hat. Entsprechendes gilt für
anders gekennzeichnetes Fragen Wissenschaft). Drittens müssen wir uns, im
Hinblick auf die angestrebte ursprüngliche Verständigungsbasis, hüten, in die
Bestimmung der Philosophie und der Wissenschaft (auch nicht unter dem Titel
der «Idee»!) schon eine bestimmte Lösung philosophischer Fragen oder gar eine

ganz bestimmte Philosophie in nuce zu implizieren, was meines Erachtens bei
Prof. Medicus zum Teil der Fall war, namentlich in seiner Auffassung von den
vier Grundwerten und ihrem gegenseitigen Verhältnis. (Nachträgliche Beifügung:
Nach meinem Dafürhalten traf das gleiche auch bei Prof. Gauss zu.) Differenzierungen

in den Problemlösungen wären erst anschließend auszuarbeiten.
Im weiteren zwei für unsere Auseinandersetzungen nicht unwichtige Feststellungen.

Vorerst: Es besteht ein auffallender Unterschied zwischen dem
theoretischen Tun und der Besinnung auf praktisches Tun insofern, als das erste einen
weiten Bereich sogenannter Wissenschaft eröffnet, während die (theoretische)
Besinnung auf das praktische Tun recht bald in «radikale» Fragen
«Philosophisches») hineinführt. Ferner ergibt sich beim dringend nötigen Versuch einer
Fundierung der Geisteswissenschaften der aufschlußreiche Tatbestand, daß sich
zwischen die Geisteswissenschaften im bisherigen Sinn und die eigentliche
Philosophie so etwas wie eine «Anthropologie» (oft «philosophische Anthropologie»

genannt) einschieben muß, die den Menschen als individuelles und soziales

Wesen präzis zu erfassen sucht und zum Beispiel so fundamentale Begriffe wie

objektiver Geist, Gesellschaft, Kultur usw. zu klären hat (Hinweis auf die mir
besonders nahestehende Grundlegung der Sozialwissenschaften, insbesondere den
Ausbau einer «Rechts- und Staatsphilosophie» durch Rekurs auf die
«Anthropologie»: zum Beispiel sind die Rechtsvorschriften präzis zu kennzeichnende

objektivierte imperative Handlungsentwürfe oder Elemente zu solchen). Daraus

ergibt sich, daß die Grenzen zwischen wissenschaftlichen und philosophischen
Bemühungen in diesen Erkenntnisbereichen fließend sind, unbeschadet der Digni-
tät von eminent philosophischen Fragen, die nie bloß einzelwissenschaftliche
sind (so der eigentliche Sinn von «Gerechtigkeit»). Ähnlich dürften die Verhält-

23



nisse in den Naturwissenschaften liegen, wie die Bemerkungen von Prof. Bernays
zeigten.

A la question de M. EUGÈNE HEUSS: «la distinction entre la philosophie et
la science est-elle essentielle, ou les frontières sont-elles vagues ?» M. P. BERNAYS
réplique qu'il n'est pas correct de poser la question sous cette forme typiquement
alternative, pour la bonne raison qu'il faut répondre simultanément : la distinction

est essentielle et les frontières sont vagues. P. Bernays fait encore quelques

remarques pour conclure ses interventions précédentes.
R. SCHAERER, pour marquer la profonde distinction qu'il aimerait faire

entre philosophie et science, invoque les grands philosophes qui ont toujours été
attachés à ce «plutôt» philosophique que Bochenski a utilisé dans son argumentation

et cela à tel point que tous auraient été d'avis qu'il y a une sorte d'opposition

fondamentale entre la démarche purement scientifique et la démarche
philosophique. A l'objection du P. BOCHENSKI sur ce point, que les grands
philosophes ont uni les deux démarches dans leurs œuvres, M. SCHAERER réplique
que les démarches restent distinctes en ce que les philosophes ont entrevu, dans
la découverte qu'ils ont faite de relations véritablement philosophiques, une
valeur absolue qui n'est pas présente dans les démarches de la science.

P. THEVENAZ désire voir traiter non seulement la question de savoir ce qui
distingue philosophie et science, mais celle de leur unité. Il voit dans la discussion
se dessiner deux problèmes différents que l'on aurait peut-être avantage à traiter
séparément. M. Medicus a cherché l'unité profonde de la science et de la
philosophie pour ainsi dire en deçà de la science et de la philosophie constituées: dans

l'attitude de l'homme qui cherche le vrai. M. H. Barth également a insisté sur la
vocation (Berufung) du philosophe. L'unité se découvrirait donc dans le rapport
du savoir à l'homme tout entier. Le P. Bochenski cherche au contraire une unité à

partir des savoirs constitués qu'il a distingués, et au-delà d'eux. L'unité résiderait
dans le rapport des savoirs - scientifique et philosophique - entre eux.

D'un côté on est ramené vers l'éthique ou l'axiologie ; de l'autre on s'oriente
vers la logique, la méthodologie ou l'épistémologie.

Le problème des rapports se pose tout différemment dans un cas ou dans l'autre.
N'avons-nous pas affaire à deux problèmes distincts, aussi légitimes l'un que
l'autre Peut-être même engagent-ils deux conceptions différentes de la
philosophie : l'une visant à mettre l'homme tout entier en accord avec lui-même ; l'autre
à mettre en accord ou en place des savoirs juxtaposés ou hiérarchisés.

Le P. BOCHENSKI résume le débat de cette journée. Il pense, d'une part, qu'il
y a des domaines nettement philosophiques (par exemple l'ontologie, l'éthique),
peut-être y en a-t-il aussi qui sont nettement scientifiques. Mais, d'autre part,
dit-il, il est extrêmement difficile d'exclure de la philosophie telle qu'il l'envisage
des questions qui la débordent, et pourtant il faut le faire. — Il nous faut enregistrer
une divergence d'opinions qui se concentrent autour des vues exposées par les

deux orateurs : pour Medicus la philosophie dépasse le savoir, raison pour laquelle
elle devient éthique et religieuse - ce que Bochenski n'admet pas comme caractère
d'une véritable philosophie - tandis que pour lui la philosophie est le savoir.

La seconde journée du Symposium débute par les deux exposés

principaux de MM. H. Gauss et F. Gonseth.

24



HERMANN GAUSS

I.
Für das Bewußtsein unserer Zeit ist das Verhältnis zwischen

Philosophie und Wissenschaft eine zwar brennende, aber
weitgehend ungelöste Frage. Zwischen beiden Seiten bestehen zweifellos

rege Beziehungen; und man darf behaupten, daß in den letzten
Jahren diese Beziehungen noch zusehends lebhafter geworden sind.
Viele Fachwissenschaftler sind heute ernsthaft bemüht, die Grundlagen

ihrer speziellen Disziplin logisch zu klären, und viele von ihnen
wenden ihren Blick der Philosophie zu als der Instanz, von welcher
ihnen Hilfe, wenn nicht schon zugekommen ist, so doch zukommen
könnte. Und auch im Lager der sogenannten Philosophen ist man
heute wieder mehr geneigt als früher, auf die Sonderdisziplinen zu
hören. Es ist, als ob sich die Einsicht Bahn gebrochen hätte, daß

eine Philosophie, die sich nur mit sich selber beschäftigt, es zwar
vielleicht zu einer großen Kunstfertigkeit im technischen Ausdruck
bringen und diese möglicherweise auch mit Erfolg auf lange Frist
festhalten kann, aber doch zugleich immer in Gefahr ist, an den
sachlich dringlichsten Anliegen vorbeizugehen und den Vorwurf
Shakespeares auf sich zu ziehen: «Words, words, words nothing
from the heart».

Aber wenn so heute eine gewisse Anziehungskraft zwischen
Philosophie und Fachwissenschaft spürbar ist, so ist ebenso unverkennbar

ein Mißtrauen auf beiden Seiten gegenüber dem Gegenspieler
noch vorhanden. Man scheut sich, wie es scheint, miteinander in
näheren Kontakt zu kommen aus einer mehr oder minder deutlich
empfundenen Furcht, man könnte sich eine Blöße geben und sein
«Gesicht verlieren». Vielleicht ist dabei auch die Befürchtung im
Spiel, man könnte die eigene Initiative an den Verhandlungspartner
abgeben müssen.

Dieses Mißtrauen ist historisch verständlich: es stammt
beidseitig aus den Erfahrungen, die man in den letzten hundertfünfzig
Jahren miteinander glaubt gemacht zu haben. Zur Zeit des
deutschen Idealismus war es zunächst die Philosophie, die sich Übergriffe

oder doch Schritte, die als solche empfunden wurden, auf das

Gebiet der Fachwissenschaft zuschulden kommen ließ. Schon Kant
hatte versucht, auf erkenntniskritischer Basis ein gesamtes System
der Vernunft zu entwerfen, dessen fertige Schubfächer nur noch

25



mit dem empirischen Material der Einzelwissenschaft hätte
angefüllt werden sollen; da aber seine Gedanken, wie das Opus post-
humum zeigt, beständig im Fluß blieben, führte seine «Architektonik

der reinen Vernunft» noch nicht zum offenen Konflikt mit den
Wissenschaften. Anders bei Fichte. Seine Wissenschaftslehre sollte
ein in sich geschlossenes System der Vernunft darstellen, in welchem
die Thesen, die in ihm dialektisch durchlaufen werden, jeweils
Ausgangspunkt zu einer möglichen Einzelwissenschaft hätten sein
sollen. Fichte glaubte, die Möglichkeit seines Unternehmens durch
seine tatsächliche Verwirklichung beweisen zu können. Es ist
bekannt, daß schon Schellingüber diese Fichtesche Wissenschaftslehre
als über eine «Welt in Taschenformat» gespottet hat; aber er selber
verfuhr kaum kritischer, ließ er sich doch dazu verführen, die
gesamte Wirklichkeit gedanklich zu «konstruieren» und berief er sich
für die Gültigkeit seiner Konstruktionen aufein höheres Erkenntnisorgan,

das dem gewöhnlichen Sterblichen, wie er behauptete,
abging. Hegel ging vorsichtiger zu Werke ; er ließ die Einzeldisziplinen
in ihrem relativen Recht bestehen und verlangte nur, daß für das

sinnvolle Verständnis der Dinge das von den Einzeldisziplinen
vorbearbeitete Material auch noch dialektisch-spekulativ durchdacht
werde, damit es am richtigen Platz als «aufgehobenes Moment» in
den Sinnzusammenhang des Ganzen, der für ihn die Wahrheit war,
eingehen könne.

Nach dem Zusammenbruch dieser idealistischen Philosophie ging
die Einzelwissenschaft zum Angriff über, zuerst die mathematisch
unterbaute Naturwissenschaft, dann die Geschichte und seit Darwin
auch die Biologie. Die Philosophie wurde auf diese Art gleichsam an
die Wand gedrückt und suchte nur noch als rein formal-erkenntniskritische

Prinzipienforschung ihr Daseinsrecht kümmerlich zu
behaupten. Alles Inhaltliche hatte sie gegen Ende des letzten Jahrhunderts

schließlich fast kampflos an die Sonderdisziplinen abgetreten.
Mit unserem Jahrhundert trat in der Philosophie wieder eine

Wendung ein. Fast gleichzeitig erscholl sowohl in Deutschland als

auch in Frankreich und in England unter den «Philosophen» die

Losung, man müsse wieder an die Dinge selber herangehen. Die
Metaphysik ist damit neu erstanden, ja so weit, daß es heutzutage
fast Ehrensache geworden ist, möglichst weit von Kant Entfernung
zu halten. Auch neue spekulative Systeme sind wieder erstanden :

Man denke etwa an Bergson in Frankreich, Whitehead in England

26



oder Amerika und Scheler in Deutschland. Aber zu einem
Zusammenstoß mit der Wissenschaft haben sie nicht geführt ; man hat sie

auf der andern Seite nicht mehr tragisch genommen.
Zugleich hatten aber auch die Fachdisziplinen ihre eigenen

Sorgen. Das ungeklärte Verhältnis zwischen Mathematik und Physik
hat in diesen beiden Gebieten zu einer Grundlagenkrise geführt, die,
wie man weiß, noch heute andauert. Sie hat auch dazu geführt, daß

Von Seiten der Mathematiker und der Physiker eine spezielle
Philosophie ausgebildet worden ist, die weitgehend mit dem Anspruch
auftritt, überhaupt die Philosophie zu sein. Etwa zu gleicher Zeit ist
an den meisten Universitäten die Zunftphilosophie aus verwaltungstechnischen

Gründen zu den «Geisteswissenschaften» geschlagen
worden. Das hat bewirkt, daß zwischen der neugegründeten «Mathe-
matico-philosophie» und der traditionellen, nun noch mehr
geisteswissenschaftlich beeinflußten Universitätsphilosophie der Graben
noch verbreitert wurde. Der heute an den Universitäten der
Philosophie zugewiesene Platz ist damit, um es milde zu sagen,
problematisch geworden.

Aber auch bei den Geisteswissenschaften trat um die
Jahrhundertwende eine schwere Krise ein: sie ist bedingt durch den
sogenannten Historismus. Jede Wissenschaft und jedes philosophische
System, heißt es, sei historisch bedingt, und außerhalb der
Geschichte sei keine Wirklichkeit anzunehmen. Naturwissenschaftliche

Thesen wie das zweite «thermodynamische Gesetz» seien nicht
allzusehr zu fürchten; denn es sei höchst wahrscheinlich, daß in
ihrem historischen Fortgang die Naturwissenschaft selber zu Ergebnissen

gelange, die dieses Gesetz wieder als ungültig erscheinen
ließen. Ein solches Gesetz sei nur eine aus geschichtlich bedingten
Voraussetzungen distillierte Theorie; ob sie unter Berücksichtigung
neuer Fakten aufrechterhalten werden könne, sei ungewiß. Der
Historismus hat ohne Zweifel auflockernd gewirkt; er hat aber

gleichzeitig das Gespenst des Relativismus heraufbeschworen und
im Versuch, diesen zu umgehen, zu einer Reihe neuartiger dogmatischer

Verkrampfungen geführt. Man ist heute in den Geisteswissenschaften

geneigt, bleibende oder ewige Formen und Gestalten
anzunehmen und zu postulieren. Dabei kommt man sich zum mindesten
«realistisch» vor. Erkenntniskritische Einwürfe können diesem
Treiben kaum Einhalt gebieten, denn die Erkenntniskritik habe
«ohnehin abgewirtschaftet».

27



Die Stellung der Philosophie im geistigen Leben unserer Zeit
scheint mir dadurch charakterisiert, daß sie, wenn sie überhaupt
wieder etwas sagen will, das Gehör verdient, zugleich mit den beiden
heute aktuellen Problemen ringen muß, mit der mathematisch-physikalischen

Grundlagenkrise und mit dem Historismus. Tut sie das

nicht und nimmt sie bloß eines dieser beiden Probleme in Angriff,
dann wird sie von den jetzt bestehenden Sonderdisziplinen an
irgendeinem Ort einfach flankiert werden. Wer also heute ernstlich
philosophieren will, der sollte zum mindesten ein lebhaftes Interesse
sowohl an der Mathematik als an der Geschichte mitbringen. Daß
damit nichts Neues gefordert wird, ist klar: Schon Pascal hat eine

Verbindung des «esprit de géométrie» mit dem «esprit de finesse»

verlangt. Und Pascal dürfte kein unbedeutender Denker sein.

II.
Wie stellen wir uns nun aber das Verhältnis von Philosophie

und Fachwissenschaft vor Beim Versuch einer Beantwortung dieser

Frage, das muß ich vorausschicken, ist alles, was nun folgt, auf
eigenes Bisiko und auf eigene Verantwortung hin gesagt. Aus Gründen,

die man bald noch deutlicher sehen wird, kann ich für meine

Ausführungen nicht den Anspruch auf eine ursprünglich logische
Allgemeingültigkeit erheben. Trotzdem hoffe ich, daß meine
Gedanken nicht nur als zufällig subjektive Meinungsäußerung
aufgefaßt werden, sondern immerhin einen gewissen «exemplarischen»
Wert haben, um einen Ausdruck von Locke und Kant zu gebrauchen.

Ich gehe zwar, wie ich offen gestehe, von meinem subjektiven
Standpunkt aus — denn einen andern habe ich gar nicht — ; aber ich
mache zugleich den Versuch, diese meine eigene Subjektivität zu
Gunsten eines objektiv gemeinten Urteils zu überwinden. Dieses

Ringen um Objektivität über das Subjektive hinaus ist ja gerade
Philosophie; und von einer andern Objektivität als der, welche

gleichzeitig aus dem Versuch der Uberwindung der Subjektivität
hervorgeht, weiß die Philosophie nichts. Schützt sie eine derartige
ursprünglich gegebene Objektivität vor, dann hört sie auf, eine

«philosophia militans» zu sein; sie wird zur «philosophia trium-
phans», das heißt zu einem Unding.

Doch mm zur Sache Ich glaube nicht, daß man unserem Problem
des Verhältnisses zwischen Philosophie und Wissenschaft im
geringsten Genüge tun könnte, solange man die Philosophie bloß als

28



eine besondere, vielleicht allgemeinere Form neben die andern
Ausgestaltungen der Wissenschaft stellt oder etwa nur nach ihrer
speziellen, von den einzelnen Fachdisziplinen abweichenden Methodik
fragt. Auf diesem Wege würde man keinen Schritt weiterkommen.
Man würde nämlich stillschweigend voraussetzen, bereits zu wissen,
was Wissenschaft sei, als deren eine, vielleicht eigenartige Spezies

nun auch die Philosophie zu gelten habe. Nim ist aber, soviel ich
sehe, die Bestimmung dessen, was Wissenschaft ist, eine eminent
philosophische Angelegenheit. Ich gestehe, auch das, was Wissenschaft

bedeutet, nicht a priori zu wissen. Jeder Versuch, die
Philosophie endlich einmal zum Range einer Wissenschaft zu erheben, ist
darum in meinen Augen zwar etwas, das in akademischen Kreisen
immer mit einem wohlwollenden Echo rechnen darf, aber zugleich
ein Verrat an der Philosophie, weil man sie nach etwas zu modellieren

sucht, was nicht aus ihr selber hervorgegangen ist. Ich denke,
Sie werden begreifen, daß ich mich dieser «trahison des clercs» nicht
schuldig zu machen wünsche.

MeinVorschlag ist also der, nicht von vornherein als bekannt
vorauszusetzen, was Wissenschaft sei, oder daß Philosophie auf jeden
Fall eine species vom genus Wissenschaft darstelle, sondern einmal
in gemeinsamer Prüfung sich die Frage vorzulegen, was Philosophie
und die Einzeldisziplinen nicht de facto, sondern de jure wollen.
Ich beginne, wie es meiner eigenen Stellung entspricht, mit der

Philosophie.
Die Philosophie bemüht sich nicht, wie ich glaube, und wie schon

ihr Name sagt, um das Wissen darüber, wie die Dinge ein für allemal
beschaffen sind, sondern um die Weisheit, das heißt um die Einsicht
in den jeweiligen Wert der Dinge oder in das, wie unter Voraussetzung

einer obersten absoluten Instanz es jeweils für die Dinge gut
Wäre zu sein. Allwissenheit wäre uns zu nichts nütze, solange wir
nicht zugleich auch wüßten, welchen Gebrauch wir von diesem
unserem Wissen machen sollten, oöx èy xrrjoec, àlV yorjaEt.. to fisya,
sagt Plutarch. Eine beschränkte Einsicht in das, wie es in einer
bestimmten Situation gut wäre für die Dinge zu sein, ist für uns im
Prinzip aucb möglich ; denn wir erfassen sie «secundum modum re-
cipientis»; während Allwissenheit schon deshalb für uns nicht in
Frage kommt, weil wir in diesem Falle zugleich wissen müßten, daß

wir wissen oder mit andern Worten uns selber ganz durchsichtig sein
müßten. Allerdings ist eine Einsicht in das, wie es in einer bestimm-

29



ten Lage für die Dinge gut wäre zu sein, nicht eine abschließende,
ein für allemal gegebene Erkenntnis. Diese Einsicht muß immer
wieder neu errungen werden, weil die Situationen, aus denen heraus
wir sie suchen, sich beständig verändern. Die Philosophie führt also

nicht, wie ich sagen möchte, zu einer absoluten Erkenntnis; aber
nichts hindert sie, uns eine Gewißheit des Absoluten zu vermitteln,
indem sie sich eben bemüht, die Dinge zu sehen, wie sie «sub specie
aeterni» gemeint sind oder schlechtweg sind. Ferner möchte ich
behaupten, daß es keinen andern Weg gibt, zu dieser Gewißheit des

Absoluten zu kommen oder, vielleicht noch besser, in dieser Gewißheit

des Absoluten zu bleiben, als jene immer erneute Bemühung,
unsere sich wandelnde Welt immer wieder im Lichte eines obersten
absoluten Wertmaßstabes zu sehen. Und daß eine solche Sicht möglich

ist, kann nicht logisch bestritten werden. Es ist uns aber ebensowenig

verstattet, ihre Möglichkeit direkt zu beweisen. Darum kann
man auch niemanden andemonstrieren, daß er, und gerade er,
philosophieren müsse. Wer sich zu diesemWagnis entschließt, tut es, weil
er sich in dieser Welt sieht ohne eindeutiges Kriterium, um zwischen
Sein und Schein unterscheiden zu können, und weil es ihm nicht
erträglich ist, in einer Welt zu leben und zu wirken, die möglicherweise
nur Schein ist. Mit der soeben gegebenen Bestimmung der
Philosophie hat er aber auch die Garantie, daß es ihm vergönnt sein wird,
die beiden Klippen, die der Philosophie ebenso verderblich sind, zu
umgehen : Ich meine den Skeptizismus und den Dogmatismus. Skeptisch

braucht er nicht zu werden, weil immerhin eine Gewißheit des

Absoluten erreichbar ist; da diese Gewißheit des Absoluten aber
nicht zugleich eine absolute Gewißheit ist, wird er auch von jedem
Dogmatismus bewahrt werden.

Freilich hätte eine solche philosophische Einsicht noch keinen
Wert in sich selber ; sie gewinnt diesen Wert erst, wenn wir uns auch

praktisch nach ihr verhalten. Das, was «sub specie aeterni» am
richtigen Ort ist, das dürfen wir ästhetisch genießen ; was nicht so ist,
ruft uns zur sittlichen Tat auf, um zwar nicht eine harmonisch
reibungslose, aber doch immerhin gerechte Welt nach besten Kräften
zu schaffen. Es braucht wohl nicht betont zu werden, daß die
philosophische Einsicht immer zugleich ins Ästhetische und ins Ethische
transzendiert, da nicht alles und jedes in der Welt absolut gerechtfertigt

oder verworfen werden kann. Wichtig ist, daß philosophische
Einsicht für sich allein genommen nicht genügt.

30



Und das führt uns gleich einen Schritt weiter. Die Philosophie
appelliert nicht nur an unsern Verstand, sondern zugleich an unsern
Willen und unsere ästhetische Einbildungskraft. Sie geht den ganzen

Menschen an. Wir müssen, wie Plato sagt, obv ofa] rfj ifrnxfj
philosophieren, mit allen unsern Gemütskräften, aber unter der Leitung
des kritischen Verstandes, da wir in der Philosophie für alle unsere
Ansichten, die, beiläufig gesagt, nach meiner Überzeugung
ausnahmslos aus der ästhetischen Einbildungskraft hervorgehen,
logisch Rechenschaft ablegen müssen. Daß schließlich die Philosophie
nach meiner Ansicht religiös begründet ist, sei auch nur im Vorbeigehen

angemerkt. Wir bleiben eben in der Gewißheit des Absoluten,
wenn wir uns vorwiegend in den Dienst einer der drei großen Werte,
des Schönen, des Guten oder des Wahren stellen und in diesem
Dienste unsere subjektive Existenz vergessen. Ohne diese

Selbstvergessenheit gibt es nach meiner Überzeugung keine Philosophie.
Was uns in der Welt beunruhigt, ist die Vieldeutigkeit und

Mannigfaltigkeit ihrer Erscheinungen, zugleich mit ihrer Wandelbarkeit
und ihrem Werdecharakter. Wir streben nach dem eindeutigen
Sein, nicht nur, um es zu erkennen, sondern um es im Leben zu
verwirklichen. Nur wo eindeutiges Leben ist, da ist auch die Gewißheit
des Absoluten und das Gefühl der Übereinstimmung mit ihm; wo
Vieldeutigkeit zurückbleibt, da ist Unsicherheit und Zweifel. Damit

soll nicht gesagt werden, daß wir allen vieldeutigen Situationen
im Leben ängstlich aus dem Wege gehen sollen. Im Gegenteil. Da
nämlich jede Einsicht in «eindeutiges Sein» immer nur das Ergebnis
der Überwindung einer Vieldeutigkeit war, so ist der Ausdruck unserer

Gewißheit des Absoluten um so reicher und besser, je mehr wir
es gewagt haben, uns in einer vieldeutigen Situation zu bewähren.
Es ist geradezu ein Zeichen unserer innern Kraft, wenn wir es uns
leisten können, vorübergehend in immer kompliziertere äußere
Situationen einzutreten. Nach dieser obern Seite gibt es also keine
Grenzen, die nicht zu überschreiten wären. Eine solche Grenze
existiert für uns nur nach «unten» ; es muß ein Minimum geben - wobei
freilich auch dies nicht durch alle Zeiten hindurch fixiert ist —,

unter das wir uns unter keinen Umständen gestatten hinunterzusinken,

ohne uns selber verachten zu müssen.

Allerdings ist die Philosophie, so betrachtet, eher ein Ethos als
eine Doktrin oder Lehre. Sie bietet nichts, was sich schwarz auf
weiß nach Hause tragen ließe. Sie ist überall da vorhanden, wo kon-

31



sequent gedacht wird oder wo überhaupt gedacht wird (denn
unkonsequentes Denken wäre gar kein Denken). Aber es gibt keinen
Ort, an dem sie sich festlegen könnte. Bei der Teilung der Erde ist
sie entschieden zu spät gekommen. Ihr Wahlspruch ist das porphyrische

navta^ov xac fiïjôo/ioô. IhrHauch weht, wo er will. KeinMensch
kann über sie verfügen. Kein Mensch kann darum auch ihre allein
wahre Gestalt vertreten oder repräsentieren. Wir können nur Organ
der Philosophie sein. Aus diesem Grunde wäre es vielleicht auch besser

zu sagen, wir werden philosophiert als «wir philosophieren». Das
lateinische Yerbum deponens «philosophari» hat möglicherweise
einen tiefern Sinn als gemeiniglich angenommen wird.

III.
Aber, wird man sich nun fragen, wenn die Philosophie weiter

nichts als ein fast unfaßbares Ethos ist, wie läßt sich dann von ihr
eine Brücke zur Wissenschaft und ihren mannigfachen Abzweigungen

schlagen Daß eine solche Brücke dennoch möglich ist, das sollen

meine abschließenden Betrachtungen noch in Kürze aufzuweisen
versuchen.

Zunächst ist folgendes klar: Wenn wir die Erscheinung als eine
bloße Werdewelt charakterisiert haben, so bedeutet das, daß wir ihr
kein in sich gegründetes Sein zugestehen. Ontologie im traditionellen
aristotelischen Sinne lehnen wir darum grundsätzlich ab. Anderseits

ist Werden immer ein «Werden zum Sein hin»; das Werden
tendiert immer zum Sein, ohne es je völlig zu erreichen. Es hat
deshalb «Anteil» am in sich ruhenden Sein, aber auch Anteil an dessen

Gegenpol, der reinen Bewegung, die als reine Bewegung als eine Art
instantaner Explosion gedacht werden müßte. So an den gegensätzlichen

Ideen des reinen Seins und der reinen Bewegung partizipierend,

ist die Erscheinungswelt immer ein Kompromiß. Sie hat ihren
Halt nicht in sich selber ; sie ist keine «causa sui», noch ein «ens a se».
Sie hängt von einem höheren Prinzip ab. Das zeigt sich darin, daß sie

immer in einem Sinnzusammenhang steht, ohne diesen Sinnzusammenhang

je definitiv verwirklichen zu können. Diesen Sinnzusammenhang

können wir nicht leugnen, denn seine Leugnung setzte ihn
schon wiederum voraus. Der «Sinn, den man nicht ersinnen kann»,
um einen Ausdruck von Laotse zu verwenden, geht somit aller
Sinngebimg im einzelnen oder einer Richtungsbestimmung jeweils voraus.

Das heißt, unsere kontingente Erscheinungswelt ist nur denk-

32



bar als zufällige Exemplifikation einer ihr stets vorausgehenden
Sinnproportion. Diese Proportion oder Symmetrie kann als eine
mathematische Ordnimg bezeichnet werden, wenn man sich daran
erinnert, daß sie als solche Ordnung nicht nur-rational sein muß,
da ja auch die Mathematik rationale Proportionen kennt, die aus
zueinander irrationalen Gliedern bestehen. Wichtig in diesem
Zusammenhang ist, daß die Ordnung der kontingenten Wirklichkeit
als Bedingung der Möglichkeit ihrer Existenz vorausgeht. Das Reich
der Ordnungen ist also viel umfassender als der Bezirk der kontingenten

Wirklichkeit, und die Mathematik erstreckt sich auf Gebiete,
in die ihr keine Physik folgen kann. Wir treten damit dafür ein, daß
die Mathematik von der Physik unabhängig ist und verwerfen die
These, daß die Mathematik eine Wissenschaft vom «objet
quelconque» sei. Wir sind auch der Ansicht, daß die heutige
mathematisch-physikalische Grundlagenkrise nicht eher behoben werden
kann, als bis die Mathematik ihre ursprüngliche Freiheit zurückerobert

hat. Philosophie im platonischen Sinne und Mathematik
kämpfen heute hier auf einer Linie.

Ich muß es mir versagen, hier auf Einzelheiten einzutreten und
etwa den Ort der Geometrie in ihrem Verhältnis zur Mathematik
und zur Physik zu bestimmen versuchen. Bei dieser Gelegenheit
möchte ich nur daran erinnern, daß es nicht angeht, den Ubergang
von der Mathematik zur Geometrie etwa dadurch zu gewinnen, daß

man zum rein Arithmetischen den kontinuierlichen Raum als einen
«deus ex machina» willkürlich hinzufügt. Es ist nach meiner Ansicht
überhaupt grundfalsch, das System der Wissenschaften, wie es

Comte tut, so aufzubauen, daß man vom Abstrakteren zum immer
Konkreteren fortschreitet durch Hinzufügung eines jeweils neuen
Prinzips, das in den früheren Stadien noch nicht vorhanden war.
Daß diese Methode nicht Bestand hat, zeigt sich bei Comte darin,
daß er in der konkretesten Wissenschaft nach ihm, in der Soziologie,

noch einmal alle früheren Wissenschaften in ihrer genetischen
Entwicklung darstellen muß. Es existiert also genau genommen
nach Comte nur die Soziologie. Deshalb möchte ich die Ansicht
vertreten, daß die einzelnen Wissenschaften keine andern Prinzipien
haben als die Philosophie, aber nicht alle diese Prinzipien zugleich
anwenden. So fallen in allen Sachwissenschaften von vornherein
alle ethischen und ästhetischen Grundvoraussetzungen weg. Im
Vordergrund steht das Kognitive. Auch die rein erkenntniskriti-

3 33



sehen Erwägungen kommen für die Sachwissenschaften qua
Sachwissenschaften nicht in Betracht. Es ist fraglich, ob die Sachwissenschaften

überhaupt zustande gekommen wären, wenn in ihnen
immer das Erkenntniskritische mitberücksichtigt worden wäre. Das

Gegenteil scheint mir der Fall zu sein.

Ich werfe jetzt nur noch einen kurzen Blick auf ein paar aktuelle
Wissenschaftsprobleme, mehr nur zur Illustration des Gesagten als

um ihre gründliche Erörterimg anzustreben. Die Physik bemüht
sich, wie ich glaube, um die Entdeckungen von Kausalwirkungen in
der Zeit. Sie formuliert ihre Gesetze, die als Gesetze ja nicht dem
zeitlichen Prozeß unterworfen sind, unter der Voraussetzung, daß
die von ihr studierten Vorgänge wiederholbar sind. Daher ihr Interesse

an der Herstellung gleichartiger Konstellationen. Auf dieser
Wiederholbarkeit beruht die Stärke der Physik, besonders auch in
technischer Hinsicht. Den Physiker interessiert es, zu wissen, wie
ein Stein fliegt, nicht warum er fliegt. Er sucht nicht zu verstehen,
sondern zu begreifen. Aus diesem Grunde verbannt er auch alle
Finalursachen aus seinem Gebiet. Das heißt aber nicht, daß der

Physiker rein technisch interessiert sein müßte ; er kann seinem

Gegenstand gegenüber ein echtes philosophisches âav/idÇeiv bewahren.
Nur ist er dann, menschlich gesprochen, eben etwas mehr als Nur-
Physiker.

In den biologischen Wissenschaften wird der Zweckgedanke mit
dem Begriff des Organismus aufgenommen, aber nicht als bewußt
verfolgter Zweck gemäß einer sittlichen Wahl des Besten, sondern
als etwas in der Natur Vorgefundenes, vielleicht nach Kant als eine

nur subjektiv unumgängliche Betrachtungsweise «Als-Ob». Jedenfalls

ist der Organismus als in sich geschlossener Zweckverband
mehr als bloß die Summe seiner Teile. Die Griechen haben darum
geschickt zwischen olov und näv (dem bloß mechanischen Aggregat)
unterschieden.

In der Psychologie interessiert uns hauptsächlich das Motiv für
das Handeln eines Individuums. Hier wird bereits Anspruch auf
Verstehen erhoben. Was die Psychologie als solche nicht untersucht,

sind die Handlungsweisen von sozialen Gruppen von Individuen,

außer insofern solche Kollektivbestrebungen wiederum auf
die Motivation des Individuums zurückwirken.

Mit dem vorwiegend kollektiven Wirken hat es die Geschichte zu
tun. Nach meiner Ansicht hätte sie in zwei Teile zu zerfallen, in

34



einen mehr statischen Teil, in welchem gezeigt wird, was unter
gewissen sozialen Voraussetzungen typischerweise geschehen könnte,
und in einen vorwiegend dynamischen Teil, in welchem die Nicht-
wiederholbarkeit der jeweiligen Situation unterstrichen wird. Den
Anspruch, alle Wirklichkeit zu umfassen, könnte ich der Geschichte
niemals vindizieren. Sie mag sich auf alle «Fakta» erstrecken; aber
damit ist die Wirklichkeit noch lange nicht erschöpft. Zur Wirklichkeit

gehören eben auch die «actus», als deren Niederschlag die Fakta
als sogenannte opera operata anzusehen sind. Der actus oder das

opus operantis läßt sich aber nicht mehr als Tatsache vergegenständlichen.

Die Aktus gehören darum nicht mehr dem Jagdgrund der
Geschichte an. Es gibt deshalb auch kaum etwas Verschrobeneres
als aus den bisherigen geschichtlichen Ereignissen den Sinn des

Lebens ablesen zu wollen oder vorauszusetzen, daß es eine einheitliche

geschichtliche Tradition gibt, in die der einzelne bloß sich
hineinzustellen hat. Die geschichtliche Welt ist nur der Ort, an dem wir
wirken sollen, die sichtbare Schaubühne, in welcher unsichtbare
Kräfte sich zu verwirklichen streben. Um richtig zu handeln, muß
man sich darum eine geschichtliche Tradition selber suchen und
schaffen und zwischen lebendigen Kräften und totem Ballast zu
scheiden wissen. Wie man ohne Ethik und Ästhetik Geschichte treiben

will, ist mir nicht erfindlich.
Über das Verhältnis der Philosophie zur Theologie - sofern diese

überhaupt auch noch als Wissenschaft zu betrachten wäre, worüber
die Meinungen bekanntlich weit auseinandergehen — zu sprechen,
kann ich hier nicht mehr unternehmen. Ich habe betont, daß nach
meiner Überzeugung alle Philosophie, die ihres Namens würdig ist,
eine religiöse Grundlage hat. Ferner wurde behauptet, daß alle
Philosophie ein Absolutes als oberste Instanz voraussetzt. Aber oh
dieses Absolute sich uns durch Selbstoffenbarung kund tun muß,
damit wir überhaupt etwas von ihm wissen, das kann, wie ich glaube,
die Philosophie als solche nicht mehr entscheiden. Auf jeden Fall
darf sie den Begriff der Selbstoffenbarung Gottes, als wäre Gott
eine Ursache neben und außer uns als einer weiteren Ursache, nicht
annehmen, weil dadurch Gott selber verendlicht würde. Es hindert
aber nichts, anzunehmen, daß in jeder objektiv richtigen Tat, die
Wir vollbringen, Gott durch uns als eine Instrumentalursache wirkt,
so daß in diesem Falle unser Wille mit dem göttlichen zusammenfällt.

Durch eine derartige Auffassung würde auch das Gespenst des

35



Synergismus schwinden, vor dem die Theologen - mit Recht - sich

so fürchten, dem sie aber meist nur so entgehen zu können glauben,
daß sie widerspruchsvoll die souveräne Kausalität Gottes neben der
menschlichen, die zugleich nichtig sein soll, bestehen lassen. Was
hätte aber dann die Erschaffung des Menschen überhaupt für einen
Sinn haben können

F. GONSETH

Quelques mots tout d'abord sur la façon dont j'entends envisager
la question qui fait l'objet de ce symposium.

On peut chercher à opposer le philosophe au savant, pour mieux
les comprendre l'un et l'autre. On ne le fera pas dans un but
polémique, mais dans unbut méthodique. Pour bien concevoir, dira-t-on,
ce que peuvent être les rapports de la science et de la philosophie, ne
convient-il pas de savoir tout d'abord avec quelque exactitude ce

que sont la science, d'une part, et la philosophie, d'autre part N'est-
il pas tout indiqué de commencer par une étude en profondeur pour
dégager l'essentiel de ce qui fait la philosophie en face de ce qui fait
l'essentiel de la science, afin de délimiter les domaines appartenant
à l'une et à l'autre, afin de circonscrire les questions qui relèvent de

l'une à côté de celles qui relèvent de l'autre Est-il possible d'éviter
la question préalable de la définition de la philosophie et de la carac-
térisation de la science

Eh bien, je ne chercherai pas à entamer la question par ce bout
Je ne chercherai pas à procéder au préalable à cette illumination
interne. Je suivrai en quelque sorte un chemin extérieur certainement
moins ambitieux, mais peut-être aussi moins difficile.

J'ai d'ailleurs aussi des raisons philosophiques d'agir ainsi. Mais

je ne crois pas nécessaire de les exposer d'avance. Elles apparaîtront
d'elles-mêmes, en chemin.

Je voudrais tout d'abord insister sur le fait que la question des

rapports entre la science et la philosophie ne se pose pas entre deux
disciplines déjà bien constituées et bien séparées l'une de l'autre.
Elle se pose au contraire à l'intérieur de chacune d'elles, et tout
spécialement à l'intérieur même de la philosophie. A l'intérieur du
thomisme par exemple, on peut distinguer deux courants assez

opposés : les uns prétendent fonder l'essentiel de leur philosophie sur
ce qu'on pourrait appeler notre expérience naturelle, sur le bon sens

36



et sur les principes métaphysiques sans lesquels il n'y aurait pas de

bon sens. La connaissance évoluée dont la science s'occupe, pour
importante qu'elle soit par ailleurs, n'a pour eux qu'une importance

philosophique secondaire. Pour ces philosophes, science et
philosophie sont nettement séparables, sont d'ores et déjà séparées
et leurs destins ne sont liés que de façon très lâche, si même ils le sont.

Pour les autres, science et philosophie s'entrecroisent sur tout le
domaine de la connaissance, sur le domaine de la connaissance
scientifique aussi bien que sur le domaine de la connaissance naturelle.
Elles rencontrent, de façon différente il est vrai, les mêmes questions
et les mêmes objets. En un mot, elles ne forment, selon l'expression
du cardinal Mercier, qu'un seul corps.

Une opposition semblable se retrouve dans tout le champ
philosophique actuel. Pour Bachelard, par exemple, la participation à la
pensée scientifique est constitutive de sa pensée philosophique. Au
contraire, Merleau-Ponty ne semble prendre appui (il le fait
constamment) sur les résultats de la science que pour s'écarter de

celle-ci.
Les nouvelles métaphysiques semblent inspirées de la volonté de

se constituer en disciplines autonomes vis-à-vis des disciplines qui
disent viser la connaissance objective. Avec une intransigeance aussi

absolue, mais directement opposée, certaines philosophies d'inspiration

logistique n'accordent de sens qu'aux énoncés pliés d'avance à

certaines exigences formelles et rigoureuses.
On pourrait ajouter cent autres exemples à ceux que je viens de

citer. Mais la chose est-elle nécessaire Les observations qui
précèdent suffisent, me semble-t-il, pour établir clairement que la question

que nous discutons ici, la question des rapports entre science et
philosophie, ne met pas deux partis en présence dont l'un comprendrait

tous les philosophes et l'autre tous les savants. Ce qui est en
discussion, c'est la valeur de la connaissance scientifique pour la
philosophie : c'est une question qui oppose des philosophes à d'autres
philosophes.

Voici maintenant une seconde remarque. Est-il permis de parler
de questions purement philosophiques, philosophiques en soi Est-
il légitime de poser comme existant en soi un domaine de connaissance

et un ensemble de questions réservés à l'autorité du philosophe

Pour pouvoir en décider, je m'en vais ici encore me servir
de quelques exemples.

37



La cosmogonie d'Aristote est parfois encore enseignée comme une
matière d'intérêt philosophique. Elle n'a guère de valeur scientifique.

L'intérêt scientifique de la cosmogonie héliocentrique de

Copernic-Kepler et de la théorie newtonienne de la gravitation
universelle est incomparablement supérieur à celui de la cosmogonie
d'Aristote. Mais je ne pense pas qu'il y ait un cours de philosophie
où le système planétaire soit étudié comme une matière d'intérêt
philosophique.

N'y a-t-il pas là un fait assez paradoxal
Faut-il penser que le passage des vues aristotéliciennes sur le

monde à l'astronomie (géocentrique elle aussi) de Ptolémée, puis au
système solaire de l'astronomie copernicienne et newtonienne n'a
pas eu de conséquences profondes sur le développement de l'esprit
humain, qu'il soit resté sans grande portée philosophique

Nous savons tous que c'est le contraire qui est vrai. Je n'apprendrai
rien à personne en insistant sur la signification décisive de ce qu'on
appelle souvent le tournant copernicien. Les preuves en sont
manifestes; personne ne songe plus aujourd'hui à les contester.

Il est cependant deux points sur lesquels je voudrais m'arrêter un
instant. On a souvent parlé du bouleversement que ne pouvait pas

manquer d'entraîner l'abandon de toutes les perspectives basées sur
l'idée que la terre doit être le centre du monde. Ce n'est pas cet aspect
de la révolution copernicienne que je voudrais souligner, mais bien
plutôt l'entrée en scène du fait d'expérience dans toute son irréductibilité.

La mécanique de Newton donne une cause au mouvement
des planètes sur leurs orbites : l'attraction mutuelle des planètes et
du soleil. Toute l'explication des mouvements des planètes sur la
voûte céleste, à travers les constellations des étoiles fixes, vient donc
se fonder dans la matière et dans les lois auxquelles obéit la matière.
Pour prévoir tout l'avenir et pour reconstituer tout le passé du
système solaire, il suffisait en principe de connaître la distribution des

masses matérielles dans l'espace et leurs vitesses en un instant
déterminé. Le monde physique se refermait ainsi sur lui-même et se

donnait à lui-même la loi fondamentale. Un monde matérialiste
avait ainsi pris naissance.

La loi de l'attraction universelle ne se présentait pas, d'autre part,
comme une loi abstraitement nécessaire, elle n'avait rien d'un principe

de pure raison, apportant avec lui son évidence et sa nécessité

rationnelles, son intelligibilité. C'était au contraire une loi naturelle

38



ayant toute l'opacité d'un fait qu'il faut accueillir pour la simple
raison qu'on l'a rencontré.

En même temps que naissait le monde fermé de la matière, cessait
aussi le règne exclusif de la pure intelligibilité, de la raison, unique
souveraine de toute connaissance. Ainsi naissait le monde de la
science dans lequel l'homme ne sait où ni comment introduire les

valeurs qui lui sont propres. On rapporte qu'une singulière crise

intellectuelle, présentant certaines analogies avec la crise existentialiste

actuelle, sortit du triomphe des idées newtoniennes. Le fait n'a,
je pense, rien qui puisse nous étonner. Qu'on se souvienne de Pascal

(l'un des pères reconnus de l'existentialisme) s'écriant dès avant
l'édification de la mécanique newtonienne : le silence éternel de ces

espaces infinis m'effraie.
A quel but les observations qui précèdent tendent-elles Je voulais

donner un exemple, un premier exemple d'une question
philosophique que son développement historique a portée en territoire
scientifique. Cet exemple doit contrebattre l'idée selon laquelle une
question déterminée est d'avance et pour toujours une question
d'ordre philosophique ou d'ordre scientifique.

Cet exemple doit aussi me donner l'occasion de m'étonner que la
philosophie continue à accorder son attention à une question de
connaissance au stade où la valeur de cette connaissance était à peu près
inexistante (nous en pouvons juger maintenant), mais n'éprouve pas
le besoin de suivre cette question dans les péripéties qui lui apportent
une élucidation progressive. Cette question, bien qu'ayant maintenant

un aspect scientifique de plus en plus précis, n'a cependant pas
perdu son intérêt philosophique. Plus que jamais, il reste à

comprendre ce que peut être le statut de l'homme dans le monde des lois
naturelles.

Mais laissons de côté ces dernières considérations que je voulais ne
faire qu'en passant, et revenons à notre exemple. Son destin
historique ne s'achève pas dans la théorie newtonienne de l'attraction
universelle.

Pendant plus de deux siècles, la théorie newtonienne de l'attraction

universelle resta la base de toutes les explications astronomiques.

Les irrégularités révélées par un ensemble plus précis
d'observations trouvèrent leurs causes dans l'existence de nouvelles
planètes. Je ne chercherai pas à expliquer comment certaines de ces

irrégularités conduisirent cependant Einstein à développer sa théorie

39



de la relativité générale dans le cadre de laquelle la théorie new-
tonienne de l'attraction prend figure d'approximation, de fort bonne

approximation, d'ailleurs.
Dans le monde des atomes, la connaissance scientifique franchissait,

d'autre part, un certain nombre d'étapes décisives qui devaient
nous mener à la théorie moderne des quanta, théorie qui renverse
certaines de nos vues les plus naturelles sur l'espace et sur la matière.

Mais voici où j'en veux venir : à la pointe des recherches modernes
dont il vient d'être question, deux courants semblent maintenant
se dessiner. L'un peut être rattaché aux noms d'Einstein et de

de Broglie : c'est le courant ontologique. La physique, dit Einstein en
termes particulièrement clairs, doit poser l'existence d'une réalité
physique prédéterminée, d'une réalité physique en soi que la
physique découvre. Dans son fond, la physique ne peut être que réaliste.

L'autre courant peut être rattaché aux noms de Bohr, Born et
Pauli : c'est le courant dialectique. La physique telle que nous la
concevons (et telle que nous contribuons à la faire), disent ces physiciens,

n'a que faire d'une hypothèse ontologique. La réalité qu'on
observe n'est jamais une réalité en soi, mais une réalité dans un horizon

de réalité (pour employer un mot de la théorie de la connaissance

ouverte) et les éléments d'une théorie ne sont jamais donnés par
avance dans une validité dernière.

Aux derniers Entretiens de Zurich, M. Pauli adressait un appel
non équivoque à la théorie de la connaissance ouverte, en vue de

constituer le cadre gnoséologique dont la physique a besoin.
Voilà donc la physique moderne devant une question de caractère

indubitablement philosophique, devant la question fondamentale
de toute philosophie de la connaissance, celle de la nature du réel.
La physique s'y heurte sans l'avoir cherchée, dans la poursuite la
plus stricte de ses propres fins.

La cosmologie en particulier s'offre à nouveau à l'intérêt du
philosophe, et cette fois avec tous les caractères que la recherche scientifique

lui a conférés.
Cet exemple n'est-il pas concluant Voilà donc une question où

la philosophie et la science ne cessent de s'entrecroiser, non pour
s'opposer l'une à l'autre, mais pour se compléter l'une l'autre. Elle
est d'ordre philosophique ou d'ordre scientifique selon l'angle sous

lequel on l'aborde. Mais elle ne se subdivise pas en une demi-question
philosophique et une demi-question scientifique. On ne peut pas en

40



faire une étude philosophique sérieuse en particulier, en tournant
le dos à la science : renoncer à en intégrer l'aspect scientifique, c'est
simplement renoncer à la traiter avec authenticité.

Il ne serait pas difficile de donner d'autres exemples qui, tous,
conduiraient aux mêmes conclusions. On pourrait suivre la question
du continu en partant de Zénon d'Elée pour aboutir, tout d'abord,
à Leibniz chez qui elle garde un aspect métaphysique. Cette ligne
entrerait alors en territoire mathématique, où le calcul
différentiel et intégral lui a déjà donné une solution qui paraissait devoir
être définitive. Mais les recherches sur les fondements viennent
reprendre cette solution et lui conférer une signification philosophique

renouvelée.
Là aussi, je pourrais m'étonner du fait que la philosophie telle

qu'on l'enseigne trouve encore juste de s'occuper de la continuité
jusqu'à Leibniz, et selon Leibniz, jusqu'à un stade que l'on est
maintenant en droit de considérer comme très insuffisamment élucidé,

pour l'abandonner au moment où le calcul infinitésimal commence
à lui apporter une solution rigoureuse.

Je ne crois pas d'ailleurs qu'il soit nécessaire ou même utile de

multiplier les exemples.
Il me semble plus indiqué d'éclairer encore notre sujet d'un jour un

peu différent, restant en cela fidèle à l'intention de l'aborder de

l'extérieur.
Je viens d'insister sur le fait qu'en traitant une question

philosophique, on ne peut pas faire abstraction de la situation de connaissance

dont on peut ou dont on doit partir. Je voudrais amener
maintenant le philosophe lui-même sur le devant de la scène et montrer
de quelle capitale importance peut être pour lui la rencontre de tel
ou tel résultat scientifique.

Prenons le cas de H. Reichenbach, le philosophe des sciences bien
connu que nous avons perdu récemment. Je suis assez loin de

partager en tous points ses idées. Mais ce n'est pas de cela qu'il va s'agir.
Je tiens de Reichenbach lui-même qu'il entra dans la carrière

philosophique en tant que disciple de Kant. L'événement qui devait
le séparer à jamais de la doctrine kantienne fut sa rencontre avec la
théorie einsteinienne de la relativité. Comment la chose peut-elle
s'expliquer On a caractérisé la théorie kantienne de la connaissance

en la mettant en rapport avec la science newtonienne.
L'homme en situation de connaissance, dans une situation de con-

41



naissance réellement occupée, ne dispose pas d'un savoir catalogué
d'avance en savoir certain et savoir incertain. Il n'en allait pas
autrement de la science newtonienne. La théorie kantienne de la
connaissance est un essai de purification de la situation de connaissance

propre à la science newtonienne, un essai de désigner ce qui
doit être nécessairement assuré d'avance pour que cette science

puisse être ce qu'elle était. Le rôle que le temps et l'espace jouent
dans la science newtonienne se trouve consacré par leur élévation
au rang d'intuitions a priori dans la doctrine kantienne.

Or, la théorie de la relativité établit entre le temps et l'espace un
autre rapport que celui qui est à la base de la science newtonienne.
La théorie de la relativité renonce, par exemple, à l'axiome de la
simultanéité selon lequel deux éléments simultanés pour un premier
observateur le sont aussi pour tout autre observateur. Cet axiome
est aussi un a priori de la philosophie kantienne.

Or, de deux choses l'une : ou bien la théorie de la relativité a raison,
et dans ce cas la théorie kantienne de l'intuition spatio-temporelle
est fausse —, ou bien c'est cette dernière qui est juste et la théorie de

la relativité doit être rejetée.
Reichenbach opta pour la relativité et contre la théorie kantienne

de la connaissance. En avait-il le droit Ce choix n'était-il pas
arbitraire D'autres que lui n'ont-ils pas le droit de faire le choix
contraire Avec Reichenbach, je pense que ce choix est un choix
obligé.

La théorie de la relativité n'est pas une théorie qu'on puisse adopter

ou rejeter à son gré. Les confirmations qu'elle a reçues de l'expérience

ne nous laissent pas cette liberté. Elle a suffisamment subi
l'épreuve des faits pour que, sans en faire une connaissance absolue,
nous soyons tenus d'en faire un élément de notre propre situation
de connaissance. Pour un théoricien de la connaissance, le problème
n'est pas de chercher les moyens de rejeter la théorie de la relativité,
mais les moyens de l'intégrer.

Toute l'activité philosophique de Reichenbach fut inspirée du
désir de poser les bases d'une philosophie capable de s'intégrer les
résultats de la recherche scientifique.

J'en reviens ainsi aux conclusions auxquelles mon premier
exemple m'avait déjà conduit. L'idée qu'il existe un territoire
proprement philosophique où l'on pourrait traiter les questions purement

philosophiques à l'abri des conséquences tumultueuses dupro-

42



grès de la connaissance scientifique prend de plus en plus figure
de rêve.

Science et philosophie sont unies comme le sont la connaissance

et la réflexion sur la connaissance. Ce ne sont que deux aspects d'une
même entreprise. Il peut être utile, selon les circonstances, de chercher

à les spécifier l'un par rapport à l'autre, et même de les opposer
l'un à l'autre. Mais il est factice, et même dangereux, de poser en fait
qu'ils peuvent être dissociés complètement et conduits chacun pour
soi vers des destins autonomes.

Pour dire enfin ma pensée concernant la valeur des apports
respectifs de la science et de la philosophie à l'œuvre commune, je
n'hésiterai pas à déclarer, me mettant ainsi en désaccord avec
M. Gauss, qu'à mon avis c'est aujourd'hui la science qui ouvre les

voies et qui approfondit les perspectives.
Je sais bien que tout ce que je viens de dire ne suffira pas pour

contrebattre le tenace espoir en un chemin de souveraine certitude,
espoir qui cherche précisément sa réalisation dans les métaphysiques

nouvelles. Mais de quel prix cet espoir doit-il être payé C'est
tout le champ de la connaissance objective que la philosophie
devrait abandonner. Quel est alors son rôle et quel est son champ
d'action La chose a déjà été expliquée et discutée au sein de cette
Société : l'homme, dans la conscience qu'il a de lui-même, devient le
seul objet de la connaissance philosophique. Quant à moi, je ne suis

aucunement sûr (je suis même sûr du contraire) que, même dans ce

champ réduit, la connaissance philosophique ne se trouve pas en
concurrence avec une autre sorte de connaissance où viennent aussi
s'inscrire les résultats de l'expérience que l'homme a de lui-même,
avec tous ses aléas et toutes ses possibilités d'erreurs.

Quoiqu'il en soit, je pense qu'en se retirant de son engagement
dans le monde de l'objet, la pensée philosophique fait fausse route.
La situation dans laquelle nous nous trouvons actuellement, situation

dont notre état de connaissance est un moment essentiel, me

paraît comporter une tâche tout à fait différente. Ce dont nous
avons besoin, c'est d'une perspective intégrante, d'une perspective
cohérente dans laquelle l'homme puisse réconcilier sa connaissance
et ses valeurs. Il nous faut une philosophie qui sache accorder la
valeur du savoir avec le savoir des valeurs.

Je disais tout à l'heure que, dans la situation actuelle, c'est la
science qui me paraît ouvrir les voies. Elle est capable de nous four-

43



nir un modèle de la façon dont la perspective intégrante dont je parle
pourrait se concevoir. La physique moderne a reconnu pour son

compte la faculté d'user avec efficacité de la catégorie de la
complémentarité. Il ne peut être question, naturellement, d'étendre sans

plus à la philosophie ce qui s'est trouvé idoine en physique. Mais
rien ne nous empêche, une fois la complémentarité bien conçue, d'en
faire une catégorie d'essai qui, si elle subit l'épreuve de son engagement

dans l'explication, passera au rang de catégorie explicative.
C'est la procédure normale de l'explication scientifique. Rien

n'empêche qu'elle ne devienne la procédure selon laquelle pourrait
se constituer une philosophie de l'homme et du monde, une
philosophie de l'homme dans le monde qui ne laisserait rien échapper de

ce que nous savons nous appartenir.
Nous sera-t-il permis d'ajouter que nous venons d'énoncer le

projet essentiel de la tendance philosophique qui se donne le nom
de philosophie ouverte

DEUXIÈME DISCUSSION

M. PIERRE THÉVENAZ (Lausanne) chargé de diriger les débats, indique
quelques-uns des points qu'il serait utile d'élucider après l'audition des

conférences de MM. Gauss et Gonseth. Revenant en particulier sur une constatation du
P. Roesle dans la discussion précédente, il attire l'attention sur l'alternative
éventuelle d'une science triomphante et d'une philosophie triomphante.

M. PHILIPPE MÜLLER (Neuchâtel):
Notre président nous demande si nous pourrions tomber d'accord pour donner

en philosophie une importance, voire la première importance aux progrès de la
connaissance scientifique. Je ne suis pas sûr que l'on puisse souscrire sans réserve
à cette proposition. Il y a, dans la pensée moderne, une école de penseurs, à

laquelle j'inclinerais à m'associer, qui, sans méconnaître l'intérêt de la recherche

scientifique en elle-même, ne croit pas qu'elle ait l'importance philosophique que
d'aucuns veulent lui donner. Je songe ici à tel passage de Sartre, où la pensée

scientifique est ramenée à un type de connaissance instrumentale, qui a son
domaine propre et ses limites intrinsèques, et qui, par son caractère même d'instru-
mentalité, reste dépendante d'un milieu biologique déterminé. La conception que
se faisait Scheler du savoir scientifique n'est pas éloignée de cette façon de voir.
Il est sans doute impossible de la légitimer en peu de mots, mais il convenait de

signaler que si dans cette enceinte une certaine unanimité en faveur de l'importance

philosophique de la connaissance scientifique, je veux dire de l'importance
primordiale, telle qu'on ne saurait être philosophe sans être quelque peu physicien,

mathématicien ou biologiste, semble se faire, cela ne signifie nullement que
tous les philosophes contemporains souscriraient à cette thèse.

44



M. HENRI-L. MIÉVILLE (Lausanne) présente les remarques suivantes :

Science et philosophie sont intimement apparentées, puisqu'elles se rapportent

à l'objet général que vise la connaissance et qui est le réel ou l'être: ce qui
est ou a été et peut-être sera, et aussi le devoir être, s'il existe quelque chose

comme des «valeurs» préférables à leurs contraires et une activité de l'homme
qui se propose des fins. Cela étant, s'il y a une distinction à faire entre philosophie
et science, on doit pouvoir assigner à la première un objet différent ou tout au
moins une visée et des démarches méthodologiques différentes de celles des

sciences. C'est le point qui demanderait quelques précisions complémentaires.
Quel est le champ de recherche des sciences Les sciences mathématiques

forgent dans l'abstrait un instrument indéfiniment perfectible qui permet aux
sciences expérimentales de définir certains types de relations qui se réalisent
approximativement dans le donné spatio-temporel. L'être singulier est porteur
d'une infinité de caractères et engagé dans une infinité de relations. Etant l'unité
concrète de ses diverses fonctions, il échappe nécessairement comme tel à l'analyse
scientifique qui porte sur des relations, sur des déterminations qu'elle ne peut
transformer en concepts qu'en les isolant par abstraction de leur contexte et de leur
source. Il y a donc place pour une discipline (philosophique) qui se donne pour
objet l'être même dans sa réalité singulière, tant sous sa forme individuelle que
comme totalité d'univers, l'idée de l'être universel et concret étant présente à la
pensée, dès qu'elle prononce un jugement d'existence, dès que, réfléchissant sur
elle-même, elle s'inscrit avec ses actes dans l'être qui la comprend. Cette discipline
qui est Vontologie (on l'appelle aussi métaphysique, lorsqu'on use de l'un des sens de

ce terme assez élastique) se justifie aux yeux des ontologistes, parce que «nous ne

pouvons pas - selon la remarque d'Aimé Forest - considérer d'une attitude
identique de pensée les aspects particuliers du réel et Vunité de l'être qui s'y trouve
impliquée d'une façon variée» («Du consentement à l'être»). Cela étant, l'ontologie

doit user d'une méthode qui ne saurait être celle des sciences (mathématiques,

expérimentales ou historiques) «car les résultats que l'entendement
scientifique obtient n'ont de valeur d'être et de vérité que par la réalité de l'être
impliquée dans leur expression même, mais qui reste au-delà de ce que la science
détermine». L'être n'est pas la «somme» de ses «déterminations», il en est la
«source»; principe d'unité ou de liaison; on ne le connaît pas par une série

d'approximations de nature discursive. Il est «acte» et non «chose» ou «objet»,
acte qui se perpétue en l'infinie diversité des êtres. Nous ne le «connaissons»

que dans la mesure où devient vivante en nous la conscience d'une participation.
Mais le problème de l'être n'est pas le seul domaine que la philosophie peut

revendiquer - quitte à justifier cette prétention - comme n'étant pas situé sur le
plan des recherches dévolues aux sciences. Il y a le problème de la connaissance,
c'est-à-dire celui que pose à l'esprit non pas telle ou telle science, mais la prétention

que toutes élèvent de formuler, sous la réserve du plus informé, des
affirmations valables, valables quant à leur portée objective, valables en principe
pour tous les esprits suffisamment avertis. Aucune science particulière ne
comporte l'analyse et l'examen critique de la notion de vérité que toutes présupposent.

L'affirmation jugée vraie a une valeur (dans le double sens de Geltung, validité,

et de Wert) que ne possède pas l'affirmation fausse. Mais elle n'est pas la
seule valeur. Il y a un problème philosophique de la valeur et des valeurs, qui

45



n'est qu'un aspect du problème des fins ou problème du devoir-être, car notre
activité de vivants doit nécessairement se proposer des fins, s'orienter vers des

«préférables». A côté de la philosophie théorique, il y a une philosophie pratique
et une esthétique. Or ni la biologie, ni la psychologie, ni la sociologie ou l'histoire
ni aucune des sciences dites positives ne peut se prononcer sur le préférable, sur
le bien et le mal, sur le beau et le laid. Les sciences, pour reprendre un mot de

H. Poincarê, ne parlent qu'à l'indicatif, non à l'impératif, ni même à l'optatif.
Si elles apportent des connaissances précieuses sur la constitution du cosmos, sur
la nature humaine, si elles développent et révèlent les ressources de l'esprit, leurs
méthodes ne leur permettent pas de se prononcer sur aucun devoir-être ; le
domaine des valeurs et du normatif, dont l'importance est première dans la vie de

l'esprit - cela a été souligné à juste titre - leur échappe.

Quel sera finalement la caractéristique du penser philosophique? On peut dire

que c'est la volonté de pousser partout jusqu'à l'intelligence des principes, de

Yävvnô&ezov, de ce qui est ou paraît être premier, de ce qu'il n'est pas possible
de faire dériver d'autre chose, soit dans l'ordre de l'être, soit dans l'ordre de la
valeur. La synthèse de l'ensemble des positions qu'un penseur adoptera (compte
tenu de l'acquis des sciences et des hypothèses qu'elles permettent d'énoncer)
constituera sa philosophie, ce terme étant pris alors au sens large de

Weltanschauung.

Un mot encore concernant les méthodes. Prenons le cas de l'ontologie. Les
méthodes d'investigation dont usent les sciences mathématiques et naturelles ne
sauraient, on l'a vu, lui convenir. L'ontologie classique pensait pouvoir résoudre
le problème de l'être par une méthode logico-déductive, basée sur l'analyse de

l'idée d'être. On reconnaît aujourd'hui assez généralement qu'elle n'est pas
opérante. Mais l'ontologie peut utiliser la méthode reflexive dont le point de départ
est la prise de conscience du cogito. Cette méthode «conduit à chercher notre
premier modèle de l'être dans l'expérience qu'a de lui-même le sujet pensant»
(E. Leroux). A la méthode réflexive et la complétant s'ajoute la méthode régressive

inaugurée par le criticisme de Kant et qui consiste à remonter du jugement
jugé vrai aux conditions qu'il faut supposer réalisées du côté du sujet et du côté
de l'objet pour que sa validité soit explicable. Il suffit qu'un seul jugement soit
jugé valable (par exemple le cogito: je constate que je pense), pour qu'il soit
nécessaire de se demander ce qu'implique une pareille affirmation sous le

rapport de la réalité qu'elle pose et de la validité à laquelle elle prétend. Tout
jugement tenu pour vrai ou pour probable à un degré quelconque semble impliquer
la réalité d'un ordre objectif de l'univers qui comprend la pensée et la relation
qu'elle soutient avec ce qui est pensé par elle comme existant à un titre
quelconque. La notion d'ordre ou de conditionnement est une notion première, c'est-
à-dire irréductible (de quelque manière qu'elle ait été acquise). La négation
même de sa valeur objective la présuppose valable. Cette sorte de cercle est le
signe que nous touchons à un «absolu» ; il signifie - ainsi en jugera l'ontologiste -
que la pensée est remontée à sa source qui transcende toutes les «subjectivités»
qu'elle alimente dans le hic et nunc de l'histoire.

La méthode régressive fait apparaître comme premières (dans le sens qui vient
d'être dit) non seulement les notions d'être et d'ordre, mais celles de valeur et
d'acte qui sont à la base de la philosophie pratique et de l'esthétique. La valeur

46



morale d'un comportement et la valeur esthétique d'une œuvre d'art ne se

démontrent pas more geometrico, ni ne se constatent comme des faits; elles

s'éprouvent et veulent être assumées par un acte du sujet. Une valeur ne se «justifie»

que par référence à une valeur plus essentielle dont elle est une spécification
(une «vérité» par exemple, présumée telle, ne cède le pas qu'à une vérité mieux
fondée). Il n'en reste pas moins que les sciences et les techniques qu'elles
permettent de constituer ont profondément modifié notre vision de l'homme et de
ses possibilités et que leur évolution pose au philosophe des questions de grande
portée, même si le progrès des sciences ne permet pas de résoudre, parce qu'ils
échappent à leurs méthodes, les problèmes qu'on peut appeler spécifiquement
philosophiques.

A ces remarques, M. ANDRÉ MERCIER (Berne) répond par les observations
suivantes :

M. Miéville me paraît vouloir d'abord distinguer science et philosophie en ce

que cette dernière est métaphysique (ou plus particulièrement ontologique).
Or, je ne pense pas qu'il soit correct de vouloir, par exemple à la manière

extrême de Grassi, distinguer en deux classes hiérarchiques la métaphysique
(même l'ontologie) de l'ensemble des sciences en disant que la métaphysique
s'adonne à l'étude de l'être en tant que tel, tandis que les sciences n'auraient
affaire chacune qu'avec tel ou tel aspect de l'être. Car il n'y a pas de connaissance
de l'être en tant que tel qui ne soit une connaissance d'un de ses aspects
seulement; la raison de cela réside dans notre finitude, elle-même provoquée par
notre plongement dans la temporalité (ou dans la matérialité des choses, ce qui
revient au même en dernière analyse). En fait, la connaissance de l'être en tant
que tel (ou de l'essence des choses dans l'ontologie) est aussi celle d'un aspect de

l'être, et de plus la recherche de ce qu'on appelle les derniers principes ne peut
réussir en évitant totalement des approximations censées toujours meilleures qui
exigent l'adéquation plus ou moins bonne du langage à la réalité entrevue de

l'être; mais en fin de compte, cette adéquation ne peut être constatée que par
une sorte d'expérience. Je reconnais que cette expérience a quelque chose de

profond, tandis que ce qu'on appelle expérience dans une science de la Nature
par exemple paraît beaucoup plus clair et immédiat (Voire? L'expérience en
physique est terriblement médiate!).

La métaphysique est une approche discursive objectivante (comme les
sciences d'ailleurs) vers la connaissance de l'être; elle se distingue des autres
sciences par le genre d'expérience mettant en rapport le sujet intelligent avec
l'objet contemplé. Mais, dira-t-on peut-être, l'expérience métaphysique s'attaque
à une sorte d'infinité de l'Etre et se distinguerait par là de celle des sciences!

A cette distinction j'objecterai que les expériences physique, biologique, etc., en
font tout autant. Je sais bien que par exemple la matière est finie dans l'appréhension

sensorielle que les sciences ont leurs bornes. Mais, d'une part, la
métaphysique a aussi ses bornes. D'autre part, les sciences physique, biologique...
recherchent en dernière analyse, toutes aussi, au-delà des bornes, l'infini qu'elles
parviennent à appréhender grâce à une formalisation de leur objectivation. La
métaphysique fait de même : au travers de la finitude de nos conceptions, au-
delà et par extra-polation des structures de notre pensée, elle projette des tentacules

vers l'infini de l'être et de l'éternité; mais nous devons bien reconnaître

47



que ni par la métaphysique, ni par aucune autre science, nous n'appréhendrons
jamais totalement cet être pour la raison banale que nous ne sommes pas Dieu.

Alors vouloir distinguer science de philosophie en faisant de cette dernière
la métaphysique est fallacieux.

Invoquer d'ailleurs, pour séparer science et philosophie, que la philosophie
procède de l'éthique et de l'esthétique me paraît une fausse perspective. En
effet, comme il ressort déjà du discours de M. Medicus, l'homme pensant ressent
la nécessité parallèle de mesurer le perçu selon les trois valeurs du vrai, du beau,
du bien. Si donc on avait posé la question de notre symposium autrement :

Philosophie et Art, par exemple, l'argument ci-dessus convenablement modifié créerait

cette autre fausse perspective qu'art et philosophie sont séparables du fait
que philosophie relève du vrai et du bien. (Une troisième sera facile à construire.)
C'est donc que, vu d'assez haut, le thème proposé à notre symposium n'est qu'un
thème partiel; on aurait peut-être plus sagement fait de rechercher d'emblée les

relations de la philosophie à l'ensemble des formes de la connaissance qui
correspondent aux trois valeurs fondamentales du vrai, du beau, du bien (M. Medicus

y ajoutait une quatrième).
La philosophie n'est donc ni la métaphysique, ni «ce qui n'est pas scientifique»

(ce qui ne ressortit pas seulement au vrai) dans la connaissance. Il y a,
entre philosophie et science, une communauté fondamentale dans la volonté de

connaître l'être et d'appréhender son infinité par un effort de libération à partir
de notre temporalité.

M. HEINRICH BARTH (Bâle) se référant aux conférences de MM. Gauss

et Gonseth:

Beide Referate verdienen unsere hohe Anerkennung. Was die Ausführungen
von Prof. Gonseth angeht, so stimmen wir ihnen im großen und ganzen zu,
besonders auch der These, daß Philosophie und Wissenschaften einem einzigen
Erkenntnisraum zugehören, und daß dieser Erkenntnisraum ein offenes System
bedeuten muß. Wichtiger als eine saubere Unterscheidung beider Gebiete ist uns
die Herstellung wechselseitiger Beziehungen. Gegen eine «philosophie des

sciences» hätten wir erst dort Bedenken vorzubringen, wo sie sich anschickt, die
andern Erkenntnisgebiete, also die Existenzphilosophie, die Ästhetik, die
Sozialwissenschaften usf., in sich selbst zu integrieren, das heißt für sich selbst einen
Totalitätsanspruch zu erheben. - Dem Philosophen liegt es ob, das Erbe der
philosophischen Überlieferung zu verwalten und das, was in ihr gegenwärtige Aktualität

besitzt, in der heutigen Geisteslage zur Geltung zu bringen. Nicht alle
philosophische Tradition gehört derart eindeutig der Vergangenheit an, wie es zum
Beispiel von der Kosmologie des Aristoteles festgestellt werden kann. Es gibt
Probleme, welche gestellt worden sind und weiter gestellt werden müssen, die
nicht nach der Methode naturwissenschaftlicher Erkenntnis gelöst werden können.

- Wenn der modernen Quantentheorie die Beziehimg von «Subjekt und
Objekt» in ihrer gewohnten Bedeutung zweifelhaft wird, dann betritt sie ohne
Zweifel den Bereich einer uralten philosophischen Problematik. Die uns geläufige
Korrelation von «Ich und Gegenstand» muß überwunden werden. Zur Realisierimg

dieses weittragenden Schrittes sollten Philosophie und Physik zusammenarbeiten.

- Zur Erprobung unseres wechselseitigen Verständnisses darf an Prof.
Gonseth die Frage gestellt werden, ob sich für ihn die Erkenntnis der Zeit in den

48



Aussagen der Relativitätstheorie erschöpft, oder ob er einer diese Theorie
übergreifenden Philosophie der Zeit Raum zu geben geneigt ist.

M. ROBERT MÜNZ (Berne): Wissenschaft und Philosophie begegnen sich
immer wieder auf demselben Weg in entgegengesetzter Richtung. Die Bedeutung
der einen, der Sinn der andern möchte sich so friedlich oder kriegerisch nurmehr
wie Sehen und Schauen unterscheiden. Wie Brentano substantielles Urteil und
Phänomen, so hält einer der Väter der Logistik, Frege, Bedeutimg und Sinn
auseinander, neuerdings nicht viel anders die psychologistische Schule um C. G.

Jung. Bedeutung ist das Absichtliche, Hermetische, Geschlossene, Zeigende,
Beweisende, das Wissen. Unmittelbarer, offener erscheint der Sinn und ihr Quell
nicht an ein hohes Bewußtsein von Sollen, Recht, Haben, Sein gekettet. Auch
ein kreatürliches Gewissen kann existieren.

Philosophie mag auch bisweilen als innere Passion erscheinen, sofern sie mit
dem Logos gegen den Mythos oder mit dem Mythos gegen den Logos wertet. Den
lateinisch üblichen Ausdruck philosophari wird man in der Mythologie der
Sprache selbst als ein Medium erkennen: reine Passivität, wo das Subjekt des

Willens ausgelöscht ist, möchte es nur bei schmerzlichst mechanischem oder
tierischem Zwang oder umgekehrt unter letzter Begnadung in Religion, Mystik,
Kunst und Ästhetik geben. Sonst ist gegenüber der wissenschaftlichen Seite der
philosophische Raum nachdenklich und besinnlich, dimensional sich erweiternd.
Wissenschaften hingegen, discursive und beschreibende, zeitigen und erörtern
pragmatisch ihr eigenes Pflichtmaß mit allen ihren gegen- und vielseitigen Mitteln

und Spiegeln von Ansichten und Pünktlichkeiten.
M. HANS ZANTOP (Zurich) voudrait contribuer à préciser la question qui

fait l'objet de ce symposium:
Unser Symposion über Philosophie und Wissenschaft hat zum Thema: «Aufgabe

und Sinn des philosophischen Erkennens in seinem Verhältnis zum
einzelwissenschaftlichen Erkennen.» Auf Grund dieser Formulierung müßte von
vornherein der Vergleich von Philosophie und Einzelwissenschaften in ihren konkreten

Systemgestalten vermieden werden, könnte es doch sein, daß es dem
Menschen bis heute nicht gelungen ist, die philosophische und wissenschaftliche
Erkenntnisaufgabe sinngemäß zu erfüllen. Vergessen wir nicht, daß wir irrende
Wesen sind und darum Wahrheit in keiner Form besitzen, sondern immer nur
suchen können. Deshalb bestünde unsere heutige Aufgabe darin, uns gemeinsam
um die reine Idee echten philosophischen wie wissenschaftlichen Erkennens zu
bemühen. Befragen wir statt dessen die Wirklichkeit von Philosophie und
Wissenschaft, um aus ihnen ihre Idee zu gewinnen, so finden wir möglicherweise nur
eine durch mannigfache Verkehrungen verfälschte Idee.

Um diesen Irrweg zu vermeiden, sollten wir dort einsetzen, wo unser Erkennen

beginnt, nämlich bei unsern Fragen. Herr Prof. Gonseth hat dies mit erfreulicher

Deutlichkeit dargelegt. Wenn er sagt, daß unsere Fragen jedesmal die
gleichen seien, daß sie sich nur in ihren Intentionen unterscheiden, so weist dies

auf den entscheidenden Punkt zur Unterscheidung von philosophischen und
wissenschaftlichen Fragen. Ich würde deshalb vorschlagen, folgende drei Fragen
gemeinsam zu untersuchen:
1. Wenn schon der Ausgangspunkt unseres Fragens überall der gleiche sein

sollte, würde es sich empfehlen, vorerst zu prüfen, ob diese Behauptung wirk-

4 49



lieh zutrifft. Fragen wir uns deshalb zuerst: «Was gibt uns Anlaß zum
Fragen?» oder «Woran entzündet sich unser Fragen?»

2. Wenn wir dies hinreichend geprüft haben, könnten wir uns sodann fragen:
«Warum fragen wir überhaupt?», «Was möchten wir wissen?» oder «In
welche Richtung geht unser Fragen?» Und da könnte es sich dann herausstellen,

daß wir zwei Ziele kennen, von denen her wir an die Phänomene
herantreten, so daß die Art unseres Fragens, ob es sich um philosophische oder
wissenschaftliche handelt, vom Ziel her bestimmt ist.

3. Nun erst, wenn wir diese zweite Frage rechtsgültig oder wahrheitsgemäß
beantwortet haben, können wir die dritte stellen: «Wenn sich unsere Fragen
nicht im Ausgangspunkt, sondern nur im Ziel unterscheiden, worin bestehen
sodann die beiden Methoden, vom Start zum Ziel der Frage zu gelangen,
welches ist ihr charakteristischer Unterschied?»
Ich erwähne kurz als geschichtliches Beispiel, wie Kant das Verhältnis von

Philosophie und Wissenschaft gesehen hat. In den vorkritischen Schriften
beschäftigte ihn die Frage, ob es von der physikalischen Erkenntnis einen Übergang

zu metaphysischer Erkenntnis gebe. Anfänglich bejahte er sie, um sie

später um so deutlicher zu verneinen. In seinem Opus postumum beschäftigte er
sich mit der entgegengesetzten Fragestellung, die den Übergang von den
metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft zur Physik betraf. Diese
Frage konnte er nicht mehr befriedigend beantworten. Woran mag das liegen?
Es ist von mehreren Rednern betont worden, daß Philosophie und Wissenschaft
einen Körper und darum ein Ganzes bilden. Gewiß, aber weil nun jeder Körper
für uns seine zwei Seiten hat, von denen aus man ihn angehen kann, könnte auch

unsere Erkenntnisbemühung zwei einander gegenüberliegende Fixpunkte haben,
von denen her wir die Phänomene befragen. Falls diese einander wirklich
entgegengesetzt liegen, kann es keinen Übergang von philosophischer zu
wissenschaftlicher Erkenntnis geben, es sei denn durch Wechsel des Standortes, von
dem her wir fragen. Wer von beiden her fragt, erweist sich als Philosoph und
Wissenschafter in einer Person. Faktisch wird er beides wohl immer nur
nacheinander sein können, indem er jenen Wechsel des Standpunktes immer wieder
hin und zurück vollzieht. Dieser Wechsel geschieht aber durch Umschlag oder
Umkehrung und nicht durch allmählichen Übergang.

Zum Schluß ließe sich die Frage der Priorität von philosophischer und
wissenschaftlicher Fragestellung angehen. Zunächst einmal ist sie von dem bisher
Gesagten zu verneinen. Wenn jedes Phänomen von vornherein von zwei Seiten

angegangen werden kann, sind beide Fragestellungen gleichberechtigt. Die Frage
der Priorität kann deshalb nur noch diejenige der logischen und zeitlichen Folge
betreffen. Beide verhalten sich zueinander entgegengesetzt. Faktisch und damit
zeitlich beginnen wir mit den wissenschaftlichen Fragestellungen. Logisch, und
damit wahrheitsgemäß, sollten wir mit der philosophischen Fragestellung
beginnen.

Dies kann am besten am Beispiel unseres Symposions gezeigt werden. Fast
durchwegs ist in den Voten versucht worden, das Verhältnis von philosophischem
und wissenschaftlichem Erkennen so zu bestimmen, daß von der Wirklichkeit
des gegenwärtigen Denkens in Philosophie und Wissenschaft ausgegangen wurde.
Statt dessen sollten wir von der Möglichkeit oder von der Idee ausgehen, aber

50



nicht als einer schon gefundenen, sondern als einer erst zu suchenden, das heißt
zu erfragenden. Anders ausgedrückt: die Frage nach Aufgabe und Sinn des

philosophischen Erkennens im Verhältnis zum wissenschaftlichen Erkennen ist selbst
zuerst eine philosophische Frage und nicht eine wissenschaftliche. Erst, wenn
sie beantwortet ist, können wir die wissenschaftliche Frage stellen: «Worin
Unterscheiden sich Philosophie und Wissenschaft in Wirklichkeit, welches sind
ihre aktuellen Verschiedenheiten?» Und hier erweist sich sodann, daß die Grenzen

fließend sind, daß es ein Mehr oder Weniger ist.
Ich fasse deshalb zusammen : Aufgabe der philosophischen Besinnung ist es,

die Idee von philosophischer und wissenschaftlicher Erkenntnis eindeutig
herauszustellen und damit deren Erkenntnisbereiche ebenso eindeutig und nicht
bloß fließend zu bestimmen. Erst dann ist es möglich, auf Grund wissenschaftlicher

Fragestellung die Grenzen beider in der Wirklichkeit zu bestimmen, wobei
sich dann eben zeigt, daß sie fließend sind, in einem Mehr oder Weniger faktisch
bestehen. Hier wurden beide Antworten gegeben ; beide sind berechtigt, aber die
eine ist selbst philosophisches, die andere wissenschaftliches Forschungsergebnis,
und sie schließen einander nicht aus, sondern ein.

Répondant à la question de M. Barth, au sujet du temps, M. Gonseth déclare
flue pour le physicien le problème du temps, tel qu'il est résolu parla théorie de
la relativité, permet des calculs vérifiés plus exacts que ceux de la théorie gali-
léenne. L'introduction des notions einsteiniennes est une contribution au
problème philosophique; une question que peut se poser le philosophe est alors celle-
ci: quelle relation y a-t-il entre le temps de la relativité et celui de l'intuition
immédiate Ainsi le problème philosophique du temps est enrichi, mais non pas
éliminé.

Mlle MAGDALENA AEBI (Zurich), revenant sur l'ensemble du problème
posé, développe l'idée qu'elle se fait d'un «système architectonique» du savoir
humain et de la culture :

Der Gesichtspunkt des Instrumentalen tritt nicht nur in der Beziehung von
Philosophie und Einzelwissenschaften auf, sofern etwa die Philosophie fragt,
Wozu die Wissenschaften letzten Endes dienen sollen; was der Zweck, der Sinn
des ganzen Wissenschaftsbetriebes ist. Man kann eine «Architektonik» des

(menschlichen) Gesamtwissens entwerfen, ja eine Architektonik der menschlichen

Kultur1, in der bestimmte Disziplinen «instrumentale Bedeutung» für
dineri systematisch nachgeordnete Disziplinen bekommen. So dienen die
mathematischen und logischen Disziplinen als Instrument für alle deduktiven
Wissenschaften. - Diese Architektonik des Gesamtwissens basiert auf einer Architektonik

des Seins sowie der Erkennbarkeit dieses Seins, das heißt des Erkennbaren ;
einer Lehre vom Aufbau des Realen (behandelt durch das Corpus der Einzel-
Wissenschaften) sowie vom Erkennbaren als solchen (behandelt durch das Corpus

der philosophischen Einzeldisziplinen). In einer solchen Architektonik ist
das menschliche Gesamtwissen, das heißt Philosophie und Einzelwissenschaften,
®ls Einheit aufgefaßt, als Ganzes, innerhalb dessen jede einzelne wissenschaftliche

und philosophische Disziplin ihren Platz hat, und innerhalb deren jede die-
Ser Disziplinen jede andere ergänzt. Ein Fortschritt innerhalb irgendeiner dieser

1 Vgl. mein «Système naturel des Sciences». Actes du 11« Congrès International de Philosophie,
ß*uxelles, août 1953, Band II, S. 236.

51



Disziplinen kann die Lage in jeder andern Disziplin beeinflussen, so daß die
gesamten einzelwissenschaftlichen und philosophischen Disziplinen «ein gemeinsames

Schicksal» haben. Eine Gesamteinteilung dieser Disziplinen ergibt eine

«allgemeine Topologie der Probleme».
Diese Gesamteinteilung gliedert sich nach den Formalobjekten der

Wissenschaften sowie der philosophischen Disziplinen einerseits - das «Materialobjekt»
jeder Wissenschaft und jeder philosophischen Disziplin scheint mir implizit die
Gesamtheit des Realen zu sein; jede Einzelwissenschaft setzt diese Gesamtheit

voraus, visiert sie aber nicht explizit. Anderseits gliedert sich jene Gesamteintei-
lung nach den Methoden, das heißt dem speziellen Zweck dieser Einzeldisziplin.
Wir erhalten so ein zweidimensionales System von quasi-axiomatischem
Aufbau; so, daß das material Vorauszusetzende in der Reihenfolge der Voraussetzungen

der objektiven Welt2, das methodisch Vorauszusetzende in der Reihenfolge

der Typen von Wissenschaften - deskriptive, theoretische, praktische
Wissenschaften - sich folgt. Dieses System ist offen sowohl nach der Seite der
innern Gliederung - es können jederzeit «Übergangsdisziplinen» auftreten - wie
nach außen. Es hat funktionalen Charakter und ist empirisch-deskriptiv
fundiert, aber - sofern es auf den Menschen und die ihm mögliche Erkenntnis,
anderseits auch auf die ihm mögliche Gestaltung des Realen bezogen ist -
ausgerichtet auf «die wesentlichen Zwecke des Menschen»; es betrachtet also die
Gesamtheit des menschlichen Wissens unter anderem - aber nicht ausschließlich

— unter einem instrumentalen Gesichtspunkt.
Die philosophischen Disziplinen machen eine Art «Grundlagenforschung» der

Einzelwissenschaften aus, indem sie das Zurückgeben von jedem behebigen
Problem einer Einzelwissenschaft aus bis zum jeweiligen àvvJCÔ wGVOV erlauben. Jeder
Psychologismus ist dabei ausgeschaltet; es handelt sich um die Rechtsgrundlagen
jeder Einzelerkenntnis. Die philosophischen Einzeldisziplinen behandeln diese

Rechtsgrundlagen, wobei sie bis zum Cogito zurückgehen, bis zur Analyse der
realen Ausgangssituation jeder menschlichen Besinnung, sei es bei der Inangriffnahme

eines Spezialproblems, sei es bei einer Gesamtbesinnung. Die Philosophie
als Ganzes hat also ein anderes Objekt als die Einzelwissenschaften. Anderseits
betrachtet die Philosophie als Wissenschaft von der Ganzheit der menschlichen
Kultur auch die Beziehungen der Einzelwissenschaften sowie der philosophischen
Einzeldisziplinen zueinander und ordnet sie zu einer Ganzheit, die letztlich
bezogen wird - wie im kantischen «Weltbegriff»3 der Philosophie - auf die wesentlichen

Zwecke des Menschen. Auch hier hat die Philosophie ein anderes Objekt
als die Einzelwissenschaften: ein Objekt, das den Einzelwissenschaften als
solchen nicht zugänglich ist, dessen Erkenntnis aber die Erkenntnis der
Einzelwissenschaften ergänzt und sie voraussetzt. - Als «Grandlagenwissenschaft»
ordnet die Philosophie jede spezialwissenschaftliche Einzelerkenntnis ein in die
Gesamtheit des Realen, sofern diese dem Menschen zugänglich ist; sie bezieht
das Objekt wie die Methoden der Einzelwissenschaften zurück auf die Gesamtheit

des Seins (des Realen). Als «Ganzheitsbetrachtung» gegenüber der menschlichen

Kultur ordnet sie die Gesamtheit der menschlichen Bestrebungen den

2 So scheint etwa die anorganische Welt die Voraussetzung der Entwicklung der organischen Welt;
diese die Voraussetzung der Existenz der Phänomene des Seelenlebens zu sein etc.

2 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, Architektonik der reinen Vernunft.

52



«wesentlichen Zwecken» der Menschheit unter. In beiden Rücksichten verfolgt
sie einen gewissen «instrumentalen» Gesichtspunkt. Die Funktion der
Philosophie ist letzten Endes eine integrierende, eine zur Ganzheit ergänzende. Die
Philosophie ist - als Grundlagenforschung - Einordnung der einzelwissenschaftlichen

Erkenntnis in eine Erkenntnis des Seins als Ganzen (die Ganzheit des

Realen), als Ganzheitsforderung Reziehung der Bestrebungen des Menschen auf
die «wesentlichen Zwecke» des Menschen. Also sie ist:
a) Erkenntnis der Gesamtheit des Seins, sofern diese vom Menschen aus möglich

ist ;

b) Forderung der Einheit der Kultur.
Dabei darf die Philosophie nicht das empirische und das rational-deduktive

Studium des Realen überspringen, wie das ein gewisser mythischer Piatonismus
(Gauss) zu tun versucht, oder wie der deutsche Idealismus - insbesondere seit
Fichte - sich das anmaßte. Kant glaubte aus dem Cogito, dem transzendentalen
Ich, die Gesetze der Welt ableiten, ja sie der Welt «vorschreiben» zu können,
und zwar so, daß keine zukünftige «mögliche Erfahrung» diesen Gesetzen
widersprechen oder eine Erweiterung der Erkenntnis dieser Gesetze bewirken könne.
Es glaubte eine Metaphysik als strenge Wissenschaft aus dem Cogito allein
ableiten und sie ein für allemal vollenden zu können, so daß der Vernunft «nichts
zu fragen übrig» bleibe. Fichte nahm sich vor - ohne das Unternehmen je wirklich

durchzuführen —, aus dem Cogito als «absolutem Ich»4 die Welt nach
Materie und Form abzuleiten, und Hegel deduzierte mittels seiner «dialektischen
Methode» (einer Kombination von zwei Sophismen, die «abzuleiten» erlaubt,
was man will, aus was man will, über welche Mittelglieder man will)5 nicht nur
die Welt der Begriffe sowie den Bestand der realen Welt, sondern auch die
Weltgeschichte a priori aus der Entstehung des Cogito; dem «Zu-sich-selbst-
Kommen» der absoluten Idee. Ich glaube, in meinen Untersuchungen zur
methodischen Begründung des Idealismus6 nachgewiesen zu haben, daß bei allen
idealistischen Systemen entweder ein bloßer Mythos vorliegt (mythischer Pla-
tonismus) oder aber Begriffsverwechslungen (Systembegründung Kants, Hegels,
Cohens). Eine sachlich haltbare Begründung der «philosophie pure» - des
Idealismus - hat nie existiert. Eine Betonung der «existentiellen Lage» des
Menschen aber, unter Zurückweisung des theoretischen Wissens - wie Kierkegaard
sie vorbrachte, beeindruckt durch den Hegeischen Geschichtsdeterminismus und
allzu unkritisch gegenüber dem Hegeischen System, das er als «die Wissenschaft»
auffaßte - eine solche Betonung führt zu einer sinn- und zwecklosen, weil auf
keinen Kosmos, auf kein Gestaltbares und Gestaltenswertes bezogenen «Freiheit»

des Menschen.
Der echte «instrumentale» Gesichtspunkt scheint mir also der zu sein, bei

der Einzelwissenschaften und Philosophie «ein Corpus» bilden (Kardinal
Mercier). Nur ein solcher Gesichtspunkt garantiert uns Zuverlässigkeit - weil
empirische sowohl wie rationale Fundierung - unserer Orientierung.

4 Einem nicht konstruierbaren Begriff ; denn es sollte ein Ich sein, dem noch kein Objekt gegeben
181; das dieses Objekt vielmehr erst produziert.

* Vgl. l'homme et l'histoire, actes du 6® Congrès des Stés de philosophie de langue française,
Paris 1952, S. 281: Critique de la construction marxiste et hégélienne de l'histoire.

9 Kants Begründung der «deutschen Philosophie», Basel 1947.

53



M. F. FIALA pense qu'il y aurait un danger à se contenter d'un système
architectonique. En effet, toute science peut être envisagée sous deux aspects:
elle constitue, d'une part, un but autonome et veut être cultivée pour elle-même

et elle peut aussi être utilisée comme «instrument» au service d'une autre science.

Et même de deux sciences en tant qu'instruments ; toutes deux peuvent être au
service l'une de l'autre. La même chose peut être dite de la raison, comme le
faisait judicieusement remarquer la logique de Port-Royal: car la raison est
l'instrument par rapport à la science et la science instrument pour perfectionner
la raison! «On se sert de la raison comme d'un instrument pour acquérir les

sciences, et l'on devrait se servir, au contraire, des sciences comme d'un instrument

pour perfectionner sa raison» (Premier discours). Dès lors il ne convient

pas de considérer une science (ou la science) comme un instrument pour la
distinguer de la philospohie.

M. PHILIPPE MULLER : Il me semble apercevoir entre la philosophie et
l'attitude scientifique quelques différences qu'on peut exprimer de diverses

façons. Laissant ici le langage des logiciens contemporains, qui sans doute
introduiraient la notion de mêta-langage, je voudrais revenir à des expressions dont
s'est servi avec bonheur M. Medicus dans un livre récent. Il montre qu'il y a en
définitive deux sortes de vérités. Les unes sont contraignantes, et telles que si

je les méconnais, je manifeste mon incompétence, ou je me casse le nez sur un
obstacle, je fais un pont qui ne tient pas sous le trafic moderne, ou je trouve des

racines illusoires à une équation. Ce sont les questions du type de celles
qu'évoquaient plusieurs orateurs, et notamment celles qu'illustrait M. Gonseth dans

son exposé de ce matin. Si je reprends comme vraie la cosmologie d'Aristote, ou
même celle de Newton, si j'ignore ou néglige la pensée, disons d'Einstein, sur ces

sujets, je suis dans ce type d'erreur-là.
Mais précisément, on pourrait montrer, me semble-t-il, que la philosophie s'est

progressivement épurée depuis une centaine d'années et qu'elle exclut de plus
en plus ce qui rentre par ailleurs dans le domaine de la vérité contraignante.
En revanche, elle se spécialise dans celui de la vérité que M. Medicus propose
de considérer comme une vérité d'appel. Ici point de contrainte, dans le sens

pratique de tout à l'heure. Mais une adhésion libre qui rend plus humain. En
d'autres termes, on ne peut se guider dans le monde contemporain sans souscrire

aux savoirs contraignants de la science. Mais on peut y vivre sans rien concéder
à la vérité d'appel. Vie rudimentaire peut-être, vie inculte, mais vie tout de
même. Bien vivre, non: cela implique une certaine ouverture à ces appels que
la philosophie adresse à l'homme, et qui, s'il leur est répondu, en font la dignité.
C'est très précisément à cela que faisait allusion Fichte, quand il disait qu'on
a la philosophie de l'homme qu'on est. Il ne voulait pas psychologiser l'adhésion
philosophique : il voulait marquer une différence entre ces deux sortes de vérités

que j'ai essayé, non pas de décrire ou de légitimer, mais simplement d'évoquer.
M. H. GAUSS: Zur Bemerkung von Herrn Gonseth, der Ausdruck «science»

ou «logique de l'objet quelconque», den ich in meinem Referat verwendet habe,
sei ein Pfeil an seine Adresse gewesen, sei präzisiert, daß ich mein Referat
geschrieben habe, noch bevor ich gewußt habe, daß Herr Gonseth an dieser Tagung
sprechen werde. Tatsächlich habe ich die «Epistémolgie génétique» von Herrn
Piaget im Auge gehabt. Mit Herrn Gonseth stünden meine Ansichten weniger im

54



Gegensatz, obschon ich gegenüber der These skeptisch bin, daß das Verhältnis
zwischen Mathematik und Physik etwas sei, das durch die Erfahrung entschieden
werde. Damit würde nämlich die Mathematik selber ins Dialektische
herabgezogen, während nach meiner Auffassung die Mathematik undialektische
Seinsverhältnisse intendiert und es nur eine Dialektik des Werdens gibt. Die Erörterung

dieser Fragen müßte aber wohl einer besonderen Diskussion vorbehalten
Werden. Es geht schließlich um die Frage, in welcher Beziehung Mathematik
Wissenschaft ist, da sie es nicht mit Experimenten zu tum hat. Ist sie Epiphäno-
men, ein Luxus neben der existierenden Welt, oder sind ihre Ordnungen
Vorausbedingung der Möglichkeit von Existenz?

M. P. THÉVENAZ constate que dans cet échange de vues les philosophes
ont surtout insisté sur la distinction à établir entre philosophie et science, les

savants sur l'effort tendant, comme l'a dit M. Mercier, à embrasser sous ses

divers aspects l'infinité de l'être.
M. HENRI REVERDIN (Genève) : On peut semblablement envisager science

et philosophie :

a) selon leurs réalisations: qu'affirment-elles en fait
b) selon leur «idée», leur idéal: que sont-elles en droit? que prétendent-elles à

devenir
Or. d'une part, savants et philosophes s'accordent à penser, semble-t-il, que

lorsque plusieurs théories sont présentées, la vérité est au terme de la recherche
scientifique. Mais, d'autre part, ni tous les savants, ni même tous les philosophes
ne déclareraient qu'au terme de la pensée et de la vie philosophiques toutes les

personnalités humaines devraient admettre une seule et même philosophie;
certains penseurs, en effet, érigent la pluralité des systèmes et doctrines en une
pluralité de droit. Ne conviendrait-il pas, quand on confronte philosophie et science,
d'examiner cette dualité de situation et d'en discuter la légitimité

M. P. BERNAYS : Es gibt Zeiten, wo eine philosophische Theorie vorherrscht,
andere, wo dies nicht der Faß ist. Im Philosophischen kommt nicht nur die
Verschiedenheit der Methoden in Betracht, sondern die Auswahl des zu Erklärenden.

Als Aufgabe kann man sagen: es gibt nur eine Philosophie, aber in der
Fragestellung kommt die Verschiedenheit zum Ausdruck, und es entstehen
Spannungen, die stets wieder zum Versuch der Überwindung auffordern. Über
die Frage hinaus, wie aus der Philosophie gewisse Teile zugunsten der Wissenschaft

ausgelöst werden, muß man auch feststellen, daß oft wohl keine
Unterscheidung möglich ist, so daß man unmöglich sagen kann, dieses oder jenes
Gedankengut sei Philosophie oder sei Wissenschaft. Wir können dann und also im
allgemeinen nicht einmal fragen, was der Zweck oder das Ideal des einen oder
des andern ist. Wir gehen von einem Komplex aus, wo weder Philosophie noch
Wissenschaft hervortritt. Von da aus lösen sich Bestrebungen, die eine gewisse
Schärfe der Methodik spürbar werden lassen oder eine gewisse Tiefe beibehalten.

Der Wissenschaftler scheut sich nur, anderes als seine Technik zur Begrenzung

seiner Wissenschaft heranzuziehen, weil in ihr ein Begriffssystem verarbeitet

wird. Er vermeidet es, sich mit der Problematik seiner menschlichen Situation

abzugeben, was für den Philosophen charakteristisch ist, und so wird er
sorgenlos, sobald die Philosophie verlassen ist. Damit erscheint die Philosophie
gegenüber der Wissenschaft als die Besinnung auf das Problematische.

55



M. A. SPEISER (Bâle): Il y a un «fond de doctrine philosophique» dont on

peut dire qu'il est à l'abri de toute objection. Une grande partie des controverses

roule sur des problèmes résolus depuis des siècles, mais que ressuscite

périodiquement une connaissance insuffisante de l'histoire de la philosophie. Celle-

ci demande en effet un long travail et une longue patience. En science - en
physique par exemple -, le savant connaît en principe complètement la physique
contemporaine, ce qui fait que les problèmes qui se posent à lui finissent
toujours par trouver leur solution, d'autant plus qu'il en donne les preuves. En
philosophie, la connaissance insuffisante de l'histoire des problèmes provient en
grande partie de ce que les philosophes exposent bien des affirmations, mais n'en
donnent souvent pas les preuves.

M. K. DURR (Zurich): Bei der Erörterung des Verhältnisses von Philosophie

und Wissenschaft ist die Tatsache zu berücksichtigen, daß die Wissenschaft
eine Einheit bildet. Die Bestimmung des Wesens der Philosophie führt auf ein
Problem der Arbeitsteilung; es fragt sich, welche Aufgaben, die sich im Rahmen
der Wissenschaft stellen, zweckmäßigerweise ohne zu strenge Scheidung den

Vertretern der Philosophie zuzuweisen sind. Die Philosophie als Ganzes ist dem
Wissen einzuordnen. Im Hinblick auf Bemerkungen, die dem Referat von Herrn
Bochenski angehören, wird von dem Sprechenden hervorgehoben, daß die
Formeln oder Thesen der Logik als philosophische Aussagen gelten können und daß

schon die aristotelische Syllogistik einen Schatz solcher Aussagen besitzt.

M. THÉVENAZ, pour terminer la discussion, donne la parole aux quatre
conférenciers.

M. MEDICUS s'en tient à une remarque: il ne pense pas que tous les

philosophes devraient finalement s'accorder sur une seule et même doctrine. Ce qui
suscite la réflexion philosophique, ce sont les multiples problèmes que pose l'existence

et la condition humaines. Ces problèmes subsisteront jusqu'à la fin des

temps, et on peut toujours aborder un problème par divers côtés et le voir sous
des perspectives diverses.

Le P. BOCHENSKI, sollicité de définir sa position personnelle, esquisse

l'attitude générale de l'école thomiste à laquelle il appartient. Pom- le thomisme
classique le savoir est un et le philosophe est l'homme qui sait. L'essor de la
science depuis Galilée a eu pom conséquence que, dans la période qui va de

Descartes jusque vers 1900, la philosophie a cherché un autre objet. Si la tradition
thomiste est restée vivante (dans la majeme partie de l'école du moins) et a cherché,

avec le Cardinal Mercier, à resaisir l'unité du savoir, elle n'y est pas
parvenue: elle n'a pu s'intégrer totalement les principes épistémologiques qu'impose

l'évolution de la science moderne. La seule école qui a pu prétendre et maintenir

l'unité du savoir, c'est la néo-positiviste, mais au prix de la métaphysique
qu'elle renie. Il faut reconnaître que l'idéal de l'unité du savoir pose un
problème des plus difficiles. Les thomistes le maintiennent en dépit des difficultés ;

ils ont une attitude «très rationaliste» et ne veulent pas introduire dans lern
philosophie des éléments irrationnels basés sm la croyance, en particulier ce qui
tombe sous le coup des valeurs pratiques. Hs peuvent ne pas le faire, puisqu'ils
sont, dans la grande majorité des cas, des croyants et reconnaissent une théologie

basée sur une foi.

56



M. H. GAUSS: Les opinions énoncées au cours de cette rencontre se sont
polarisées antour de deux: centres: l'un plus scientifique, l'autre de philosophie
plus ou moins «pure». D'un côté, on tend à constituer une philosophie de la
science (die Wissenschaft philosophisch beleuchten): les exposés de MM. Bo-
chenski et Gonseth se mouvaient sur cette ligne. De l'autre côté, on voit dans la
philosophie autant et plus une sagesse qu'un savoir, on lui attribue une tâche
d'importance vitale pour l'homme qui philosophe (eine Lebensaufgabe).
MM. Bochenski et Gonseth sont du premier bord, MM. Medicus et Gauss du
second. Le scientifique aime à partir du positif des faits, quitte à poser ultérieurement

la question de leur signification philosophique. Le «philosophe pur», par
contre, ne considère pas qu'il soit permis de partir des faits et d'argumenter en

prononçant des : «il y a», des «cela est». Il ne peut, comme le savant, se borner à

des constatations et y voir le but même de sa recherche. Au demeurant, les deux
tendances qui viennent d'être caractérisées ne se sont pas, au cours du symposium,

opposées pour s'exclure mutuellement. On a moins songé à défendre un
point de vue qu'à comprendre celui du partenaire de l'autre bord. On a cherché
le contact. M. GAUSS espère que tous les participants au symposium en auront
été aussi satisfaits que lui-même.

M. F. GONSETH exprime sa satisfaction et sa déception de n'avoir pas
rencontré l'opposition attendue des «philosophes purs», sauf peut-être en la
personne de M. Philippe Müller, lorsque ce dernier sépare trop radicalement les

vérités de contrainte et les vérités d'appel. Cette opposition renaîtrait sans doute
si l'on poussait plus à fond l'examen des problèmes soulevés au cours de ces

entretiens. Mais la scission entre les sciences de la nature et les sciences morales,
les Geisteswissenschaften, est dangereuse. Nous devons faire un constant effort
pour nous rejoindre.

Le président du symposium, le P. ROESLE, constate en le clôturant, que
si l'on a vu s'affirmer deux attitudes (Blickrichtungen) différentes, il ne s'est
manifesté aucune intransigeance, aucun exclusivisme. Il n'y a pas eu de
philosophes purs en face de savants adversaires de toute philosophie, et l'on s'est

expliqué de part et d'autre avec franchise, modestie et un constant désir d'établir
ne véritable et féconde collaboration, donnant ainsi raison au mot du philosophe
français Le Senne : «Une société de philosophie n'est pas un club de solipsistes.»

57


	Philosophie und Wissenschaft = Philosophie et sciences

