
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 12 (1952)

Buchbesprechung: Martin Heidegger: Holzwege

Autor: Storch, Alfred

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Heidegger: Holzwege

Über Heideggers «Holzwege» (Vittorio Klostermann, Frankfurt a.M. 1950) zu
berichten ist schwierig, schon weil zu diesem Werk die ihm eigene, von ihm nicht
wegzudenkende Sprache gehört, die in ihrer Strenge überall durch die zu sagende
Sache geprägt ist. Sprache ist mehr als Mitteilung und Aussage, sie ist jenes
Geschehen, in dem für den Menschen erst Seiendes als Seiendes sich erschließt,
sie bringt das Seiende erst ins Offene (S. 60,61). Die Unzulänglichkeit dieses

Berichtes kann nur gemildert werden, indem man Heidegger immer wieder selbst

in seiner Sprache sprechen läßt. Es ist das ungemein Schwierige, aber gerade
darum auch das Anziehende an den einzigartigen Werken Heideggers, daß das

Altgewohnte, Bekannte und selbstverständlich Erscheinende sich in einem

neuen, zunächst befremdlichen Licht darstellt. Aber, was zunächst befremdlich
erscheint und in einer manchmal gewaltsam klingenden Sprache sich darstellt,
erschließt sich bei immer neuem Eindringen und Mitgehen als das Nahe und
Nächste ; und es erscheint dann umgekehrt befremdend, daß gerade dies übersehen
und übergangen werden konnte. Selbstverständliche und abgenutzt klingende
Worte enthüllen dann ihren verborgenen, vergessenen und ungedacht gebliebenen
Sinn. Oftmals hat die Sprache, getreuer und näher den Dingen als wir selbst, diesen
Sinn bewahrt. So enthüllt sich der eigentliche Sinn von Wahrheit im Zusammenhang

mit Verwahren, Gewahren, Wahrsagen als Wahrnis des Seins (S. 121).
Es ist überhaupt, so leicht es erscheinen mag, gerade das Schwerste, uns so

dem Seienden zuzukehren, daß wir auf dessen Sein denken, und es gerade so in
seinem Wesen auf sich beruhen lassen, daß wir das Seiende als das Seiende sein

lassen, wie Heidegger sagt (S. 20).
Überall ist dies die leitende Hinsicht der Aufsätze dieses Werkes. Es sind sechs

Abhandlungen: Der Ursprung des Kunstwerkes, die Zeit des Weltbildes, Hegels
Begriff der Erfahrung, Nietzsches Wort von Gottes Tod, wozu Dichter? und der
Spruch des Anaximander. Sie gehen auf Vorträge und auf Vorlesungen und
Seminarübungen in Freiburg zurück. Fast alle Stücke sind in neuen Fassungen
vorgelegt und zum Teil mit ausführlichen Nachworten und Zusätzen versehen.

Schon gleich die erste Abhandlung «der Ursprung des Kunstwerkes» eröffnet
den so noch nicht gesehenen Raum, in dem die Kunst und das Kunstwerk steht.

Die Frage nach dem Ursprung des Kunstwerkes fragt nach der Herkunft seines

Wesens. Das Kunstwerk ist eine Weise, wie Wahrheit im Sinne von Unverborgen-
heit geschieht und sich ins Werk setzt. Im Kunstwerk geschieht die
Hervorbringung eines solchen Seienden, das vordem nicht war und nachmals nie mehr
sein wird. Was ein Ding ist, was ein Gebrauchszeug ist, das wird im Kunstwerk
offenbar. Die geläufigen Auslegungen des Dinges als Träger von Eigenschaften,
als Mannigfaltigkeit des sinnlich Gegebenen in einer Einheit, oder als Stoff-Form-
gefüge erreichen nicht dessen Wesen. Sie versperren vielmehr den Weg zum
Dinghaften des Dinges (S. 20, 54). In einem bekannten Gemälde hat von Gogh ein

184



paar Bauemschuhe dargestellt, «nichts weiter. Und dennoch. Aus der dunklen
Öffnung des ausgetretenen Inwendigen des Schuhzeuges starrt die Mühsal der
Arbeitsschritte. In der derbgediegenen Schwere des Schuhzeugs ist aufgestaut
die Zähigkeit des langsamen Ganges durch die weithin gestreckten und immer
gleichen Furchen des Ackers, über dem ein rauher Wind steht. Auf dem Leder
liegt das Feuchte und Satte des Bodens. Unter den Sohlen schiebt sich hin die
Einsamkeit des Feldweges durch den sinkenden Abend. In dem Schuhzeug
schwingt der verschwiegene Zuruf der Erde, ihr stilles Verschenken des reifenden
Korns und ihr unerklärtes Sichversagen in der öden Brache des winterlichen
Feldes. Durch dieses Zeug zieht das klaglose Bangen um die Sicherheit des Brotes,

die wortlose Freude des Wiederüberstehens der Not, das Beben in der
Ankunft der Geburt und das Zittern in der Umdrohung des Todes. Zur Erde gehört
dieses Zeug und in der Welt der Bäuerin ist es behütet. Aus diesem behüteten
Zugehören ersteht das Zeug selbst zu seinem Insichruhen» (S. 22 f.).

So ist van Goghs Gemälde die Eröffnung dessen, was das Zeug, das Paar
Bauernschuhe, in Wahrheit ist. Dies Seiende tritt in die Unverborgenheit seines
Seins heraus. Im Werk der Kunst hat sich so die Wahrheit des Seienden ins
Werk gesetzt (S. 25).

Ein Tempel eröffnet, solange durch ihn ein Gott anwest, darstellend eine Weh

und stellt diese auf die Erde zurück, die so erst als der heimatliche Grund
hervorkommt (S. 32).Welt ist dabeinicht als Ansammlung der vorhandenen Dinge oder dazu

vorgestellter Rahmen gedacht. Sie ist überhaupt kein Gegenstand, sondern das

Ungegenständliche, dem wir unterstehen, sofern wir in das Sein entrückt sind,
und sie ist - sie «weitet» - in unseren wesenhaften Entscheidungen (S. 33).

Die Erde ist das alles Tragende, sie ist das Hervorkommen und Aufgehen
(Physis) des sich Verschließenden und Bergenden. Auf sie gründet der geschichtliche

Mensch sein Wohnen in der Welt (S. 35).
Die Welt gründet sich auf die Erde, und die Erde durchragt die Welt. Ein

Streit ist zwischen Welt und Erde - nicht als Kluft, sondern als Innigkeit des

Sich-Zusammengehörens der Streitenden (S. 51). Die Erde kann das Offene der
Welt nicht missen, soll sie selbst als Erde im befreiten Andrang ihres Sich-Er-
schließens erscheinen, die Welt kann der Erde nicht entschweben, soll sie als
waltende Weite und Bahn alles wesentlichen Geschickes sich auf ein Entschiedenes

gründen (S. 38).
Im Werk - dem Tempel, dem Gemälde von van Gogh - wird das Seiende im

Ganzen in die Unverborgenheit gebracht, im Werk ist die Wahrheit am Werk,
ist das sichverbergende Sein gelichtet. Das Werksein des Werkes ist eine Weise,
wie Wahrheit geschieht, und sie geschieht als Urstreit zwischen Lichtung und
Verbergung. Dieser kommt als Streit zwischen Welt und Erde zum Austrag das

Widerspiel zwischen Welt und Erde wird im Werk offenbar (S. 44). Im Werk
kommt Seiendes ins Licht seines Seins. Ist es das Gewöhnliche, daß Seiendes ist,
so offenbart das Werk gerade, und je wesentlicher es ist, umso leuchtender, die

Einzigkeit dessen, daß es ist, und nicht vielmehr nicht ist (S. 54). Im Werk wird
die Gegenwendigkeit von Welt und Erde geeinigt. Indem das Werk sich in die
Erde zurückstellt, läßt es sie gerade hervorkommen (S. 35). Im Tempelwerk
kommt der Fels zum Tragen und Ruhen, und wird so erst Fels. «Die Metalle
kommen zum Blitzen und Schimmern, die Farben zum Leuchten, der Ton zum

185



Klingen, das Wort zum Sagen. All dieses kommt hervor, indem das Werk sich
zurückstellt in das Massige und Schwere des Steins, in das Feste und Biegsame,
des Holzes, in die Härte und den Glanz des Erzes, in das Leuchten und Dunkeln
der Farbe, in den Klang des Tones und in die Nennkraft des Wortes» (S. 35).

Der Stein lastet und bekundet seine Schwere, die uns entgegenlastet und sich
doch jedem Eindringen in sie versagt. Die Farbe leuchtet, aber sie ist fort, wenn
wir sie in Schwingungszahlen zerlegen. So läßt die Erde jedes Eindringen in sie

an ihr selbst zerschellen und jede nur rechnerische Zudringlichkeit in eine
Zerstörung umschlagen. «Offengelichtet als sie selbst erscheint die Erde nur, wo sie als

die wesenhaft unerschließbare gewahrt und bewahrt wird» (S. 35).
Durch den ins Werk gesetzten Entwurf der Unverborgenheit des Seienden

wird alles Gewöhnliche und Bisherige zum Un-seienden. Wir selbst werden

unserer Gewöhnlichkeit entrückt und rücken in das vom Werke Eröffnete ein.

Im Umsturz des Geheuren bricht das Un-geheure auf, denn die im Werk sich
eröffnende Wahrheit ist aus dem Bisherigen nie zu belegen und abzuleiten, im
Gegenteil: das Bisherige wird in seiner ausschließlichen Wirklichkeit durch das

Werk widerlegt (S. 59, 62). Daher ist, was die Kunst stiftet, ein Überfluß, eine

Schenkung. Sie ist wesenhaft geschichtlich: Geschichte nicht verstanden als

Abfolge von Begebenheiten in der Zeit, sondern als Aufbrechen einer neuen Welt,
das immer geschieht, wenn Unverborgenheit des Seienden sich in der Kunst ins
Werk setzt (S. 63). Innestehen in der im Werk geschehenden Offenheit des Seienden,

«Inständigkeit» im Ungeheuren der im Werk geschehenden Wahrheit, das

ist Bewahrung des Werks - ein Wissen und ein Wollen zugleich - «ein ekstatisches

Sicheinlassen des existierenden Menschen in die Unverborgenheit des Seins»,
in «Sein und Zeit» als Entschlossenheit bezeichnet: nicht als eine «dezidierte
Aktion eines Subjekts», sondern als Eröffnung des Daseins aus der Befangenheit
im Seienden zur Offenheit des Seins. Damit erhellt das, was mit Existenz
gemeint ist. Nicht ein Hinausgehen aus einem Innern zu einem Draußen, sondern
«das Wesen der Existenz ist das ausstehende Innenstehen im wesenhaften
Auseinander der Lichtung des Seienden (S. 54, 55).

Versteht man Dichtung nicht als schweifendes Ersinnen des Beliebigen, Ver-
schweben des bloßen Vorstellens, des Einbildens im Unwirklichen, sondern als

lichtendes Entwerfen der Wahrheit, so ist die Kunst in ihrem Wesen Dichtung.
Die Dichtung als Sprachwerk nimmt innerhalb der Kunst eine ausgezeichnete
Stellung ein. Wo keine Sprache, wie im Stein, in Stern, Pflanze und Tier, da ist
auch keine Offenheit des Seienden und des Nichtseienden. Bauen und Bilden
geschehen schon immer im Offenen der dichtenden Sage von Welt und Erde
innerhalb der Lichtung des Seienden, die schon immer in der Sprache geschehen
ist, denn Sprache nennt erstmals das Seiende und bringt es so zum Wort und
zum Erscheinen; das Nennen ernennt das Seiende erst zu seinem Sein (S. 60,61).

Das neue Werk bestätigt, was dem mit Heideggers Fundamentalontologie in
«Sein und Zeit» Vertrauten nicht überraschend ist, daß es ihm nicht um
anthropologische Fragen, sondern um die Seinsfrage geht. Sein Denken fragt nach der
« Wahrheit des Seins» und bestimmt daher den «Wesensaufenthalt des Menschen

vom Sein her und auf dieses hin» (Brief über den Humanismus in: Piatons Lehre
von der Wahrheit, S. 110). Schon in dem Ausdruck «Fundamentalontologie» ist
gegenüber der herkömmlichen Ontologie der Metaphysik, sei sie nun vorkritisch

186



oder transzendental, der Versuch gemacht, in die «Wahrheit des Seins
vorzudenken» (1. c. S. 109). «Kann sich das Denken» - so fragt Heidegger - «noch
fernerhin dessen entschlagen, das Sein zu denken, nachdem dieses in langer
Vergessenheit verborgen gelegen und zugleich im jetzigen Weltaugenblick sich durch
die Erschütterung alles Seienden ankündigt?» (I.e. S. 105). Gerade der
weltgeschichtliche Augenblick drängt dahin, daß eine Besinnung erwache, die nicht
nur auf den Menschen, sondern «anfänglicher noch auf die Dimension denkt, in
der das Wesen des Menschen vom Sein selbst her bestimmt, heimisch ist» (1. c.
S. 95). Die Existenz des Menschen aber ist nicht der Mensch als animal rationale,
als vernünftiges Lebewesen, «Existenz ist auch nicht nur die Wirklichkeit der
mit- und füreinander Wirkenden und so zu sich selbst kommenden Subjekte.
Eksistenz ist im fundamentalen Unterschied zu aller existentia und aller existence
das ek-statische Wohnen in der Nähe des Seins. Sie ist die Wächterschaft, d.h.
die Sorge für das Sein» (I.e. S. 91). Es geht also Heidegger, sofern er nach dem
Menschen fragt, um das seinsgeschichtliche Wesen des Seienden: Mensch.

In der Metaphysik ist jedoch die Wahrheit des Seins ungedacht gebheben.
Metaphysik ist die Wahrheit des Seienden als solchem und im Ganzen. Die Wahrheit

des Seins blieb «als mögliche Erfahrimg dem Denken nicht nur verweigert»,
sondern die Metaphysik verhüllt «unwissend» «das Geschehnis dieser Verweigerung».

(Holzwege S. 196) Dies gilt bis hinauf in die Vollendung der abendländischen

Metaphysik und ihre Umkehr durch Nietzsche, ihre «Verkehrung in ihr
Unwesen». Es geht Heideggerum ein ursprüngliches Verständnis dessen, was Sein
und was Wahrheit besagen. Es gilt einzusehen, daß die geläufigen Auslegungen des

Wesens der Wahrheit als Richtigkeit, als adäquatio und dergleichen unzureichend
sind. Fragt man, was diesem uns geläufigen und darum vernutzten Wesen der
Wahrheit im Sinne von «Richtigkeit» als Ungedachtes zugrunde liegt, so setzt
alles «sich Richten» schon einen Bereich der Unverborgenheit (A-letheia) voraus,
in dem wir immer schon stehen; die Unverborgenheit des Seienden ist nicht eine

Eigenschaft der Sachen noch der Sätze, sie ist auch nie nur ein vorhandener
Zustand, sondern ein Geschehnis. Sie ist jene Lichtung, in die alles Seiende hereinsteht

und so erst ist (S. 40/41). Im Spielraum dieser Lichtung ist jegliches Seiende

gelichtet oder verborgen. Auch verborgen kann es nur im Spielraum des Gelichteten

sein. Die Lichtung, in die das Seiende hereinsteht, ist in sich zugleich Ver-

bergung, und zwar auf zweifache Art: als Versagen und Verstellen. Die
Unverborgenheit wird durch eine Verweigerung durchwaltet. Das Seiende versagt sich
in seinem Sein, und es wird verstellt, indem sich Seiendes vor Seiendes schiebt,
eines das andere verschleiert und verdunkelt, so daß es anders erscheint als es

ist, als Schein trügen kann. Nur deshalb können wir uns täuschen und versehen
und vertun, verlaufen und vermessen. So liegt im Wesen der Wahrheit ein
Gegenwendiges, ein ursprünglicher Streit zwischen Lichtung und Verbergung
(S. 42/43). Schon wo sich das Sein anfänglich lichtet - in den Anfängen der
frühen griechischen Metaphysik - verbirgt es sein Wesen und seine Wesensherkunft.

Indem das Seiende unverborgen hervortritt, verdunkelt es das Licht des

Seins : «das Sein entzieht sich, indem es sich in das Seiende entbirgt» (S. 310/11).
Dies «lichtende Ansichhalten» mit der Wahrheit seines Wesens nennt Heidegger
die «Epoche» des Seins. «Das epochale Wesen des Seins gehört in den verborgenen

Zeitcharakter des Seins und kennzeichnet das irn Sein gedachte Wesen der

187



Zeit. Was mau sonst unter diesem Namen vorstellt, ist nur die Leere des am
gegenständlich gemeinten Seienden abgenommenen Anscheins der Zeit» (S.311).
Die für uns erfahrbare Entsprechung zum epochalen Charakter des Seins ist das

menschliche Dasein in seinem ekstatischen Charakter: «das epochale Wesen
des Seins ereignet das ekstatische Wesen des Da-seins. Die Ek-sistenz des

Menschen steht das Ekstatische aus und wahrt so das Epochale des Seins, zu
dessen Wesen das Da und somit das Da-sein gehört» (S. 311).

Den Gang der abendländischen Metaphysik seit ihren Anfängen überdenkt
Heideggers seinsgeschichtliches Denken. Von ihren in der Geschichte jeweils
eingeschlagenen Wegen handelt sein Werk «Holzwege». Diese Geschichte ist von
vornherein von der Seinsvergessenheit bestimmt. Schon im frühen griechischen
Ausdruck für das Sein on und einai verbirgt sich das Rätsel des Seins und zeigt
sich die Zweideutigkeit, die die gesamte Metaphysik beherrscht, denn on besagt
ein Seiendes sein und nennt zugleich ein Seiendes, «das ist» (S. 317). Darin
verbirgt sich der Unterschied von Sein und Seiendem. Anwesen und Anwesendes
bleibt ununterschieden. Jedoch erfahren die Griechen die Gegenwart des Seienden
als die «olfene Gegend der Unverborgenheit, in der das Angekommene verweiltund
in die das Abwesende weggeht» (S. 319), und sie erfahren den Menschen als

denjenigen, «der lichtend-vernehmend und so sammelnd Anwesendes in der

Unverborgenheit wesen läßt» (S. 323) - gerade dies kennzeichnet das Wesen des

Menschen im Unterschied zu Pflanze und Tier, denn in den Lebewesen ist das

Sein nicht gelichtet. In der Lichtung des Seins zu stehen, das gerade ist die Ek-
sistenz des Menschen. «Die Metaphysik aber verschließt sich dem einfachen
Wesensbestand, daß der Mensch nur in seinem Wesen west, in dem er vom Sein

angesprochen wird. Nur aus diesem Anspruch hat er das gefunden, worin sein
Wesen wohnt. Nur aus diesem Wohnen hat er Sprache .» (Brief S. 66). «Die
Griechen erfahren das Seiende als das gegenwärtig, ungegenwärtig Anwesende,
anwesend in die Unverborgenheit» (Holzwege S. 322). Sein als Anwesen des
Anwesenden ist Wahrheit, dies Wort im ursprünglichen Sinne verstanden. Seit der
Frühe des Denkens nennt Sein das Anwesen des Anwesenden im Sinne der
lichtend bergenden «Versammlung», des Logos. Legein heißt : lesen, sammeln, wobei
der logos aus der aletheia erfahren ist, dem «entbergenden Bergen» (S. 325). Der
Ursprung aller Philosophie hegt im Denken des Seins, sie ist also nicht aus dem

Mythos entstanden. Aber das Denken ist in die Wissenschaften und das Glauben
zerfallen. Das Verhängnis der Metaphysik aber liegt darin, daß das Wesen des

Anwesens und der Unterschied zum Anwesenden vergessen bleibt. Auch die
frühe Spur des Unterschiedes wird dadurch ausgelöscht, daß das Anwesen wie
ein Anwesendes erscheint und seine Herkunft in einem höchsten Anwesenden
findet (S. 336). Mit dieser Vergessenheit des Unterschiedes beginnt das Geschick
des Seins und vollendet sich in ihm, es ist «das reichste und weiteste Ereignis,
in dem die abendländische Weltgeschichte zum Austrag kommt. Es ist das

Ereignis der Metaphysik» (S. 336). Die Griechen erfuhren das Anwesende als die

Physis, als das von sich her Aufgehende, sich selbst Hervorbringende, und darin
das phainesthai, das sich zeigende Erscheinen des Unverborgenen. Der Unterschied

von Anwesendem und Anwesen (Seiendes und Seiend) erscheint als Gegensatz

der Doxa, die das Anwesende hinnimmt, ohne an das Anwesend zu denken,
im Gegensatz zum noein, das das Anwesende in seinem Anwesen vernimmt

188



(S. 162). Heidegger versteht diesen Unterschied nicht als Gegensatz eines wahrhaft

Seienden zum bloßen Schein. Diese Trennung einer übersinnlichen und
sinnlichen Welt, eines wahrhaft Seienden und scheinbar Seienden, die bei Sokrates
und Plato beginnt, ist schon eine Auslegung des Zwiefachen im on, jener
Zweideutigkeit, die die ganze Geschichte der Metaphysik durchherrscht, und die doch
ungedacht geblieben ist. Aristoteles «erste Philosophie» ist onto-theologisch,
insofern sie dasjenige Seiende, das als das höchste Seiende der Seiendheit rein
entspricht, totheion, als das Göttliche betrachtet und als «Sein» benennt (S. 179).

«Die energeia, die Aristoteles als den Grundzug des Anwesens, des eon, denkt,
die idea, die Plato als den Grundzug des Anwesens denkt, der Logos, den Hera-
klit als den Grundzug des Anwesens denkt, die Moira, die Parmenides als den
Grundzug des Anwesens denkt, das Chreon, das Anaximander als das Wesende im
Anwesen denkt, nennen dasselbe. Im verborgenen Reichtum des Selben ist die Einheit

des einenden Einen, das Hen von jedem der Denker in seiner Weise gedacht»
(S. 342). Auch Aristoteles hat das Seiende nicht «logisch» vom Aussagesatz und
seiner copula her ausgelegt, wenn er das Sein des Seienden aus der Kategorie her
dachte. Er vernahm das Seiende als das für das Aussagen schon Vorliegende,
d. h. als das unverborgen jeweilig Anwesende: die Usia war im Sinne der Parusia
schon offenkundig. Die Anwesenheit des Anwesenden dachte Aristoteles nicht
aus der Gegenständlichkeit des Satzgegenstandes (S. 324). Die aus der
Metaphysik entsprungene Logik, die die Vorherrschaft über sie erlangt hat, hat dahin
geführt, «daß der in den früheren Grundworten «Physis und Logos, Moira und
Eris, Aletheia und Hen geborgene Wesensreichtum des Seins verschüttet blieb».
So konnte das Sein in den fatalen Rang des leersten allgemeinen Begriffes
hinaufgelangen (S. 325).

Es liegt im Seinsgeschick der Metaphysik, daß die Wahrheit des Seins als die

Lichtung selber ihr verborgen bleibt. Sie kennt die Lichtung des Seins nur als

den Herblick des Anwesenden im «Aussehen» (Idea), oder kritisch als das
Gesichtete der Hin-sicht, des kategorialen Vorstellens von Seite der Subjektivität.
Bleibt ihr so die Wahrheit des Seins verborgen, so ist dies doch kein Mangel der

Metaphysik, sondern der ihr selbst vorenthaltene und doch vorgehaltene Schatz
ihre eigenen Reichtums (Brief S. 41).

In der neuzeitlichen Metaphysik wird die Subjektivität das Sein des Seienden.
Die Subjektivität ist ein eigenes Wesensgeschick des Seins — eine eigene «Epoche»
(Holzwege, S. 176), darin sich wiederum die Unverborgenheit des Seins entzieht.
Mit dem Wandel des Subjektum zur res cogitans erfolgt der Wandel der Idea vom
eidos zur perceptio. In der griechischen Philosophie wird das Seiende nicht erst
durch das Anschauen (perceptio) seiend, vielmehr ist der Mensch der vom Seienden

Angeschaute (S. 83). Das Seiende ist das Aufgehende, sich Öffnende, das als
das Anwesende über den Menschen kommt, der sich ihm als Anwesender öffnet.
Erst wo - bei Plato - die Seiendheit des Seienden als eidos begriffen wird, ist die
Voraussetzung gegeben, daß die Welt zum Bild wird (S. 84). Im Mittelalter heißt
Seiendes sein: In eine bestimmte Stufe der Ordnung des Geschaffenen gehören.
Erst in der Neuzeit bedeutet es die in den Verfügungsbereich des Menschen
gestellte Gegenständlichkeit. Der Gegensatz der antiken und neuzeitlichen
Metaphysik zeichnet sich ab in den unterschiedlichen Weisen der Phantasia (zur
Erscheinung kommen des Seienden) und Imaginatio (Einbilden in die Welt als

189



Bild). Dem entspricht der Unterschied von Anwesen und von ständigem
Vorliegen (S. 98). Es geht in der neuzeitlichen Metaphysik nicht mehr um das
Vernehmen des Anwesenden, um das «Sich-entbergen» für - sondern um das

Ergreifen und Begreifen von-(S. 100). Dieser Grundzug durchherrscht die

Grundstellungen der neuzeitlichen Subjektivität in ihrer äußersten Unterschiedlichkeit
von der Auffassung des Menschen als Yernunftperson in der klassischen
Philosophie bis zu Nietzsches «Herrn der Erde» (S. 102).

Das Wesen eines Zeitalters ist nur aus der in ihm waltenden Wahrheit des

Seins zu beantworten. Eine Metaphysik gibt jedem Zeitalter den Grund seiner

Wesensgestalt, der alle Erscheinungen durchherrscht. Hervortretende Wesenszüge

der Neuzeit sind: Wissenschaft, Maschinentechnik, Kultur, Ästhetik, Entgötte-
rung (S. 69). Die allen diesen Erscheinungen zugrunde hegende Auffassung des

Seienden wird am Beispiel der Wissenschaft erhellt. Aristoteles' und Hegels
«Wissenschaft» sieht auf die Anwesenheit selbst. Dann sind Wissenschaften nur
Wissenschaft im zweiten Sinne, im Grunde Philosophie, so daß sie ihren eigenen
Grund verlassen und sich im Bereich der Techne eingerichtet haben (S. 179).
Wissenschaft im neuzeitlichen Sinne ist nicht ein ursprüngliches Geschehen der
Wahrheit, sie ist vielmehr Ausbau eines schon bestehenden Wahrheitsbereichs,
und zwar durch das Auffassen und Begründen dessen, was in seinem Umkreis
sich an möglichem und notwendigem Richtigem zeigt. Wenn und sofern eine
Wissenschaft über das Richtige hinaus zu einer Wahrheit und d. h. zur wesentlichen

Enthüllung des Seienden als solchem kommt, ist sie Philosophie (S. 50);
d. h. sie ist nicht eine ursprüngliche Eröffnung des Seienden. So wird in einem
Bereich des Seienden, z. B. der Natur, ein bestimmter Grundriß der Naturvorgänge

entworfen (S. 70). Die Klärung und Erklärung von Tatsachen geschieht
in der Bindung an diesen Grundriß : so bindet ein bestimmter Entwurf der Natur
alle fragenden Schritte der Forschung von vornherein, so daß alle Vorgänge im
voraus als raumzeitliche Bewegungsgrößen bestimmt sein müssen. In diesem

Grundriß der Natur sind Bestimmungen eingetragen, wie z. B. daß jeder Ort
jedem andern gleich, kein Zeitpunkt vor einem andern einen Vorzug hat und
dergleichen. Die Vergegenständlichung der Tatsachen stellt das Beständige der
Veränderung in der Notwendigkeit ihres Verlaufs als das Gesetz dar. Gesetz und
Gesetzbewährung durch das Forschungsexperiment kennzeichnen die moderne
Wissenschaft. Die Forschung verfügt über das Seiende, vorausberechnend oder
nachrechnend. Das gilt auch für die historische Forschung, die die Vergangenheit

im Sinne eines erklär- und übersehbaren Wirkungszusammenhanges
entwirft und vergegenständlicht. Dabei bleibt alles Große und Einmalige unerklärbar.

Als seiend gilt nur, was Gegenstand der Forschung wird, das Seiende wird
zur Gegenständlichkeit. Vergegenständlichung besagt Errechnen des jedermann
Zugänglichen und für alle verbindlichen Vorstellbaren. Mit diesem Objektivismus
geht ein Subjektivismus einher. Das Seiende gilt erst als seiend, sofern es und soweit
es in das Leben — als Subjektum — ein- und zurückbezogen, d. h. erlebt, Erlebnis
wird. Der Mensch wird zu jenem Seienden, auf das sich alles Seiende, die Art seines

Seins und seine Wahrheit gründet, er wird zur Bezugsmitte des Seienden (S. 81).

In derMetaphysikvon Descartes wird die Wahrheit als Gewißheit des Vorstellens
bestimmt. Bei Hegel ist das Subjekt (Hypokeimenon) das überall schon

Vorliegende, Anwesende in der Weise des Wissens als Subjektivität verstanden, als in

190



sich reflektierte Subjekt-Objekt-Beziehung (S. 134). Bewußtsein besagt nun: im
Zustand des Wissens sein, Wissen im Sinne von gesehen, Einsicht genommen
haben (S. 133). Das Wahre ist seit Descartes das in der Gewißheit sich selbst
Wissende. Das «reale Wissen» ist demgemäß bei Hegel das Wissen, das das Seiende
in seiner Seiendheit (Realität), das Erscheinende in seinem Erscheinen vorstellt.
Das natürliche Wissen dagegen hängt am Seienden, geht in ihm auf, es versucht,
wenn es das Seiende in seiner Wahrheit sucht, es aus dem Seienden zu erklären,
es hält das Seiende für das allein Wahre. Freilich könnte es ohne das Licht des

Seins sich an das Seiende nicht einmal verlieren (S. 136/37). Die unbedingte
Selbstgewißheit des Wissens bildet bei Descartes das fundamentum absolutum,
bei Hegel ist sie als das Absolute, als Geist gedacht, als das in der Gewißheit des

unbedingten Wissens bei sich selbst Anwesende. Die Wahrheit - vordem
Übereinstimmung des Vorstellens mit dem Seienden - ist das Vorstellen selbst geworden,

das sich aus der gegenständlichen Relation losgelöst hat (Absolvenz).
Die von Hegel gesetzte Unterscheidung des natürlichen und realen Wissens,

zwischen dem das dialektische Gespräch der Phänomenologie statt hat, läßt sich
«mit den nötigen Vorbehalten» auch so ausdrücken (S. 161): Das natürliche
Bewußtsein ist das auf die Gegenstände als Seiende und auf sein Wissen als Seiendes

gerichtete ontische Bewußtsein. Es ist «vorontologisch», weil es die
Gegenständlichkeit immerhin vorstellt, abet nicht als solche denkt. Bewußtsein im
eigentlichen Sinne heißt aber gerade diese im natürlichen Bewußtsein latente
Unterscheidung zwischen dem ontisch- und dem ontologischen Wahren, wirklich

sein, während das natürliche Bewußtsein zwar auf den Weg gebracht ist,
aber doch ständig umkehrt (S. 163). Dialektisch im Sinne Hegels bedeutet den

Vergleich zwischen dem vorontologischen und dem ontologischen Bewußtsein -
als Gespräch, das durch den ganzen Bereich der Gestalten des Bewußtseins
hindurchgeht (dialegesthai) (S. 169). Wenn Hegel der Phänomenologie den Titel
«Wissenschaft von der Erfahrung des Bewußtseins» gab, so ist das Erfahren die
Weise, wie das Bewußtsein nach seinem Begriff ausfährt, als welches es in Wahrheit

schon ist. Das Absolute ist für das natürliche Bewußtsein etwas neben dem

übrigen. Das Sein ist ihm etwas Abstraktes, und doch ist es das, wodurch das
Bewußtsein in sein eigenes Wesen gezogen wird. Es ist die bleibende Not, daß
das Bewußtsein die Umkehr vollzieht und sich dem Sein des Seienden
zukehrt (S. 189f.).

Die moderne technische Welt in ihrem unbedingten Anspruch ist nichts
anderes als das natürliche Bewußtsein, das die unbedingte sich selbst sichernde
Herstellbarkeit alles Seienden in der unaufhaltsamen Vergegenständlichung von
allem und jedem vollzieht. Es weiß nichts von der Realität des Realen, das ihm
vielmehr als Nichtiges gilt. Es blickt nur nach der Seite des geradezu Begegnenden,

nicht nach der anderen Seite auf das Sein des Seienden zu, es verdeckt sich
die in ihm waltende Unruhe, über sich hinauszugehen (S. 144/46). In diesem

Hinausriß über sich selbst findet es seinen Tod und gewinnt seine Auferstehung.
Diese Unruhe des natürlichen Bewußtseins ist der Ausdruck des Absoluten, das

in seiner Absolutheit bei uns sein will (Parusia des Absoluten).
Die neuzeitliche Metaphysik der Subjektivität denkt das Sein des Seienden im

Sinne des Willens, bei Leibniz als ens percipiens und appetens. Mit Nietzsche

bringt das zur Subjektivität des Selbstbewußtseins gewordene Subjektum sein

191



Wesen als Wille zur Macht ans Licht (S. 218). Die Essentia des Seienden im
Ganzen enthüllt sich als Wille zur Macht und die Weise, vie es existiert, seine

Existentia als ewige Wiederkunft des Gleichen (S. 219).
Mit und durch Nietzsche enthüllt sich der Nihilismus als Grundbewegung der

Geschichte des Abendlandes. Das Wort «Gott ist tot» nennt das Geschick von
zwei Jahrtausenden abendländischer Geschichte. Es besagt: Gott, als der
übersinnliche Grund und das Ziel alles Wirklichen gedacht, wie auch die übersinnliche
Welt der Ideen, das Sittengesetz, Vernunftautorität, Fortschritt, Glück der
meisten, Kultur, sind ohne wirkende und bauende Kraft (S. 204).

Das Unheimliche des Schicksals des neuzeitlichen Menschen ist das Geschehnis

des Gottestodes. Nicht das, daß sich der Mensch an die Stelle Gottes setzt —

das ist unmöglich, weil das Wesen des Menschen den Wesensbereich Gottes nie
erreicht — wohl aber ist das geschehen, daß der Ort Gottes, der Ort der
verursachenden Bewirkung des Seienden als eines Geschaffenen leer bleibt, indem
statt dessen ein anderes Sein des Seienden sich auftut: die Subjektivität (S. 235).
Indem der Mensch in die Subjektivität seines Wesens aufsteht, rückt in der
aufständischen Vergegenständlichung alles Seienden die Erde in die Mitte der
menschlichen Auseinandersetzung. Das Selbstbewußtsein vollzieht den letzten
Schritt: es will sich selbst als Übermensch, als Vollstrecker des Willens zur
Macht. «Tot sind alle Götter: nun wollen wir, daß der Übermensch lebe» (Zara-
thustra). Der Mensch übernimmt die Erdherrschaft, die unbeschränkte Ausnutzung

der Erde als Rohstoffgebiet, die illusionslose Verwendung des Menschenmaterials.

Das ist die Folge davon, daß der Mensch den Willen zur Macht als

Grundzug alles Seienden in sein eigenes Wollen aufnimmt, und daß eine
übersinnliche Welt das Leben nicht mehr trägt, weil deren übersinnlicher Grund
als wirksame Wirklichkeit alles Wirklichen gedacht, unwirklich geworden ist.
Nietzsche als Vollender abendländischer Metaphysik sagt es im Gleichnis: Die
Erde als Aufenthalt des Menschen ist von der Sonne losgekettet : der Bereich des

an sich seienden Übersinnlichen steht nicht mehr als das maßgebende Licht über
dem Menschen, der in die Ichheit des .Ego cogito aufgestanden ist. Er hat - ein
anderes Gleichnis Nietzsches - das Meer ausgetrunken, er hat das Ganze des

Seienden als solches in die Immanenz der Subjektivität hineingetrunken (S.241),
daher Nietzsches tief erschrecktesWort ; «Gott ist tot, wir selbst haben ihn getötet. »

Nicht erst die «Entwertung der obersten Werte», schon das Werten, indem
es das Sein zum Gegenstand des Schätzens macht, das Wertsetzen selbst, ist ein
radikales Töten, denn es schlägt das Seiende als solches nicht nur in seinem An-
sichsein nieder, sondern bringt das Sein gänzlich auf die Seite. Dieses Töten liegt
aber nicht nur in der Metaphysik des Willens zur Macht, denn auch in der
Metaphysik vor Nietzsche wird nirgends das Sein selbst in seiner Wahrheit erfahren.
Das eigentliche Wesen des Nihilismus, das Nietzsche selbst nicht mehr aufgedeckt
hat, liegt nicht erst in der neuzeitlichen Metaphysik, es liegt vielmehr in der
Metaphysik als Metaphysik. Nihilismus besagt: mit dem Sein selbst ist es nichts. Das
Sein kommt nicht an das Licht seines eigenen Wesens. Im Erscheinen des Seienden

als solchem bleibt das Sein selbst aus. Das Wesen des Seins bleibt ungedacht,
weil es sich entzieht und verbirgt. Die Metaphysik ist aber kein Versäumnis und
kein Irrtum, sie ist in ihrem Wesen das ungedachte vorenthaltene Geheimnis des
Seins selbst (S. 244).

192



Unsere Zeit bezeichnet Heidegger mit Hölderlin als Weltnacht, sie ist durch
«den Fehl Gottes» bestimmt, insofern kein Gott mehr sichtbar und eindeutig die
Menschen und Dinge auf sich versammelt und die Weltgeschichte fügt. So dürftig

ist die Zeit geworden, daß sie nicht einmal mehr vermag, den Fehl Gottes als
Fehl zu merken. Damit aber bleibt der gründende Grund aus und das Weltall
hängt im Abgrund (S. 298). Der Abgrund muß erfahren und ausgestanden werden.

Dies vermögen die Menschen, die als Sterbliche «eh in den Abgrund reichen»
(Hölderlin). Vielleicht reicht in unserer Zeit die Dichtung Rilkes noch in diesen

Abgrund. Rilke sieht und sagt es in den Sonetten an Orpheus, daß wir nicht im
Eigentum unseres Wesens sind: der Tod entzieht sich in das Rätselhafte, das
Geheimnis des Schmerzes bleibt verhüllt, die Liebe ist nicht gelernt. «Nicht sind
die Leiden erkannt, nicht ist die Liebe gelernt, und was im Tod uns entfernt, ist
nicht entschleiert.» Der Wesensbereich, zu dem Tod und Schmerz und Liebe
zusammengehören, entzieht sich, aber die Sterblichen sind, und sie sind, insofern
Sprache ist. Noch weilt Gesang über ihrem dürftigen Land: «einzig das Lied
überm Land heiligt und feiert» (S. 253). Für Rilke stellt sich das Seiende im Ganzen

als das «Offene» dar, auch als «ganzer heiler Bezug» oder auch als «Kugel
des Seins». Das Offene ist hier nicht im Sinne der anfänglichen Lichtung des

Seins gemeint. Dieser Gedanke bleibt außerhalb der Dichtung Rilkes. Rilke
denkt aus der vollendeten abendländischen Metaphysik und ihrer Umkehr durch
Nietzsche. Seit Leibniz ist der neuzeitlichen Metaphysik die Unterscheidung nach
Bewußtseinsgraden eigen. Mit der Steigerung des Bewußtseins steigt das Gegenstehen

der Gegenstände. Je höher das Bewußtsein, um so ausgeschlossener von
der Welt. Das Offene ist das ungelichtete Einbezogensein in das Ganze des Seienden,

das das Sein des Lebewesens kennzeichnet. Dieses ist seinem Wesen nach
benommen, nicht beunruhigt durch das rastlose Hin- und Herbeziehen des

Vorstellens; der Mensch ist nicht in dieser Weise in das Offene eingelassen. Er steht
«vor der Welt» (S. 263/64). Er stellt die Welt als das Gegenständige im Ganzen

vor sich und sich vor die Welt. Im Vorstellen und Herstellenwird dieWelt zum Stehen

gebracht. Der neuzeitliche Mensch stellt sich als denjenigen auf, der dieses

Herstellen vorsätzlich durchsetzt. Er ist der, der als der sich durchsetzende
Hersteller aufsteht und die Welt als Ganzes eines gegenständigen Bestandes sich
anheimstellt und unterstellt. So kommt im Verlaufe der neuzeitlichen Metaphysik
das Wesen des Willens als Sein des Seienden zum Vorschein. Das Wesen des Lebens
soll sich der technischen Herstellung ausliefern, der Angriff der Atomphysik auf
die Erscheinungen des Lebens ist in vollem Gang. Nicht erst die Benützung von
Maschinerien, schon dies, daß der Mensch zum Subjekt und die Welt zum Objekt
wird, ist die Folge des sich einrichtenden Wesens der Technik (S. 268). Die
bildlosen Gebilde der technischen Produktion schlagen sich vor das Offene des «reinen

Bezugs», die einst gewachsenen Dinge schwinden dahin, weil überall «Scheindinge

und Lebensattrappen» hereindrängen (Rilke in einem Brief aus Muzot).
Alles wird zum Material des sich durchsetzenden Herstellens. Die Erde und ihre
Atmosphäre werden Rohstoff, der Mensch zum Menschenmaterial, das auf die

vorgesetzten Ziele angesetzt wird. An die Stelle dessen, was der einst gewahrte
Weltgehalt der Dinge aus sich verschenkte, schiebt sich immer schneller,
rücksichtsloser, vollständiger das Gegenständige der technischen Herrschaft über die
Erde. Das Menschliche des Menschen und das Dinghafte der Dinge löst sich in

13 193



den gerechneten Marktwert eines Marktes auf, «der als der Wille zum Willen im
Wesen des Seins marktet» (S. 270). So ist der Mensch in Gefahr, zum bloßen
Material und zur Funktion der Vergegenständlichung zu werden, sein Selbst an
das unbedingte Herstellen zu verlieren. Diese Bedrohung des Menschen steigt aus
dessen Wesen selbst heraus, d. h. aus der Art und Weise seines Seinsbezuges. Was
den Menschen nicht erst durch die Atombombe mit dem Tod, und zwar mit
demjenigen seines Wesens bedroht, ist das Unbedingte des bloßen Wollens im Sinne
des vorsätzlichen Sichdurchsetzens in allem. Mit der zum bloß technischen Tag
umgefertigten Weltnacht wird die Welt heillos. Das Heil als Spur zum Heiligen
scheint ausgelöscht. Diese Bedrohung, die das Wesen des Menschen in seinem

Verhältnis zum Sein angeht, ist die Gefahr. Indem das Sichdurchsetzen der

Vergegenständlichung nur das Ständige der hergestellten Gegenstände als das

Seiende im Positiven gelten läßt, ist die technische Vergegenständlichung ständige
Negation des Todes, durch die der Tod zum schlechthin Nichtigen wird (S. 279).
Für Rilke geht es um das Erretten der Dinge aus ihrer bloßen Gegenständigkeit
als Vernutzung und Ersatz; dies geschieht durch die Wendung aus dem Innern
des rechnenden Bewußtseins in den Innenraum des Herzens, worin das Ganze der
Welt zur Präsenz gelangt, daher: Weltinnenraum, eine Wendung in das «Innere
des Herzraumes», um sie dort «unsichtbar entstehen zu lassen» (S. 282/83).

Der Mensch hat die Sprache als Habe und Handhabe seines Vorstellens und
Verhaltens, sein Logos ist organisiert durch die Logik. Die Umkehrung dieses

Sprechens ist ein Sagen, das die Verwandlung des Sichtbaren in das Unsichtbare
des «Herzraumes» vollzogen hat, ein Sagen aus der Einheit beider Bereiche. Es
ist personifiziert im «Engel» der Rilkeschen Elegien, «in dem die Verwandlung
des vorgestellten Sichtbaren in das herzhafte Unsichtbare, die wir zu leisten
haben, schon vollzogen erscheint» (Brief Rilkes vom 13. 11. 25). Der Engel west

aus der gestillten Ruhe der ausgeglichenen Einheit beider Bereiche innerhalb des

Weltinnenraumes. Er bringt jene Einheit zum Scheinen und repräsentiert so das

Sein (S. 290). Der Gesang des Dichters ist «Dasein»; er wirbt nicht um etwas, was
herzustellen wäre. Er ist «Herzwerk». Er sagt das heile Ganze, das Gehören in
das Ganze des reinen Bezuges. Die Dichter sind die, die das Heillose als solches

erfahren und auf der Spur des Heiligen sind, die den Sterblichen die Spur der
entflohenen Götter in das Finstere der Weltnacht bringen. Als Sänger des Heilen
sind sie «Dichter in dürftiger Zeit» (Hölderlin). Ihr Vorgänger Hölderlin ist un-
überholbar, sein Dichten bleibt, weil es in den Ablauf des Geschehens nicht
hineinfällt, als ein Gewesenes, das im Gegensatz zum bloß Vergangenen im voraus
jede Vergänglichkeit überwunden hat.

Das Riesenhafte der Planung und Berechnung des heutigen Weltalters trägt
in sich als seinen Schatten : das Unberechenbare. Der Schatten aber als

undurchdringliche Bezeugung des verborgenen Leuchtens weist auf das verborgene Sein.

Die Metaphysik stellt die Frage: Was ist das Seiende? Darin enthüllt sich das

verborgene Wesen des Seins als das Nicht-Seiende, das Nichts. Das Nichts ist
hier gedacht als Nichthaftes des Seienden, mithin als schärfster Widerpart des

bloß Nichtigen, es ist das Sein selbst, dessen Oflenbarkeit dem Menschen erst
zuteil wird, wenn er sich als Subjekt überwunden, das Seiende nicht mehr als

Objekt vorstellt (S. 104). Auf diese Möglichkeit menschlichen Existierens wird
der Mensch von heute vordenkend verwiesen. Alfred Storch.

194


	Martin Heidegger: Holzwege

