Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 12 (1952)

Buchbesprechung: Martin Heidegger: Holzwege
Autor: Storch, Alfred

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Heidegger: Holzwege

Uber Heideggers «Holzwege» (Vittorio Klostermann, Frankfurt a. M. 1950) zu
berichten ist schwierig, schon weil zu diesem Werk die ihm eigene, von ihm nicht
wegzudenkende Sprache gehirt, die in ihrer Strenge iiberall durch die zu sagende
Sache gepriigt ist. Sprache ist mehr als Mitteilung und Aussage, sie ist jenes
Geschehen, in dem fiir den Menschen erst Seiendes als Seiendes sich erschlieBt,
sie bringt das Seiende erst ins Offene (S. 60, 61). Die Unzuliinglichkeit dieses
Berichtes kann nur gemildert werden, indem man Heidegger immer wieder selbst
in seiner Sprache sprechen liaft. Es ist das ungemein Schwierige, aber gerade
darum auch das Anziehende an den einzigartigen Werken Heideggers, daB das
Altgewohnte, Bekannte und selbstverstindlich Erscheinende sich in einem
neuen, zunichst befremdlichen Licht darstellt. Aber, was zunichst befremdlich
erscheint und in einer manchmal gewaltsam klingenden Sprache sich darstellt.
erschliefit sich bei immer neuem Eindringen und Mitgehen als das Nahe und
Nichste; und es erscheint dann umgekehrt befremdend, daf} gerade diesiibersehen
und iibergangen werden konnte. Selbstverstindliche und abgenutzt klingende
Worte enthiillen dann ihren verborgenen, vergessenen und ungedacht gebliebenen
Sinn. Oftmals hat die Sprache, getreuer und niiher den Dingen als wir selbst, diesen
Sinn bewahrt. So enthiillt sich der eigentliche Sinn von Wahrheit im Zusammen-
hang mit Verwahren, Gewahren, Wahrsagen als Wahrnis des Seins (S. 121).

Es ist iiberhaupt, so leicht es erscheinen mag, gerade das Schwerste, uns so
dem Seienden zuzukehren, dall wir auf dessen Sein denken, und es gerade so in
seinem Wesen auf sich beruhen lassen, dafl wir das Seiende als das Seiende sein
lassen, wie Heidegger sagt (S. 20).

Uberall ist dies die leitende Hinsicht der Aufsiitze dieses Werkes. Es sind sechs
Abhandlungen: Der Ursprung des Kunstwerkes, die Zeit des Weltbildes, Hegels
Begriff der Erfabhrung, Nietzsches Wort von Gottes Tod, wozu Dichter ? und der
Spruch des Anaximander. Sie gehen auf Vortrige und auf Vorlesungen und Semi-
naritbungen in Freiburg zuriick. Fast alle Stiicke sind in neuen Fassungen vor-
gelegt und zum Teil mit ausfiithrlichen Nachworten und Zusitzen versehen.

Schon gleich die erste Abhandlung «der Ursprung des Kunstwerkes» eréffnet
den so noch nicht gesehenen Raum, in dem die Kunst und das Kunstwerk steht.

Die Frage nach dem Ursprung des Kunstwerkes fragt nach der Herkunft seines
Wesens. Das Kunstwerk ist eine Weise, wie Wahrheit im Sinne von Unverborgen-
heit geschieht und sich ins Werk setzt. Im Kunstwerk geschieht die Hervor-
bringung eines solchen Seienden, das vordem nicht war und nachmals nie mehr
sein wird. Was ein Ding ist, was ein Gebrauchszeug ist, das wird im Kunstwerk
offenbar. Die gelidufigen Auslegungen des Dinges als Triiger von Eigenschaften.
als Mannigfaltigkeit des sinnlich Gegebenen in einer Einheit, oder als Stoff-Form-
gefiige erreichen nicht dessen Wesen. Sie versperren vielmehr den Weg zum Ding-
haften des Dinges (S. 20, 54). In einem bekannten Gemiilde hat von Gogh ein

184



paar Bauernschuhe dargestellt, «nichts weiter. Und dennoch. Aus der dunklen
Offnung des ausgetretenen Inwendigen des Schuhzeuges starrt die Miihsal der
Arbeitsschritte. In der derbgediegenen Schwere des Schuhzeugs ist aufgestaut
die Zihigkeit des langsamen Ganges durch die weithin gestreckten und immer
gleichen Furchen des Ackers, iiber dem ein rauher Wind steht. Auf dem Leder
liegt das Feuchte und Satte des Bodens. Unter den Sohlen schiebt sich hin die
Einsamkeit des Feldweges durch den sinkenden Abend. In dem Schuhztaug
schwingt der verschwiegene Zuruf der Erde, ihr stilles Verschenken des reifenden
Korns und ibr unerklirtes Sichversagen in der éden Brache des winterlichen
Feldes. Durch dieses Zeug zieht das klaglose Bangen um die Sicherheit des Bro-
tes, die wortlose Freude des Wiederiiberstehens der Not, das Beben in der An-
kunft der Geburt und das Zittern in der Umdrohung des Todes. Zur Erde gehért
dieses Zeug und in der Welt der Biuerin ist es behiitet. Aus diesem behiiteten
Zugehoren ersteht das Zeug selbst zu seinem Insichruhen» (S. 221.).

So ist van Goghs Gemiilde die Eriffnung dessen, was das Zeug, das Paar
Bauernschuhe, in Wahrheit ist. Dies Seiende tritt in die Unverborgenheit seines
Seins heraus. Im Werk der Kunst hat sich so die Wahrheit des Seienden ins
Werk gesetzt (S. 25).

Ein Tempel eréffnet, solange durch ihn ein Gott anwest, darstellend eine Welt
und stellt diese auf die Erde zuriick, die so erst als der heimatliche Grund hervor-
kommt (S. 32).Weltist dabeinicht als Ansammlung der vorhandenen Dinge oder da-
zu vorgestellter Rahmen gedacht. Sie ist iiberhaupt kein Gegenstand, sondern das
Ungegenstiindliche, dem wir unterstehen, sofern wir in das Sein entriickt sind,
und sie ist — sie «weltet» — in unseren wesenhaften Entscheidungen (S. 33).

Die Erde ist das alles Tragende, sie ist das Hervorkommen und Aufgehen
(Physis) des sich VerschlieBenden und Bergenden. Auf sie griindet der geschicht-
liche Mensch sein Wohnen in der Welt (S. 35).

Die Welt griindet sich auf die Erde, und die Exrde durchragt die Welt. Ein
Streit ist zwischen Welt und Erde — nicht als Kluft, sondern als Innigkeit des
Sich-Zusammengehorens der Streitenden (S. 51). Die Erde kann das Offene der
Welt nicht missen, soll sie selbst als Erde im befreiten Andrang ihres Sich-Er-
schlieBens erscheinen, die Welt kann der Erde nicht entschweben, soll sie als
waltende Weite und Bahn alles wesentlichen Geschickes sich auf ein Entschie-
denes griinden (S. 38).

Im Werk — dem Tempel, dem Gemiilde von van Gogh — wird das Seiende int
Ganzen in die Unverborgenheit gebracht, im Werk ist die Wahrheit am Werk,
ist das sichverbergende Sein gelichtet. Das Werksein des Werkes ist eine Weise,
wie Wahrheit geschieht, und sie geschieht als Urstreit zwischen Lichtung und
Verbergung. Dieser kommt als Streit zwischen Welt und Erde zum Austrag das
‘Widerspiel zwischen Welt und Erde wird im Werk offenbar (S. 44). Im Werk
kommnit Seiendes ins Licht seines Seins. Ist es das Gewdéhnliche, dall Seiendes ist,
so offenbart das Werk gerade, und je wesentlicher es ist, umso leuchtender, die
Einzigkeit dessen, dal} es ist, und nicht vielmehr nicht ist (S. 54). Im Werk wird
die Gegenwendigkeit von Welt und Erde geeinigt. Indem das Werk sich in die
Erde zuriickstellt, liBit es sie gerade hervorkommen (S. 35). Im Tempelwerk
kommt der Fels zum Tragen und Ruhen, und wird so erst Fels. «Die Metalle
kommen zum Blitzen und Schimmern, die Farben zum Leuchten, der Ton zum

185



Klingen, das Wort zum Sagen. All dieses kommt hervor, indem das Werk sich
zuriickstellt in das Massige und Schwere des Steins, in das Feste und Biegsame
des Holzes, in die Hirte und den Glanz des Erzes, in das Leuchten und Dunkeln
der Farbe, in den Klang des Tones und in die Nennkraft des Wortes» (S. 35).

Der Stein lastet und bekundet seine Schwere, die uns entgegenlastet und sich
doch jedem Eindringen in sie versagt. Die Farbe leuchtet, aber sie ist fort, wenn
wir sie in Schwingungszahlen zerlegen. So lii3t die Erde jedes Eindringen in sie
an ihr selbst zerschellen und jede nur rechnerische Zudringlichkeit in eine Zer-
storung umschlagen. «Offengelichtet als sie selbst erscheint die Erde nur, wo sie als
die wesenhaft unerschlieBbare gewahrt und bewahrt wird» (S. 35).

Durch den ins Werk gesetzten Entwurf der Unverborgenheit des Seienden
wird alles Gewdhnliche und Bisherige zum Un-seienden. Wir selbst werden
unserer Gewdohnlichkeit entriickt und riicken in das vom Werke Eroffnete ein.
Im Umsturz des Geheuren bricht das Un-geheure auf, denn die im Werk sich
eroffnende Wahrheit ist aus dem Bisherigen nie zu belegen und abzuleiten, im
Gegenteil: das Bisherige wird in seiner ausschlieBlichen Wirklichkeit durch das
Werk widerlegt (S. 59, 62). Daher ist, was die Kunst stiftet, ein UberfluB, eine
Schenkung. Sie ist wesenhaft geschichtlich: Geschichte nicht verstanden als Ab-
folge von Begebenheiten in der Zeit, sondern als Aufbrechen einer neuen Welt,
das immer geschieht, wenn Unverborgenheit des Seienden sich in der Kunst ins
Werk setzt (S. 63). Innestehen in der im Werk geschehenden Offenheit des Seien-
den, «Instindigkeit» im Ungeheuren der im Werk geschehenden Wahrheit, das
ist Bewahrung des Werks — ein Wissen und ein Wollen zugleich — «ein ekstati-
sches Sicheinlassen des existierenden Menschen in die Unverborgenheit des Seins»,
in «Sein und Zeit» als Entschlossenheit bezeichnet: nicht als eine «dezidierte
Aktion eines Subjekts», sondern als Eroffnung des Daseins aus der Befangenheit
im Seienden zur Offenheit des Seins. Damit erhellt das, was mit Existenz ge-
meint ist. Nicht ein Hinausgehen aus einem Innern zu einem Drauflen, sondern
«das Wesen der Existenz ist das ausstehende Innenstehen im wesenhaften Aus-
einander der Lichtung des Seienden (S. 54, 55).

Versteht man Dichtung nicht als schweifendes Ersinnen des Beliebigen, Ver-
schweben des blofien Vorstellens, des Einbildens im Unwirklichen, sondern als
lichtendes Entwerfen der Wahrheit, so ist die Kunst in ihrem Wesen Dichtung.
Die Dichtung als Sprachwerk nimmt innerhalb der Kunst eine ausgezeichnete
Stellung ein. Wo keine Sprache, wie im Stein, in Stern, Pflanze und Tier, da ist
auch keine Offenheit des Seienden und des Nichtseienden. Bauen und Bilden
geschehen schon immer im Offenen der dichtenden Sage von Welt und Erde
innerhalb der Lichtung des Seienden, die schon immer in der Sprache geschehen
ist, denn Sprache nennt erstmals das Seiende und bringt es so zum Wort und
zum Erscheinen; das Nennen ernennt das Seiende erst zu seinem Sein (S. 60, 61).

Das neue Werk bestiitigt, was dem mit Heideggers Fundamentalontologie in
«Sein und Zeit» Vertrauten nicht iiberraschend ist, daB es ihm nicht um anthro-
pologische Fragen, sondern um die Seinsfrage geht. Sein Denken fragt nach der
«Wahrheit des Seins» und bestimmt daher den «Wesensaufenthalt des Menschen
vom Sein her und auf dieses hin» (Brief iiber den Humanismus in: Platons Lehre
von der Wahrheit, S. 110). Schon in dem Ausdruck «Fundamentalontologie» ist
gegeniiber der herkémmlichen Ontologie der Metaphysik, sei sie nun vorkritisch

186



oder transzendental, der Versuch gemacht, in die «Wahrheit des Seins vorzu-
denken» (L. c. S. 109). «Kann sich das Denken» — so fragt Heidegger — «noch
fernerhin dessen entschlagen, das Sein zu denken, nachdem dieses in langer Ver-
gessenheit verborgen gelegen und zugleich im jetzigen Weltaugenblick sich durch
die Erschiitterung alles Seienden ankiindigt?» (l.c. S. 105). Gerade der welt-
geschichtliche Augenblick dringt dahin, dafl eine Besinnung erwache, die nicht
nur auf den Menschen, sondern «anfinglicher noch auf die Dimension denkt, in
der das Wesen des Menschen vom Sein selbst her bestiinmt, heimisch ist» (l.c.
S. 95). Die Existenz des Menschen aber ist nicht der Mensch als animal rationale,
als verniinftiges Lebewesen, «Existenz ist auch nicht nur die Wirklichkeit der
mit- und fiireinander Wirkenden und so zu sich selbst kommenden Subjekte.
Eksistenz ist im fundamentalen Unterschied zu aller existentia und aller existence
das ek-statische Wohnen in der Niihe des Seins. Sie ist die Wichterschaft, d.h.
die Sorge fiir das Sein» (l.c. S. 91). Es geht also Heidegger, sofern er nach dem
Menschen fragt, um das seinsgeschichiliche Wesen des Seienden: Mensch.

In der Metaphysik ist jedoch die Wahrheit des Seins ungedacht geblieben.
Metaphysik ist die Wahrheit des Seienden als solchem und im Ganzen. Die Wahr-
heit des Seins blieb «als mogliche Erfahrung dem Denken nicht nur verweigert»,
sondern die Metaphysik verhiillt «unwissend» «das Geschehnis dieser Verweige-
rung». (Holzwege S. 196) Dies gilt bis hinauf in die Vollendung der abendliindi-
schen Metaphysik und ihre Umkehr durch Nietzsche, ihre «Verkehrung in ihr
Unwesen». Es geht Heidegger um ein urspriingliches Verstindnis dessen, was Sein
und was Wahrheit besagen. Es gilt einzusehen, dafl die gelidufigen Auslegungen des
‘Wesens der Wahrheit als Richtigkeit, als addquatio und dergleichen unzureichend
sind. Fragt man, was diesem uns gelaufigen und darum vernutzten Wesen der
‘Wahrheit im Sinne von «Richtigkeit» als Ungedachtes zugrunde liegt, so setzt
alles «sich Richten» schon einen Bereich der Unverborgenheit (A-letheia) voraus,
in dem wir immer schon stehen; die Unverborgenheit des Seienden ist nicht eine
Eigenschaft der Sachen noch der Sitze, sie ist auch nie nur ein vorhandener Zu-
stand, sondern ein Geschehnis. Sie ist jene Lichtung, in die alles Seiende herein-
steht und so erst ist (S. 40/41). Im Spielraum dieser Lichtung ist jegliches Seiende
gelichtet oder verborgen. Auch verborgen kann es nur im Spielraum des Gelich-
teten sein. Die Lichtung, in die das Seiende hereinsteht, ist in sich zugleich Ver-
bergung, und zwar auf zweifache Art: als Versagen und Verstellen. Die Unver-
borgenheit wird durch eine Verweigerung durchwaltet. Das Seiende versagt sich
in seinem Sein, und es wird verstellt, indem sich Seiendes vor Seicndes schiebt,
eines das andere verschleiert und verdunkelt, so daf3 es anders erscheint als es
ist, als Schein triigen kann. Nur deshalb kénnen wir uns tduschenund versehen
und vertun, verlaufen und vermessen. So liegt im Wesen der Wahrheit ein
Gegenwendiges, ein urspriinglicher Streit zwischen Lichtung und Verbergung
(S. 42/43). Schon wo sich das Sein anfinglich lichtet — in den Anfingen der
frithen griechischen Metaphysik — verbirgt es sein Wesen und seine Wesensher-
kunft. Indem das Seiende unverborgen hervortritt, verdunkelt es das Licht des
Seins: «das Sein entzieht sich, indem es sich in das Seiende entbirgt» (S. 310/11).
Dies «lichtende Ansichhalten» mit der Wahrheit seines Wesens nennt Heidegger
die «Epoche» des Seins. «Das epochale Wesen des Seins gehort in den verborge-
nen Zeitcharakter des Seins und kennzeichnet das im Sein gedachte Wesen der

187



Zeit. Was man sonst unter diesem Namen vorstellt, ist nur die Leere des am
gegenstiindlich gemeinten Seienden abgenommenen Anscheins der Zeit» (S.311).
Die fiir uns erfahrbare Entsprechung zum epochalen Charakter des Seins ist das
menschliche Dasein in seinem ekstatischen Charakter: «das epochale Wesen
des Seins ereignet das ekstatische Wesen des Da-seins. Die Ek-sistenz des
Menschen steht das Ekstatische aus und wahrt so das Epochale des Seins, zu
dessen Wesen das Da und somit das Da-sein gehdrt» (S. 311).

Den Gang der abendlindischen Metaphysik seit ihren Anfingen iiberdenkt
Heideggers seinsgeschichtliches Denken. Von ihren in der Geschichte jeweils
eingeschlagenen Wegen handelt sein Werk «Holzwege». Diese Geschichte ist von
vornherein von der Seinsvergessenheit bestimmt. Schon im frithen griechischen
Ausdruck fiir das Sein on und einai verbirgt sich das Ritsel des Seins und zeigt
sich die Zweideutigkeit, die die gesamte Metaphysik beherrscht, denn on besagt
ein Seiendes sein und nennt zugleich ein Seiendes, «das ist» (S. 317). Darin ver-
birgt sich der Unterschied von Sein und Seiendem. Anwesen und Anwesendes
bleibt ununterschieden. Jedoch erfahren die Griechen die Gegenwart des Seienden
als die «offene Gegend der Unverborgenheit,in der das Angekommene verweiltund
in die das Abwesende weggeht» (S. 319), und sie erfahren den Menschen als den-
jenigen, «der lichtend-vernehmend und so sammelnd Anwesendes. .. in der
Unverborgenheit wesen lifit» (S. 323) — gerade dies kennzeichnet das Wesen des
Menschen im Unterschied zu Pflanze und Tier, denn in den Lebewesen ist das
Sein nicht gelichtet. In der Lichtung des Seins zu stehen, das gerade ist die Ek-
sistenz des Menschen. «Die Metaphysik aber verschlieit sich dem einfachen
Wesensbestand, daB3 der Mensch nur in seinem Wesen west, in dem er vom Sein
angesprochen wird. Nur aus diesem Anspruch hat er das gefunden, worin sein
Wesen wohnt. Nur aus diesem Wohnen hat er Sprache . . .» (Brief S. 66). «Die
Griechen erfahren das Seiende als das gegenwiirtig, ungegenwirtig Anwesende,
anwesend in die Unverborgenheit» (Holzwege S. 322). Sein als Anwesen des Anwe-
senden ist Wahrheit, dies Wort im urspriinglichen Sinne verstanden. Seit der
Friithe des Denkens nennt Sein das Anwesen des Anwesenden im Sinne der lich-
tend bergenden «Versammlung», des Logos. Legein heifit: lesen, sammeln, wobei
der logos aus der aletheia erfahren ist, dem «entbergenden Bergen» (8. 325). Der
Ursprung aller Philosophie liegt im Denken des Seins, sie ist also nicht aus dem
Mythos entstanden. Aber das Denken ist in die Wissenschaften und das Glauben
zerfallen. Das Verhingnis der Metaphysik aber liegt darin, dal das Wesen des
Anwesens und der Unterschied zum Anwesenden vergessen bleibt. Auch die
frithe Spur des Unterschiedes wird dadurch ausgeloscht, dafl das Anwesen wie
ein Anwesendes erscheint und seine Herkunft in einem hochsten Anwesenden
findet (S. 336). Mit dieser Vergessenheit des Unterschiedes beginnt das Geschick
des Seins und vollendet sich in ihm, es ist «das reichste und weiteste Ereignis,
in dem die abendlindische Weltgeschichte zum Austrag kommt. Es ist das Er-
eignis der Metaphysik» (S. 336). Die Griechen erfuhren das Anwesende als die
Physis, als das von sich her Aufgehende, sich selbst Hervorbringende, und darin
das phainesthai, das sich zeigende Erscheinen des Unverborgenen. Der Unter-
schied von Anwesendem und Anwesen (Seiendes und Seiend) erscheint als Gegen-
satz der Doxa, die das Anwesende hinnimmt, ohne an das Anwesend zu denken,
im Gegensatz zum noein, das das Anwesende in seinem Anwesen vernimmt

188



(S. 162). Heidegger versteht diesen Unterschied nicht als Gegensatz eines wahr-
haft Seienden zum bloflen Schein. Diese Trennung einer iibersinnlichen und sinn-
lichen Welt, eines wahrhaft Seienden und scheinbar Seienden, die bei Sokrates
und Plato beginnt, ist schon eine Auslegung des Zwiefachen im on, jener Zwei-
deutigkeit, die die ganze Geschichte der Metaphysik durchherrscht, und die doch
ungedacht geblieben ist. Aristoteles «erste Philosophie» ist onto-theologisch, in-
sofern sie dasjenige Seiende, das als das hochste Seiende der Seiendheit rein
entspricht, to theion, als das Gottliche betrachtet und als «Sein» benennt(S. 179).

«Die energeia, die Aristoteles als den Grundzug des Anwesens, des eon, denkt,
die idea, die Plato als den Grundzug des Anwesens denkt, der Logos, den Hera-
klit als den Grundzug des Anwesens denkt, die Moira, die Parmenides als den
Grundzug des Anwesens denkt, das Chreon, das Anaximander als das Wesende im
Anwesen denkt,nennen dasselbe. Im verborgenen Reichtum desSelben ist die Ein-
heit des einenden Einen, das Hen von jedem der Denker in seiner Weise gedacht»
(S. 342). Auch Aristoteles hat das Seiende nicht «logisch» vom Aussagesatz und
seiner copula her ausgelegt, wenn er das Sein des Seienden aus der Kategorie her
dachte. Er vernahm das Seiende als das fiir das Aussagen schon Vorliegende,
d. h. als das unverborgen jeweilig Anwesende: die Usia war im Sinne der Parusia
schon offenkundig. Die Anwesenheit des Anwesenden dachte Aristoteles nicht
aus der Gegenstindlichkeit des Satzgegenstandes (S.324). Die aus der Meta-
physik entsprungene Logik, die die Vorherrschaft iiber sie erlangt hat, hat dahin
gefiihrt, «daB der in den fritheren Grundworten «Physis und Logos, Moira und
Eris, Aletheia und Hen geborgene Wesensreichtum des Seins verschiittet blieb».
So konnte das Sein in den fatalen Rang des leersten allgemeinen Begriffes hinauf-
gelangen (S. 325).

Es liegt im Seinsgeschick der Metaphysik, dall die Wahrheit des Seins als die
Lichtung selber ihr verborgen bleibt. Sie kennt die Lichtung des Seins nur als
den Herblick des Anwesenden im «Aussehen» (Idea), oder kritisch als das Ge-
sichtete der Hin-sicht, des kategorialen Vorstellens von Seite der Subjektivitiit.
Bleibt ihr so die Wahrheit des Seins verborgen, so ist dies doch kein Mangel der
Metaphysik, sondern der ihr selbst vorenthaltene und doch vorgehaltene Schatz
ihre eigenen Reichtums (Brief S. 41).

In der neuzeitlichen Metaphysik wird die Subjektivitdt das Sein des Seienden.
Die Subjektivitiit ist ein eigenes Wesensgeschick des Seins — eine eigene «Epoche»
(Holzwege, S. 176), darin sich wiederum die Unverborgenheit des Seins entzieht.
Mit dem Wandel des Subjektum zur res cogitans erfolgt der Wandel der Idea vom
eidos zur perceptio. In der griechischen Philosophie wird das Seiende nicht erst
durch das Anschauen (perceptio) seiend, vielmehr ist der Mensch der vom Seien-
den Angeschaute (S. 83). Das Seiende ist das Aufgehende, sich Offnende, das als
das Anwesende iiber den Menschen kommt, der sich ihm als Anwesender &ffnet.
Erst wo — bei Plato — die Seiendheit des Seienden als eidos begriffen wird, ist die
Voraussetzung gegeben, daBl die Welt zum Bild wird (S. 84). Im Mittelalter heif3t
Seiendes sein: In eine bestimmte Stufe der Ordnung des Geschaffenen gehéren.
Erst in der Neuzeit bedeutet es die in den Verfiigungsbereich des Menschen ge-
stellte Gegenstiindlichkeit. Der Gegensatz der antiken und neuzeitlichen Meta-
physik zeichnet sich ab in den unterschiedlichen Weisen der Phantasia (zur Er-
scheinung kommen des Seienden) und Imaginatio (Einbilden in die Welt als

189



Bild). Dem entspricht der Unterschied von Anwesen und von stindigem Vor-
liegen (S. 98). Es geht in der neuzeitlichen Metaphysik nicht mehr um das Ver-
nehmen des Anwesenden, um das «Sich-entbergen» fiir — sondern um das Er-
greifen und Begreifen von — (S. 100). Dieser Grundzug durchherrscht die Grund-
stellungen der neuzeitlichen Subjektivitdt in ihrer dullersten Unterschiedlichkeit
von der Auffassung des Menschen als Vernunftperson in der klassischen Philo-
sophie bis zu Nietzsches «Herrn der Erde» (S. 102).

Das Wesen eines Zeitalters ist nur aus der in ihm waltenden Wahrheit des
Seins zu beantworten. Eine Metaphysik gibt jedem Zeitalter den Grund seiner
Wesensgestalt, der alle Erscheinungen durchherrscht. Hervoriretende Wesensziige
der Neuzeit sind: Wissenschaft, Maschinentechnik, Kultur, Asthetik, Entgotte-
rung (S. 69). Die allen diesen Erscheinungen zugrunde liegende Auffassung des
Seienden wird am Beispiel der Wissenschaft erhellt. Aristoteles’ und Hegels «Wis-
senschaft» sieht auf die Anwesenheit selbst. Dann sind Wissenschaften nur Wis-
senschaft im zweiten Sinne, im Grunde Philosophie, so dal} sie ihren eigenen
Grund verlassen und sich im Bereich der Techne eingerichtet haben (S. 179).
Wissenschaft im neuzeitlichen Sinne ist nicht ein urspriingliches Geschehen der
Wahrheit, sie ist vielmehr Ausbau eines schon bestehenden Wahrheitsbereichs,
und zwar durch das Auffassen und Begriinden dessen, was in seinem Umkreis
sich an moglichem und notwendigem Richtigem zeigt. Wenn und sofern eine
Wissenschaft iiber das Richtige hinaus zu einer Wahrheit und d. h. zur wesent-
lichen Enthiillung des Seienden als solchem kommt, ist sie Philosophie (S. 50);
d. h. sie ist nicht eine urspriingliche Eréffnung des Seienden. So wird in einem
Bereich des Seienden, z. B. der Natur, ein bestimmter Grundrifl der Naturvor-
ginge entworfen (S. 70). Die Klirung und Erklirung von Tatsachen geschieht
in der Bindung an diesen Grundrif}: so bindet ein bestimmter Entwurf der Natur
alle fragenden Schritte der Forschung von vornherein, so dafl alle Vorgiinge im
voraus als raumzeitliche Bewegungsgriflen bestimmt sein miissen. In diesem
GrundriB3 der Natur sind Bestimmungen eingetragen, wie z. B. dal} jeder Ort
jedem andern gleich, kein Zeitpunkt vor einem andern einen Vorzug hat und der-
gleichen. Die Vergegenstindlichung der Tatsachen stellt das Bestiindige der Ver-
anderung in der Notwendigkeit ihres Verlaufs als das Gesetz dar. Gesetz und
Gesetzbewiithrung durch das Forschungsexperiment kennzeichnen die moderne
Wissenschaft. Die Forschung verfiigt iiber das Seiende, vorausberechnend oder
nachrechnend. Das gilt auch fiir die historische Forschung, die die Vergangen-
heit im Sinne eines erklir- und iibersehbaren Wirkungszusammenhanges ent-
wirft und vergegenstiindlicht. Dabei bleibt alles Grofie und Einmalige unerkliir-
bar. Als seiend gilt nur, was Gegenstand der Forschung wird, das Seiende wird
zur Gegenstindlichkeit. Vergegenstiindlichung besagt Errechnen des jedermann
Zuginglichen und fiir alle verbindlichen Vorstellbaren. Mit diesem Objektivismus
geht ein Subjektivismus einher. Das Seiende gilt erst als seiend, sofern es und soweit
es in das Leben — als Subjektum — ein- und zuriickbezogen, d. h. erlebt, Erlebnis
wird. Der Mensch wird zu jenem Seienden, auf das sich alles Seiende, die Art seines
Seins und seine Wahrheit griindet, er wird zur Bezugsmitte des Seienden (S. 81).

InderMetaphysik von Descertes wird die Wahrheit als Gewilheit des Vorstellens
bestimmt. Bei Hegel ist das Subjekt (Hypokeimenon) das iiberall schon Vor-
liegende, Anwesende in der Weise des Wissens als Subjektivitit verstanden, als in

190



sich reflektierte Subjekt-Objekt-Beziehung (S. 134). Bewulitsein besagt nun: im
Zustand des Wissens sein, Wissen im Sinne von gesehen, Einsicht genommen ha-
ben (S. 133). Das Wahre ist seit Descartes das in der GewiBheit sich selbst Wis-
sende. Das «reale Wissen» ist demgemil} bei Hegel das Wissen, das das Seiende
in seiner Seiendheit (Realitiit), das Erscheinende in seinem Erscheinen vorstellt.
Das natiirliche Wissen dagegen hiingt am Seienden, geht in ihm auf, es versucht,
wenn es das Seiende in seiner Wahrheit sucht, es aus dem Seienden zu erkliren,
es hilt das Seiende fiir das allein Wahre. Freilich konnte es ohne das Licht des
Seins sich an das Seiende nicht einmal verlieren (S. 136/37). Die unbedingte
SelbstgewilBheit des Wissens bildet bei Descartes das fundamentum absolutum,
bei Hegel ist sie als das Absolute, als Geist gedacht, als das in der Gewiheit des
unbedingten Wissens bei sich selbst Anwesende. Die Wahrheit — vordem Uber-
einstimmung des Vorstellens mit dem Seienden — ist das Vorstellen selbst gewor-
den, das sich aus der gegenstindlichen Relation losgelgst hat (Absolvenz).

Die von Hegel gesetzte Unterscheidung des natiirlichen und realen Wissens,
zwischen dem das dialektische Gespriich der Phiinomenologie statt hat, 148t sich
«mit den nétigen Vorbehalten» auch so ausdriicken (S. 161): Das natiirliche Be-
wufltsein ist das auf die Gegenstinde als Seiende und auf sein Wissen als Seien-
des gerichtete ontische BewuBtsein. Es ist «wvorontologisch», weil es die Gegen-
stindlichkeit immerhin vorstellt, abet nicht als solche denkt. BewuBtsein im
eigentlichen Sinne heillt aber gerade diese im natiirlichen Bewuftsein latente
Unterscheidung zwischen dem ontisch- und dem ontologischen Wahren, wirk-
lich sein, wihrend das natiirliche Bewulltsein zwar auf den Weg gebracht ist,
aber doch stindig umkehrt (S. 163). Dialektisch im Sinne Hegels bedeutet den
Vergleich zwischen dem vorontologischen und dem ontologischen BewuBtsein —
als Gespriich, das durch den ganzen Bereich der Gestalten des Bewufltseins hin-
durchgeht (dialegesthai) (S. 169). Wenn Hegel der Phinomenologie den Titel
«Wissenschaft von der Erfahrung des Bewufltseins» gab, so ist das Erfahren die
Weise, wie das BewuBtsein nach seinem Begriff ausfiihrt, als welches es in Wahr-
heit schon ist. Das Absolute ist fiir das natiirliche Bewulltsein etwas neben dem
tibrigen. Das Sein ist ihm etwas Abstraktes, und doch ist es das, wodurch das
Bewulltsein in sein eigenes Wesen gezogen wird. Es ist die bleibende Not, dal
das Bewufltsein die Umkehr vollzieht und sich dem Sein des Seienden zu-
kehrt (S. 189f.).

Die moderne technische Welt in ihrem unbedingten Anspruch ist nichts an-
deres als das natiirliche BewuBltsein, das die unbedingte sich selbst sichernde
Herstellbarkeit alles Seienden in der unaufhaltsamen Vergegenstiindlichung von
allem und jedem vollzieht. Es weil} nichts von der Realitiit des Realen, das ihm
vielmehr als Nichtiges gilt. Es blickt nur nach der Seite des geradezu Begegnen-
den, nicht nach der anderen Seite auf das Sein des Seienden zu, es verdeckt sich
die in ihm waltende Unruhe, iiber sich hinauszugehen (S. 144/46). In diesem
HinausriB iiber sich selbst findet es seinen Tod und gewinnt seine Auferstehung.
Diese Unruhe des natiirlichen BewuBtseins ist der Ausdruck des Absoluten, das
in seiner Absolutheit bei uns sein will ( Parusia des Absoluten).

Die neuzeitliche Metaphysik der Subjektivitit denkt das Sein des Seienden im
Sinne des Willens, bei Leibniz als ens percipiens und appetens. Mit Nietzsche
bringt das zur Subjektivitit des Selbsthewufltseins gewordene Subjektum sein

191



Wesen als Wille zur Macht ans Licht (S. 218). Die Essentia des Seienden im
Ganzen enthiillt sich als Wille zur Macht und die Weise, wie es existiert, seine
Existentia als ewige Wiederkunft des Gleichen (S. 219).

Mit und durch Nietzsche enthiillt sich der Nihilismus als Grundbewegung der
Geschichte des Abendlandes. Das Wort «Gott ist tot» nennt das Geschick von
zwei Jahrtausenden abendlindischer Geschichte. Es besagt: Gott, als der iiber-
sinnliche Grund und das Ziel alles Wirklichen gedacht, wie auch die iibersinnliche
Welt der Ideen, das Sittengesetz, Vernunftautoritiit, Fortschritt, Gliick der mei-
sten, Kultur, sind ohne wirkende und bauende Kraft (S. 204).

Das Unheimliche des Schicksals des neuzeitlichen Menschen ist das Gescheh-
nis des Gottestodes. Wicht das, daBl sich der Mensch an die Stelle Gottes setzt —
das ist unméglich, weil das Wesen des Menschen den Wesensbereich Gottes nie
erreicht — wohl aber ist das geschehen, dal3 der Ort Gottes, der Ort der verur-
sachenden Bewirkung des Seienden als eines Geschaffenen leer bleibt, indem
statt dessen ein anderes Sein des Seienden sich auftut: die Subjektivitit (S. 235).
Indem der Mensch in die Subjektivitiit seines Wesens aufsteht, riickt in der auf-
stindischen Vergegenstindlichung alles Seienden die Erde in die Mitte der
menschlichen Auseinandersetzung. Das SelbstbewuBtsein vollzieht den letzten
Schritt: es will sich selbst als Ubermensch, als Vollstrecker des Willens zur
Macht. «Tot sind alle Gotter: nun wollen wir, daB der Ubermensch lebe» (Zara-
thustra). Der Mensch iibernimmt die Erdherrschaft, die unbeschrinkte Ausnut-
zung der Erde als Rohstoffgebiet, die illusionslose Verwendung des Menschen-
materials. Das ist die Folge davon, dal der Mensch den Willen zur Macht als
Grundzug alles Seienden in sein eigenes Wollen aufnimmt, und daf eine iiber-
sinnliche Welt das Leben nicht mehr trigt, weil deren iibersinnlicher Grund
als wirksame Wirklichkeit alles Wirklichen gedacht, unwirklich geworden ist.
Nietzsche als Vollender abendlindischer Metaphysik sagt es im Gleichnis: Die
Erde als Aufenthalt des Menschen ist von der Sonne losgekettet: der Bereich des
an sich seienden Ubersinnlichen steht nicht mehr als das maBgebende Licht iiber
dem Menschen, der in die Ichheit des Ego cogito aufgestanden ist. Er hat — ein
anderes Gleichnis Nietzsches — das Meer ausgetrunken, er hat das Ganze des
Seienden als solches in die Immanenz der Subjektivitiit hineingetrunken (S.241),
daher Nietzsches tief erschrecktesWort : «Gottist tot, wirselbsthabenihn getétet.»

Nicht erst die «Entwertung der obersten Werte», schon das Werten, indem
es das Sein zum Gegenstand des Schitzens macht, das Wertsetzen selbst, ist ein
radikales T6ten, denn es schligt das Seiende als solches nicht nur in seinem An-
sichsein nieder, sondern bringt das Sein gidnzlich auf die Seite. Dieses Toten liegt
aber nicht nur in der Metaphysik des Willens zur Macht, denn auch in der Meta-
physik vor Nietzsche wird nirgends das Sein selbst in seiner Wahrheit erfahren.
Das etgentliche Wesen des Nihilismus, das Nietzsche selbst nicht mehr aufgedeckt
hat, liegt nicht erst in der neuzeitlichen Metaphysik, es liegt vielmehr in der Meta-
physik als Metaphysik. Nihilismus besagt: mit dem Sein selbst ist es nichts. Das
Sein kommt nicht an das Licht seines eigenen Wesens. Im Erscheinen des Seien-
den als solchem bleibt das Sein selbst aus. Das Wesen des Seins bleibt ungedacht,
weil es sich entzieht und verbirgt. Die Metaphysik ist aber kein Versdumnis und
kein Irrtum, sie ist in ihrem Wesen das ungedachte vorenthaltene Geheimnis des
Seins selbst (S. 244).

192



Unsere Zeit bezeichnet Heidegger mit Holderlin als Weltnacht, sie ist durch
«den Fehl Gottes» bestimmt, insofern kein Gott mehr sichtbar und eindeutig die
Menschen und Dinge auf sich versammelt und die Weltgeschichte fiigt. So diirf-
tig ist die Zeit geworden, daf} sie nicht einmal mehr vermag, den Fehl Gottes als
Fehl zu merken. Damit aber bleibt der griindende Grund aus und das Weltall
hingt im Abgrund (S. 298). Der Abgrund muf} erfahren und ausgestanden wer-
den. Dies vermogen die Menschen, die als Sterbliche «eh in den Abgrund reichen»
(Hélderlin). Vielleicht reicht in unserer Zeit die Dichtung Rilkes noch in diesen
Abgrund. Rilke sieht und sagt es in den Sonetten an Orpheus, dafl wir nicht im
Eigentum unseres Wesens sind: der Tod entzieht sich in das Ritselhafte, das
Geheimnis des Schmerzes bleibt verhiillt, die Liebe ist nicht gelernt. «Nicht sind
die Leiden erkannt, nicht ist die Liebe gelernt, und was im Tod uns entfernt, ist
nicht entschleiert.» Der Wesensbereich, zu dem Tod und Schmerz und Liebe zu-
sammengehéren, entzieht sich, aber die Sterblichen sind, und sie sind, insofern
Sprache ist. Noch weilt Gesang iiber ihrem diirftigen Land: «einzig das Lied
tiberm Land heiligt und feiert» (S. 253). Fiir Rilke stellt sich das Seiende im Gan-
zen als das «Offene» dar, auch als «ganzer heiler Bezug» oder auch als «Kugel
des Seins». Das Offene ist hier nicht im Sinne der anfinglichen Lichtung des
Seins gemeint. Dieser Gedanke bleibt auflerhalb der Dichtung Rilkes. Rilke
denkt aus der vollendeten abendliindischen Metaphysik und ihrer Umkehr durch
Nietzsche. Seit Leibniz ist der neuzeitlichen Metaphysik die Unterscheidung nach
BewuBtseinsgraden eigen. Mit der Steigerung des BewuBtseins steigt das Gegen-
stehen der Gegenstiinde. Je hoher das Bewulltsein, um so ausgeschlossener von
der Welt. Das Offene ist das ungelichtete Einbezogensein in das Ganze des Seien-
den, das das Sein des Lebewesens kennzeichnet. Dieses ist seinem Wesen nach
benommen, nicht beunruhigt durch das rastlose Hin- und Herbeziehen des Vor-
stellens; der Mensch ist nicht in dieser Weise in das Offene eingelassen. Er steht
«vor der Welt» (S. 263/64). Er stellt die Welt als das Gegenstindige im Ganzen
vor sich und sich vor die Welt. Im Vorstellen und Herstellen wird die Welt zum Ste-
hen gebracht. Der neuzeitliche Mensch stellt sich als denjenigen auf, der dieses
Herstellen vorsitzlich durchsetzt. Er ist der, der als der sich durchsetzende Her-
steller aufsteht und die Welt als Ganzes eines gegenstindigen Bestandes sich an-
heimstellt und unterstellt. So kommt im Verlaufe der neuzeitlichen Metaphysik
das Wesen des Willens als Sein des Seienden zum Vorschein. Das Wesen des Lebens
soll sich der technischen Herstellung ausliefern, der Angriff der Atomphysik auf
die Erscheinungen des Lebens ist in vollem Gang. Nicht erst die Beniitzung von
Maschinerien, schon dies, dafl der Mensch zum Subjekt und die Welt zum Objekt
wird, ist die Folge des sich einrichtenden Wesens der Technik (S. 268). Die bild-
losen Gebilde der technischen Produktion schlagen sich vor das Offene des «rei-
nen Bezugs», die einst gewachsenen Dinge schwinden dahin, weil iiberall «Schein-
dinge und Lebensattrappen» hereindriingen (Rilke in einem Brief aus Muzot).
Alles wird zum Material des sich durchsetzenden Herstellens. Die Erde und ihre
Atmosphiire werden Rohstoff, der Mensch zum Menschenmaterial, das auf die
vorgesetzten Ziele angesetzt wird. An die Stelle dessen, was der einst gewahrte
Weltgehalt der Dinge aus sich verschenkte, schiebt sich immer schneller, riick-
sichtsloser, vollstindiger das Gegenstindige der technischen Herrschaft iiber die
Erde. Das Menschliche des Menschen und das Dinghafte der Dinge l6st sich in
193

13



den gerechneten Marktwert eines Marktes auf, «der als der Wille zum Willen im
Wesen des Seins marktet» (S. 270). So ist der Mensch in Gefahr, zum bloflen
Material und zur Funktion der Vergegenstindlichung zu werden, sein Selbst an
das unbedingte Herstellen zu verlieren. Diese Bedrohung des Menschen steigt aus
dessen Wesen selbst heraus, d. h. aus der Art und Weise seines Seinsbezuges. Was
den Menschen nicht erst durch die Atombombe mit dem Tod, und zwar mit dem-
jenigen seines Wesens bedroht, ist das Unbedingte des bloBen Wollens im Sinne
des vorsitzlichen Sichdurchsetzens in allem. Mit der zum blo83 technischen Tag
umgefertigten Weltnacht wird die Welt heillos. Das Heil als Spur zum Heiligen
scheint ausgeléscht. Diese Bedrohung, die das Wesen des Menschen in seinem
Verhiiltnis zum Sein angeht, ist die Gefahr. Indem das Sichdurchsetzen der Ver-
gegenstindlichung nur das Stindige der hergestellten Gegenstinde als das
Seiende im Positiven gelten 1dBt, ist die technische Vergegenstindlichung stindige
Negation des Todes, durch die der Tod zum schlechthin Nichtigen wird (S. 279).
Fiir Rilke geht es um das Erretten der Dinge aus ihrer bloBen Gegenstiindigkeit
als Vernutzung und Ersatz; dies geschieht durch die Wendung aus dem Innern
des rechnenden Bewulltseins in den Innenraum des Herzens, worin das Ganze der
Welt zur Prisenz gelangt, daher: Weltinnenraum, eine Wendung in das «Innere
des Herzraumes», um sie dort «unsichtbar entstehen zu lassen» (S. 282/83).

Der Mensch hat die Sprache als Habe und Handhabe seines Vorstellens und
Verhaltens, sein Logos ist organisiert durch die Logik. Die Umkehrung dieses
Sprechens ist ein Sagen, das die Verwandlung des Sichtbaren in das Unsichtbare
des «Herzraumes» vollzogen hat, ein Sagen aus der Einheit beider Bereiche. Es
ist personifiziert im «Engel» der Rilkeschen Elegien, «in dem die Verwandlung
des vorgestellten Sichtbaren in das herzhafte Unsichtbare, die wir zu leisten
haben, schon vollzogen erscheint» (Brief Rilkes vom 13. 11. 25). Der Engel west
aus der gestillten Ruhe der ausgeglichenen Einheit beider Bereiche innerhalb des
Weltinnenraumes. Er bringt jene Einheit zum Scheinen und reprisentiert so das
Sein (S. 290). Der Gesang des Dichters ist «Dasein»; er wirbt nicht um etwas, was
herzustellen wire. Er ist «Herzwerk». Er sagt das heile Ganze, das Gehoren in
das Ganze des reinen Bezuges. Die Dichter sind die, die das Heillose als solches
erfahren und auf der Spur des Heiligen sind, die den Sterblichen die Spur der
entflohenen Gotter in das Finstere der Weltnacht bringen. Als Siinger des Heilen
sind sie «Dichter in diirftiger Zeit» (Holderlin). Ihr Vorgiinger Hélderlin ist un-
iiberholbar, sein Dichten bleibt, weil es in den Ablauf des Geschehens nicht hin-
einfillt, als ein Gewesenes, das im Gegensatz zum blofl Vergangenen im voraus
jede Vergiinglichkeit iiberwunden hat.

Das Riesenhafte der Planung und Berechnung des heutigen Weltalters trigt
in sich als seinen Schatten: das Unberechenbare. Der Schatten aber als undurch-
dringliche Bezeugung des verborgenen Leuchtens weist auf das verborgene Sein.
Die Metaphysik stellt die Frage: Was ist das Seiende ? Darin enthiillt sich das
verborgene Wesen des Seins als das Nicht-Seiende, das Nichts. Das Nichts ist
hier gedacht als Nichthaftes des Seienden, mithin als schiirfster Widerpart des
bloB Nichtigen, es ist das Sein selbst, dessen Offenbarkeit dem Menschen erst
zuteil wird, wenn er sich als Subjekt iiberwunden, das Seiende nicht mehr als
Objekt vorstellt (S. 104). Auf diese Moglichkeit menschlichen Existierens wird
der Mensch von heute vordenkend verwiesen. Alfred Storch.

194



	Martin Heidegger: Holzwege

