
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 12 (1952)

Rubrik: Kongresse = Congrès

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kongresse — Congrès

L'homme et l'histoire. Actes du VIe Congrès des sociétés de philosophie

de langue française. Paris, Presses Universitaires de France,
1952, 408 pages.

Les congrès donnent toujours l'idée de l'isolement. Chacun a-t-il donc raison,
et personne tort? Face à cet éparpillement, notre sentiment intime est que
tous ces philosophes ont vraiment voulu dire «la même chose», mais qu'il
faudrait être le Dieu de Leibniz pour réaliser l'harmonie de ces compossibles.

La pensée du passé a suscité les travaux de MM. T. Ruyssen, sur l'origine de

la philosophie de l'histoire; J. Trouillard, sur Plotin; P. Mesnard, sur Descartes;
J. Chaix-Ruy, sur Yico et Hegel; M. A. Bloch, sur Nietzsche; E. Namer, sur
Vanini; M. Reymond, sur Gourd; S. Ranulf, sur Simiand; Mmes M.-M. d'Hende-
eourt, sur Laberthonnière; J.-F. Renauld, sur Croce; M. Aebi, sur Marx.

Signalons également, sans vouloir être exhaustif, les travaux de R. Le Senne,

qui développe le thème du dynamisme de la personne incarnée, de C. Baudoin,
«assumer son passé»; P. Vendryès applique le calcul des probabilités à la
connaissance historique ; G. Bénézé suit le cheminement dans le temps de la notion
philosophique de pensée; B. Guillemain décèle une loi historique selon laquelle
«toute période historique a une durée égale à la moitié de la période immédiatement

précédente».
La confrontation de la philosophie et de l'histoire guide J. Caussimon et

A. Etcheverry; celle de la théologie et de l'histoire, P. Guérin et J. Guitton;
celle de la psychologie et de l'histoire, E. Rochedieu et L. Delpech; celle de la
sociologie et de l'histoire, P. Ricœur; celle du droit et de l'histoire, A. David;
celle de la philosophie et de l'histoire de la philosophie, J. Moreau et J. Pucelle,

pour lesquels il faut être philosophe pour être historien de la philosophie.
Il semblait que le débat dût se centrer sur la connaissance historique et sur

l'eschatologie. Ce dernier débat ne tint pas ses promesses, et le premier rebondit
étrangement grâce à Bergson. La lecture des Actes permet en plus une confrontation

précieuse sur la notion de temps.

*

L'eschatologie d'abord.

Mlle J. Hersch pose admirablement le problème. «Si l'absolu est, l'histoire
devient une ombre. Si l'histoire est, l'absolu se pulvérise en relations» (p. 321).
J. Hersch défend un absolu incarné: «c'est dans la temporalité même de l'histoire

que l'homme peut parfois toucher l'absolu» (p. 323). L'histoire trouve-
t-elle sa «fin» dans un absolu futur A. Metz, partant de considérations
scientifiques, le nie: «il n'y a pas de sens de l'Histoire fixé à l'avance» (p. 235).

255



D. Andreaiii, à partir de la biologie, semble pourtant l'admettre; tout se passe
comme si l'humanité devait parvenir à un état d'équilibre où le plaisir physiologique

individuel sera source de vérité et d'accord universel. P. Naville, s'ins-
pirant de Marx, enchaîne : «l'analyse scientifique des causes de la décadence du
capitalisme et de son remplacement par un système socialiste permet bien
d'envisager une fin de l'histoire» (p. 314). Il n'y aura alors plus d'histoire; plus de

journal avec le café! déplorait M. Gusdorf. Certes des événements auront encore
lieu, mais ils auront perdu leur «destin tragique» (P. Naville). R. Mehl n'a pas
de peine à montrer que la fin de l'histoire commande le passé en lui donnant
un sens nouveau. Si l'eschaton devait se produire dans l'histoire, celle-ci perdrait
son sens, et le temps cette tension qui le caractérise. L'eschaton est donc
transcendant par rapport à l'écoulement historique. Bien plus, il est transcendant par
rapport à chaque durée individuelle, incarnée dans l'histoire. L'eschatologie
chrétienne fait du Christ une figure éternellement présente.

Le congrès tout entier, semble-t-il, a refusé avec M. Mehl d'attendre vainement

ce qui, à l'échelle humaine, ne sera jamais: le bonheur absolu, la société

parfaite, la fin des temps. 11 a suivi Mlle J. Hersch: il a pulvérisé l'absolu en
relations historiques, tout en inscrivant parfois en chacune de ces relations une
référence verticale à la transcendance.

*

Passons aux multiples problèmes de la connaissance historique.

«Il convient d'abord de distinguer deux sens du mot histoire, selon qu'il
désigne la réalité historique elle-même - ou une œuvre littéraire visant à retracer
cette réalité historique. L'allemand a deux mots pour distinguer ces deux
choses: Geschichte et Historie.» Chacun fit chorus avec R. Jolivet (p. 11). Seul
M. Marrou proteste: «. le génie de chaque langue s'est toujours refusé à

intégrer de telles distinctions dans l'usage vivant ; et à bon droit, car le premier
aspect n'existe pas à l'état pur, ou du moins est insaisissable, sinon sous la forme
du second» (p. 7).

M. Marrou est catégorique : «il convient d'exorciser définitivement le fantôme
de l'Histoire-Réalité, qui est un être de raison» (p. 7). P. Levert l'atteste aussi,
dans une analyse très précise: «l'histoire n'est pas seulement écrite, mais faite
par l'historien» (p. 57); «elle construit véritablement son objet... à partir d'une
analyse de l'expérience actuelle» (p. 56).

Où s'arrêtent ce constructivisme et cet idéalisme? R. Jolivet cherche un
moyen terme: «les événements sont des avènements» (p. 13). L'histoire cherche
simultanément à connaître le passé et à «accéder à un sens de plus en plus
parfait des valeurs qui le définissent» (p. 12). Ce qui suppose, conformément à la
synthèse thomiste, la contemporanéité de l'essence et de l'existence.

Réalisme ou idéalisme D'un côté l'événement est l'objet de l'histoire comme
science et la réalité première de l'histoir^-Geschichte. De l'autre, la relation,
construite par l'homme d'aujourd'hui, est le seul objet de la science, le non-relationnel

(l'événement brut) échappant à toute saisie. P. Thévenaz marque fort bien
le scandale qu'est l'événement par rapport à la Raison. L'histoire trouve selon

256



lui son sens dans une «prise de conscience plus aiguë de l'événement». A G. Isaye,
la solution de l'antinomie de la Raison et de l'Evénement semble donnée par
«l'attitude dialectique, la méthode idonéiste» propres à M. Gonseth. Mais on avait
insisté sur la rationalité inhérente à l'événement, duquel M. Thévenaz affirmait
la radicale et irrationnelle contingence (soulevant ainsi l'ire de M. Ayer pour
qui le terme de contingence n'a pas de sens hors de la logique formelle). Et
M. Davy de distinguer l'histoire qui raconte, et l'histoire qui constitue, sans

pousser toutefois sou analyse au point d'esquisser cette conciliation que cherche
M. Gusdorf : «l'attitude rationnelle n'est possible que par l'entrée dans l'histoire» ;

le tort de cette attitude est de prétendre «échapper au malheur de l'histoire en

proclamant que l'histoire ne participe pas à la vérité» (p. 305). Il semble donc que
l'unanimité se fasse sur une «historicisation» de la Raison elle-même; la Raison
devient maintenant un mode de l'historique.

Il faut bien le dire : les esprits hésitent à douer la Raison elle-même de cette
précarité qui caractérise l'existence historique. Si chacun renonce - marxistes
à part - au mythe de l'âge d'or, l'idée d'une transcendance au sein de l'événement,

loin d'être niée, est au contraire sous-entendue presque par tous,
développée par d'aucuns.

Ainsi M. Nédoncelle défend une histoire «personnaliste», cherchant dans la
conscience passée le foyer des relations et la source de l'intelligible. Par là, «il
adviendra à la Geschichte par YHistorié» (p. 145). Une réciprocité véritable
s'instaure, garantie d'objectivité vraie. La possibilité de la communication est posée

par Mme J. Vial au nom de l'unité, de l'unicité et de la concrétude de la durée

historique, retrouvée comme «implication ontologique de la connaissance

historique» (p. 81).
C'est par la psychologie et la caractérologie que M. E. Minkowski arrive également

à un transsubjectif, à des «structures qui sous-tendent les traits banaux
du caractère». La structure, transcendant l'événement, est donc extra-historique.

M. H. J. Pos saura formuler en toute abstraction les revendications de la
transcendance.

*

Le problème de la philosophie de Vhistoire de la philosophie s'est posé à propos
de Bergson.

«Si Spinoza avait vécu avant Descartes, il aurait sans doute écrit autre chose

que ce qu'il a écrit, mais, Spinoza pensant et vivant, nous étions sûrs d'avoir
le spinozisme quand même» avait écrit Bergson {La pensée et le Mouvant, p. 143).
M. P. Burgelin s'est demandé si comprendre un philosophe du passé c'est alors
saisir une essence désincarnée, connaître le «spinozisine-en-soi» M. Gouhier
répond : «L'intuition originelle et originale dont parle Bergson doit, semble-t-il,
être préservée des formules qui la présenteraient comme une essence idéalement
séparée de ses accidents» (p. 386). Pour Bergson, vu par M. Gouhier, le philosophe

doit se pencher sur le passé comme sur autant de points discontinus,
d'intuitions concrètes et uniques. «Au point de vue bergsonien, la seule philosophie
de l'histoire de la philosophie qui soit légitime est celle qui refuse toute
philosophie de l'histoire de la philosophie» (p. 388).

17 257



M. F. Heidsieck peut ajouter avec Bergson qu' «il n'y a pourtant qu'une
vérité. L'intuition, si elle pouvait se prolonger au-delà de quelques instants
assurerait. l'accord de tous les philosophes entre eux». La discontinuité radicale

des visions philosophiques trouve ainsi sa continuité dans l'unité même du
monde. Par conséquent, ajoute M. Heidsieck, qui confirme M. Gouhier, si la
philosophie de l'histoire de la philosophie vise à saisir l'unité des diverses
philosophies, elle ne peut s'en tenir aux diverses philosophies discrètes, mais «trouver
la vérité des philosophies ailleurs qu'en la philosophie» (p. 393). Ce qui fonde
l'unité de la philosophie et des philosophes, ce n'est donc pas la philosophie elle-
même, ni a fortiori une philosophie, mais bien la source de toute philosophie,
c'est-à-dire le réel lui-même, qui est Esprit. M. G. Maire n'a dès lors pas de peine
à montrer comment l'intelligibilité du passé dépend de la saisie de ce point
d'intuition, et comment «toute œuvre de pensée ne parvient à une parfaite
intelligibilité que replacée dans le temps où elle se déroule» (p. 397). On peut alors
éliminer les conditionnements historiques et sociologiques contingents pour mieux
saisir l'originalité vraie et ineffable dans ce qu'elle a de plus concret.

*

Terminons par le problème du temps.

Chacun s'accorda à trouver fondée la réflexion de M. Marrou que reprend
M. J. Caussimon: «la connaissance du passé, en tant que tel, est elle-même du

présent; elle vit dans la conscience de l'historien et de son lecteur» (p. 107). C'est

implicitement nier le temps comme cadre «éternel», meublé d'événements. De

plus, note M. C. A. van Peursen, il existe un opposé du temps - l'éternité - alors

qu'il n'y a pas d'opposé à l'espace. Ce penseur décèle la structure du temps, l'ire-
tentionnalité et Yorientation, et défend la continuité et l'irréversibilité du temps.

Plus précises, mais plus limitées aussi, les analyses de MM. Berger et Schaerer

portent respectivement sur le temps de l'action et sur les trois dimensions du

temps de l'histoire. Pour M. R. Schaerer (de Neuchâtel), le temps est composé
du passé, du futur et d'une «projection verticale», intemporelle, qui serait le

présent conçu comme une norme. M. Berger se limite par souci méthodologique
à la description phénoménologique du temps dans lequel s'inscrit l'action
humaine.

C'est M. D. Christoff qui nous paraît allier au mieux la description
phénoménologique et la réflexion philosophique. Au nom de quoi, demande-t-il,
affirmons-nous la réalité du passé, puisque celui-ci a disparu Ramener le temps à

une relation pensée est insuffisant, car cette relation se double d'une signification
qui lui donne son sens. La signification est inhérente au sujet qui la pense, mais
la relation, construite actuellement, est-elle, comme le dirait Leibniz, une relation
«bien fondée»? La description phénoménologique se heurte à ces questions
qu'elle ne peut trancher. L'histoire semble ne pas avoir d'objet (autre que la
relation), car chaque événement est «un présent, c'est-à-dire un pôle de
significations» (p. 63).

M. Christoff dépasse alors la description. Il a constaté que celle-ci s'arrête au
moment où le temps, fonction de l'instant actuel où le sujet saisit le passé,

258



s'émiette en autant de temps qu'il y a de sujets d'inhérence. Comment rendre

compte dès lors de la continuité temporelle qu'atteste le système des relations
Elle paraît à M. Christoff provenir souvent d'autre chose que de la relation,
d'autre chose que du temps de l'histoire : «la continuité des instants n'est-elle pas
constituée par la chose, par la nature qui dure, par le document et par le
monument» (p. 64). 11 suit de là que, ontologiquement, le vrai temps historique n'est

pas une structure simple, mais est «ambigu». La série des moments (dont chacun
est prise de conscience actuelle d'un passé pulvérisé en relations inhérentes au
sujet) renvoie à la continuité de ces moments comme à la loi de la série (dirait
Leibniz), c'est-à-dire «à la contemplation non plus de l'intemporel, mais de la
totalité du temporel» (p. 64). - C'est ainsi que la phénoménologie de M. Christoff
débouche dans une métaphysique qui l'englobe.

N. B. La communication de M. R. Aron n'ayant malheureusement pas été

imprimée, nous renonçons à en parler de mémoire, de peur d'en fausser la très
grande richesse. J.-Claude Piguet

259


	Kongresse = Congrès

