Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 12 (1952)

Rubrik: Kongresse = Congres

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kongresse — Congrés

L’homme et Uhistoire. Actes du VI¢ Congrés des sociétés de philoso-
phie de langue francaise. Paris, Presses Universitaires de France,
1952, 408 pages. '

Les congrés donnent toujours I'idée de I'isolement. Chacun a-t-il donc raison,
et personne tort? Face a cet éparpillement, notre sentiment intime est que
tous ces philosophes ont vraiment voulu dire «la méme chose», mais qu’il fau-
drait étre le Dieu de Leibniz pour réaliser I’harmonie de ces compossibles.

La pensée du passé a suscité les travaux de MM. T. Ruyssen, sur I'origine de
la philosophie de I’histoire; J. Trouillard, sur Plotin; P. Mesnard, sur Descartes;
J. Chaix-Ruy, sur Vico et Hegel; M.A. Bloch, sur Nietzsche; E. Namer, sur
Vanini; M. Reymond, sur Gourd; S. Ranulf, sur Simiand ; Mmes M.-M. d’Hende-
eourt, sur Laberthonniére; J.-F. Renauld, sur Croce; M. Aebi, sur Marx.

Signalons également, sans vouloir étre exhaustif, les travaux de R. Le Senne,
qui développe le théme du dynamisme de la personne incarnée, de C. Baudoin,
«assumer son passé»; P. Vendryeés applique le calcul des probabilités a la con-
naissance historique; G. Bénézé suit le cheminement dans le temps de la notion
philosophique de pensée; B. Guillemain décéle une loi historique selon laquelle
«toute période historique a une durée égale a la moitié de la période immédia-
tement précédente».

La confrontation de la philosophie et de I'histoire guide J. Caussimon et
A. Etcheverry; celle de la théologie et de I'histoire, P. Guérin et J. Guitton;
celle de la psychologie et de I'histoire, E. Rochedieu et L. Delpech; celle de la
sociologie et de I’histoire, P. Ricceur; celle du droit et de I’histoire, A. David;
celle de la philosophie et de I’histoire de la philosophie, J. Moreau et J. Pucelle,
pour lesquels il faut étre philosophe pour étre historien de la philosophie.

I1 semblait que le débat dit se centrer sur la connaissance historique et sur
Peschatologie. Ce dernier débat ne tint pas ses promesses, et le premier rebondit
étrangement grace a Bergson. La lecture des Actes permet en plus une confron-
tation précieuse sur la notion de temps.

*

L’eschatologie d’abord.

Mlle J. Hersch pose admirablement le probléme. «Si I’absolu est, I’histoire
devient une ombre. Si I’histoire est, I’absolu se pulvérise en relations» (p. 321).
J. Hersch défend un absolu incarné: «c’est dans la temporalité méme de I’his-
toire que ’homme peut parfois toucher I’absolu» (p. 323). L’histoire trouve-
t-elle sa «fin» dans un absolu futur ? A. Metz, partant de considérations scien-
tifiques, le nie: «il n’y a pas de sens de I’Histoire fixé a Pavance» (p. 235).

255



D. Andreani, a partir de la biologie, semble pourtant 'admettre; tout se passe
comme si ’humanité devait parvenir a un état d’équilibre ou le plaisir physio-
logique individuel sera source de vérité et d’accord universel. P. Naville, s’ins-
pirant de Marx, enchaine: «l’analyse scientifique des causes de la décadence du
capitalisme et de son remplacement par un systéme socialiste permet bien d’en-
visager une fin de I’histoire» (p. 314). Il n’y aura alors plus d’histoire; plus de
journal avec le café! déplorait M. Gusdorf. Certes des événements auront encore
lieu, mais ils auront perdu leur «destin tragique» (P. Naville). R. Mehl n’a pas
de peine & montrer que la fin de I’histoire commande le passé en lui donnant
un sens nouveau. Si ’eschaton devait se produire dans histoire, celle-ci perdrait
son sens, et le temps cette tension qui le caractérise. L’eschaton est donc trans-
cendant par rapport a I’écoulement historique. Bien plus, il est transcendant par
rapport & chaque durée individuelle, incarnée dans I’histoire. L’eschatologie
chrétienne fait du Christ une figure éternellement présente.

Le congrés tout entier, semble-t-il, a refusé avec M. Mehl d’attendre vaine-
ment ce qui, & 1’échelle humaine, ne sera jamais: le bonheur absolu, la société
parfaite, la fin des temps. Il a suivi Mlle J. Hersch: il a pulvérisé I’absolu en
relations historiques, tout en inscrivant parfois en chacune de ces relations une
référence verticale a la transcendance.

Passons aux multiples problémes de la connaissance historigue.

«Il convient d’abord de distinguer deux sens du mot histoire, selon qu’il
désigne la réalité historique elle-méme — ou une ceuvre littéraire visant a retracer
cette réalité historique. L’allemand a deux mots pour distinguer ces deux
choses: Geschichte et Historie.» Chacun fit chorus avec R. Jolivet (p. 11). Seul
M. Marrou proteste: «...le génie de chaque langue s’est toujours refusé a
intégrer de telles distinctions dans 'usage vivant; et a bon droit, car le premier
aspect n'existe pas a I'état pur, ou du moins est insaisissable, sinon sous la forme
du second» (p. 7).

M. Marrou est catégorique: «il convient d’exorciser définitivement le fantéme
de I'Histoire-Réalité, qui est un étre de raison» (p. 7). P. Levert 'atteste aussi,
dans une analyse trés précise: «l’histoire n’est pas seulement écrite, mais faite
par 'historien» (p. 57); «elle construit véritablement son objet . . . A partir d’une
analyse de ’expérience actuelle» (p. 56).

Ou s’arrétent ce constructivisme et cet idéalisme? R. Jolivet cherche un
moyen terme: «les événements sont des avénements» (p. 13). L’histoire cherche
simultanément & connaitre le passé et a «accéder... a un sens de plus en plus
parfait des valeurs qui le définissent» (p. 12). Ce qui suppose, conformément a la
synthése thomiste, la contemporanéité de 1'essence et de I'existence.

Réalisme ou idéalisme ? D’un c6té I'événement est I’objet de I’histoire comme
science et la réalité premiére de I’histoire—Geschichte. De I’autre, la relation, cons-
truite par I’homme d’aujourd’hui, est le seul objet de la science, le non-relation-
nel ('événement brut) échappant a toute saisie. P. Thévenaz marque fort bien
le scandale qu’est I’événement par rapport a la Raison. L’histoire trouve selon

256



lui son sens dans une «prise de couscience plus aigué de I’événement». A G.Isaye,
la solution de I'antinomie de la Raison et de I'Evénement semble donnée par
«l’attitude dialectique, laméthode jdonéiste» propres & M. Gonseth. Mais on avait
insisté sur la rationalité inhérente a I’événement, duquel M. Thévenaz affirmait
la radicale et irrationnelle contingence (soulevant ainsi I'ire de M. Ayer pour
qui le terme de contingence n’a pas de sens hors de la logique formelle). Et
M. Davy de distinguer histoire qui raconte, et I'histoire qui constitue, sans
pousser toutefois son analyse au point d’esquisser cette conciliation que cherche
M. Gusdorf: «I’attitude rationnelle n’est possible que par ’entrée dans I’histoire»;
le tort de cette attitude est de prétendre «échapper au malheur de I’histoire en
proclamant que ’histoire ne participe pas ala vérité» (p. 305). Il semble donc que
I'unanimité se fasse sur une «historicisation» de la Raison elle-méme; la Raison
devient maintenant un mode de I’historique.

Il faut bien le dire: les esprits hésitent a douer la Raison elle-méme de cette
précarité qui caractérise ’existence historique. Si chacun renonce — marxistes
a part — au mythe de I’age d’or, I'idée d’une transcendance au sein de I’événe-
ment, loin d’étre niée, est au contraire sous-entendue presque par tous, déve-
loppée par d’aucuns.

Ainsi M. Nédoncelle défend une histoire «personnaliste», cherchant dans la
conscience passée le foyer des relations et la source de I'intelligible. Par 1a, «il
adviendra a la Geschichte par I’Historie» (p. 145). Une réciprocité véritable s’ins-
taure, garantie d’objectivité vraie. La possibilité de la communication est posée
par Mme J. Vial au nom de 'unité, de I'unicité et de la concrétude de la durée
historique, retrouvée comme «implication ontologique de la connaissance his-
torique» (p. 81).

C’est par la psychologie et la caractérologie que M. E. Minkowski arrive égale-
ment & un transsubjectif, a des «structures qui sous-tendent les traits banaux
du caractére», La structure, transcendant 1’événement, est donc extra-histo-
rique. M. H. J. Pos saura formuler en toute abstraction les revendications de la
transcendance.

Le probléeme de la philosophie de I’histoire de la philosophie s’est posé a propos
de Bergson.

«Si Spinoza avait vécu avant Descartes, il aurait sans doute écrit autre chose
que ce qu’il a écrit, mais, Spinoza pensant et vivant, nous étions siirs d’avoir
le spinozisme quand méme» avait écrit Bergson (La pensée et le Mouvant, p.143).
M. P. Burgelin s’est demandé si comprendre un philosophe du passé c’est alors
saisir une essence désincarnée, connaitre le «spinozisme-en-soi» ? M. Gouhier
répond: «L’intuition originelle et originale dont parle Bergson doit, semble-t-il,
étre préservée des formules qui la présenteraient comme une essence idéalement
séparée de ses accidents» (p. 386). Pour Bergson, vu par M. Gouhier, le philo-
sophe doit se pencher sur le passé comme sur autant de points discontinus, d’in-
tuitions concrétes et uniques. «Au point de vue bergsonien, la seule philosophie
de I’histoire de la philosophie qui soit légitime est celle qui refuse toute philo-
sophie de I’histoire de la philosophie» (p. 388).

. 257



M. F. Heidsieck peut ajouter avec Bergson gqu’ «il n'y a pourtant qu’une
vérité. L'intuition, si elle pouvait se prolonger au-dela de quelques instants . . .
assurerait . . . ’accord de tous les philosophes entre eux». La discontinuité radi-
cale des visions philosophiques trouve ainsi sa continuité dans 'unité méme du
monde. Par conséquent, ajoute M. Heidsieck, qui confirme M. Goubhier, si la
philosophie de I’histoire de la philosophie vise a saisir I'unité des diverses philo-
sophies, elle ne peut s’en tenir aux diverses philosophies discrétes, mais «trouver
la vérité des philosophies ailleurs qu’en la philosophie» (p. 393). Ce qui fonde
I’unité de la philosophie et des philosophes, ce n’est donc pas la philosophie elle-
méme, ni a fortiori une philosophie, mais bien la source de toute philosophie,
c’est-a-dire le réel lui-méme, qui est Esprit. M. G. Maire n’a dés lors pas de peine
a montrer comment I'intelligibilité du passé dépend de la saisie de ce point d’in-
tuition, et comment «toute ceuvre de pensée ne parvient & une parfaite intelli-
gibilité que replacée dans le temps ol elle se déroule» (p. 397). On peut alors éli-
miner les conditionnements historiques et sociologiques contingents pour mieux
saisir 'originalité vraie et ineffable dans ce qu’elle a de plus concret.

Terminons par le probléme du temps.

Chacun s’accorda a trouver fondée la réflexion de M. Marrou que reprend
M. J. Caussimon: «la connaissance du passé, en tant que tel, est elle-méme du
présent; elle vit dans la conscience de I'historien et de son lecteur» (p. 107). C’est
implicitement nier le temps comme cadre «éternel», meublé d'événements. De
plus, note M. C. A. van Peursen, il existe un opposé du temps — I’éternité — alors
qu’'il n’y a pas d’opposé a I'espace. Ce penseur décéle la structure du temps, I'in-
tentionnalité et V'orientation, et défend la continuité et l'irréversibilité du temps.

Plus précises, mais plus limitées aussi, les analyses de MM. Berger et Schaerer
portent respectivement sur le temps de I'action et sur les trois dimensions du
temps de I'histoire. Pour M. R. Schaerer (de Neuchitel), le temps est composé
du passé, du futur et d’'une «projection verticale», intemporelle, qui serait le
présent con¢u comme une norme. M. Berger se limite par souci méthodologique
a la description phénoménologique du temps dans lequel s’inscrit I’action
humaine.

C’est M. D. Christoff qui nous parait allier au mieux la description phéno-
ménologique et la réflexion philosophique. Au nom de quoi, demande-t-il, affir-
mons-nous la réalité du passé, puisque celui-ci a disparu? Ramener le temps a
une relation pensée est insuffisant, car cette relation se double d'une signification
qui lui donne son sens. La signification est inhérente au sujet qui la pense, mais
la relation, construite actuellement, est-elle, comme le dirait Leibniz, une relation
«bien fondée»? La description phénoménologique se heurte a ces questions
qu'elle ne peut trancher. L’histoire semble ne pas avoir d’objet (autre que la
relation), car chaque événement est «un présent, c’est-a-dire un pdle de signi-
fications» (p. 63).

M. Christoff dépasse alors la description. Il a constaté que celle-ci s’arréte au
moment ol le temps, fonction de I'instant actuel ol le sujet saisit le passé,

258



s’émiette en autant de temps qu’il y a de sujets d’inhérence. Comment rendre
compte dés lors de la continuité temporelle qu’atteste le systéme des relations ?
Elle parait a M. Christoff provenir souvent d’autre chose que de la relation,
d’autre chose que du temps de I'histoire: «la continuité des instants n’est-elle pas
constituée par la chose, par la nature qui dure, par le document et par le monu-
ment» ? (p. 64). Il suit de la que, ontologiquement, le vrai temps historique n’est
pas une structure simple, mais est «ambigu». La série des moments (dont chacun
est prise de conscience actuelle d’un passé pulvérisé en relations inhérentes au
sujet) renvoie a la continuité de ces moments comme a la loi de la série (dirait
Leibniz), c’est-a-dire «a la contemplation non plus de 'intemporel, mais de la
totalité du temporel» (p. 64). — C’est ainsi que la phénoménologie de M. Christoff
débouche dans une métaphysique qui I’englobe.

N.B. La communication de M. R. Aron n’ayant malheureusement pas été
imprimée, nous renoncons a en parler de mémoire, de peur d’en fausser la trés
grande richesse. J.-Claude Piguet

o
G
o



	Kongresse = Congrès

