Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 12 (1952)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Platon: Der Staat. Eingefiihrt von Gerhard Kriiger, iibertragen von
Rudolf Rufener. Artemis-Verlag, Ziirich 1950.

Die vorliegende Ubertragung, von R. Rufener im Einvernehmen mit G. Krii-
ger verfaBit, gibt Platons umfassendstes und doch als Ganzes noch immer zu
wenig gekanntes Werk in einer ansprechenden deutschen Gestsit. Die Uberset-
zung ist zuverlissig und gut lesbar, bei erstrebter Priizision in der Wiedergabe
des Details doch immer auf das Ganze eines Gedankens bedachi und nicht ohne
sprachliche Eleganz. Die unvergleichliche Konzinnitit des Platonischen Stils
und seiner Fiigungen vermag sie freilich an manchen Stellen — wie Stichproben
zeigen — nicht ganz in sich zu fassen. Doch welche Ubersetzung vermachte dies ?
Sie scheut sich auch nicht, in der Suche nach deutschen Aquivalenten fiir plato-
nische Grundworte neue Wege zu gehen. So kommt etwa die Ubersetzung von
volie, VOeiv, voTév, durch «Einsicht», «einsehen», «Einsehbares» der griechischen
Worteinheit niher als das konventionelle «Denken»; allerdings wirkt dann im
Deutschen der wortspielerische Anklang an den Gegenbegriff des «Sichtbaren»
(fiir 6pa~cdv) etwas storend, da er eine unmittelbare Beziehung nahelegt, die im
Griechischen nicht anklingt und von Platon sachlich auch nicht gemeint ist.
Der Ubersetzung sind knappe erliuternde Anmerkungen und ein ausfiihrliches
Register beigegeben, das nicht nur das Vorkommen einzelner Worter verzeichnet,
sondern den ganzen Stoff nach Themen gruppiert und erschliefit. Auch Hinweise
auf die neueste und wertvolle iiltere Literatur fehlen nicht.

Gerhard Kriiger hat dem Ganzen eine iiber 50 Seiten umfassende phileso-
phische Einleitung vorangestellt, die den Aufbau des Dialoges nachzeichnet und
die Hauptproblemgruppen behandelt: den Staat als Entwurf der gerechten Ver-
fassung des Menschen — Platons Lehre von den Ideen und dem Guten mit der ihr
entsprechenden Erkenntnislehre — die Platonische Dichterkritik. Kriiger ver-
steht den Staatsentwurf weder als Utopie noch als politisches Programm, son-
dern, der Grundabsicht von Platons Dialogschriftstellerei gemafl, als ironisch-
provokatorische Entfaltung von Thesen, durch die die Diskussion iiber die Ge-
rechtigkeit (die wesentlich Gerechtigkeit der Einzelseele und ihres innern Tuns
ist) erst einmal in Gang gebracht werden soll. So ansprechend diese Deutung
zuniichst sein mag, sie scheint doch dem bei aller Ironie unverkennbaren Grund-
ernste Platons nicht angemessen, und sie verliert vollends an Uberzeugungskraft,
wenn man ihre Bedingtheit durch Befiirchtungen und Hoffnungen des Tages zu
erkennen meint, denen der radikale Anspruch der platonischen Polis unertriiglch
ist. Was Kriiger zur Erliduterung von Platons Kritik an den Dichtern und im
Zusammenhang damit zur antiken Begreifung der Kunst als Mimesis zu sagen
hat, gehért zum Besten, was dariiber in dieser Kiirze gesagt werden kann.

195



Wer Platons «Politeia» in einer Ubersetzung kennen lernen will, wird mit
Vorteil nach diesem neuen Band der Gesamtausgabe greifen, welche der Artemis-
Verlag im Rahmen seiner «Bibliothek der alten Welt» herausbringt.

Gerhard Huber

Aristotle’s Prior and Posterior Analytics. A Revised Text with In-
troduction and Commentary by W. D. Ress. Oxford University
Press (Geoffrey Cumberlege) 1949.

Seinen klassischen Ausgaben der «Metaphysik» (1924) und der «Physik»
(1936) des Aristoteles hat der fithrende englische Aristoteliker Sir David Ross
nun als dritte die der beiden Analytiken zur Seite gestellt, Wiederum enthiilt die
Ausgabe einen sorgfiltig edierten Text (die Notwendigkeit dieser kritischen Neu-
ausgabe ergibt sich schon daraus, dal seit der letzten Textrezension iiber hundert
Jahre verflossen sind), einen sachlichen Kommentar dazu, fiir jedes Kapitel ein-
geleitet durch eine Zusammenfassung des Gedankenganges, und eine die philo-
sophischen und philologischen Probleme der Analytiken beschlagende Einlei-
tung zum Ganzen. Alle Teile des Werkes zeugen von der profunden Sachkenntnis
des Herausgebers, der gleichermalen die textphilologischen und philosophischen
Aspekte der Aristotelischen Schriften beherrscht. Diese doppelte Fundierung ist
fiir Arbeiten im Raume der antiken Philosophie und besonders bei Aristoteles
immer noch unentbehrlich; sie erst gibt der Interpretation jene Ausgewogenheit
und (bei aller wissenschaftlichen Zuriickhaltung, wie sie fiir den Englinder cha-
rakteristisch ist, doch iiberall fiihlbare) Sicherheit, die man bei Ross immer wie-
der bewundert. Dank diesem Gleichmal von philologischer und philosophischer
Durchdringung wird auch diese Edition auf lange hinaus die mallgebende kom-
mentierte Ausgabe ihres Textes sein.

Freilich, auch diese Weise der Aneignung des Aristoteles hat ihre Grenzen.
Zwar ist sie vor extremen Fehldeutungen dadurch bewahrt, daB sie der Textaus-
sage behutsam folgt und sie in ihren geschichtlichen Zusammenhang hineinstellt.
Aber fiir ein etwas radikaler orientiertes Denken haftet dieser behutsamen Inter-
pretation doch eine letzte philosophische Uneindeutigkeit an. Dies riihrt daher,
daBl gerade in den die Interpretation leitenden Begriffen manchmal zuviel un-
befragt als selbstverstindlich vorausgesetzt und dann im Text wiedergefunden
wird, withrend doch vielleicht dessen originale Bemithung gerade vor diesen
(ihm fremden) Selbstverstindlichkeiten ihren Ort und dadurch ihre eigentiim-
liche Tiefe hat. Auch im Bezirk der Aristotelischen Logik gibt es solch urspriing-
liche Tiefe. Sie bleibt aber verdeckt, wenn z. B. die Frage nach der Absicht der
logischen Forschung bei Aristoteles auf die Alternative festgelegt wird, ob es
sich um eine blof} theoretische oder um eine auch technisch-praktische Unter-
suchung des «reasoning process» handle (p. 24f. — so richtig der Hinweis auf die
technisch-praktische Bedeutung der Logik, wodurch sie bei Aristoteles in eine
gewisse Nihe zur Rhetorik riickt, an sich ist). Es wiire vielmehr zu fragen ge-
wesen, ob wirklich das «schlieBende Denken» (oder gar «our actual thought»,
p- 34) das Thema der Logik bei Aristoteles ist. Wiewohl der geschichtliche Zu-
sammenhang mit der platonischen Dialektik mit in Betracht gezogen wird, unter-
bleibt doch eine tiefer dringende Besinnung auf den Grundsinn der Aristoteli-

196



schen Logik, der sich gerade aus ihrer Herkunft von Platon und der spezifischen
Wandlung von der Dialektik zu ihr als «Logik» ergeben miifite. Die tiefer drin-
gende Besinnung unterbleibt auch hinsichtlich der Grundbegriffe dieser Logik :
zu selbstverstindlich wird der «Syllogismus» im Ganzen der Interpretation als
ein Satzgebilde vorausgesetzt, wo doch die Formulierungen des Textes gerade
lehren konnten, daB der Syllogismus fiir Aristoteles noch ein culloyispée der Gpor
ist (vgl. An. pr. 25b34, 29a23). Je nachdem aber, ob der «Schlu» ein solcher aus
«Sitzen» (rpotdceic) oder aus «Begriffen» (dpot) ist, ist er etwas wesentlich an-
deres. — Man kann sich allerdings fragen, ob solche fundamental-logische Frage-
stellungen im Kommentar einer Textausgabe ausdriicklich erdrtert werden sol-
len. Immerhin sollte vielleicht das Ganze der kommentierenden Erorterungen
deutlicher vom Bewufltsein dieser Grundproblematik getragen sein.

Dies grundsitzliche Bedenken, das weniger Kritik als Hinweis auf den Unter-
schied philosophischer Geisteshaltungen ist, vermag indessen nicht den unbe-
dingten Wert und die Vorbildlichkeit in vieler Hinsicht dieser gliinzenden Dar-
bietung des Kernstiickes des Aristotelischen Organon in Zweifel zu ziehen. Es ist
nur zu hoffen, dafi der Verleger, nachdem nun auch die Schrift iiber die Katego-
rien und die Hermeneutik in einer neuen Ausgahe der «Oxford Classical Texts»
vorliegen, moglichst bald die noch fehlenden Teile des Organon herausbringen
wird. Gerhard Huber

Marc Aurel: Wege zu sich selbst. Herausgegeben und iibertragen
von W. Theiler. Artemis-Verlag, Ziirich 1951.

In der schonen «Bibliothek der Alten Welt» hat W. Theiler Marc Aurels klas-
sisches Buch in neuer Ubersetzung und zugleich den griechischen Text ent-
haltend herausgegeben. In der Einfiihrung vergegenwiirtigt er in priignanten
Zugen die geistige Umwelt und Haltung dieses letzten wesentlichen Stoikers.
Es ist zu bedauern, dafl} Theiler auf einen eigentlichen Kommentar aus Raum-
grilnden verzichten mufite. Doch enthalten die Anmerkungen alles Wissens-
werte zum Text, zu dem auch die Varianten vermerkt sind. DafB} die philo-
logischen Belange mit der groBiten Sorgfalt und Gewissenhaftigkeit behandelt
werden, versteht sich von selbst. H. Kunz

Ibn Gabirol (Avicembron) : La Source de Vie, Livre II11: De la
démonstration de 'existence des substances simples. Traduction,

introduction et notes par FFernand Brunner, docteur &s lettres

(Paris, librairie philosophique J.Vrin, 1950).

Le grand essor de la pensée médiévale, qui se manifeste au cours de la pre-
miére moitié du XIII€ siécle par la fondation des grandes universités occiden-
tales, en particulier par celles de Paris et d’Oxford, a été préparé un siécle plus
tot par la pénétration dans notre chrétienté des écrits de savants arabes et juifs.
Parmi ces derniers, il faut placer le philosophe juif Ibn Gabirol, dont I’influence
a joué un réle important, car il alliait a des idées néo-platoniciennes sur le fone-
tionnement du monde la ferme croyance en un Dieu qui a tout créé ex nihilo.

197



Son ceuvre principale, la Fons vitae, fut bien connue de tout 1’Occident latin:
pourtant on en ignorait I'auteur. Ce n’est qu’au XIX¢® siécle qu'on parvint a
établir avec certitude qu’Avicembron, Avicebron, Avencebrol, ou quelle que
soit la forme que ce nom ait regue, n’était autre que le célébre poéte juif Salomon
Ibn Gabirol, qui vécut en Espagne musulmane dans la premiére moitié du
XTe sidcle.

Or sa Fons vitae— dont le titre complet se libelle: Livre de la Source de Vie. De
la premiére partie de la Sagesse, c’est-a-dire de la Science de la Matiére et de la
Forme universelle — éditée pour la premiére fois par Munk en 1846 d’aprés un
manuserit latin, puis par d’autres érudits du XIXe¢ si¢cle utilisant trois autres
textes latins, connait un regain d’intérét depuis la découverte en 1942, parmi
les manuscrits de la Bibliothéque Cathédrale de Toléde, d’une traduction
espagnole datant de la fin du XII¢ siécle, antérieure d’un siécle aux traduc-
tions latines.

C’est en combinant les lecons des manuscrits latins déja connus et celles du
texte de Tolede, que M. Fernand Brunner, docteur &s lettres, vient de donner
une excellente édition francaise du Livre IIl de la Source de Vie. Pourquoi le
seul livre troisiéme ? Parce que non seulement il est le plus long des quatre livres
composant le traité, mais pour la raison qu’on y trouve ramassées en un tout
les vues néo-platoniciennes de I’auteur sur la structure de l'univers et particu-
lierement sa conception du monde intelligible, sa doctrine de I’émanation et par
conséquent ses idées sur 'unité des substances par la résolution des effets dans
les causes. Ajoutons que cette traduction est précédée d’une analyse détaillée
du Livre III et suivie d’un Index de tous les termes employés par Ibn Gabirol
et qui prétent a controverse. Ces deux compléments — I'introduction analytique
et 'index explicatif — font de la traduction de M. Brunner un précieux instru-
ment de travail, qui manquait & ceux qu’intéresse la philosophie du Moyen Age,
et dont il convient de remercier chaleureusement et de féliciter 'auteur.

Edm. Rochedieu

The Works of George Berkeley, Bishop of Cloyne. Editedby A. A. Luce
and T.E.Jessop, vol.1-4. Thomas Nelson and Sons Ltd., Edin-
burgh 19484.

Von der bei Nelson in der «Bibliotheca Britannica Philosophica» erscheinen-
den Gesamtausgabe der Werke Berkeleys liegen bis jetzt die ersten vier Binde
vor. Die von Luce und Jessop, zwei namhaften Berkeley-Forschern, sorgfiltig
besorgte Ausgabe bedeutet einen wirklichen Fortschritt gegeniiber den Editionen
von A. C. Fraser (1871 und 1901), auf die man bisher angewiesen war. Erstmals
ist das Prinzip konsequent durchgefiihrt, die einzelnen Schriften nach dem Text
der von Berkeley selbst besorgten letzten Ausgabe abzudrucken und die Varian-
ten der friitheren Auflagen im kritischen Apparat unter dem Text mitzuteilen.
(Fraser bot éfters einen Mischtext aus verschiedenen Auflagen, ohne dariiber
Rechenschaft zu geben.) Die neue Gesamtausgabe ist auch dadurch bedeutsam,
daB sie alle erhaltenen Briefe Berkeleys bringen wird. Jeder Schrift geht eine
knappe bibliographische und sachliche Einleitung ihres Herausgebers voran; ver-

198



einzelt wird der Text von Anmerkungen begleitet, die ihn kurz erldutern oder auf
Quellen und Parallelen hinweisen.

Der erste, von Luce edierte Band ist besonders wertvoll: neben den beiden
Abhandlungen iiber die «Theory of Vision» sind hier zum ersten Mal im Rahmen
einer Gesamtausgabe Berkeleys Notizbiicher aus den Jahren 1707/08 in ihrer
urspriinglichen Gestalt zuverlissig dargeboten. Diese von Fraser «Commonplace
Book», von Luce nun gemifler «Philosophical Commentaries» betitelten Auf-
zeichnungen zeigen die Entwicklung der Gedanken, die in der «Theory of Vision»
und in den «Principles» ihren reifen Ausdruck gefunden haben. Die Wiedergabe
der Notizbiicher geschieht hier nach dem manuskriptgetreuen Abdruck, den
Luce 1944 separat veranstaltet hat, jedoch so, dal in der Regel nur die letzte
Fassung der Notizen mitgeteilt wird, nicht auch die von Berkeley selbst ver-
worfenen Varianten. Fortlaufende Anmerkungen des Herausgebers fiithren in die
aphoristische Sprech- und Denkweise dieser iiberaus wertvollen, fiir die Inter-
pretation der gedruckten Werke oft entscheidenden Notizen ein.

Der zweite Band, von Jessop herausgegeben, bringt die «Principles», den
handschriftlich erhaltenen Entwurf ihrer Einleitung (bloB in der Fassung der
ersten Niederschrift, ohne die korrigierenden Zusiitze und Andemngen Berke-
leys *), die «Three Dialogues» und —um seines philosophischen Inhaltes willen an
dieser Stelle — den Briefwechsel mit Johnson. Der dritte Band (von Jessop) ent-
hiilt den «Alciphron» und der vierte (von Luce) Berkeleys Schriften zur Mathe-
matik, Physik und Naturgeschichte.

Die Ausgabe priisentiert sich in hervorragender duBerer Gestalt; vielleicht
mag man den relativ geringen Umfang der einzelnen Binde — es sind fiir das
Ganze darum deren neun vorgesehen — bedauern. Inhaltlich ist die Edition, von
wenigen Druckfehlern abgesehen, duBerst zuverlissig. Kleine Unstimmigkeiten
in der Darbietung wie das Fehlen der Zeilenzahlen, die genaue Zitate erleichtern,
in einem Teil des zweiten Bandes («First Draft») und im ganzen vierten Band
hitten vermieden werden kénnen.

Es wire zu wiinschen, dafl an Hand dieser ausgezeichneten Ausgabe — die
hoffentlich im bisherigen raschen Tempo fortgefiihrt werden kann — auch auf dem
Kontinent ein vertieftes Studium dieses fiir wesentliche Aspekte des neuzeit-
lichen Denkens so charakteristischen Philosophen einsetzt. Der 200. Todestag
Berkeleys am 14. Januar 1953 gibt dazu vielleicht einen weiteren Anstof3.

Gerhard Huber

Jules Lequier: Ocuvres complétes. Publiées par Jean Grenier. Collec-
tion Etre et Penser, nos 33, 34, 1 vol., La Baconniére, Neuchitel
1952, XXII, 553 pages.

L’ceuvre de Jules Lequier était jusqu’ici éparse. M. Jean Grenier, a qui 'on
devait déja la publication d’inédits de Lequier sur la Liberté et une forte Philo-

* Diese Beschrinkung ist im Rahmen einer kritischen Gesamtausgabe eigentlich zu bedauern -
ebenso wie bei den ,,Philosophical Commentaries die Beschriinkung auf die letzte Textfassung
hier sollte offenbar die monumentale Separatedition von 1944 durch die Gesamtausgabe micht
entbehrlich gemacht werden.

199



sophie de Jules Lequier (Paris 1936), a voué de grands soins a I'édition, a la pré-
sentation, a la bibliographie et aux notes de ces ceuvres complétes tant attendues
et désormais indispensables. Il faut I’en féliciter et, avec lui, M. Pierre Thévenaz,
directeur d’Etre et Penser, et M. Hauser, directeur des éditions de la Baconniére.
Car ni les fragments publiés en 1865 par Renouvier et réimprimés en 1924 par
L. Dugas sous le titre Recherche d’une premiére vérité, ni le précieux petit choix
de textes sur la Liberté publié par M. Jean Wahl ne satisfaisaient entiérement
notre curiosité devant 1’énigme douloureuse de ce philosophe de la liberté. L’es-
sentiel de cette philosophie, M. Grenier le trouve, aprés B. Jacob, dans sa struc-
ture religieuse. Les problémes de la responsabilité et de la liberté y apparaissent
en effet le plus souvent sous la forme de problémes de la prédestination et de la
prescience. Cette philosophie se distingue donc nettement du néo-kantisme que
Renouvier pensait y discerner, mais aussi de certaines formes de I’«existentia-
lisme» dont elle se rapproche davantage.

On trouvera dans cette édition, aprés la Recherche d’une premiére vérité (ac-
compagnée de la préface et des notes de Renouvier et de Dugas), d’importants
inédits relatifs aux problémes de la science, de la prescience, etc. — dont une partie
avait été publiée en 1936 par M. Grenier — puis des Réflexions et pensées diverses,
presque toutes inédites, enfin une Correspondance en grande partie inédite.

Dans les inédits, on remarquera des pages sur Kant et, surtout, sur I’Amour.
Les lettres donnent un relief nouveau a cette destinée terrible.  D. Christoff

Friedrich Ueberwegs Grundrif3 der Geschichte der Philosophie. Bd. 11:
Die patristische und scholastische Philosophie, herausgegeben
von B. Geyer. 12. Aufl., unverinderter Nachdruck:der vollig neu-
bearbeiteten 11. Aufl.; Bd. IV: Die deutsche Philosophie des
19. Jahrhunderts und der Gegenwart, herausgegeben von
T.K. Oesterreich. 13. Aufl., unverinderter Nachdruck der vollig
neubearbeiteten12. Aufl. Benno Schwabe & Co. Verlag, Basel1951.

Zweifellos sind auch die ihrer Intention nach rein referierenden Darstellungen
der Geschichte der Philosophie vom jeweiligen sachlich-systematischen Text-
verstindnis des Historikers abhingiger als die der positiven Wissenschaften.
Dabher stellt sich die Notwendigkeit der Aneignung der philosophischen Tradition
stets erneut und lif3t die Philosophiegeschichten rasch veralten. So mufl man es
bedauern, daB Uberwegs monumentales Werk nicht in neuer Bearbeitung,
sondern lediglich als Neudruck der letzten Auflage — einstweilen sind zwei
Biinde erschienen — herausgebracht werden konnte. Aber dafl die Binde iiber-
haupt wieder zu bekommen sind, und zwar in ausgezeichneter Ausstattung,
bleibt in jedem Fall ein grofles ,zu Dank verpflichtendes Verdienst des Verlages.

H. Kunz

Pierre-Maxime Schuhl: Platon et ’art de son temps (deuxiéme édition
revue et augmentée). Ouvrage couronné par ’Académie des

200



Inscriptions et Belles-Lettres et par I’Association des Etudes
grecques. Presses Universitaires de France, Paris 1952.

Ce volume, dédié par son auteur a Emile Bréhier, est muni d’une préface trés
substantielle, d’appendices contenant les textes essentiels sur lesquels 'auteur
fonde sa recherche; il est de plus suivi d’un index analytique et d’un autre, bi-
bliographique.

La similitude entre un passage du Sophiste: «Est-ce que, donnant congé a la
vérité, les artistes, en fait, ne sacrifient pas les proportions exactes pour y subs-
tituer, dans leurs figures, les proportions qui feront illusion ?» (236 a; Traduction
Diés, édit. Belles-Lettres, 1925), et ce texte de Pline: «Les anciens représentaient
les hommes tels qu’ils étaient et lui (Lysippe) tels qu’ils paraissaient étre» est
a Porigine de cette étude.

Il s’agit donc d’établir non seulement la conception esthétique de Platon,
mais encore de déterminer quels furent ses rapports avec les artistes de son
époque et leurs théories concernant I’art.

Platon est postérieur a la grande époque de Phidias dont il a pu admirer les
lentes et nobles processions; sans doute y songe-t-il dans les passages suivants de
la République: III, 401 et VIII, 558b, ou il recommande de faire voir a la jeu-
nesse des ceuvres saines et belles.

Cette admiration pour des statues et des bas-reliefs calmes et propres a apai-
ser les passions humaines convient non seulement a son sentiment artistique,
mais encore i son conservatisme politique et moral: a ses yeux, le changement
en lui-méme est dangereux. Et son époque est en pleine crise, non seulement
sociale et politique, mais encore artistique. A une technique de I'Imitation,
visant a copier servilement le réel, succéde une technique de I'Illusion: les artistes
cherchent alors a sculpter des statues qui ne reproduisent pas rigoureusement
leurs modéles, mais qui leur ressemblent selon I’endroit ot on les place et I’éclai-
rage qu’elles recoivent. Par exemple, si une statue est destinée a étre posée sur
une colonne, on la déforme pour qu’elle paraisse vraie aux spectateurs qui la
verront d’en bas. Et les artistes recourent ainsi, bien que d’une maniére empi-
rique, a la technique de la perspective.

On peut étre surpris que Platon, si sensible i la mesure et aux proportions,
soit opposé a I’emploi de la perspective, mais, d’une part, celle-ci était encore
empirique (et par conséquent trés distante de la science et du monde des Idées,
seul véritable: 'image d’un lit est encore plus loin de I’'Idée de lit que le lit fabri-
qué par le menuisier) et, de I'autre, elle vise malgré tout a créer une illusion et,
pour Platon, toute illusion éloigne de la recherche de la vérité. On comprend
alors que le fondateur de I’Académie recommande la sculpture hiératique, im-
muable a travers les siécles.

Cependant, il était trop artiste pour ne pas réaliser que I’art doit pouvoir
évoluer (Politique 299d—e) et trop sensible a I’art pour désirer sa disparition:
Sans les arts «l’existence, déja si pénible maintenant, deviendrait absolument
impossible a vivre».

De cette étude tres fouillée, il ressort que Platon ne fut pas uniquement parti-
san de la technique de I'Imitation et de I’Académisme, mais qu’il se dirigeait,

201



a cause de la beauté des formes géométriques (Timée 54 a et Philebe 51¢, ete.) vers
une sorte d’art abstrait, de cubisme.

Ce travail n’intéressera pas seulement les érudits puisque le probléme abordé
par Platon ne cesse d’étre actuel. Comme le note M. Schuhl lui-méme dans sa
préface a la deuxiéme édition, «I’emploi des procédés mécaniques de reproduc-
tion et de transmission qui assurent 2 présent aux ceuvres d’art une diffusion et
une force de pénétration plus grandes encore que par le passé, nous impose plus
que jamais de rechercher comment on peut parvenir a former le goit du public
sans pour autant l’asservir, et d’étudier comment ’art peut aider les hommes
a rétablir en eux I’équilibre dont ils ont tant besoin, aujourd’hui comme au temps
de Platon» (p. XXII). A. Virieux-Reymond

Fernand Brunner: Etudes sur la signification historique de la philo-
sophie de Leibniz. Vrin, Paris 1951, 325 pages.

Une érudition trés siire pour tout ce qui concerne la philosophie jusqu’a Leib-
niz, une documentation abondante, ’'usage en particulier de la correspondance
de Leibniz, clé de sa pensée, sont les premiéres qualités de cet ouvrage qui, avec
la traduction présentée et annotée du livre ITI de la Source de vie d’Ibn Gabirol,
a valu a M. Brunner le doctorat &s lettres en Sorbonne.

Le plan des études est net. L’idée maitresse de M. Brunner est que Leibniz
participe a la fois de I'idéalisme ancien et médiéval, selon lequel la vérité est
I’accord de la pensée avec Dieu et de I'idéalisme moderne, préfiguré chez Des-
cartes, triomphant chez Kant et surtout chez les néo-kantiens, et selon lequel
la vérité est I’accord de la pensée avec elle-méme, la certitude seulement tech-
nique et formelle.

Aprés avoir retracé I’attitude de Leibniz a ’égard de ’héritage platonicien et
des modernes, M. Brunner passe en revue les points essentiels de la doctrine: la
théorie des possibles, le choix de Dieu, la matiére et le corps, la sensation puis
I’espace et le temps, le phénoméne puis la substance; sur chacun de ces points,
Leibniz juge en ancien et parle le langage des anciens, mais d’un point de vue
tout moderne de mathématicien et de physicien, préparant ainsi une métaphy-
sique qui se présentera comime une science exacte et qui, dit M. Brunner, ne sera
plus la métaphysique puisqu’elle sera limitée a un certain idéal intellectuel.
Cédant aux séductions de la logique, la pensée formelle va se séparer de la pensée
méme; cédant aux séductions de I’expérimental, elle renoncera a ses véritables
ambitions et se contentera de ce qu’elle pourra atteindre (p. 56). Ainsi, I'Idée,
jadis transcendante, ne sera plus que I'idée pour 'homme, et se sera détachée
du réel en soi.

Cette thése est défendue avec maitrise et avec une variété d’arguments qui
donne a chaque étude son caractére propre; interpréte avisé et subtil, M. Brun-
ner ne néglige rien pour sa thése. Les chapitres 2 et 3, ce dernier surtout, qui est
de premier ordre, contiennent, en raccourcis particulierement brillants, tout le
livre; ’exposé des controverses entre Arnauld et Leibniz est exemplaire. De plus,
I’argumentation de M. Brunner, si acharnée soit-elle, ne va pas sans les nuances
nécessaires; a cet égard, on remarquera particuliérement ’examen de la doctrine

202



du choix de Dieu (p. 127). Et la tache était difficile, car M. Brunner reproche a
Leibniz a la fois, et a bon droit dans ’ensemble, ’agnosticisme moderne et, p. 125
et pass., de n’étre pas assez agnostique et de chercher dans ce monde encore des
raisons de croire. Il faut vraiment lire tout le livre pour admirer ’attention de
I'auteur. Pour clore ces études, M. Brunner vérifie encore une fois les résultats
acquis en une trés remarquable discussion, la raison et la foi, considérées comme des
méthodes de connaissance. Enfin, il retrace son propre point de vue intellectuel
sur les degrés de la connaissance et les deux idéalismes. Certes, admet M. Brunner,
la connaissance du systéme de I'univers chez Leibniz ne se sépare pas de la con-
naissance de Dieu (p. 38), et en cela Leibniz, comme les anciens, juge selon le vrai.
Mais la physique moderne tient de ses préoccupations humaines son incapacité
de concerner le fond des choses (p. 167). Aussila méditation partant de la science
est-elle affectée par 'imperfection de ce point de départ (p. 113), et I’accord d’une
raison purement utilitaire avec la foi ne peut-il étre fécond.

Peut-étre ces conclusions, reprises avec force dans les derniers chapitres,
seront-elles difficilement regues? Atteignent-elles vraiment la volonté la plus
profonde de Leibniz? Mais il faut bien comprendre M. Brunner: pour lui (cf.
pp- 250, 261) la vraie connaissance dépend avant tout d’une sorte de conversion.
Il faut avoir fait le saut. Or Leibniz n’en veut juger au contraire que par raison
naturelle, montrant la continuité de la raison naturelle et de la foi et ne faisant
dans cette démarche pas plus de sauts que la nature. M. Brunner, qui connait
a fond Leibniz, n’admet pas pour sa part cet esprit de continuité et de concilia-
tion. Il y verrait «la raison discourant en matiére de religion» et cette vision lui
inspire une vive répugnance.

Certes, M. Brunner déclare son admiration, et sa conclusion laisse entendre
que Leibniz, malgré son esprit déja moderne, montre encore la vraie direction
de I'idéalisme qui est de connaitre d’abord Dieu et, par lui seulement, le monde,
la pensée et notre destinée. Cependant, M. Brunner défend la theése des anciens
contre les modernes et, devant Leibniz, il se méfie de sa propre admiration et
accumule les précautions: «Il est possible que (c’est nous qui soulignons, dans
toutes ces citations), malgré les nobles sentiments qui ’animent, Leibniz ne tolére
une certaine contamination de la métaphysique par la pensée mathématique
comme telle» (p. 53). «On reste sceptique devant le langage platonicien qu’em-
ploie Leibniz» (p. 57). Et lorsque M. Brunner dit (p. 260): «cependant, nous
sommes avec Leibniz a la fin du 17¢ siécle et chez un auteur engagé dans I’entre-
prise scientifique, c’est-d-dire purement humaine, de Descartes et des modernes.
Par suite, il est difficile de ne pas soupgonner, dans I’exigence leibnizienne de véri-
fication de I'idée de Dieu, la possibilité de 'introduction entre Dieu et 'homme de
Fécran pour ainsi dire de la raison humaine», on comprend bien ses intentions:
L’historien aurait jugé Leibniz a son ceuvre et non pas en fonction d’idées étran-
géres & lui-méme et A son temps; mais M. Brunner n’a pas voulu faire ccuvre
d’historien seulement, ou nous restituer un de ces Leibniz plus leibniziens que
Leibniz. Il a voulu étudier la signification historique de son auteur, ce qui est
tout différent. Nous ne pouvons pas penser que, historien érudit, il ne s’est pas
fait violence en s’abstenant de montrer les étapes de la pensée de son auteur, en
s’abstenant d’interpréter celui-ci de la maniére la plus favorable selon la spiri-

203



tualité de son temps, en négligeant la fameuse régle leibnizienne que «tous les
systémes sont vrais par ce qu’ils affirment». Si pour Leibniz la science n’est pas
«purement humaine» — voir & ce sujet un intéressant article de M. Brunner:
«Science et anthropomorphisme» in Etudes philosophiques, 1951, n° 4, Paris,
Presses Universitaires de France —, si la raison est tout le contraire d’un «écran»,
¢’est aussi qu'il est engagé dans un siécle ot la métaphysique ne peut paraitre
avec une certaine efficacité et responsabilité sans tenir compte de la science.
Et, s’il en est ainsi, ce n’est pas seulement parce que la science est le grand fait
nouveau auquel les contemporains de Leibniz sont attentifs, ni seulement parce
que dans ce siécle, o I'on veut encore étre pieux, on ne peut pas ne pas croire
que les prodigieuses découvertes viennent de Dieu; c’est aussi parce que, depuis
Platon et Aristote, une autre connaissance, révélée celle-la, a refoulé la méta-
physique elle-méme. Alors, dans la limitation des ambitions métaphysiques, ne
trouverait-on pas 'humilité, la piété, la fidélité a la tache de ’'homme qui est de
labourer la terre et de faire la métaphysique de ce labeur ? N’est-ce pas par les
voies de la science qu’en ces premiers temps modernes se transforment les rela-
tions de I’homme et du monde et celles de I’homme avec son semblable ? Ne
devait-il pas en résulter une réflexion et une communion nouvelles et par suite
une adoration renouvelée et une glorification? C’est du moins ce que parfois
croyait, ou s’efforgait de croire, le siécle des lumiéres et, & son aurore, Leibniz.
Le réle du philosophe n’est-il pas, en une telle situation, de montrer comment les
mots nouveaux de la tribu peuvent avoir toujours le méme sens fondamental ?
Et que serait un philosophe inattentif au «langage» qui I’entoure ? Certes, la
pensée doit étre tournée vers Dieu; mais, pour étre vraiment pensée, elle doit
étre efficace; or, avant que le prochain puisse comprendre qu’on I’aime en Dieu
(p. 277), il semble qu’il faut aussi aimer ce prochain comme il peut le comprendre
et, pour cela, saisir son «langage». Le grand mérite de Leibniz — M. Brunner
le dit bien — c¢’est d’aveir été assez fort pour partir de ce «langage» et pour
rester cependant un vrai philosophe selon la philosophia perennis. On ne saurait
donc lui reprocher 'usage, voire I’abus, que d’autres devaient faire de ce langage.
Cela dit, on voit que le fond du débat est le probleme de la grace. A ce pro-
bléme, M. Brunner et plusieurs d’entre nous n’avons point le méme type de sen-
sibilité que Leibniz et son temps et, comme cette sensibilité parait extréme de
part et d’autre, le débat ne peut que s’approfondir. Il faut donc féliciter M. Brun-
ner — cette fois aussi pour des raisons non historiques — d’avoir pris position dans
un ouvrage qui ne promet pas moins de perspectives futures qu’il n’offre pré-
sentement de richesses. . D. Christoff

Jean Guitton: Pascal et Leibniz. Etude sur deux types de penseurs.
Paris, Aubier, 1951, 181 pages.

Aprés 'ouvrage consacré récemment par Friedmann a la comparaison de Leib-
niz avec Spinoza, en voici un autre, plus compréhensif a I’égard de Leibniz, des-
tiné a la confrontation de Leibniz avec Pascal. L’auteur analyse la formation de
ces deux génies, leur utilisation des mathématiques en métaphysique, leur carac-
tere, leur style et leur attitude a ’égard du christianisme, et détermine le sens de

204



leur opposition en la rapportant a I’histoire de la pensée européenne et a 'esprit
humain. Il ne cherche pas a faire de Pascal et de Leibniz un portrait nouveau:
I’un, dit-il, est plus spirituel, I’autre plus intellectuel; Pascal avance en briilant
ses vaisseaux, tandis que Leibniz prend ses dispositions pour ’emporter méme
si la vérité était dans le parti contraire: «Il n’aurait pas été incapable d’exposer
ses titres au salut, si le Dieu des catholiques romains se trouvait étre son juge;
il n’aurait rien eu de fondamental a changer dans son ceuvre si, par aventure,
tout n’était qu’apparence (p. 93).» L’originalité de I'ouvrage est d’abord dans
I’habileté des oppositions — éducation paternelle et rigoureuse chez Pascal, ma-
ternelle et libérale chez Leibniz, abondance ici, privation la — et dans la finesse
des oppositions compensées: I’éducation rigoureuse, qui engendre un esprit ra-
tionnel devant reconquérir plus tard I'ordre de ’amour, engendre de méme un
esprit libre 4 I’égard des systémes, tandis que la fantaisie dans I’éducation de
Leibniz, si elle explique la sorte d’hésitation dont il a souffert, a donné des bases
a I’esprit le plus systématique qui soit. Méme inversion dans le domaine religieux:
le protestant Leibniz n’a cessé d’assurer I’accord de son systéme avec le dogme
romain, d’admirer les jésuites et d’admettre I'union de la nature et de la sur-
nature dans la conformité au Bien universel, alors que point n’est besoin de rap-
peler les sentiments du catholique Pascal pour les jésuites ni son insistance sur
Popposition de I’humain et du divin et sur le salut individuel. A cette variété
et a cette mobilité des éclairages caractérisant simultanément par «lumigre
réfléchie» Leibniz et Pascal, s’ajoute l'intérét des formules fixant ces images:
«Il y avait un cdté de Pascal qui excluait les chiméres. Des projets politiques ou
religieux de Leibniz, on ne pouvait pas dire qu’ils ne fussent sages, perspicaces
et méme possibles, mais il leur manquait ce caractére de nécessité qui fait que les
choses arrivent (p. 155).» Ou encore: «Alors que 'infini chez Pascal est lié a la
discontinuité, ce qui I’améne & discerner, dans le monde des essences mathé-
matiques elles-mémes, un intervalle radical, analogue a celui de la création,
P’infini chez Leibniz est lié & la notion d’une continuité, d’une intelligibilité totales
et universelles (p. 40).» L’originalité de 'ouvrage est enfin dans la volonté de
maintenir la balance égale entre les deux philosophes confrontés: 'auteur n’a
pas voulu que fiit diminué ce qu’il y a d’universellement valable dans ’attitude
particuliére de chacun d’eux; il voit en eux deux types de penseurs, valables tous
deux et constituant une opposition non de contradiction, mais de contrariété.
Peut-étre que ’auteur n’a pas toujours évité absolument le danger du genre,
qui consiste a naturaliser le spirituel en le ramenant a des oppositions psycho-
logiques; peut-étre a-t-il quelquefois, dans ses allusions aux doctrines de I’his-
toire, procédé par touches extérieures plutot que par analyse profonde (telles
«l’euphorie des plus nobles paiens», «I’insensibilité monastique» et «l’indiffé-
rence orientale»); peut-étre surtout a-t-il eu tort de qualifier Leibniz de gnostique
chrétien sans ajouter que la raison dont Leibniz se réclame, faite de rationalisme
cartésien et de rationalisme moral, se distingue absolument de I'intelligence qui
était considérée précédemment comme au-dela de la foi. Leibniz est du type
gnostique, sans doute, mais comme une espéce nouvelle dans un genre ancien.
C’est méme cette différence qui constitue a nos yeux I'intérét historique de sa
doctrine. Mais quoi qu’il en soit, la possibilité méme de cette discussion ajoute
au prix de I'ouvrage. Fernand Brunner

205



Yvon Bélaval: Pour connaitre la pensée de Leibniz. Paris, Bordas,
1952, 285 pages.

Cet ouvrage prend place dans une collection qui ne présente pas «une ten-
tative de vulgarisation, mais bien une série d’études précises, introduction a la
connaissance approfondie des grands maitres». L’auteur ne s’y livre pas a I'exa-
men des sources et des influences de Leibniz; il ne recherche pas une interpré-
tation nouvelle ou une proposition premiére d’ou se déduirait tout le systeme.
L’idéalisme, le panlogisme, le panmathématisme, le nécessitarisme, le panpsy-
chisme sont & ses yeux impuissants a caractériser la pensée totale du maitre.
Il s’attache a la logique du systéme et a la logique de sa formation. La multitude
des points de vue et des attitudes chez Leibniz nous impose selon lui de connaitre
la vie, le caractére et le milieu du philosophe. C’est pourquoi il consacre les deux
tiers de 'ouvrage & décrire les grandes périodes de la formation de Leibniz:
I’autodidacte (chapitre IT), I’étudiant (chapitre III), I'initiation a la politique
(1666-1672), etc., tandis que le dernier tiers est réservé a un exposé général du
sytéme. Ce plan a I'inconvénient d’imposer des répétitions; il a surtout des avan-
tages, puisqu’il permet de résumer pour eux-mémes des ouvrages leibniziens
d’avant 1686 (comme le De principio individui et le Pacidius Philalethi) dont
on ne tient pas compte de la méme fagon dans un exposé général du leibnizia-
nisme, d’apprécier la profondeur du philosophe dés I'enfance, de remarquer le
mélange d’idées anciennes et modernes qui forme le climat de ses premiéres
études, la précocité et I'importance chez lui du théme de I’art combinatoire ou
de la caractéristique universelle et surtout la liaison de la doctrine de la subs-
tance avec la logique, qui affirme la présence du prédicat dans le sujet, et avec
les mathématiques, qui déterminent la loi d’un développement continu. L’in-
térét de la lecture se concentre peut-étre sur la narration du séjour parisien. On
y voit Leibniz, dans V'effervescence de la jeunesse, mener de front ses recherches
diverses et ’action politique et irénique. L’auteur y montre aussi d’une maniére
intéressante comment le philosophe, du fait de I'infinité de I’analyse, ne parvient
jamais a I’idée simple, sans que ce scepticisme, si I’on compare sa position a celle
de Descartes, le conduise a4 reconnaitre avec Pascal I'impuissance de prouver
propre a tout le dogmatisme: car de l'infini au fini, il ne laisse pas d’y avoir un
rapport régulier et la vérité de ’expression répond a la vérité absolue. En bref,
il ne s’agit pas d’un livre d’agrément, car il n’est pas toujours agréable a lire,
mais d’un livre honnéte de travail. Fernand Brunner

A.A. Luce: The Life of George Berkeley, Bishop of Cloyne. Thomas
Nelson and Sons Ltd., Edinburgh 1949.

In derselben vorziiglichen Ausstattung wie die Werkausgabe und damit auch
aullerlich ihr sich einreihend, ist von dem einen Herausgeber, A. A. Luce, eine
Biographie Berkeleys erschienen. Es ist eine Biographie im engen Sinne: in allen
Details, die die Quellen, vom Verfasser selbst z. T. erst zutage geférdert, her-
geben, wird der dullere Lebensgang geschildert und die Personlichkeit Berkeleys
im Medium der Urteile seiner Zeitgenossen angedeutet. Jedoch bleiben die philo-
sophischen Inhalte von vornherein und grundsitzlich auller Betracht, und so

206



kommt es weder zu einer geschichtlichen Einordnung noch zu einer verstehenden
Rekonstruktion der geistigen Gestalt aus dem Werke. Der fiir uns wesentlichste
Aspekt dieses Lebens fehlt also. In dieser selbstgesetzten Beschrinkung aber gibt
die Lebensbeschreibung zuverliissig Auskunft iiber des Philosophen Umwelt und
direkt erfahrene Mitwelt und iiber sein duBleres Geschick. Und da der Verfasser,
am selben College lehrend, wo auch Berkeley wiilhrend Jahren gelernt und ge-
lehrt hat, die tradierten Gehalte seiner Welt noch in sich selber zu repriisentieren
scheint, so ist aus der Berichterstattung oft ein geradezu atmosphirischer Ein-
druck zu gewinnen, wie ihn der bloBe Sachverhalt, der berichtet wird, an sich
nicht geben konnte. Die Grundtendenz dieser durch sorgfiiltige Nachforschungen
auf den verschiedenen Schauplitzen fundierten Lebensbeschreibung ist es,
Berkeleys Bild von den karikierenden Ziigen zu befreien, die ihm eine ungetreue
Uberlieferung angehiingt hat, und zu zeigen, daBl er auch in den praktischen
Unternehmungen (wie seiner amerikanischen Expedition und der Teerwasser-
propaganda) nicht der weltfremde, niirrische «Philosoph» gewesen ist, als den
man ihn gern ausgegeben hat. Gerhard Huber

Karl Jaspers: Nietzsche. Einfithrung in das Verstindnis seines Philo-
sophierens. 3. unverinderte Auflage. W.de Gruyter & Co.,
Berlin 1950.

Man kann es durchaus verstehen, dall Jaspers seine groflartige und in ihrer
Art klassische «Einfiihrung» in das Verstéindnis des Nietzscheschen Philosophie-
rens in der Neuauflage unveriindert gelassen hat, auch wenn sie im Augenblick
ihres Entstehens «zugleich gegen die Nationalsozialisten die Denkwelt dessen
aufrufen» wollte, «den sie zu ihrem Philosophen erklirt hatten». «Das Buch
ist ein Versuch, den Gehalt der Philosophie Nietzsches herauszuarbeiten gegen
den Strom des Mif3verstehens seitens der bisher ihn aufnehmenden Generationen
und gegen die Abgleitungen in den eigenen Notizen des sich dem Wahnsinn
nihernden Mannes. Der Schein soll verschwinden zu Gunsten des prophetischen
Ernsts des bisher vielleicht letzten groflen Philosophen». Aus dem Vorwort zur
Neuauflage erfidhrt man aullerdem, dall Jaspers ein Kapitel vorgesehen hatte,
«in dem durch Sammlung von Zitaten das Irren Nietzsches in naturalistischen
und extremistischen Wendungen belegt wurde. Das ergab ein vernichtendes
Bild». Aus Achtung vor Nietzsche hat er es weggelassen. Hier wiire nun vielleicht
doch die Frage angebracht, ob zu einem Denker nicht auch seine Unzulinglich-
keiten und Trivialititen gehioren und dargestellt werden miiliten, keineswegs in
der Absicht, ihn zu verkleinern und seine Allzumenschlichkeiten zu unter-
streichen (obzwar dieser Antrieb nahe genug liegt), sondern um zu zeigen, dall
seine Grifle und die Liebe zu ihm auch seine negativen, abstoBenden Ziige

ertragen konnen. H. Kunz

I.M. Bochenski: La philosophie contemporaine en Europe. Traduit
d’aprés la 2° édition par Francois Vaudou. Paris, Payot, 1951,
252 pages. ‘

207



M. Bochenski veut présenter et critiquer la philosophie contemporaine. Son
point de vue est clair: la philosophie est «métaphysique», ou elle ne mérite pas
son nom. M. Bochenski est assez clairvoyant et généreux pour se pencher avec
sympathie sur les «non-métaphysiciens» (c’est-a-dire en définitive ceux qui ne
sont ni thomistes, ni disciples de Lavelle, Haeberlin, Alexander, Hartmann et
Whitehead). Mais cette sympathie ne lui permet pas cependant d’éviter des
jugements extrémement sommaires. Descartes est subjectiviste et nominaliste
(p. 14), Kant inaugure la «voie fatale» (p. 16), Bergson est irrationaliste (p. 28).
Maurice Pradines, «un des antirationalistes les plus radicaux» (p. 108). De tels
jugements, outre qu’ils sont parfois erronés, tel celui porté sur Pradines, se ré-
férent exclusivement 2 la systématique thomiste et deviennent des étiquettes.

Cet itinéraire reste cependant excellent, particuliérement dans les chapitres
consacrés aux Anglais et aux Allemands Husserl, Scheler et Hartmann. Un ap-
pendice consacré a la logique mathématique et une vaste bibliographie com-
plétent heureusement ce manuel.

Le traducteur, que nous tenons en trés grande estime, eiit di se décider a tra-
duire les noms propres en frangais, a rendre la «prehension» de Whitehead, soit
par préhension, soit par appréhension (mais pas les deux alternativement), de
méme qu’il elit di opter pour ’expression «relation interne et externe» de préfé-
rence a infrinséque et extrinséque (en parlant de Bradley et de Russel).

J.-Claude Piguet

L’activité philosophique contemporaine en France et aux FEtats-
Unis, Etudes publiées sous la direction de M. Farber. Paris, 1950,
Presses Universitaires de France, 2 vol. (VII 485 pages et 408

pages.)

Onlira, sous ce titre, deux séries de dix-huit études, dans chacune desquelles un
philosophe présente tel aspect de la pensée de son pays; ces études sont en général
suivies de bibliographies utiles. Terminant chacun des volumes, M. Lalande
pour la philosophie aux Etats-Unis, M. R. Mac Keon pour la philosophie en
France expriment leurs réflexions d’ensemble sur I’activité philosophique étran-
gére. Des discussions entre les auteurs de ces essais seront publiées dans Philo-
sophy and Phenomenological Research (Buffalo) et dans les Etudes philosophiques.

Relevons avec M. Farber que ces études manifestent I’absence d’unité de
la philosophie dans chacun des deux pays. Il n’y a pas une philosophie francaise
et une philosophie américaine, mais les problémes posés, en France, par l'existen-
tialisme et, aux Etats-Unis, par la construction d’une philosophie fondée sur
la logique et les sciences, sont actuellement caractéristiques.

Tome 1: La philosophie américaine.

Ces études présentent d’abord une trés grande variété de forme: syntheése,
inventaire, mise au point. Leurs auteurs, historiens pour la circonstance, écrivent
comme on pratique la recherche expérimentale; ils cherchent un point de vue
favorable pour mettre en lumiére des caractéres de pensées qui leur sont familiéres.
C’est dire leur modestie, leur esprit de recherche et surtout leur souci de rendre

208



intelligibles au public des questions difficiles. Ainsi, I’étude liminaire de A. C.
Benjamin: «La philosophie en Amérique entre les deux guerres» ne néglige, pour
exposer les préoccupations dominantes, ni les cycles de conférences Carus, ni
les revues. Ce souci de l'intérét collectif, du sens public de la philosophie est
caractéristique; il s’accompagne d’une certaine conscience de I’originalité natio-
nale.

Présentant a I'étranger la pensée de leur pays, de nombreux auteurs se
plaisent a rappeler les traditions de la Nouvelle Angleterre, insistent sur la
composition ethnique originale de I’Ameérique et, des succés que '’homme y
remporte sur la nature, ils pensent déduire certains traits généraux de sa pensée:
celle-ci sera «publique» et démocratique, dynamique et fortement attachée a
I’existence terrestre, attentive d’ailleurs aux méthodes des sciences et plus encore
soucieuse de I’expression, de ses régles et des sophismes auxquels elle expose.

Apreés les influences venues du sensualisme et de la pensée francaise du
XVIII® siécle, puis de I'idéalisme et surtout de I’hégélianisme, la premiére pensée
proprement ameéricaine est bien le pragmatisme, assumé presque a I'instar d’une
pensée nationale. Ce stade serait d’ailleurs dépassé, mais le mouvement au-
jourd’hui dominant, le naturalisme et le réalisme critique, tout en abandonnant
la théorie de la vérité et en modérant I'optimisme pragmatiste, en conserve bien
des traits, et surtout l’esprit expérimental. La plupart des études retracent,
chacune a sa maniére, cette évolution, tout en prenant souvent pour cible
I'idéalisme. (Il faut entendre par ce terme, la théorie de la réalité du monde des
idées et mon pas les théories de la connaissance que nous désignons ainsi.)
Cela ne va d’ailleurs pas sans humour, ni sans gratitude: partout apparait le
souvenir vivant tant de Royce que de James; les références respectueuses a
Dewey, le patriarche de la pensée américaine actuelle, sont nombreuses et sa
philosophie fait 'objet d’une forte étude de Sydney Hook.

Les articles dont le climat reste le plus proche du nétre sont celui de G. Boas sur
L’Histoire de la philosophie et la trés belle étude de H.G. Townsend: L’ Idéalisme
en Amérique.

L’important article de M. Farber: La Philosophie descriptive et la nature de
Pexistence humaine témoigne de I’essor des études phénoménologiques aux Etats-
Unis. Il explique surtout comment les Ameéricains se sont intéressés a la phéno-
ménologie et ce qu’ils ont gardé de I’ceuvre de Husserl. Il g’agit donc plus de
distinctions entre les divers essais européens de la phénoménologie et des philo-
sophies existentielles, que d’un véritable exposé des travaux américains. Cette
mise au point prend méme parfois une nuance de polémique. L’intention déclarée
en est d’écarter de la phénoménologie purement descriptive toute la problé-
matique de la noesis, telle du moins qu’elle avait conduit Husserl a I'idéalisme
et Heidegger a sa description de 'existence. Une affirmation caractéristique:
«La méthode descriptive ne pouvait que chasser les éléments mystiques» parait
avoir pour corollaire une bréve critique de Kierkegaard. Des mises au point
telles que «L’homme en général nous intéresse beaucoup moins que des types
d’hommes historiques» conditionnés par le processus historique et social, ou
encore: «Le monde est ce pourquoi I'existence existe» conviendront en tout
cas aux nombreux Ameéricains partisans d’un matérialisme «non réducteur»
doublé d’un «naturalisme évolutioniste» qui respecterait les «niveaux d’émer-

14 209



gence» (voir I'article d’un représentant attitré de cette tendance, R. W. Sellar
et les critiques que lui adresse M. Lalande, p. 480 sq.).

Il semble que les penseurs américains, trés attentifs, malgré leur individua-
lisme, a l'acord du penseur et de son milieux, au penseur révélateur
de son milieu, supposent qu’il en va de méme en Europe. Dés lors, non seulement
ils prennent tel penseur (Heidegger par exemple) comme représentatif d’une
époque, mais ils se servent de I’époque pour mieux comprendre le penseur.
Peut-étre risque-t-on alors de confondre I'intention d’un philosophe avec celles
que lui a prétées son milieu et qui lui ont fait ensuite une popularité a laquelle
il aurait parfois cédé. Ce processus historique si humain serait-il trop compli-
qué, sinon a comprendre, du moins pour qu’il soit opportun de le reconnaitre ?

Mais c’est la un trait assez général, et certainement le point délicat d’une
pensée pourtant généreuse, énergique et créatrice: toute tournée vers I'avenir,
cette pensée se montre peu soucieuse (M. Boas le remarque, p. 39), hors son
intérét le plus immédiat, de saisir la pensée d’autrui dans toute sa signification.
Elle classe et passe. De la, aussi, le nombre imposant de partis philosophiques
en -isme auxquels se complaisent les références américaines, et qui étonnent
M. Lalande.

Cela dit, on reviendra a I’étude de M. Farber; on y trouvera de trés intéres-
santes informations sur Peirce, comme précurseur américain de la phénoméno-
logie; on appréciera les intentions novatrices de I’auteur et I’ampleur de 'infor-
mation, Bien que (les remarques de M. Lalande, p. 476 —477, le montrent assez),
il reste des deux cétés de I’Atlantique bien des points obscurs dans la pensée
de Husserl, il n’y a en effet aucune raison pour que la phénoménologie future
ne différe des intentions de son premier créateur.

Suivant I’étude de M. Farber, celle de Ch. A. Baylis: Le donné et la connais-
sance perceptive prépare aux articles concernant le réalisme, la logique et la
philosophie des sciences; elle aboutit en effet a la théorie des «connexions
empiriquement nécessaires». En procédant, de maniére plus systématique qu’his-
torique, & partir d’un probléme précis et trés caractéristique, qu’il ne résout pas,
d’ailleurs, M. Ch. A. Baylis a écrit une des meilleures études de tout 'ouvrage,
et celle qui fait le mieux comprendre 1'origine du néo réalisme et du réalisme
critique en Ameérique.

Les études sur la logique et la philosophie des sciences sont particuliérement
nombreuses et soignées. De caractére historique, elles expliquent surtout des
points de vue et retracent des recherches; elles ne paraissent pas devoir apporter
quelque chose de nouveau et ce n’est pas ce qu'on leur demande. L’objet de
V. F. Lenzen (La philosophie de la science en Amérique) et celui de F. Kaufmann
(Quelques problémes fondamentaux du positivisme logique) est semblable, mais
le point de vue reste différent, le second de ces auteurs étant, dans I’étude de
I’«empirisme logique», le plus proche du cercle de Vienne, dont I'influence aux
Etats-Unis nous est plusieurs fois décrite (avec le plus d’originalité par V. F.
Lenzen). L’idée que «les concepts servant a décrire les phénoménes n’ont de
sens que si I’on peut spécifier la méthode par laquelle on examine si ces concepts
sont applicables» (p. 182), celle que «la description physique présuppose des
définitions, dont on a besoin pour donner un sens au résultat des expériences»
sont caractéristiques de la pensée de V. F. Lenzen, pour qui, d’ailleurs, les con-

210



cepts sont «des instruments fournis d’abord par I'expérience, qui servent ensuite
e priori dans les interprétations que nous donnerons aux expériences futures».
Mais ce sont toujours les problémes de signification qui forment le centre du
débat. C’est a eux aussi qu’aboutit I’étude plus technique de F. B. Fitch:
L’attribut et la classe, ou ’on peut lire ce programme: «La seule maniére dont
Fhumanité puisse forger une éthique et une philosophie qui correspondent
aux progrés que représente la fabrication de la bombe atomique, c¢’est de faire
un usage intense de la logique symbolique pour critiquer et corriger les systémes
éthiques et philosophiques du passé, et pour édifier des systémes nouveaux et
meilleurs.» Une des études les plus attirantes et les mieux réussies (et dont on
appréciera 'humour) est celle de D. C. Williams: La probabilité, 'induction et
I’homme prévoyant. A la théorie de la probabilité de fréquence, elle oppose une
théorie de la probabilité logique qui donne un fondement au principe du risque
calculé, mais réel, non seulement pour les sciences, mais pour la pratique.

L’intérét pour 'expression, autant que pour la signification, dans I’étude des
sciences et de la logique, est tout a fait caractéristique; il ne I’est pas moins
dans I'étude de I’histoire qui est un discours (pour G. White) et de I’éthique,
comme en témoigne l’étude pénétrante d’A. Edel: Quelques orientations de
Uéthique naturaliste américaine. A Y'étude solide et opportune de V. .J. Bourke:
La morale thomiste et la question de la possession matérielle fait pendant un rapport
fort étendu de D. S. Robinson sur La philosophie religieuse américaine dont
I«humanisme naturaliste» ne paraitra pas a tout le monde précisément religieux.

L’étude remarquable de Th. Munro, le directeur du «Journal of Aesthetic
and Art Criticism», nous apprend beaucoup de choses sur 'ampleur que peuvent
prendre les points de vue international, culturel, utilitaire et instrumental,
démocratique enfin, en art, aux dépens de I’esthétique pure. La encore régne
un naturalisme dont on ne sait trop s’il répond au besoin, louable, d’expérience,
d’investigation, de compréhension — ou a une notion limitée de I’expérience
et & une certaine inquiétude devant tout ce qui pourrait étre sur-naturel, sur-
humain ou simplement inusité, inattendu, personnel.

Il n’est pas question, dans tout I’ouvrage, de psychologie, cette science ayant
maintenant aux Etats-Unis son statut bien défini qui la soustrait a la philosophie
générale. Remarquons aussi que le passage de la psychologie a la métaphysique
est et a été ici toujours aussi peu connu et pratiqué qu’en Allemagne par exemple.

Des références a la psychanalyse apparaissent, ¢a et la, a propos del’éthique
et des théories sociales, notamment I'idée de frustration. Au contraire, les réfé-
rences a des états plus ou moins définis de la société sont assez coutumiéres,
nous ’avons vu, du moins lorsqu’il s’agit d’interpréter le rapport entre la pensée
et le mode de vie aux Etats-Unis et la sensibilité de cette pensée aux influences
étrangéres, aux événements, aux crises économiques.

L’étude trés decumentée de V. J. Mac Gills sur La tendance dominante des
doctrines sociales en Amérique concerne surtout, en effet, des doctrines — et
parfois des interprétations psychanalytiques appliquées aux collectivit és. Il n’y est
guére question de ce qu’on appellerait sociologie en France ou en Allemagne.

L’étude de M. G. White: Vers une philosophie analytique de I’histoire, attirera
Pattention par les problémes méthodologiques qu’elle pose. C’est aussi I'une
des plus riches en apercus métaphysiques.

211



A ces notes fort incomplétes, ajoutons deux remarques: la premiére a l'in-
tention des philosophes de langue francaise; aprés avoir résumé non sans humour
les diverses maniéres dont on a pu rédiger ou enseigner I'histoire de la philo-
sophie, M. G. Boas constate que cette discipline a été dominée, en Amérique,
par l'influence de Hegel. D’oui il suit d’abord que seuls comptent les auteurs
de grands systémes, cela au détriment de ceux qui se sont attachés a des études
spéciales. Et que, d’autre part, Kant ayant, en résumé, opéré la synthése de
Hume et de Rousseau, plus aucun philosophe frangais ne pouvait, aprés Kant,
avoir joué un réle qui justifiat sa présence dans un manuel d’histoire de la philo-
sophie a 'usage des étudiants, du moins au-dessous du niveau de la licence;
cela en dépit de la vogue de Victor Cousin au XIX¢ siécle, en Amérique, et du posi-
tivisme pour lequel les penseurs américains ont toujours manifesté de I'intérét.
Cette remarque, coincidant avec celles qu'on peut faire en pays de langue
allemande, est fort instructive. Elle pose a sa maniére le probléme de ’histoire
de la philosophie et de l'information dans le domaine philosophique. Chemin
faisant, on aura apercu tout ee qui distingue la pensée ameéricaine de la pensée
d’expression francaise (par exemple, le passage de la psychologie a la métaphysi-
que.) Les remarques de M. Lalande et celles (dans le tome IT) de R. Mac Keonn'en
prennent que plus d’intérét, et I'on peut dire que la présente collection d’études
constitue une bonne tentative dans I'ordre de 'information philosophique.

Notre seconde remarque concerne ceux qui s’intéressent plus particuliére-
ment a 'enseignement de la philosophie, surtout au degré secondaire: du rapport
trés utile de H. Taylor sur La philosophie de I'éducation aux Etats-Unis, et de
nombreuses remarques de A. C. Benjamin (p. 4 et 13), il résulte, d’une part,
que la pédagogie américaine a toujours été fondée sur la philosophie et qu’elle
ne cherche point & s’en cacher, et, d’autre part, que I’enseignement
de la philosophie a été jugé indispensable dans les Colleges (Universités, a un
degré qui est a peu preés celui des derniéres classes du Gymnase, ou des années
de propédeutique) au titre de culture générale, et afin de surmonter le morcelle-
ment des connaissances et le cloisonnement des disciplines.

Si nous avons fait, chemin faisant, quelques réserves; si nous souhaitons,
dans la prochaine édition, voir mentionner la traduction francaise aussi des
Variety of Religions Experience: si nous préférerions ne pas voir appelée «livre»
la conférence de M. Heidegger: Was ist Metaphysik? (il s’agit la, certainement,
d’une erreur de traduction), nous ne pouvons qu'exprimer la confiance et la
reconnaissance bien dues aux auteurs, & M. Marvin Farber et aux traducteurs
pour leur travail trés soigné, pour leur point de vue toujours trés large, pour
leurs informations bibliographiques enfin.

De méme, nous n’avons pas manqué de souligner les difficultés apparentes
de cette pensée. Elle a renoncé souvent a aller «au fond des choses» pour répondre
a des questions pratiques et pour s’attacher aux significations, aux expressions,
aux opérations. Si elle répugne au mysticisme et a I'idéalisme, c’est par vertu
et probité, a cause du primat reconnu des questions sociales et techniques:
elle ne s’attache qu’a des questions que justifie un intérét général manifesté.
Le manque d’intérét pour l'inattendu, pour le différent, pour le personnel chez
autrui font un trop grand contraste avec I'audace des entreprises philosophiques
et scientifiques. Certes, quand ils se disent cartésiens, ces penseurs songent

212



surtout & dominer et a s’apprivoiser I'étendue. Il ne faudrait d’ailleurs pas
en conclure qu’ils manquent d’esprit critique ou de libéralisme (le présent
ouvrage parait grouper des collaborateurs d’opinions divergentes). Mais leur
confiance et leur sympathie sont peut-étre trop ouvertement accordées d’avance
pour les engager bien loin dans la compréhension d’autrui. Cette difficulté n’est
que la revanche de qualités puissantes: intentions généreuses, attitude vigou-
reuse devant le monde, pragmatisme, en somme, toujours déterminant.

Tome II: La philosophie frangaise.

Nous nous réservons de présenter ultérieurement i nos collégues de langue
allemande les 18 études de cette série. Aprés deux introductions magistrales de
M. J. Havet, La tradition philosophique frangaise entre les deux guerres, et de
M. J. Wahl, La situation présente de la philosophie francaise, E. Bréhier expose
avec autorité ce qu’est la tache de I’historien de la philosophie. Est-ce un simple
effet de composition ? M. Hering, un phénoménologue de la toute premiére heure,
ayant fait un exposé précieux sur le phénoménologie en France, survient M. G.
Berger qui, comme l'interlocuteur d’un dialogue socratique, est ici chez lui;
mais toujours comme dans le dialogue socratique, M. Berger arrive pour s’inter-
roger sur le but et laraison d’étre de la philosophie ( Expérience et transcendance).
Les exposés de M. Le Senne (De la Philosophie de I’Esprit) et L. Lavelle (Les
trois moments de la métaphysique) semblent vouloir étre des réponses.

L’existentialisme, présenté briévement et avec clarté par M. Campbell est —
avec le bergsonisme — vivement critiqué par M. A. Cornu; M. Polin aussi
montre que Sartre, parti de problémes ontologiques, ne réussit pas a rejoindre les
valeurs; pour comprendre les valeurs, il faut, selon M. Polin, partir «de I’éva-
luation, entendue comme I’unité dialectique de la valeur, de Faction et de
Peeuvre» (p. 229).

Thomisme, Existentialisme, Personnalisme, Philosophie de 'action et de la
religion, I’étude de M. Duméry n’ignore aucun aspect de le philosophie catho-
ligue en France.

M. R. Mehl, examinant a son tour la situation de la philosophie religieuse en
France fait bien comprendre comment P’attitude existentialiste, rencontrant
la méthode phénomeénologique, est favorable a la constitution d’une philosophie
religieuse qui élucidera la condition de ’homme chrétien.

M. Bayer malftrise I’évolution de I’esthétique francgaise, tout équilibre spiri-
tuel, tout purisme sous I’égide de Valéry, mais qu’il juge aujourd’hui envahie
par la «littérature» et par la «métaphysique».

Sous le titre de Connaissance et critique sociale, M. H. Lefebvre opére la cri-
tique sociale de la pensée contemporaine. Il dégage de grands thémes collectifs,
le «continu» et le «discontinu», que représentent éminemment des philosophies
(bergsonsime — existentialisme), mais qu’il montre aussi dans des formes
esthétiques.

L’étude de M. Raymond Aron sur la philosophie de I’histoire propose un pro-
gramme plutét gqu’elle n’offre ’analyse de ce qui s’est écrit en France a ce sujet.

M. H. Wallon s’attache & montrer que la philosophie de I’enseignement en
France est conditionnée par un processus historique.

213



Nous avons gardé pour la fin la question de la philosophie des sciences et de
la logique: c’est 1a un des points qui céit permis avec les rapports sur la philo-
sophie américaine le plus de comparaisons et le plus de contacts. Mais pour ce
qui concerne la logique, ’étude, trés claire, de MM. Boll et Reinhart nous parait
s’attacher davantage au passé qu’a I’ensemble des efforts contemporains. Quant
a la philosophie des sciences, I'irremplacable bibliographie commentée par M. La-
lande fait regretter encore plus’absence — accidentelle — d’une étude sur ce sujet.

Un ouvrage de ce genre, assurément utile a chacun, a cependant surtout le
caractére d’une présentation — plus encore que d’un inventaire. On aimerait
donc connaitre I'effet qu’il pourra produire sur ceux & qui il est destiné en pre-
mier lieu. A cet égard, les «réactions américaines» de M. R. Mac Keon susciteront
de l'intérét, et surtout bien des questions. On peut se demander si la pensée
frangaise n’a pas souffert quelque peu du plan choisi en commun: vues d’en-
semble, mouvements, disciplines, préoccupations actuelles. Sur ce terrain, 1’ori-
ginalité et le génie propre de chaque penseur apparaissent moins nettement, méme
dans un ouvrage aussi bien préparé que celui-la. Et puisqu’il s’agissait de décrire
un «état» de la pensée, de la culture philosophique en France, il nous semble
qu’a coté de la recherche et de la création philosophique il eit été bon de faire
une place a une institution aussi caractéristique que I’enseignement de la philo-
sophie dans les lycées. On ne se rend pas toujours compte en France combien
cette institution, par son ampleur et par ses programmes surtout, est originale,
et,d’autre part, quel réle elle peut jouer dans la production philosophique: non pas
que les manuels soient des ceuvres créatrices, mais parce que la classe de philo-
sophie crée un public plus accessible aux exposés méthodiques et techniques
et entretient un autre public de professeurs et d’agrégés; peut-étre méme permet-
elle (si elle ne le crée pas) un style d’exposé.

Quoi qu’il en soit, ce volume, du genre le plus difficile qui soit & composer,
sera trés apprécie. Daniel Christoff

Karl Viétor: Geist und Form. Aufsitze zur deutschen Literatur-

geschichte. A. Francke AG. Verlag, Bern 1952.

Von dem 1951 als Professor an der Harvard University verstorbenen bekann-
ten Literarhistoriker Karl Viétor ist als letztes Werk eine umfangreiche Samm-
lung von Aufsitzen zur deutschen Literatur- und Geistesgeschichte erschienen.
Der vor allem durch seine Forschungen iiber Goethe und Biichner wie auch durch
sein Frithwerk, die Verdoffentlichung der Briefe von Hélderlins Diotima, berithmt
gewordene Gelehrte behandelt in diesen neuen Untersuchungen die Themen:
Deutsche Barockliteratur; Luthertum, Katholizismus und deutsche Literatur;
Johann Scheffler; Grimmelshausen; Goethes Anschauung vom Menschen;
Goethes Altersgedichte; Goethes Gedicht auf Schillers Schiidel; Die Idee des
Erhabenen in der deutschen Literatur; Holderlins Liebeselegie; Die Geschichte
literarischer Gattungen. — Schon die Wahl der Themen biirgt fiir eine Ausein-
andersetzung mit bedeutenden Fragen innerhalb der neueren deutschen Litera-
turgeschichte. Aus seinem reichen Wissen heraus und mit der Aufgeschlossenheit
des echten Literarhistorikers fiir beide Spannungspole der «Literatur»: fiir den

214



Geist wie fiir die Form, hat uns Viétor ein Werk hinterlassen, fiir das wir ithm
zu tiefem Dank verpflichtet sind. In den Goethe-Aufsiitzen insbesondere zeigt
sich die bewundernswerte Fihigkeit des Verfassers, aus der griindlichen Kenntnis
der wissenschaftlichen Schriften Goethes wie der zeitgendssischen Philosophen
den Zugang zum Verstindnis der schwierigeren Dichtungen Goethes zu erleich-
tern, ohne doch dem eigenartigen irrationalen Zauber dieser Kunstwerke Gewalt
anzutun. Eine besondere Kostbarkeit scheint uns auch der Aufsatz iiber die Idee
des Erhabenen in der deutschen Literatur, da der Verfasser die Geschichte und
das Schicksal des «Sublimen» von Pseudo-Longin iiber Boileau bis zu den deut-
schen Idealisten verfolgt. Wenn Viétor hier etwa auf den Zusammenhang zwi-
schen dem durch die franzésischen Klassiker neu entdeckten Ideal des Erhabenen
und den von ihnen bevorzugten Dichtungsgattungen hinweist: nimlich der Tra-
godie und, im Bereich der Lyrik, der Ode als «derjenigen unter den lyrischen
Gattungen, die am meisten Wiirde hatte», so findet sich der Leser erfreut an
einen der Punkte gefiihrt, von wo er «Geist» und «Form» in ihrer organischen
Verbindung als den echten Ausdruck der «geeinten Zwienatur» Mensch zu
schauen vermag. Den Freund der Dichtung Hélderlins werden die subtilen Worte
zur Elegie «Menons Klage um Diotima» in héchstem Male ansprechen: wenn
man gelehrt und innig in einem schreiben kann, so ist dies Viétor gelungen. Ein
letzter Aufsatz gilt endlich der Geschichte der literarischen Gattungen; er riithrt
an ein Problem, das heute wieder viel diskutiert wird (z.B. von E. Staiger oder
W. Kayser) und zeigt, wie beunruhigend der alte Universalienstreit, angewandt
auf isthetische nomina, welche durchaus res sein wollen, plotzlich wieder auszu-
brechen vermag. Maria Bindschedler

J.-F. Angelloz: Goethe. Mercure de France, Paris 1949. J.-F. Angel-
loz:Rilke. Mercure de France, Paris 1952. F. Hiebel: Novalis, der
Dichter der blauen Blume. A. Francke Verlag, Bern1951. H. Mayer:
Georg Biichner und seine Zeit. Limes-Verlag, Wiesbaden 1946.
K.Viétor: Georg Biichner: A. Francke Verlag, Bern 1949. K. Viéior :
Goethe. Dichtung- Wissenschaft-Weltbild. A. Francke Verlag, Bern
1949,

Nachdem seit 1915 keine wissenschaftliche Gesamtdarstellung iiber den Dich-
ter Georg Biichner mehr erschien, haben sich neuerdings im Abstand von drei
Jahren zwei deutsche Autoren, Karl Viétor und Hans Mayer, eingehend mit der
herausfordernd radikalen Erscheinung des revolutioniren Dramatikers beschif-
tigt, beide leidenschaftlich bemiiht, zum innersten Kern der antinomienreichen
Gestalt vorzudringen, beide als Emigranten spiite Mitgenossen seines Schick-
sals, beide als Deuter Biichners interessant, aber auch als wissenschaftliche Ex-
ponenten geistiger Miichte unserer Zeit. Mayer geht im Sinn des Ungarn Georg
Lukacs mit marxistischen Begriffen vor, Viétor sucht die Welt mit den Ma@stii-
ben eines subtilen Humanismus von geschiirftem sozialem Gewissen zu messen.
Der Tod ril ihn 1951 aus seiner Lehrtiitigkeit in Harvard — viel zu friih fiir die an
Forschern seines Ranges arme Germanistik.

215



Viétor teilt sein Buch in die Hauptabschnitte Politik, Dichtung, Wissenschaft.
Damit ist zugleich die Folge festgelegt, in der Biichners Ergiebigkeiten zutage
traten. Hier wurde die Substanz des Lebens und des Werkes vor allem andern aus
dem Erlebnis der Politik genihrt. «Der Kampf fiir die Freiheit der Vielen gegen
die Despotie der Wenigen macht den wichtigsten Inhalt von Biichners kurzem,
leidenschaftlichem Leben aus». So stellt Viétor denn zunichst mit feinem Spiir-
sinn fiir wirkende Zeitkriifte seinen Biichner in das soziale und politische Ge-
schehen um 1830 und kliirt die Frage, wie unter franzgsischen Einfliissen aus dem
Medizinstudenten ein aktiver Revolutionir gegen die Fiirsten und Kabinette der
Metternichzeit werden und wie die Enttduschung iiber die im Ideologischen
befangene Opposition des Friihliberalismus ihn zu immer radikaleren Einsichten
und Taten treiben konnte. Nur das «notwendige Bediirfnis» groffer Massen rufe
Revolutionen herbei, und der Hunger allein kénne die Freiheitsgittin werden,
stellt Biichner fest, dem Denken der meisten deutschen Zeitgenossen weit vor-
auseilend, und bildet junge Revolutionire aus, die das hungernde Volk reif fiir
den Aufstand und den Staat sturmreif fiir eine neue soziale Ordnung machen
sollen. Mit Recht nennt Viétor den unter Lebensgefahr verbreiteten «Hessischen
Landboten», im wesentlichen ein Werk Biichners, die bedeutendste deutsche
Kampfschrift vor 1848. Wir sehen sie wie ein Fanal in jener geistigen Bewegung,
die im 19. Jahrhundert von den grofien idealistischen und transzendentalen Ge-
dankengebiuden hinweg zu den Philosophien fiihrte, welche die materialistisch
aufgefalite Welt aus sich selbst heraus erklirten, und in der politischen Bewe-
gung, welche die Emanzipation des Biirgers, des Arbeiters, der Frau, schlieSlich
auch des Kindes vorbereitete.

Viétors Kapitel iiber den Politiker Biichner enthalten eine Fiille vom Autor
nicht immer ganz ausgewerteten Stoffes zur Psychologie des radikal revolutio-
nidren Menschen, der in Biichner fast urbildhaft erscheint: mit messerscharfer
Folgerichtigkeit ein radikales Dogma anwendend, blind fiir jede ausgewogenere
Weltsicht, zugleich glithend zur Tat bereit, auch wenn sie zerstéren mufl. Und
es fehlt kaum eine seiner tragischen Moglichkeiten: der Verrat aus den eigenen
Reihen (er zwang Biichner 1835 zur Flucht), die Verkennung des Gegners, aber
auch dessen, was das zu befreiende Volk im Innersten ist. In packenden Worten
spricht Viétor von den historischen Verhingnissen des doktriniren Radikalis-
mus, der mit Teilwahrheiten nur Scheinlésungen findet, und ordnet Biichner in
das Kriftefeld seiner Generation ein. Im Gehalt an prototypisch Menschlichem
liegt das tiefere Interesse einer Biographie fiir den Leser. Wir hiitten es gern
gesehen, wenn der Verfasser in seinem Revolutionir Biichner zugleich deutlicher
den urbildhaften jugendlichen Menschen sichtbar gemacht hitte. Es ist nie zu
vergessen: ein kaum Zwanzigjihriger wollte in Hessen «Krieg den Palisten,
Frieden den Hiitten» bringen, und ein Zweiundzwanzigjiahriger schrieb das Dan-
tondrama, Er ging in genialer Raffung die drei groBen Schicksalswege des Jugend-
alters: im Drang ungemessen erwachender Kriifte den Weg des leidenschaftlichen
Aufruhrs gegen seine Umwelt, dann den des stummen Erleidens und schlieBlich,
ein paar Schritte weit vor dem friihen Tod, den Weg des allmihlichen Uberwin-
dens.

Wie wurde aus dem verfriihten Revolutioniir Biichner der Dichter Biichner ?
Das Riitsel einer schopferischen Kraft, die in finf Wochen «Dantons Tod» und

216



in weniger als zwei Jahren mindestens drei weitere Dramen, die fragmentarische
Erzihlung «Lenz» und erst noch eine vergleichend-anatomische Untersuchung
von Rang schuf, ist kaum aufzulésen. Den wichtigsten Zugang eriffnet Viétor,
indem er vom Danton-Drama sagt, es sei «transponiert aus der Sphire des Wil-
lens zur Tat»; die Revolution, die nicht Geschichte wurde, wird Dichtung. Das
Bild des revolutioniren Menschen wird abgerundet, indem ein AuBerstes hinzu-
kommt: Der Revolutioniir wird sich selbst in seinen nihilistischen Maglichkeiten
fragwiirdig: «Er empfand es als das Grundproblem seiner eigenen Existenz, da
es galt, die Spannung auszuhalten zwischen den Notwendigkeiten des politischen
Handelns, die kein Gewissen dulden, und den Erfahrungen des betrachtenden
Verstehens. Als Dichter ist er ein tief Wissender und also voll Gewissen.» Biich-
ner aber wiichst noch nicht iiber den Konflikt hinaus, sondern weicht aus in die
weltanschauliche Metaphysizierung seiner Verzweiflung: Die Ursache allen Un-
heils liegt in der ewig unveriinderlichen, verpfuschten Urbeschaffenheit der Welt.
So wird die Erzihlung «Lenz», ein Meisterstiick frither realistischer Psychologie,
zur Anklage gegen die Grausamkeit des Lebens, und ebenso der «Woyzek».
Mit Recht warnt Viétor davor, dafl man dieses Drama verengend Jediglich als
soziales Tendenzstiick auffasse.

Kam dem Verfasser in den politischen Kapiteln seine feine Witterung fiir
soziale, politische und psychologische Realitidten zustatten, so tritt jetzt in den
Partien iiber Biichners Dichtung sein hochentwickeltes Stilgefiihl hinzu. Zu
lesen, was er zum Beispiel iiber die Form des «Danton» schreibt, ist ein reiner
Genufl und Gewinn.

Fiir die Seiten iiber Biichners naturwissenschaftliche Leistung aber zog er
einen Naturforscher zu Rate, den Ziircher Zoologen Jean Strohl mit seinem Buch
«Ludwig Oken und Georg Biichner» (1936). Zeigen sich bei dem strengen Em-
piriker kurz vor seinem Tode erste Ubergiinge zu gelosteren Anschauungen, wenn
er sich Oken und Carus zu néhern scheint ? Und beim Politiker unter dem Ein-
fluB des schweizerischen Gastlandes ? «Es sieht so aus, als ob der sozialistische
Revolutionir Biichner nun nicht mehr dogmatischer Fanatiker genug war, um
nicht zufrieden damit zu sein, dafl hier demokratische Grundsiitze im Politischen
und Sozialen von einem biirgerlichen, nicht einem proletarisch-revolutioniren
Regime durchgefiihrt wurden, wenn sie nur iiberhaupt durchgefiihrt wurden».

Im Schlufikapitel «Die Personlichkeit und ihr Zeitalter» sucht der Verfasser
nach dem Wirklichen, aus dem sich die merkwiirdige Vielspiiltigkeit Biichners
erkliren liefe. Er findet es in seinem tiefen Einklang mit seiner Epoche. Er ist
ithm genau so wie sein hamlethafter Leonce und wie so mancher «Jungdeutsche»
«einer aus der dunklen Stunde zwischen dem Untergang des Idealismus und dem
Aufgang des neuen, realistischen Lebensglaubens, Sprecher der gefiihrdeten
Jugend einer krisenhaften Ubergangszeit».

Fiir marxistische Forscher scheint Biichner ein Paradefall zu sein. Ist er mit
seinen deterministischen Auffassungen, mit seiner Einsicht in die 6konomischen
Ursachen der Revolution, mit seinem aktiven Kampf gegen politische Restau-
ration und seinem Mifltrauen gegen den biirgerlichen Liberalismus nicht ein
Vorldufer Marxens ? Mayers Buch «Georg Biichner und seine Zeit» ist die aus-
fiihrlichste Antwort der marxistischen Forschung auf die Biichner-Frage. Das
Ziel einer solchen Betrachtung ist hier dann erreicht, wenn bis ins Letzte abge-

217



klart ist, durch welche iuleren Umstiinde eine menschliche Existenz und ein
Werk determiniert sind. So bringt Mayer, betrichtlich iiber Viétor hinaus, vor
allem Material bei zur Erhellung der niiheren und weiteren Umwelt Biichners.
Wir erfahren zum Beispiel von einer Schwester Luise, die eine Romanschrift-
stellerin und Vorkimpferin der Frauenbewegung war. Mayer hat sich iiberdies
eingehender als Viétor mit den frithen Spuren radikalen Denkens beim Gym-
nasiasten Biichner befalit, und der Hintergrund der Biedermeierzeit (aus der,
wie er in seiner nicht immer einwandfreien Sprache behauptet, dem Nachfahren
«der Schrei der Langeweile entgegenhallt») ist bei ihm reicher ausgemalt. Wir
entdecken bei dem Marxisten Mayer sogar einen kleinen dogmenfreien Raum,
denn im Sinne seines Meisters ist bestimmt nicht die Liebe fiir das selbstzweck-
haft verspielte Sein in «Leonce und Lena» oder die kommentarlose Registrierung
der Tatsache, daf3 der sterbende Biichner seinen Atheismus auf einmal widerrief.

Sonst aber ist zu sagen, dall eben doch sowohl Biichner wie auch sein Zeit-
alter zu komplex sind, um unverzerrt in den geistigen Horizont Mayers hinein-
zugehen. Gerade Viétors Biographie zeigt im Vergleich mit Mayers Buch, daB
auch die Gestalt eines radikalen Revolutioniirs tiefer und wahrer gesehen wird,
wenn man sie universal und nicht irgendwie doktriniir betrachtet.

Man muf} Einspruch erheben gegen die entstellende Darstellung dessen, was
dem Verfasser an historischen Erscheinungen milBliebig ist. Wir erwarten von
ihm nicht viel Sympathie fiir das «konservative» Denken der Hoch- und Spit-
romantik, aber die Romantiker zu bagatellisieren wie hier: «Ihr Ruf findet (1830)
im Volk keinen Widerhall; sie sind politisch diskreditiert und #sthetisch der
Wirkung in die Weite beraubt» geht nicht an. Ebenso wenig ist die «Neuroman-
tik» der Jahrhundertwende als blofle «Artistik und Kunstgewerblichkeit» abzu-
tun (Hofmannsthal, Rilke), und dafl Immermann in dem Roman «Die Epigonen»
unterhalb des Kreises armer verwirrter Studenten nichts gefunden habe, «was
des Abbildens, der Einbeziehung in das Gemilde der Epoche» wiirdig gewesen
wiire, ist schlechterdings nicht wahr.

Es ist immer verhingnisvoll, wenn in der Wissenschaft die Theorie als Hilfs-
mittel der Erkenntnis iiberschiitzt wird, besonders wenn die Theorie auf bloBen
Teilwahrheiten beruht. Bei Mayer fiihrt dies nicht blo} zu gréeren und kleineren
Ungerechtigkeiten gegeniiber dem, was er weltanschaulich verwirft, sondern auch
gegeniiber Biichner selbst, fiir den er sich sonst doch mit schéner Begeisterung
einsetzt. Er wendet auf ihn zwei fragwiirdige, seinen Helden verkleinernde
Theorien an, die aber zu den tragenden Stiitzen von Mayers Weltanschauung
gehoren. Die eine besagt, da} die notwendige und erwiinschte Uberwindung der
feudalen und der biirgerlichen Gesellschaftsordnung nur durch den radikalen
Umsturz moglich sei. So hilt er es bei der Beurteilung des Biichnerschen Danton-
dramas mit Robespierre, der den nihilistischen Terror fiir Tugend hilt, weil er
nichts anderes als die schnelle, strenge und unbeugsame Gerechtigkeit sei, und
Biichners quiilender Zweifel am «ungebrochenen Revolutioniir», ausgesprochen
durch Danton, ist ihm nichts als ein Beweis fiir unreifes historisches Denken.
Se sehr er jenen Biichner bejaht, der in der wirtschaftlichen Ungerechtigkeit die
Ursache der Revolutionen sieht, so verstindnislos ist er fiir jenen, der auf die
Entfesselung der Revolution verzichtet: «Nirgends klingt die Konsequenz an,
daB eine Anderung der gesellschaftlichen Determinanten auch zu Anderungen

218



der determinierten Zustinde fithren konnte». Wo der Politiker Biichner doch
schon so nahe an die einzig richtige Zukunftsvision herangekommen war: «Vom
Felsen des Atheismus aus erblickt Marx ein Gelobtes Land .. .!»

Die zweite fragwiirdige Theorie, die den Verfasser zu schiefen Urteilen ver-
fiibrt, besagt, dal} alles menschliche Gehaben von Umstéinden abhiingig sei, die
auller uns liegen. Daher denn der Triumph des Verfassers, wenn er in Biichners
Woyzek Gleiches zu entdecken glaubt: «Hier erscheinen die Redenden und Han-
delnden durchaus gebunden durch ihre Funktionen und Stellungen in der gesell-
schaftlichen Hierarchie; ihre Moral ist solche bestimmter sozialer Gruppen, ihr
Denken bestimmt durch ihr gesellschaftliches Sein; ihre Beziehungslosigkeit ent-
hiillt die Uniiberbriickbarkeit getrennter sozialer Gruppen, Herrschender und
Unterdriickter.» Kein Wunder, daBl Mayer Schiller erbittert ablehnt, denn hier
wird die Verinderung der Welt zwar auch gefordert, aber nur durch den ver-
inderten Menschen, und dessen Veridnderung ist einzig wiinschbar auf Grund
freier, autonomer sittlicher Einsicht. So muf} denn alles, was bei Biichner auf
eine wenn auch noch so leise Auflockerung des tragischen Fatalismus hindeutet,
in Mayers Sicht zu kurz kommen. Von den vorhin genannten ersten Anzeichen
einer gelosteren Haltung bei Biichner weil} er nichts, und iiber den Satz, mit dem
der Dichter, schon in einzelnen Dingen freier von deterministischen Philosophe-
men, das Fazit aus seinen revolutionéiren Erfahrangen zieht, geht er rasch hinweg:
«Ich glaube, man muB in sozialen Dingen von einem absoluten Rechtsgrundsatz
ausgehen, die Bildung eines neuen geistigen Lebens im Volke suchen und die
abgelebte moderne Gesellschaft zum Teufel gehen lassen».

Es diirfte nach dem Gesagten nicht zweifelhaft sein, welcher von unsern bei-
den Autoren auf lange Zeit hinaus das Buch iiber Georg Biichner geschrieben hat.
Ein Kronzeuge aus England! Der Cambridger Germanist A, H. J. Knight erhielt
Viétors Werk nach AbschluB3 des Manuskripts seines «Georg Biichner» (erschie-
nen 1951 in der ausgezeichneten «Modern Language Studies» des Verlags Basil
Blackwell in Oxford); in einer nachtriiglich eingefiigten Fufinote zeichnet er
Viétors «unschiitzbares Buch» aus, indem er an ihm die Wahrheit seines eigenen

Werkes mif3t.

Aus dem wenig umfangreichen Schrifttum zum Goethe-Jubildumsjahi 1949
greifen wir zwei Darstellungen heraus, mit denen die Auseinandersetzung sich
lohnt: Karl Viétor: «Goethe. Dichtung — Wissenschaft — Weltbild», und J.-F.
Angelloz: «Goethe». _

Sie setzen sich das gleiche Ziel: das Werden und die Gestalt eines groien Men-
schen zu zeigen. «Er disziplinierte sich zur Ganzheit. Er schuf sich» sagte Nietz-
sche vor ihm, und dieser Gesichtspunkt ist auch der leitende in den beiden vor-
liegenden Werken. Es geht hier um die Erzihlung eines Lebens und die Deutung
eines grandiosen Lebenswerkes und um mehr: die exemplarische Herausarbeitung
dessen, «was der Mensch sein kann, als Erfiillung menschlichen Seinkénnens»
(Jos. Pieper) als der wesentlichsten Funktion Goethes in unserer zerrissenen Zeit.
Die Aufgabe setzt Sinn fiir komplexe Fiille voraus; die beiden Autoren besitzen ihn.

Viétor vereinigt sozusagen zwei Biicher zu einem einzigen Band. Das eine
folgt Goethes eigener Weisung, Ziel des Biographen sei, «den Menschen in seinen

219



Zeitverhiltnissen darzustellen und zu zeigen, inwiefern ihm das Ganze wider-
strebt, inwiefern es ihn begiinstigt, wie er sich eine Welt- und Menschenansicht
daraus gebildet und wie er sie, wenn er Kiinstler, Dichter, Schriftsteller ist, wie-
der nach auflen abgespiegelt». Das zweite unternimmt den Versuch, die Denk-
weise und die Weltanschauung Goethes systematisch darzustellen, ein frucht-
bares Unternehmen, bei dem auf Schritt und Tritt das Licht vom ideellen Zu-
sammenhang des Ganzen aus iiberraschend auf die und jene Gestalt oder Situa-
tion im dichterischen Werk fillt. Vergleicht man etwa die Seiten, auf denen Vié-
tor mit iiberlegener Kennerschaft das schwierige Problem von Goethes Religion
und Einstellung zum Christentum behandelt, mit den Verschwommenheiten in
Franz Kochs Buch «Goethes Stellung zu Tod und Unsterblichkeit» (1932), so
lobt man eine Klarheit, die nicht auf Kosten der Tiefe geht.

Der erste Teil erfreut durch die bewegliche Fragestellung. Hier wird unter
anderem die Wirkung von Goethes Schaffen auf die Zeitgenossen untersucht
(bedauerlich, dal} der Autor nicht mehr aus dem Xenienkampf herausholt!) —
dennoch haben wir nicht einen «Soziologisten» vor uns, denn anderseits gibt er
uns auch subtilen Aufschlufl iiber Gestaltungsfragen — und wird darob nicht zum
Sklaven der isthetischen Betrachtungsweise, so wenig als er den Dichter in die
Zwangsjacke eines psychologischen Systems zwingt. Gewissermalen geweckt
durch die Unerschipflichkeit des Themas, lisen die verschiedensten Fragestel-
lungen einander fliissig ab. Dennoch zerfillt das Werk nicht, und das Haupt-
motiv der Ganzheit tritt immer wieder deutlich hervor. Die frithen Jugendjahre
Goethes werden leider iibergangen, vielleicht im Hinblick auf Viétors Schrift iiber
den jungen Goethe (Sammlung Dalp), dafiir wird im Nacherzihlen der Alterswerke
des Guten zuviel getan, auch hiitte man gern gewisse personliche Beziehungen
groBen Stils, wie zum Beispiel die zu Alexander von Humboldt, gewiirdigt ge-
sehen von einem Kenner, der mit so ausgezeichneten kleinen Funden aufwarten
kann wie dem Bericht des jungen franzdsischen Diplomaten de Custine iiber den
64jihrigen Dichter oder mit Immermanns schoner Schilderung der Wohnung
Goethes aus dem Jahr 1837,

Fast jede Biographie ist zugleich ein Akt der Nachfolge. Vergleichen wir die
hier besprochenen sechs Werke unter diesem Gesichtspunkt, so wiichst die innere
Gemeinschaft zwischen Autor und Dichter von den Biichnerbiographien iiber
Novalis bis zu Rilke und Goethe. Etwas von dem, was heute an Bereitschaft zu
differenzierten, auf das Ganze der Wirklichkeit gerichteten Betrachtungsweisen
und zu universaler Menschlichkeit vorhanden ist, etwas von dem, was sich gegen
den Zwang vereinseitigter Dogmen richtet, ist die Wirkung Goethes — bei seinen
Biographen und in der Zeit. So miinden denn auch beide Werke in die Frage
nach der Mission dieses Dichters in der Gegenwart. Angelloz beantwortet sie in
dem fesselnden Kapitel «Actualité de Goethe», Viétor endet nach einer pessi-
mistischen Diagnose des «barbarischen Aktivismus» von heute mit einer An-
rufung voll dunkler Untertone: «Sein Genius ist grof3 genug, dall er einer der
groflen Erzieher, eine der hichsten Autoritiiten sein kénnte — fiir alle Volker.
Aber ob unsere Zeit, die leidend am Boden liegt, zu seinen Dichtungen sich wen-
den wird, ob sie imstande sein wird, aus ihnen Mut und Hoffnung zu gewinnen
fiir ihr schweres, trilbes Dasein, ob sie zu seiner Weisheit kommen und aus ihr
lernen wird, sich wieder ins Rechte zu denken — wer weil} es ?»

220



Angelloz ist dhnlich wie Viétor durch den universalen Humanismus dessen mit-
geprigt, den er darstellt, und so finden wir schon in der Wahl der verarbeiteten
Forschung eine begliickende Weite des Horizonts: Fairley, Du Bos, Bruford,
Lukacs, die Deutschen, die Schweizer ~ der Verfasser hat in das Weltgespriich
iiber Goethe hineingelauscht und nimmt als franzosischer Europiier wesentlich
daran teil. Gegeniiber Viétor kommt in diesem auch als ganzem schén ausge-
wogenen Werk die Jugendzeit des Dichters reich zu ihrem Recht. Hervorragende
Partien sind die iiber «Iphigenie», die Beziehungen zu Frauen und iiber die
«Wahlverwandtschaften» (Angelloz hat sie vor einigen Jahren ins Franzosische
iibertragen). Sein Buch ist in erster Linie fiir den gebildeten Laien geschrieben,
und so ist die Bemiihung, Lebenswerte, nicht bloB Information, aus der Be-
trachtung zu gewinnen, deutlich spiirbar; die Funktion des Werkes und die Natur
des Verfassers klingen aufs schénste zusammen.

Aber auch fiir den mit Goethe Vertrauten bringt Angelloz’ Buch eine neue
Gabe: die franzosischen Elemente in des Dichters Leben kommen zum Vorschein.
Wir erfahren nebenher zum Beispiel, dal auf das Studium in StraBburg eigentlich
eine Fortsetzung an der Pariser Sorbonne hiitte folgen sollen, oder dafl man einen
Offizier der Ehrenlegion namens Johann Wolfgang von Goethe kennt. Mit
Spannung liest man die Partien, wo Angelloz als Franzose sich mit deutscher
Art in mancher Inkarnation auseinandersetzt, zuletzt auch mit dem heutigen
Deutschland, bei dessen Parteiungen und geographischen Spaltungen Goethe als
ein méglicher «dénominateur commun, comme le catalyseur des esprits» wirken
konnte, wie er es im Stillen weit in der Welt herum tut.

Vor Jahresfrist erschien im Wiener Verlag O. Kerry die sorgfiltig gearbeitete
Rilke-Bibliographie von Walter Ritzer. Die ganze Misere der Literatur iiber
Rilke 1:8t sich daran ablesen: der Masse des Bedeutungslosen stehen allzuwenige
Werke von Rang gegeniiber. Sie sind vor kurzem um das vielleicht wichtigste
vermehrt worden. Endlich hat derjenige moderne deutsche Dichter, dem die
weitaus grof3te Reichweite und Reichtiefe in unserer Zeit beschieden ist, die sei-
ner wiirdige zusammenfassende Darstellung gefunden: J.-F. Angelloz’ «Rilke».

Der Verfasser, Rektor der jungen Universitiit des Saarlandes, die wichtige
Briickenfunktionen zwischen Deutsch und Welsch zu erfiillen hat, ist Franzose,
aber er besitzt zur angeborenen hellen franzésischen Sensibilitit der Sinne und
der Intelligenz die schépferische Einfiihlung in die jenseits der Ratio liegenden
Lebens- und Gefiihlswelten, die sonst eher dem Slawen oder Deutschen zuge-
schrieben werden.

Diese Anlage bewiihrte sich schon bei dem kithnen Unterfangen von 1936, die
Duineser Elegien ins Franzosische zu iibertragen, sowie in der Rilke-Dissertation
desselben Jahres. Der Verfasser ist ferner gesamteuropiischen Bildungskriiften
offenbar mit dhnlichen Bereitschaften wie Rilke aufgeschlossen und weill somit
den Einwirkungen Italiens, Rufllands, Frankreichs, des Nordens und anderer
Linder und mancher Stiidte, die heute verschont im Licht der Dichterworte
daliegen, besonders gut gerecht zu werden. So rithmen wir an seinem Buch vor

221



allem, dafl es eine hochst komplizierte und mitunter problematische Dichter-
gestalt, ihr Werk und ihre vielfiltigen Beziige zur Umwelt mit einer wohltuenden,
weiten Gerechtigkeit des Sehens darstellt. Seit der Dissertation von 1936 sind
zahlreiche Quellen erschlossen worden, die Darstellungen wurden Legion — An-
gelloz beherrscht den ganzen Grundlagenapparat iiberlegen und hilft aus seiner
Fiille auch dem Leser mit bibliographischen Hinweisen.

Die kritische Gesamtausgabe des Insel-Verlags ist noch in Arbeit, sehr viele
wesentliche Briefwechsel sind kaum mehr zu erwarten. Die gefiihrlichste Feindin
des wissenschaftlichen Werkes ist die fortschreitende Zeit — Angelloz wird kaum
zu befiirchten haben, dal durch das neu Hervortretende die Hauptlinien seines
Bildes anders gezogen werden miissen. Er zeigt uns den Dichter auf einer ein
Menschenalter wihrenden miihsamen Anniherung an das wahrhaft Wirkliche,
und die wichtigsten Stufen nach seinen merkwiirdig belanglosen Anfingen
schildert er unter den Stichworten Le pélérin de Dieu (1898-1902), Le chantre
des choses (1902-1910) und Le héraut duréel (1911 bis 1926), dabei die Ubergangs-
epochen fein nuanciert herausarbeitend. Angelloz hat ein gutes Auge, um Themen
oder auch einzelne Worte als Indikatoren verborgenerer Krifte bei einem Dichter
zu verfolgen. Einzig iiber Sprache und Stil méchte man gern mehr von ihm héren,
doch ist dies eine Domiine, die vor allem ihre deutschsprachigen Erforscher
noch erwartet.

«Ce poéte infiniment subtil a prévu les angoisses de notre époque et leur ap-
porta une réponse anticipée» — so faflt unser Autor des Dichters Bedeutung fiir
unsere Zeit zusammen. Der erste Teil seiner Aussage weist auf das vielen Ver-
lorenheiten ausgesetzte Leben des Dichters, dessen Werk so oft von «Grenz-
situationen» handelt. Hier ist Angelloz durch die Schule des Existentialismus
gegangen— gliicklicherweise ohne darin aufzugehen, denn sein Rilkebild ist frei
von den Verzerrungen einer Philosophie, die einzig «im Scheitern die Chiffre
des Seins» zu lesen vermag; vielmehr 18t er mit Recht und mehr als stellen-
weise Bollnows Rilkebuch die rettende, hilfreiche «réponse anticipée» hervor-
treten.

Nach einem Vierteljahrhundert holt hier gewissermaflen der Biograph den
Dichter ein. Wir mochten wiinschen, dal3 es nicht nur in der Zeit, sondern auch
im Raum geschehe und dafl also dieses Buch nicht blo8 in Frankreich gelesen
werde, sondern auch in Ubersetzungen iiberall dorthin dringe, wo Rilke iiber
dic Welt hin seine groen Gemeinden besitzt.

Der aus Wien stammende, an der Rutgers University in Amerika lehrende
Germanist Friedrich Hiebel hat nach jahrelangen Studien auf das 150. Todesjahr
des Dichters Friedrich von Hardenberg (1951) ein 360 Seiten starkes Buch (davon
50 Seiten Anmerkungen, Bibliographie und Register): «Novalis, der Dichter der
Blauen Blume» vorgelegt. Er gesellt sich mit Recht nicht zu jenen Interpreten,
die wie Kuno Francke den Wahrheitswert der dichterischen Werke verkennen
(«The book [«Heinrich von Ofterdingen»] impresses us as a series of charming
hallucinations»). Eher scheint er mit Uberschrift und Anfang des ersten Kapitels

222



eine entgegengesetzte Fehlrichtung, wenngleich eine sympathischere, einzuschla-
gen: «Der Mythus des Ursprungs. — Jeder Genius verkiindet uns eine neue Mythe
vom Menschen». Wir bekennen, daBl wir hier nichts als MiBbrauch des groflen
Wortes «Mythus» sehen. Denn das Kapitel vom «Mythus des Ursprungs» erweist
sich ganz einfach als ein schlichter, menschlich schon durchfiihlter Bericht iiber die
zehn ersten Jahre eines Dichters, dessen Leben und Leistung (sie ist in drei Jahre
zusammengedriingt!) des Erstaunlichen sehr viel enthilt, ohne dal wir ihn des-
halb zu einer mythischen Gestalt aus dem Transzendenten vergétzen miissen —
auch dann nicht, wenn uns alles Diesseitige Durchschein eines Jenseitigen be-
deutet. Eine bereicherte Vorstellung vom Menschen erweckt in uns zum Vorn-
herein mehr Vertrauen als eine «neue Mythe», und auch mit der halb mystischen
Anwendung des Mythus von Orpheus und Eurydike auf Novalis und Sophie von
Kiihn kommt man weniger weit, als wenn man das romantische Paar mit Dante
und Beatrice Portinari vergleicht. Hiebel setzt hier die Akzente umgekehrt,
vielleicht, weil er in einigen Dingen den Auffassungen Rudolf Steiners zu viel
EinfluB} auf seine Schau einrdumt, vielleicht auch einfach deshalb, weil er gele-
gentlich Tiefsinn und Schénheit der eigenen und der Hardenbergschen Ideen als
Selbstzweck nimmt, fraglos dem Selbstgenuf3 des Geistes hingegeben, sodal
ein Novalis der Germanistik den Novalis der Dichtung zu betrachten scheint.
‘Wir méchten ihn respektvoll daran erinnern, dafl die «Mythenbildner» unter den
Gelehiten fiir das Ganze der Wirklichkeit so blind (wenn auch fiir einzelne
Aspekte mit starker Einfithlungskraft begabt) sind wie die marxistischen
Dogmatiker nach Mayers Art,

Allein, wir wiirden diesem Literarhistoriker nicht gerecht werden, stellten wir
ihn einfach als Mythenbildner hin. Seine Interpretation ist bloB stellenweise
iibersteigert idealistisch; aus diesem Grund kommt er wohl auch nicht zu einer
eindringlichen kritischen Auseinandersetzung mit Novalis. Und doch wird das
Wunderbare dieser Gestalt nicht verkleinert, wenn man bei ihr nicht blof} die
unbegreiflich schépferische Vorwegnahme héchster Einsichten der Romantik
bewundert, sondern auch das frithe Auftauchen mancher ihrer Miingel erkennt —
ihres geistigen Synkretismus, ihrer oft so verschwommenen Gestalten, ihrer ver-
frithten metaphysischen Folgerungen, gegen die sich die Besten einer spiiteren
Generation, etwa ein Friedrich Theodor Vischer, tief enttiduscht auflehnten.
Hiebels Buch wird aber zweifellos auf lange Zeit auch fiir den Fachmann eine
bedeutsame Novalis-Darstellung bleiben, wertvoll besonders durch eine Inter-
pretation der Dichtungen und der Aphorismen, die vorwiegend mit der gegen-
seitigen Erhellung von Analogien aus den gesamten vorhandenen Schriften
arbeitet. Er bringt uns als Menschen und Philosophen einen Dichter nahe, der
die Poesie in den allerhéchsten Rang erhob als Organ einer hoheren Macht, als
Erweckerin neuer Sinne im Menschen, als Teil eines Evangeliums der Zukunft.
Auch Hiebels Werk ist in gewissem Grade Nachfolge. Er hat dem Rat Harden-
bergs nachgelebt: «Ohne Glauben und Liebe ist nicht zu lesen». Seine eigene
Sprache allerdings steht oft mehr unter der schlimmen Einwirkung der Fremde
als unter der heilsamen des Novalis. Sdtze wie «An begeisterter Zustimmung der
;,Hymnen: . . . und der ,Geistlichen Lieder: . . . hatte es nicht gefehlt» ziemen sich
nicht fiir den, der sich mit Recht ehrfiirchtig vor dem Dichterwort «Die Sprache
ist Delphi» verbeugt. Albert Bettex

223



Fritz Medicus: Menschlichkeit. Die Wahrheit als Erlebnis und Ver-
wirklichung. Artemis-Verlag, Ziirich und Stuttgart 1951.

Die Ideen des Wahren, des Guien, des Schinen und des Gerechten sind kon-
stitutiv fiir die Menschlichkeit des Menschen. Sie begegnen uns als «iiberzeitliche
Werte», die in «der» — dem Verstande unerreichbaren — Wahrheit ihr «Ziel»
haben, «in ihr, durch sie vereint sind». Es eignet ihnen «Vernunftnotwendigkeit»,
derart, daB in ihnen die eine unteilbare Vernunft selbst Gestalt annimmt, sie
also nicht Objekte derselben darstellen, sondern ihre «unmittelbaren Wirkungs-
weisen» realisieren. Die eine ontologische Wahrheit gilt unbedingt, und von ihr
her wiichst die Unbedingtheit auch den vier Ideen zu, ungeachtet sie sich stets
nur in geschichtlicher Bedingtheit fragmentarisch verwirklichen lassen, als «un-
endliche Aufgaben» das menschliche Leben in Spannung halten. Das etwa diirf-
ten die zentralen Thesen des schénen Buches von Medicus sein, die darin in einer
schlichten, jede gesuchte Auffilligkeit und Lautheit meidenden Sprache nach
mannigfachen Richtungen konkretisiert werden. Es dokumentiert sich in ihm
zugleich die eigene stille Menschlichkeit des Verfassers — und gerade deshalb scheut
man sich fast, auf Fragwiirdigkeiten und nicht ausreichend geklirte Punkte hin-
zuweisen. Ein solcher scheint uns z.B. das unaufgehellte Verhiltnis zwischen der
gegenstiindlich-wissenschaftlichen Urteils- und der sie iibersteigenden «onto-
logischen» Wahrheit — sich etwa im von Medicus zustimmend zitierten Satz
Augustins, dall Gott die Wahrheit sei, aussprechend - zu sein. Es reicht wirklich
nicht zu, sich hier auf das «Erleben» zu berufen (das iibrigens fiir Medicus zum
Bereich des Ungegenstiindlichen zu gehoren scheint): «Was das Wort ,Wahrheit:
bedeutet, kann — wie die Bedeutung des Wortes ,Gottc — nur erlebt werden».
Wir mochten auch, skeptischer und ungliubiger geworden und dem deutschen
Idealismus, der des Verfassers geistige Heimat geblieben ist, ferner geriickt,
genauer vernehmen, was denn der eigentliche gehaltvolle Sinn der «Uberzeitlich-
keit» oder «Ewigkeit» der Werte sei. Als bloBer Appell an das Gefiihl haben diese
Ausdriicke keine iiberzeugende Kraft mehr. H. Kunz

Die Einheit unseres Wirklichkeitsbildes und die Grenzen der Einzel-
wissenschaften, herausgegeben von E. Grassi und T'. von Uexkiill.

A. Francke AG. Verlag, Bern 1951.

Viele Forscher empfinden heute die wachsende Divergenz der neuzeitlichen
Wissenschaften und insbesondere die Entgegensetzung von sog. Natur- und
Geisteswissenschaften als schwer ertriigliche Not. Sie suchen auf verschiedenen
Wegen — etwa von der Uberzeugung geleitet, daB letztlich «die Wirklichkeit»
doch eine sei — nach einer Einheit. Was von einzelnen Autoren in dieser Richtung
angeboten wird, leidet aber an offensichtlichen und kaum zu vermeidenden Un-
zulinglichkeiten, die damit nicht genieBbarer werden, dal das ganze Unternehmen
als eine «Popularisierung» der Forschungsresultate unter irgendeinem weltan-
schaulichen Aspekt angeboten wird. Der vorliegende Band enthiilt den Versuch
einer andersgearteten Problemlosung: G. Bally, W. Gerlach, E. Grassi, A. Port-
mann, W. Szilasi und T. von Uexkiill haben sich zusammengetan, um im leben-

224



digen Zwiegesprich von den Grenzen ihrer jeweiligen Fachdisziplinen her eine
umgreifende Einheit anzustreben. Dafl das Ziel damit bereits realisiert sei, wird
niemand behaupten kénnen; aber ein vorbildlicher und vielleicht fruchtbarer
Ansatz ist geleistet. H. Kunz

Marcel Deschoux: Initiation & la philosophie. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1951, 142 pages.

Comment initier a la philosophie ? D’aucuns cherchent a introduire le lecteur
au sein des diverses philosophies (au pluriel) dont I’histoire témoigne. Les admi-
rables monographies de Cresson sont le type méme de ce procédé. D’autres pré-
férent l'initiation systématique, aux problémes par exemple. Les derniers enfin
combinent le souci historique et le souci systématique en présentant des écoles
ou des tendances constantes au cours de ’histoire.

M. Deschoux a une tout autre intention. Tout d’abord, il ne veut pas en-
seigner. Dans son livre, on ne trouvera point de «renseignements». Il cherche
bien plutét a inspirer le goiit de la philosophie, a inciter a philosopher. «Les
connaissances «objectivement philosophiques», dit-il, ne sont, dans ce travail,
d’aucune importance.» (p. VII) En un sens, il veut organiser un voyage; il sait
bien qu’une infinité d’itinéraires sont possibles, et qu’il faut bien se limiter.
Mais pour qui n’est jamais sorti de chez lui, un itinéraire, quel qu’il soit, risque
fort de donner au néophyte le goiit des voyages.

L’itinéraire de M. Deschoux comprend six étapes. A chaque fois, il y a quel-
que chose a voir: Platon, Aristote, Kant, Pascal, Descartes, Marx, Spinoza et
Bergson. En de trés bréves pages, 'auteur indique dans quelle attitude spirituelle
il convient de lire ces extraits. Une bibliographie donne les textes ou fragments de
textes se rapportant au probléme envisagé.

La philosophie se distingue de ’art et de la science par cette absence de dé-
tachement caractéristique: le philosophe est tout entier a sa tache. Son engage-
ment implique naturellement un dégagement des divertissements de ce monde
et une quéte jamais assouvie de la sincérité intellectuelle. Cette démarche est en
fait une ascension vers ’humain et un refus de I’animal, ascension possible parce
que «L’homme est ’animal qui ne coincide pas entiérement avec sa propre
nature.» (p. 50) Il y a done (4¢ méditation) un dépassement continuel de I’homme
par lui-méme, et ce dépassement a nom: valeur. Se libérant de I’animal qui est
sa prison, ’homme acquiert simultanément la liberté (5¢ méditation) et I’esprit
(6¢ méditation), qui sont les aspects par lesquels la valeur s’impose a nous.
L’homme doit ainsi se réaliser dans le sens de I’Esprit, et il répond par la essen-
tiellement a sa vocation.

On voit bien par ces quelques indications que l'initiation & la philosophie de
M. Deschoux est aussi une initiation a sa philosophie. Nous ne saurions lui re-
procher de faire intervenir ses propres positions; il veut faire philosopher. Nous
craignons cependant que son spiritualisme, assez large pour contenter chacun,
ne soit un peu trop flou dans ses arétes pour rendre de véritables services a ’ama-
teur de philosophie. S’il est vrai que I'objectivisme en philosophie est un mythe,
du moins le subjectivisme doit-il étre assez affirmé pour qu’on le reconnaisse
clairement chaque fois qu’il se manifeste. J.-Claude Piguet

15 225



Pierre Lachiéze-Rey: Le moi, le monde et Dieu. Nouv. éd. revue et
augm. Coll. Philosophie de I’esprit, Aubier, Paris 1950, 254 pages.

Dés son grand ouvrage sur l'idéalisme kantien, M. Lachiéze-Rey avait con-
sidéré I'idéalisme critique comme capable de donner «une conception définitive
dans ses grandes lignes de la vie de I’esprit et des rapports du moi et du monde».
Le petit volume, d’une rare densité, dont voici la nouvelle édition, avait pour
objet de montrer ce que cet idéalisme critique apporte & I'idée d’initiative spiri-
tuelle qui rapproche la pensée de M. Lachiéze-Rey de celle de Maurice Blondel.
11 fallait donc «élargir le kantisme et le rendre plus concret» (p. 246), moins for-
mel et surtout moins impersonnel que la philosophie a laquelle il peut aboutir
par exemple dans ’eeuvre d’un Léon Brunschvicg. On remarquera particuliére-
ment les six essais nouveaux qui, dans I’appendice de cette nouvelle édition, pré-
cisent encore, face i diverses objections et tentatives contemporaines, ses in-
tentions d’un idéalisme personnaliste.

Les «réflexions sur quelques problémes concernant 'activité spirituelle concréte»
conduisent a affirmer que, comme principe du monde, le moi a un sens méta-
physique; il faut donc combler les lacunes métaphysiques du kantisme, soit «in-
tégrer a I’activité spirituelle un grand nombre d’opérations que Kant n’avait pas
considérées parce qu’il avait séparé rigoureusement forme et matiére. Il faudra
aussi montrer dans la matiére méme une spontanéité . . .». Aprés avoir montré
le role de I'esprit dans la perception comme dans la saisie de ses propres opé-
rations, M. Lachiéze-Rey s’attache aux savoir-faire du corps qu’il considére
comme les prolongements de 'activité spirituelle. Il s’agit donc d’une prise de
position aussi a ’égard de la phénoménologie de la perception. M. Lachiéze-Rey
poursuit ainsi, grice a la notion de dynamisme de la qualité, I’étude du com-
portement et des significations, et critique la portée ontologique que tels con-
temporains prétent a la notion d’intériorité des choses, I'illusion de formes qui
se réaliseraient d’elles-mémes, I"idée enfin d’un sujet qui ne serait que situation.

Les remarques les plus pénétrantes sur l’activité du moi constituant non
seulement ses objets, mais ses propres opérations, sur la loi qui préexiste a
I’étendue et a la durée, contre les signes locaux, contre le recours aux sensations
musculaires, se trouvent formulées avec diverses critiques adressées a Spaier,
a Burloud, 4 Bergson qui «hypostasiait les images» dans deux autres essais,
«Réflexions sur Uactivité spirituelle constituante» et «Utilisation possible du sché-
matisme kantien pour une théorie de la perception». Les théses métaphysiques de
M. Lachiéze-Rey s’affirment dans ses Réflexions sur la portée ontologique de la
méthode de régression analytique en montrant que les résultats provisoires de cette
méthode la subordonnent a un effort pour saisir I'idée judicatoire supréme.

Dans I’Esquisse d’une métaphysique de la destinée sont d’abord rappelées avec
éloquence les méthodes étrangéres a ’esprit de ’auteur: on peut fonder la des-
tinée sur une conception de I’étre, mais a celle-ci préexiste toujours une tendance
secréte, qu’il s’agisse du culte de la force, de la solidarité, ou de 'admiration
devant la fécondité de la nature. A cette méthode, M. Lachiéze-Rey oppose celle
qui consiste a déterminer a priori le devoir étre; aprés avoir retracé les solutions
intermédiaires (révolte, résignation, stoicisme) et condamné I'idée d’un esprit
purement intérieur, étranger a la nature et irresponsable, il montre que le choix

226



de¢ la destinée n’est pas arbitraire, mais ordonné aux autres problémes philo-
sophiques qu’il intégre.

Dans le méme esprit, les Réflextons sur I'unicité de I'univers face a la pluralité
des consciences concluaient de I’examen des solutions monadologiques et de
I'immanentisme moderne (Bergson, Merleau-Ponty selon I’auteur) a la recherche
d’une véritable intersubjectivité personnaliste fondée sur I’autonomie du sujet.

Cette série d’essais fait souhaiter qu’ayant défini la position qu’il entend garder
entre ses contemporains, M. Lachiéze-Rey poursuive sa théorie de I'intersub-
jectivité avec la vigueur qu’il a montrée dans son dépassement du kantisme.

D. Christoff

Chr. Hartlich und W. Sachs: Der Ursprung des Mythosbegriffes in
der modernen Bibelwissenschafi. J. C. B. Mohr (Paul Siebeck),
Tiibingen 1952.

Angeregt durch eine von der «Studiengemeinschaft der Evangelischen Aka-
demien in Deutschland» gestellte Preisaufgabe, derzufolge die neuere Geschichte
des in der gegenwiirtigen Entmythologisierungsproblematik des Neuen Testa-
mentes eine Rolle spielenden Mythosbegriffes aufgehellt werden sollte, ist die vor-
liegende ausgezeichnete Abhandlung entstanden (sie hat auch den Preis erhalten).
Die Verfasser stellen zunichst iiberzeugend heraus, dafl es der klassische Philo-
loge Chr. G. Heyne (1729-1812) gewesen ist, der die entscheidende und folgen-
reiche Interpretation des Mythos als einer «notwendigen und universalen Denk-
und Ausdrucksform in der Friihstufe der geistigen Menschheitsgeschichte» kon-
zipiert hat. Ihr ging Lowths Auffassung voraus, wonach die dichterisch-bild-
hafte, in diesem Sinne «mythologische» Rede eine typische Ausdrucksform der
alttestamentlichen Darstellungsweise gewesen sei. Jedoch nicht Lowths, sondern
Heynes Mythosbegriff ist fiir die Bibelwissenschaft maf3gebend geworden, und
zwar durch dessen Ubertragung auf das Alte Testament durch J. G. Eichhorn
und J. Ph. Gabler, die damit zu den Begriindern der «mythischen Schule» wur-
den. Von ihr sind Schellings beide theologische Jugendarbeiten bestimmt worden,
wihrend Herder darin nur eine Randstellung einnimmt. Dann haben Eichhorn
und Gabler selber die mythische Erklirung auf neutestamentliche Texte aus-
gedehnt, und schlieflich hat ihre Schule in G. L. Bauers in der Geschichte der
protestantischen Theologie fast ganz vergessenen «Hebriischen Mythologie des
Alten und Neuen Testamentes» (1802) eine Zusammenfassung erfahren, in der
auch die hermeneutischen Prinzipien weitgehend gekliirt sind. Eine Radikalisie-
rung des Mythosbegriffes der mythischen Schule — von dieser abgelehnt — brachte
die Pentateuch-Kritik des jungen de Wette, insofern fiir ihn der Mythos keine
zu iiberwindende «Kindheitsform der Vernunft» mehr war, sondern «eine eigen-
tiimliche und eigenstiindige Erscheinungsform des menschlichen Geistes, begriin-
det in dessen innerer Natur und innerer Organisation», die spezifische «Aus-
druckskategorie des religiésen Lebens», genauer der «Ahndung», wie de Wette
mit einem von Fries iibernommenen Terminus sagt. Und an de Wette schlieBt
sich endlich D. Fr. StrauBl an, der — auch das zeigen die Autoren iiberzeugend —
seine Leben-Jesu-Kritik nicht, wie allgemein angenommen wird, auf den Voraus-

227



setzungen der Hegelschen Philosophie durchfiihrt, sondern «Kriterien von rein
kritischer Rationalitit», wie sie in der mythischen Schule ausgearbeitet worden
sind, zur Anwendung bringt und abschliefit. Straufl hat gegen Hegel «das Eigen-
recht der historischen Kritik und die Selbstindigkeit ihrer Kriterien allen speku-
lativen Anmaflungen gegeniiber» verfochten. Zusammenfassend sehen die Ver-
fasser die Leistung der mythischen Bewegung von Eichhorn bis Strauf} darin,
«dal} sie es als unumginglich erkannte, Aussagen iiber wunderbare und iiber-
sinnliche Begebenheiten, vor allem solche iiber ein wunderhaftes unmittelbares
Kingreifen oder In-Erscheinung-Treten der Gottheit und anderer iibersinnlicher
Michte — mochten diese Aussagen nun in der Bibel oder in andern Zusammen-
hiingen vorliegen — unter einem Begriff zusammenzufassen, sofern diese Aussagen
unter erkenntniskritischem Gesichtspunkt als unverifizierbar und unter histo-
rischem Gesichtspunkt als einer vorwissenschaftlichen Bewulitseinsstufe ent-
sprungen zu erkennen sind». Mit der so gekennzeichneten Situation habe sich die
gegenwiirtige Theologie erneut auseinanderzusetzen.. H. Kunz

R. Bultmann: Glauben und Verstehen. 2. Band. J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), Tiibingen 1952.

Im Jahre 1933 hat Bultmann den ersten Band gesammelter Aufsiitze unter
dem sein zentrales Anliegen prizis charakterisierenden Titel «Glauben und Ver-
stehen» herausgegeben. Jetzt liegt ein zweiter Band vor, Abhandlungen aus den
beiden letzten Dezennien 1930-1950 umfassend. Er enthilt {olgende Arbeiten:
Die Krisis des Glaubens, Polis und Hades in der Antigone des Sophokles, Christus
des Gesetzes Ende, Das Verstiindnis von Welt und Mensch im Neuen Testament
und im Griechentum, Die Frage der natiirlichen Offenbarung, Adam, wo bist du?
Uber das Menschenbild der Bibel, Ankniipfung und Widerspruch, Humanismus
und Christentum, Gnade und Freiheit, Weissagung und Erfiillung, Das Christen-
tum als orientalische und als abendlédndische Religion, Das Problem der Herme-
neutik, Die Bedeutung der alttestamentlich-jiidischen Tradition fiir das christ-
liche Abendland, Das christologische Bekenntnis des Okumenischen Rates, For-
men menschlicher Gemeinschaft, Die Bedeutung des Gedankens der Freiheit fiir
die abendlindische Kultur. Davon sind die beiden letzten Aufsitze hier zum
ersten Mal veroffentlicht. Man vermif3t mit einem leisen Bedauern die zumal auch
unter philosophischem Aspekt bedeutsame Arbeit: Die Geschichtlichkeit des
Daseins und der Glaube, und einige andere, die im genannten Zeitraum erschie-
nen sind und denen man hier gern wieder begegnet wire. Begreiflicherweise
haben nicht alle Arbeiten, auf deren Inhalt referierend einzugehen wir uns er-
sparen wollen, dasselbe Gewicht. So scheinen uns etwa die «Formen mensch-
licher Gemeinschaft» im Gegensatz zu dem «Problem der Hermeneutik» etwas
diinn geraten zu sein. Was aber an allen Aufsitzen sympathisch beriihrt, ist ihre
Schlichtheit und niichterne Sachlichkeit. Die durch Bultmanns «Entmythologi-
sierungsprogramm» bewirkte «Beriithmtheit» hat ihn keineswegs iiberheblich
und intolerant gemacht; die Widmungsworte — «Anton Fridrichsen dem treuen
Freund in guten und bésen Tagen» — lassen ahnen, daf sie ihm nicht nur un-
getriibte Freude eingebracht hat. H. Kunz

228



Fiir und Wider die Theologie Bultmanns. Denkschrift der Ev. theol.
Fakultitder Universitat Tiibingen.2. unverind. Aufl. J.C. B. Mohr
(Paul Siebeck), Tiibingen 1952.

Vor etwa einem Jahrzehnt hat der Marburger Neutestamentler und Mitbe-
griinder der sog. «formgeschichtlichen Schule» Rudolf Bultmann das Programm
einer «Entmythologisierung» des Neuen Testamentes entworfen oder erneuert.
Eine Anzahl Elemente darin — die Vorstellung des dreistockig gegliederten Kos-
mos, die Satans-, Dimonen- und Engelvorstellungen, die Jungfrauengeburt, das
leere Grab, die Himmelfahrt u. a., also die teilweise zum biblischen «Supranatu-
ralismus» gehorenden Faktoren — sollten entweder als fiir den modernen Men-
schen schlechthin Unverstindliches ausgemerzt oder neu «interpretiert», d.h.
durch Transformation in eine diesem zugingliche Sprache in ihrem eigentlich
gemeinten Gehalt begreiflich gemacht werden. Die Unverstidndlichkeit der frag-
lichen Elemente griinde in ihrer das spiitjiidische und hellenistisch-gnostische
Weltbild charakterisierenden mythologischen Einkleidung, die uns fremd ge-
worden und eben deshalb — und zwar um der Verkiindigung willen — zu entmytho-
logisieren sei. Das bildet nun seit Jahren den Mittelpunkt einer ausgedehnten
leidenschaftlichen Diskussion zumal innerhalb der deutschen Theologie, die an
den Grenzen auch von philosophischem Interesse ist, nicht zuletzt deshalb, weil
Bultmann sich zum Teil an Heideggers Daseinsontologie orientiert hat und die
darin ausgebildete Begrifflichkeit verwendet. Die vorliegende Schrift enthilt die -
in sich nicht einheitliche — vorsichtig und besonnen abwigende Stellungnahme
der Tiibinger Evangelisch-Theologischen Fakultit zu Bultmanns (mehrdeutigen)
Thesen, speziell zu folgenden Punkten: Bultmanns Anschlu3 an die Existenz-
philosophie, Entmythologisierung des Neuen Testaments, der Glaube und die
Heilstatsachen. H. Kunz

Christopher Dawson: Religion und Kultur. Verlag L. Schwann,
Diisseldorf 1951.

Das Buch gibt eine deutsche Fassung der Gifford-Lectures, die der englische
Kulturhistoriker und Religionssoziologe Christopher Dawson 1947 in Edinburg
gehalten hat. Das Thema «Religion und Kultur» wird nicht philesophisch ent-
faltet, sondern in lockerer Systematisierung der Resultate universaler religions-
geschichtlicher Forschung erértert, wobei freilich kulturphilosophische Thesen
zugrundegelegt werden miissen. Dawson scheint zu glauben, daBl sich diese
Grundaufstellungen aus der vergleichenden Betrachtung der geschichtlichen
Kulturen unmittelbar gewinnen, gleichsam ablesen lassen: so die zentrale These
von der «Religion als dem Schliissel der Geschichte», wonach die soziale Lebens-
form — d.h. die Kultur — wesentlich gegriindet ist auf ein religiéses (die Gemein-
schaft zu auflermenschlichen Michten in Beziehung setzendes) Lebensgesetz.
Anderseits freilich hat der Autor offenbar ein Bewufitsein von der zugleich syste-
matischen Bedingtheit dieser historischen Erkenntnis, denn er fordert von vorn-
herein eine «Begriindung der Religionswissenschaft durch die natiirliche Theo-
logie». Der Gehalt der damit vorausgesetzten natiirlichen Theologie wird aber

229



wiederum nur historisch angedeutet durch den Hinweis auf ihre Herkunft aus
der im Renaissance-Humanismus trivialisierten christlich-antiken Tradition. So-
weit jene Forderung zum Ausdruck bringen will, dal «ein Studium der Religion
fruchtbar nur sein kann, wenn es die Realitit und die Autonomie der religidsen
Erkenntnis anerkennt» (S. 35), wird sie der Religionswissenschaftler aus philo-
sophischen Griinden akzeptieren miissen; denn ohne die damit postulierte Nihe
zum Gegenstand gibt es in der Tat kein «Verstehen» religioser Phinomene. Frag-
lich bleibt indessen, ob Dawson selbst die ganze Tragweite seiner Forderung er-
kennt. Miifiten sonst nicht Zweifel an der Legitimitit einer Methode der Ver-
gleichung auftauchen, die die religiosen Phiinomene aller Zeiten und Kultur-
stufen auf ein und dieselbe Ebene «religioser Erfahrung» meint projizieren und
hier «verstehen» zu kénnen ?

Gerade dies im Grunde so fragwiirdige Verfahren aber macht den Reiz dieser
Vorlesungen aus. In magistraler Ubersicht wird hier das Entlegenste zusammen-
gebracht und einem lebendigen Fragen nach dem Verhiltnis von Kultur und
Religion eingeordnet. Dies Fragen ist getrieben von der intensiven Erfahrung des
krisenhaften Grundcharakters unserer Epoche. Er wird darin begriindet ge-
funden, daf} die fiir ausgewogene Verhiiltnisse typische «Synthese zwischen Kul-
tur und Religion» in noch nie gesehenem Ausmafle auseinandergebrochen ist.
Diese Diagnose deutet fiir den zum Katholizismus iibergetretenen Verfasser
zugleich den Weg zu einer Losung der Krise an . . . Gerhard Huber

Louis Lavelle: Traité des valeurs. 1. Théorie générale de la valeur.

Presses Universitaires de France, Paris 1951. Collection Logos,
in-16° jésus, XV, 751 pages.

Ce premier volume du traité que ’on attendait tant constitue, croyons-nous,
la derniére ceuvre de M. Lavelle, que la philosophie a perdu I'an dernier. 11 fait
d’autant plus regretter le systéme des différentes valeurs qui devait lui faire suite,
et qu’on espére encore, car il s’"impose par son ampleur et par ’autorité avec la-
quelle sont ordonnés les problémes les plus difficiles; on le goitera plus encore
pour cette perspicacité non exclusive de ferveur qu'on aimait chez M. Lavelle,
et qu’on ne trouve pas toujours dans un traité.

Deux livres: La valeur dans lelangage et dans I’histoire — Les aspects constitutifs.
Le premier est une mise au point de notions assez connues, mais jamais réunies
ni choisies avec tant de soin. D’emblée, le probléme est posé du point de vue
ontologique: «le mot valeur s’applique partout oit nous avons affaire & une rup-
ture de 'indifférence» (p. 3); la valeur est prise au sens d’étre justifié et assumé;
elle n’est «jamais dans les choses, mais dans I’activité qui s’y applique . . . et . ..
les incorpore au développement de ’homme». La section réservée aux acceptions
du mot valeur en mathématiques et en esthétique, en logique et en linguistique,
est particuliérement importante par 'unité de signification qui se dégage ici.
On se félicitera de voir citer le Cours de linguistique générale de de Saussure.
Voici le mot valeur enfin comparé méthodiquement (sous I’angle, d’ailleurs, de
la pensée propre de 'auteur) avec ses quasi — synonymes: bien, idéal, fin, norme,
intérét, sens et signification. Quant a la partie réservée a la valeur dans I’histoire,

230



si vaste est le plan de ces 150 pages qu’on devra y chercher une orientation plu-
tét que des renseignements. Des bibliographies trés complétes font suite & chaque
partie de I'ouvrage.

On aurait souhaité une section réservée aux théories et méthodes, a I’étude
des valeurs: sociologues, psychologues, linguistes, économistes étudient la valeur
par des méthodes bien différentes qu’il faudrait situer avant d’entreprendre une
recherche philosophique.

Mais ce premier volume apporte surtout une étude d’ensemble des aspects
constitutifs de la valeur. C’est d’abord, pour la premiére fois, croyons-nous, un
exposé préalable, systématique et exhaustif, des caractéristiques générales de la
valeur. Celle-ci est toute subjective, objet du désir, et la fonction qui la saisit est
le sentiment, qui contient en soi I’affirmation de la valeur et qui révéle celle-ci,
en tant qu’il est ’écho «dans la conscience de toutes les aspirations de la volonté»
(p- 192). Si donc la valeur est bien ce qui fait le relief du monde, elle n’en est pas
moins fonction du désir, donc des besoins du sujet. Mais elle implique, au-dessus
du désir — sa matiére — le jugement qui lui donne sa forme. Elle est la subjec-
tivité, mais en tant que celle-ci, en nous, dépasse I'individualité. De plus, elle est
déja le principe qui unit passivité et activité. Ainsi se trouvent surmontées par
la valeur les antinomies, dans la conscience, du sujet et de ’objet, de I’acte et
de la donnée, de 'individuel et de I'universel.

Liée a l'effort, au désir et au temps qu’elle transforme en progrés, la valeur
se congoit, d’une part, sous la forme d’une hiérarchie, d’autre part, sous la forme
d’une polarité; elle est essentiellement liée a la qualité et & la différence, mais
implique encore une quantité dont elle est la haute abolition.

On ne connait la valeur qu’en la vivant, en «en participant»; elle n’est donc
pas un objet. Mais sa reconnaissance exige un exercice et une attention précise,
hors laquelle on lui reste aveugle. Si donc la valeur, semblable & certains états
d’ame dans leur pureté, est atmosphérique, elle n’est point vague; elle est le
foyer d’un rayonnement.

De ce qu'on connait la valeur en la vivant, de ce qu’elle est I'intimité qui
exige I’attention a soi-méme et a toutes choses, résulte qu’elle exige la réalisation,
la mise en ceuvre. Dans cette réalisation, la valeur est mise a I’épreuve et, d’autre
part, le sujet se crée lui-méme en tant que personne, c’est-d-dire en tant qu’étre
qui, par son acte propre, se rend lui-méme participant a la valeur.

Enfin, la valeur est I’absolu, ce que nous cherchons en toute chose. Mais cet
absolu de la valeur s’identifie avec I’esprit, avec I’esprit en acte, avec la vie de
Vesprit, vie universelle. L’esprit fait appel aux consciences dans leur pluralité,
afin que celles-ci le réalisent et expriment tous les aspects de la valeur. Ainsi,
chaque conscience, en choisissant constamment la valeur, veut toutes les autres
consciences.

On reconnait a ces préliminaires comment M. Lavelle résoudra «le probleme
essentiel de la métaphysique» (p. 253, cf. 312), le probléme des rapports de I'étre
et de la valeur. La contradiction dont nous souffrons entre I’étre et la valeur,
négation du réel, s’efface si 'on considére I’étre non comme une chose réalisée,
mais comme un acte, unité de I’étre et de la valeur (p. 307); acte spirituel, car,
en se produisant, il produit sa propre justification. «Le lien de I’étre et de la
valeur est la définition méme de 'esprit» (p. 314), source de toute valeur, valeur

231



supréme dont I’étre et la valeur sont les deux dimensions. Ce lien est sans doute,
pour ’homme, toujours précaire (cf. 393), et il faut constamment le rétablir.

Mais si, pour ’homme, la valeur consiste dans un retour constant a la source
supréme (cf. 270 sqq.), le probléme de l'incarnation des valeurs doit alors se
poser. «Tout I’effort de notre esprit s’épuise a valoriser le réel et a réaliser la
valeur» (p. 355). En plagant I'acte au fondement de I’étre, en tant que donné, on
a admis une distinction entre le réel et le possible, «essai de la valeur». Cette dis-
tinction révele la liberté qui vise le possible au-dela de toute fin particuliere, se
porte vers I'infini et réalise (incarne) I'infini dans le fini (p. 418). Elle fait aussi
comprendre comment la valeur — toujours vectorielle (p. 382) — et la liberté
qu’elle dévoile constituent le sens du temps et font de la succession apparente un
progrés réel. C’est I’appel de la valeur qui constitue ’avenir, lieu du possible et
de laliberté (nous nous plaisons a souligner le sens des pages 385-388 sur le temps).

Cet intellectualisme du sentiment s’affirme au plus haut degré dans I’analyse —
impossible a évoquer ici — de la préférence, origine et fondement du jugement de
valeur, que développe une dialectique originale du spontané et du volontaire.

Il g’affirme encore dans la théorie de la hiérarchie des valeurs: c’est afin de
pouvoir se réaliser, et parce qu’elle est d’abord activité de Pesprit, que la valeur
fonde les oppositions de I'un et du multiple. L’idée centrale qui permet de ré-
soudre ces oppositions de I’Etre et des étres, de la valeur et des valeurs, ¢’est
I'idée de participation. La participation garantit 'unicité de chaque valeur sous
I'unité de la valeur. Ainsi, I'ordre hiérarchique, au sein de la participation, résout
Popposition, mais sans exclure le conflit. On lira ces pages (notamment 637 sq.)
avec admiration, ou I'on voit je ne sais quelle délicatesse et quelle ampleur
joindre dans I’harmonie d’une coopération tous les termes en conflit. Cette dia-
lectique permet 2 M. Lavelle de prendre enfin position a ’égard de Nietzsche en
déclarant que la réflexion dépasse toujours la vie (pp. 645-648).

C’est enfin a partir de 'opposition: hiérarchie des valeurs — polarité des va-
leurs, que M. Lavelle développe la théorie capitale du bien et du mal: I’échelle du
bien et du mal est continue, assurément, mais I’option est radicale entre le haut
et le bas de I’échelle. Enfin, le mal est bien un principe positif, car il est I’adver-
saire de la participation. La valeur, au contraire, est ce qui est digne d’affirma-
tion, le oui de chaque chose a I’étre; et, par la, elle est encore une révélation de
Pabsolu. Or, 'homme est placé devant le choix, devant le oui et le non; il peut
toujours refuser.

Une méthode souveraine permet a M. Lavelle de dominer le probléme le plus
ardu que se posent les philosophes. Cette méthode se fonde sur I'idée que tout
terme premier enveloppe deux notions entre lesquelles il y a réciprocité; elle
consiste donc en une dialectique.

Il semble pourtant qu’il serait possible de marquer davantage, du point
de vue humain, la transcendance et le caractére de totalité de chaque valeur.
qui, tout en montrant un chemin au-dela d’elle-méme, néanmoins se suffit dans
les inspirations qu’elle fournit, et qui veut étre servie pour elle seule. Certes, ces
considérations se trouvent d’emblée surmontées. Mais ne le sont-elles pas trop
tot et de telle maniére qu’on ne sait pas bien comment suivre ce grand exemple ?

Des notions essentielles, telles que le sacré, devaient sans doute apparaitre
dans le deuxiéme volume, mais, corrélativement, on efit souhaité, dans ce pre-

232



mier tome, une place plus fondamentale au sacrifice. Certes, M. Lavelle fait de
celui-ci I’étalon de la valeur (p. 711). Mais le sacrifice ainsi décrit parait comporter
bien peu de risque; un sacrifice nécessaire de la vie au sens de la vie, de la nature
au spirituel, n’est plus un sacrifice: il y a seulement préférence décisive. De méme,
il n’est pas question ici de I’expression de la valeur, réservée sans doute au
deuxiéme volume, mais qui devrait occuper une place importante dans un tel
traité. Enfin, avec la question du sacrifice, ¢’est tout Ie probléme du mal qui nous
parait apaisé et surmonté plutét qu’évoqué dans toute sa force. Mais c’est un
des bienfaits d’un talent admirable que d’ouvrir libre jeu a tant de questions
jusque dans un simple traité. D. Christoff

Georges Bouligand et Jean Desgranges: Le déclin des absolus mathé-
maticologiques (Collection Esprit et méthode). Sedes, Paris 1949.

Pierre Sergescu: Coup d’ceil sur les origines de la science exacte mo-
derne (méme collection), 1951.

Ces deux volumes inaugurent une nouvelle collection dont le but est d’initier
a la méthode des diverses sciences particuliéres en méme temps que d’expliquer,
lorsqu’il y a lieu de le faire, aussi clairement que possible les crises que traverse
chaque science.

Le premier volume traite de la crise que subissent aujourd’hui logique et
mathématiques; il montre tout a la fois les raisons qui I’ont provoquée et la sta-
bilité de fait qu’offrent néanmoins ces deux sciences.

Quant au second, il vise a reconstituer la période de transition (16¢-17¢ siécle),
qui assura le passage de la science qualitative du moyen-age a la science quan-
titative moderne; il explique comment celle-ci n’est pas née brusquement, mais
qu’elle a, au contraire, été préparée graduellement par les travaux du moyen-age.

Chacun des volumes est muni d'un lexique. Dans la pensée de leurs auteurs,
ces ouvrages sont destinés au grand public, mais avec la fragmentation contem-
poraine des sciences et méme de la philosophie, chacun d’entre nous fait fonction
de «grand public» dans les domaines voisins de celui dont il a I’habitude, et c’est
pourquoi je tiens i signaler ces volumes dans les Studia philosophica.

Antoinette Virieux

Eric Weil: La logique de la philosophie. Vrin, Paris 1950, 442 pages.

Un compte rendu détaillé de cet ouvrage exigerait une étude de plusieurs
pages, c’est pourquoi j’essaierai uniquement de saisir I’essentiel de la recherche
de M. Weil. Il semble que son but soit, d’une part, de déterminer, en partant des
données concrétes que constituent les divers langages du philosophe (et du non-
philosophe dont le philosophe doit tenir compte pour prendre conscience de
sa propre position), quelles sont les conditions et I’ascése nécessaires pour par-
venir 2 la Cohérence et 1'Unité a visées par le discours philosophique, d’autre
part, de retracer les étapes dialectiques par lesquelles le Logos s’insére dans les
faits.

233



La recherche philosophique est le fait non de la majorité des hommes, mais
d’une minorité a qui seule conviendrait, a la rigueur, la définition de ’homme
comme animal raisonnable. La philosophie résulte donc d’un choix, que fait seul
I’homme accessible au langage de la raison. Mais, comme le philosophe est
plongé dans un milieu ou seule la violence procure le succés, une longue ascése,
selon uu rythme dialectique, lui sera imposée pour arriver a retrouver la cohérence
du discours raisonnable.

Le propos de M. Weil est donc de mettre a I’épreuve les multiples essais de
langage philosophique par une démarche circulaire, dont I’allure est pourtant
dialectique (il y a a la fois un progrés selon la démarche de la négativité: dialec-
tique, et un progrés par enrichissement positif: circulaire). Mais quel est le pro-
cessus dynamique selon lequel on passe de I'une des catégories a 'autre ? Telle
est la question qu’a la suite de M. Wahl j’aimerais poser a M. Weil. D’autre part,
le systéme proposé par M. Weil apparait comme fermé et pourtant si j’en ai bien
compris les intentions profondes, il est tout de méme ouvert par élargissement
progressif selon des lignes directrices.

Phénoménologie de I'Esprit 1950 ? suggére M. Wahl, ’'un des rapporteurs de
sa thése. Pas exactement, me semble-t-il, parce que ’aspect doctrinal husserlien
est absent de la position de M. Weil.

A premiére lecture, lorsqu’on voit juxtaposées les catégories reconnues: Vérité,
Non-sens, Vrai, Faux, etc., on se demande néanmoins si I’on n’a pas affaire a des
Idées ayant par elles-mémes une portée métaphysique. Dans sa soutenance,
M. Weil se défend de I’admettre, puisque des philosophies comme celle de Platon
entrelacent plusieurs de ces catégories.

I1 semblerait donc que I’on puisse rapprocher la position de M. Weil de celle
des axiologues plutét que des phénoménologues; les axiologues en effet recon-
naissent I’existence de valeurs a la fois permanentes et soumises & des modalités
différentes, progressant dans un va-et-vient dialectique dont la vection, indi-
catrice de la tendance générale de la valeur, est toutefois constante.

Dans cet ouvrage, M. Weil porte une attention toute particuliére aux rapports
entre I’attitude et la catégorie: c’est ainsi que dans la reprise, fait de transposer
des positions philosophiques d’une catégorie a ’autre, on vise la nouvelle caté-
gorie a partir de ’ancienne, mais, pour le logicien, c’est a partir de la nouvelle
catégorie que se fait le jugement.

Ainsi, c’est pour se constituer un moi plus authentique qu’on vise la vérité,
mais si I'on veut réfléchir la vérité dans le moi (ce qui constitue la reprise pour
M. Weil, puisqu’on reprend dans la catégorie du moi celle de la vérité), alors le
moi se déclare Vérité «et ce décret du moi nous montre a lui seul qu’il ne s’agit
pas de Vérité» (p. 169).

Lorsque le lecteur reposera le livre de M. Weil, aprés sa premiére lecture, il
souscrira, je crois, pleinement au jugement de M. Gouhier, le second rapporteur
de la thése: «Livre témoin, dense, difficile, mais qui ne manque pas non plus de
formules suggestives et pittoresques par quoi I’auteur rejoint la grande tradition
des moralistes» (Revue de métaphysique et de morale, loc. cit. p. 447). Aprés
quoi, il reprendra le livre dont la seconde lecture ouvre de nouvelles perspectives
a la réflexion philosophique. Antoinette Virieux

234



Jean Cavaillés: Sur la logique et la théorie de la science. Presses Uni-
versitaires de France, Paris 1947.

Les lecteurs de la biographie,! si émouvante dans sa sobriété, consacrée a
Jean Cavaillés, savent pourquoi cette étude parait posthume.

On sait avec quel intérét les penseurs contemporains se sont lancés dans la
brilante question des rapports entre logique et mathématiques, logique et théo-
rie des sciences. Ces questions, Jean Cavaillés les avait beaucoup travaillées, et
cette longue intimité confére a son opuscule un intérét tout particulier.

Cavaillés marque comment, aprés I'analyse kantienne, deux possibilités sont
ouvertes a la doctrine de la science, soit le formalisme (Bolzano, Husserl), soit les
épistémologies de I'immanence, telles les positions de Brunschvicg ou de Brou-
wer (p. 14).

Le logicisme aboutit, semble-t-il, & une impasse qui I’améne au symbolisme
et a la logique mathématique (p. 38). De plus, le logicisme est acculé par les pro-
blémes que pose la physique (p. 40).

Puis vient une étude critique de la position husserlienne a laquelle Cavaillés
reproche de fonder la nécessité sur ce «je ne peux autrement» de «la variation
eidétique qui, si légitime soit-il, est une abdication de la pensée» (p. 77).

Cavaillés en arrive a la conclusion que «l'un des problémes essentiels de la
doctrine de la science est que justement le progrés ne soit pas augmentation de
volume par juxtaposition, ’antérieur subsistant avec le nouveau, mais révision
perpétuelle des contenus par approfondissement et rature». Ainsi, «la nécessité
génératrice n’est pas celle d’une activité, mais d’une dialectique» (p. 78).

Cavaillés se réservait de discuter dans un autre ouvrage qui, hélas, n’a pas
vu le jour, ce qu’il avait appelé les épistémologies de I'immanence. Méme si I’on
n’adopte pas totalement le point de vue de Cavaillés (car la philosophie du con-
cept présuppose, me semble-t-il du moins, celle de la conscience . . .), on ne peut
manquer d’étre frappé par la lucidité de sa critique.

Antoinette Virieux- Reymond

Jiirgen von Kempski: Charles S. Peirce und der Pragmatismus.
W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart und Kéln 1952.

Der eigentliche Begriinder des «Pragmatismus» ist der amerikanische Logiker
und Philosoph Charles S. Peirce, ein kiihner Denker, dessen Bedeutung wohl im
Hinblick auf diejenige von William James und John Dewey in Europa gemein-
hin unterschiitzt wird, der aber in Amerika nicht selten als der gro3te amerika-
nische Philosoph bezeichnet wird. In ihm ist der Pragmatismus der abendlin-
dischen Philosophie zum BewuBtsein seiner selbst gekommen; sein Gedanken-
system, in den sechs Biinden seiner «Collected Papers» verstreut, stellt einen
eigenartigen Versuch eines pragmatistischen Weltbildes dar, das in seiner Weite

1 Gabrielle Ferriéres : Jean Cavaillés, précédé d'une étude de son ccuvre par Gaston Bachelard, Presses
Universitaires de France, Paris 1952.

235



und inneren Geschlossenheit sicherlich mehr Beachtung verdient, als dies bis
anhin der Fall war. Die Tatsache, dal} Peirce in den deutschsprachigen Werken
der Erkenntnistheorie und Logik gelegentlich nur dem Namen nack oder
iiberhaupt nicht erwihnt wird, 1i8t es als besonders wertvoll erscheinen, dal}
Jiirgen von Kempski mit dem vorliegenden Buch eine eindringliche Wiirdigung
dieses Philosophen und seiner Lehre zu geben unternimmt. Vier einander ergin-
zende Abhandlungen zeigen den Zusammenhang der pragmatischen Maxime mit
dem gesamten System Peirces, den Ursprung der pragmatischen Maxime in einer
Ankniipfung an Kant, vor allem im Verhiltnis von formaler Logik und Katego-
rienlehre; die Peircesche Darstellung der Logik der Abduktion und das System
der abduktiven Schliisse runden diese Monographie ab, die sowohl der Form als
auch dem Inhalt nach als mustergiiltig bezeichnet werden darf. .Josef Rattner

Eric Weil: Hegel et I’Etat. Vrin, Paris 1950.

Cet ouvrage est la thése complémentaire de M. Weil. L’un des rapporteurs
déclara a la soutenance: «C’est avec passion que je I’ai lue.» L’éminent profes-
seur parisien marqua en méme temps 'importance de cette thése qui corrige des
fautes couramment commises dans l'interprétation de la pensée politique de
Hegel (voir Revue de métaphysique et de morale, oct./déc. 1951, le rapport de la
soutenance de these).

Le but de cet ouvrage est de savoir dans quelle mesure Hegel est responsable,
d’une part, de I’étatisme prussien, de ’autre du marxisme. Voici le portrait qui
circule dans le grand public sur Hegel: il a les traits du Prussien, du réactionnaire,
de I’ennemi irréconciliable des libéraux ... Mais une étude approfondie de la
Philosophie du Droit est inconciliable avec cette vue trop sommaire.

En effet, «I’Etat hégélien est fondé sur la liberté et agit en vue de la liberté,
en sorte que, pour citer le mot d’un des disciples immédiats du philosophe, la
Philesophie du Droit tout entiére est faite du seul métal de la liberté» (p. 55,
début du chapitre I'V: La constitution).

Mais la constitution n’est pas pour Hegel ce qu’elle est pour nous, acte juri-
dique, document rédigé apreés délibération, discussion, vote soit du peuple, soit
de ses représentants, soit des deux (p. 56).

Comme pour Montesquieu, le terme doit se prendre au sens qu’il a en physio-
logie. «Mais tout en étant réalité historique et vivante, et a cause de cela, la cons-
titution n’est pas impénétrable a la science, car elle est organisation de la liberté,
organisation raisonnable» (pp. 57-58). Cependant, si Hegel se rapproche de cette
maniére des libéraux, il s’en sépare néanmoins sur le point suivant: il n’admet
pas la souveraineté populaire et tandis que ceux-ci affirment que «le peuple se
donne un Etat, pour Hegel, c’est I’Etat et I’histoire (les deux ne se séparent pas
pour lui, une fois qu'un peuple est sorti de la barbarie) qui forment le peuple
(pp- 63-64).

Lathéorie de Hegel semble néanmoins correcte parce que «elle analyse correcte-
ment I’Etat réel de son époque et de la nétre» (p. 71).

M. Weil légitime alors cette affirmation dans une étude de ’Etat moderne,
étude qu’il clot en rappelant cette remarque si profonde de Hegel et trop oubliée:

236



Lorsque la philosophie arrive a diagnostiquer exactement les composantes d’une
forme de civilisation, celle-ci est sur son déclin et une autre se prépare.

Enfin un appendice (pp. 105-116) est consacré a Marx et la philosophie du
droit dont ’argumentation aboutit a cette conclusion: si Marx a puisé en grande
partie son inspiration chez Hegel, cela n’enléve, toutefois rien a «l’originalité»
de Marx ni n’engage la «responsabilité» de Hegel: «Hegel n’aurait probablement
pas approuvé la science de Marx qui pourtant dans I’histoire a été une des tra-
ductions de la philosophie de Hegel» (pp. 115-116).

Quelles que soient ses opinions personnelles, le lecteur appréciera Ieffort
d’objectivité de M. Weil dans ce domaine politique ol la passion risque spéciale-
ment de fausser le jugement sain. Antoinette Virieux

Giorgio Del Vecchio: Die Gerechtigkeit. Ubersetzt von Friedrich Darm-
stidter. 2.Auflage. Verlag fiir Recht und Gesellschaft, Basel 1950.

Ausgehend vom kritischen Idealismus versucht der Verfasser zuniichst die
logischen Elemente der Gerechtigkeit im Wege der Deduktion aus einer trans-
zendentalen Betrachtung der menschlichen Natur zu gewinnen. Der Wesensgehalt
der Gerechtigkeit wird in der objektiven Setzung der Subjektivitit und in der
daraus folgenden zwischensubjektiven Nebenordnung gesehen. Aus dieser Be-
griffsbestimmung werden die logischen Merkmale der Gerechtigkeit — Zweiseitig-
keit, Gleichheit, Gegenseitigkeit, Leistungsausgleich und Entgeltlichkeit — ab-
geleitet. Indessen hat die zwischenmenschliche Bezogenheit, welche den Wesens-
gehalt der Gerechtigkeit darstellt, als logisches Schema nur eine rein formale
Bedeutung. Der menschliche Geist kann sich jedoch nicht damit zufrieden geben,
nur die einer jeden moglichen Rechtserfahrung gemeinsamen logischen Bestand-
teile zu erkennen; vielmehr will er nach einem besonderen Grundgedanken zwi-
schen den verschiedenen Gegebenheiten eine Abstufung und Stufenfolge von
Werten feststellen. So verstanden, kommt der Gerechtigkeit die Bedeutung einer
absoluten Forderung zu. Beide, formaler Begriff der Gerechtigkeit und absolute
Forderung, haben den nédmlichen Ursprung; sie sind in der unserem Sein mit-
gegebenen Bestimmung enthalten und kiinden sich als Idee und Gefiihl in einem
an. Vom idealen Maflstab der Gerechtigkeit gilt, daB er eine kategorisch fest
bestimmte Forderung darstellt und sich nicht mit einer beliebigen zwischen-
menschlichen Beziehung zufriedengibt. Diese Forderung wird im wesentlichen
darin gesehen, dafl beim gegenseitigen Verhalten die iiber-empirische Wesens-
niimlichkeit unter den Menschen beriicksichtigt und infolgedessen jede verschie-
dene Behandlung ausgeschlossen wird, die sich nicht auf eine tatsichliche Ver-
schiedenheit der Seins- und Verhaltensweise eines jeden griindet.

Das Buch gibt einen Vortrag wieder, welchen der Verfasser im Jahre 1922 an
der Universitit Rom gehalten hat. Die Anmerkungen, welche einen erheblich
groBeren Umfang als der Text selber ausmachen, erfiillen eine dreifache Funk-
tion: Einmal ergéinzen und erhellen sie den manchmal etwas konzentrierten Text
in sehr wertvoller Weise. Ferner enthalten sie zahlreiche bedeutsame AuBerun-
gen anderer Autoren — von der Antike bis zur Gegenwart — und erméglichen da-
durch, zu vergleichen und tiefer in die weitschichtigen Probleme einzudringen.

237



Die meisten Zitate sind in der Originalsprache und in deutscher Ubersetzung
angefiihrt. Schliefilich dienen die Anmerkungen als niitzlicher Literaturnachweis.
Der besondere Wert des Buches scheint mir darin zu liegen, dal3 es vor allem
zur Auseinandersetzung mit dem «erhabenen» (um mit dem Verfasser zu reden)
und ungemein wichtigen Thema nétigt. In einem, erstmals 1944 erschienenen,
gehr lesenswerten Aufsatz iiber die Grundlage der Strafgerichtsbarkeit wird die
praktische Anwendung der entwickelten Theorien gezeigt. M. Roth

Hugo Marcus: Rechtswelt und Asthetik. M. Bouvier & Co. Verlag,
Bonn 1952.

Der Verfasser geht vom dreibiindigen Werke Hans Fehrs «Kunst und Recht»,
von den Arbeiten Theodor Sternbergs, Radbruchs, Triepels und Baumgartens
und von der Asthetik Paul Hiiberlins aus. Er will in seinem Buch die nicht immer
ergiebige Gegeniiberstellung von Recht und Ethik vom Asthetischen her ergiin-
zen und aus dieser Perspektive die Rechtsphilosophie vor neue Fragen stellen.
Wie der Richter stets mit Einzelfillen zu tun und das Gesetz abwiigend auf den
Einzelfall anzuwenden hat, ohne der Unbedingtheit der ethischen Forderungen
zu widersprechen, dhnlich muf} auch der Kiinstler manches, was nur abstrakter
Gedanke ist, in seinem Werk auller acht lassen. Das juristische Verfahren soll
somit dem kiinstlerischen gleichen: einerseits ein «freies» Abschitzen innerhalb
festgelegter Rechtsnormen, anderseits ein freies Bewegen innerhalb #sthetischer
Gesetze. Eine solche Rechtsphilosophie muf} daher nach dem Verfasser dem Be-
miihen und Ringen der Rechtsprechung um Gerechtigkeit in manchem niher
kommen als eine Rechtsphilosophie, die zu einseitig von den unbedingten For-
derungen der Ethik ausgeht und damit allzu oft den Blick fiir die Vielfalt der
Wirklichkeit verliert. Vor allem geht dies aus dem vierten Kapitel des Buches
hervor: «Kiinstlerische Freiheit und freies richterliches Ermessen oder das Pro-
blem des produktiven, praktischen und technischen Handelns.»

Es fragt sich jedoch, ob der Autor die Verbindung zwischen Rechtswelt und
Asthetik ebenso eng gezogen hitte, wenn er nicht zu ausschlieBlich von der Asthe-
tik der Romantik und der deutschen Klassik ausgegangen wiire, welche dem
freien Abschiitzen und Abwiigen innerhalb #sthetischer Normen groBen Raum
gewiihrt hat. Auch wenn der Richter in seinem Denken und Verfahren in man-
chem dem freischaffenden Kiinstler gleichen mag, wie jeder schopferisch Titige,
wird er sich weit mehr an objektiv giiltige Normen, an Gesetze gebunden fiihlen,
als der Kiinstler, der nach freier Wahl innerhalb isthetischer Normen walten
kann. M. Roth

Wilhelm Weischedel: Die Tiefe im Antlitz der Welt. Entwurf
einer Metaphysik der Kunst. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),
Tibingen 1952.

Die gedankenreiche, straffe und vorziiglich geschriebene Schrift verdient
Beachtung. Im Medium Heideggerschen Denkens wird eine alte Deutung der
Kunst, die fiir gegenwiirtiges Kunstverstiindnis symptomatisch ist, neu durch-

238



gedacht: die Kunst als Offenbarung des Absoluten. Anders als im deutschen
Idealismus, aus dem die These unmittelbar herkommt und wo sie letztlich auf
einer philosophischen Voreingenommenheit beruhe, soll sie nun aus der Erfah-
rung des Kunstwerks selbst gewonnen und an ihr bewiihrt werden. Thema einer
der Absicht nach phinomenologischen Untersuchung im ersten Teil — «Das
Kunstwerk und seine Tiefe» — ist darum das Verhiltnis des Betrachters zum
Werk. So wie er es erfihrt, gibt sich das Kunstwerk als das in der alltiglichen
Umwelt durch sein Anderssein Befremdende, das die Macht hat, den Betrachter
zu sich hin zu entriicken und ihm eben dadurch seine gewohnte Welt — die offen-
bar im Ansatz schon als die amusische Welt der Technik vorausgesetzt ist, in der
dag Kunstwerk allerdings als Fremdkérper erscheint — zu verriicken. Solche
befremdend-entriickende Macht eignet dem Kunstwerk, weil es nicht in den Ver-
weisungsbeziigen der Welt steht, worin die andern Dinge vordergriindig aufein-
ander verweisen, sondern als Kunstwerk allein auf sich selbst verweist, so zwar,
dal} es in seine eigene Tiefe weist, die zugleich die Tiefe der Welt ist, und daB die
Erfahrung dieser Tiefe den Betrachter in einem die Tiefe auch seines Selbst er-
fahren ldBt. Anstatt jedoch den fiir alles weitere tragenden Begriff der «Tiefe»
in phinomenologischer Ausrichtung auf das Kunstwerk weiter aufzuhellen, ver-
deutlicht ihn der Verfasser nun lediglich dadurch, daf} er ihn mit dem Heidegger-
schen Begriffe der Wahrheit als Unverborgenheit, die eins ist mit dem Sein, gleich-
setzt. Mithilfe der urbildlichen Idee Platons kann sodann dies Sein niher als
Ursprung verstanden und der Kunst zur Aufgabe gemacht werden, die darge-
stellte Sache in ihrem eigentlichen Sein und darin zugleich den Ursprung des
Seins im ganzen zur Erscheinung zu bringen. Auf dem Grunde dieser Begreifung
des Kunstwerks ergibt sich als das Wesen des Kiinstlers seine besondere Befihi-
gung, sich von der Tiefe ergreifen zu lassen: aus der Nihe zum Ursprung er-
wiichst die Urspriinglichkeit seines Schaffens.

Der zweite Teil — «Grundrif} einer Metaphysik der Kunst» — sucht dann die
im Kunstwerk erschlossene Tiefe als die eigentliche, die metaphysische Wirklich-
keit zu erweisen. In der Gestalthaftigkeit des Werkes manifestiert sich die meta-
physische Welt als Ordnung und Gefiige, worin jedes Ding sein zeitlos wahres
Wesen hat, eine Darstellung des Absoluten ist. Dies Absolute aber ist identisch
mit dem Sein im Sinne Heideggers, fiir den — nach der bedeutsamen Festlegung
Weischedels — Sein so viel wie Erscheinen, Offenbarwerden als das Geschehnis
der Wahrheit, bedeutet. Aus dem Horizont dieses die Geschichte als ihr Grund
bestimmenden Geschehens muf3 die Kunst verstanden werden: sie bringt in
geschichtlicher Weise das Gottliche in Weltdingen zur Erscheinung (weshalb
alle Kunst urspriinglich religiosen Charakter hat, eine eigentlich christliche
Kunst aber unméglich ist). Unter diesem Gesichtspunkt kann auch die moderne
Kunst mit ihren zerstorerischen, chaotischen und didmonischen Ziigen als eine
Durchbrechung der Vordergriindigkeiten (gegen Sedlmayr) bejaht werden.

Mit der in dieser Deutung ausgesprochenen — wenn man es niher bedenkt,
geradezu ungeheuren — Schitzung der Kunst ist wohl etwas von ihrem Wesen,
sicher aber etwas von ihrem Willen in der geschichtlichen Situation, die die
unsere ist, getroffen. Allein es fragt sich, ob bei so vorbehaltloser Hinnahme und
so radikaler Interpretation ihres Anspruches nicht doch Niherliegendes (das des-
wegen noch lange nicht gesehen oder gar verstanden sein muf}) iibersprungen

239



und zugunsten der metaphysich-religiosen Sinndeutung das Phédnomen der Kunst
in seinem konkreten Wesen und der dazugehérenden menschlichen Problematik
vernachliissigt ist. Es muf} gegen die entworfene «Metaphysik der Kunst» grund-
siitzlich eingewendet werden, dal} sie die Wirklichkeit des Menschen, die an der
Erfahrung wie an der Hervorbringung des Kunstwerkes entscheidend beteiligt
ist, auBer acht lift. Die Analyse bleibt beschriinkt auf das namenlose Ergriffen-
sein, das zum «iisthetischen Erlebnis» zwar gehort, es aber allein nicht ausmacht.
Sie fiithrt darum zu einer dem Anspruch nach «tiefen» Begreifung der Kunst, die
aber zuletzt doch im Unbestimmten bleibt. Gegen die Intention auf eine «meta-
physische» Deutung der Kunst ist grundsiitzlich nichts einzuwenden. Jedoch
wiire es Aufgabe der philosophischen Bemiihung, nicht nur das Unsagbare der
Kunst — wie diese es selbst tut — zu sagen, sondern das, was in der Begegnung mit
der Kunst erfahren wird, in den Logos zu fassen. Und hiezu wiire tiber das hinaus,
was die Schrift Weischedels leistet, zuniichst zweierlei erforderlich: einerseits
eine entschiedenere Vertiefung in Wesen und Gehalt des Kunstwerkes und ander-
seits eine ebenso intensive philosophische Besinnung auf den Menschen, der als
Kiinstler das Werk hervorbringt und als Betrachter es sich aneignet. Denn: die
Kunst entspringt nicht nur einer metaphysischen Notwendigkeit, sondern niher
noch einem menschlichen Bediirfnis, und nur im Lichte dieser prinzipiell ver-
standenen Bediirftigkeit scheint der Versuch einer letzten Sinndeutung der Kunst
moglich. In diesem Lichte wird sich dann auch die Fraglichkeit und Fragwiirdig-
keit jener «absoluten» Deutung zeigen.

Weischedel macht es der Kunst zur Aufgabe, das Wesen der Dinge in sinn-
licher Sichtbarkeit zu zeigen. Und etwas derartiges wird, wer von einem Kunst-
werk ergriffen ist, in der Tat zu erfahren meinen. Es darf aber doch wohl bezwei-
felt werden, ob das in der Kunst erscheinende Wesen der Dinge sogleich ihr
metaphysich-zeitloses sei. In der Kunst erfahren ist vielmehr zunichst das fiir
die Kunst wesentliche Wesen der Dinge. Dies Wesen aber scheint bestimmt durch
die eigentiimliche Anschauung, die der Kiinstler vollzieht. Das Besondere der
kiinstlerischen Anschauung kann vielleicht dahin umschrieben werden, dall das
auflen sinnlich Geschaute auf Grund der Formung, die es in der Auffassung er-
fihrt, einzutreten vermag fiir ein Inneres, das der Erlebniswirklichkeit des kiinst-
lerischen Menschen angehort. Jedenfalls diirfte das Wesentliche des kiinstleri-
schen Aktes nicht blof, wie Weischedel am Beispiel der Apfel Cézannes zu zeigen
sucht (S. 271.), als eine «Verdeutlichung» des im wirklichen Apfel nur verworren
zur Erscheinung kommenden Wesens zu verstehen sein, sondern vielmehr als
«Deutung», wodurch die Erscheinung eine besondere menschliche Bedeutsam-
keit erhillt. Mit dieser «Deutung» aber geht die Subjektivitit des Kiinstlers
wesentlich mit in das Kunstwerk ein. Wenn irgendwo, dann darf die philoso-
phische Betrachtung gerade bei der Kunst den subjektiven Aspekt nicht iiber
der gegenstiindlichen Gerichtetheit vernachlissigen, ohne dafl darum ein Ab-
gleiten ins blofl Psychologische zu befiirchten wiire. Von hier aus wire zu fragen,
ob mit Recht das Verhiltnis des Betrachters zum Kunstwerk als Leitfaden der
Analyse so sehr in den Vordergrund riickt gegeniiber der Perspektive, in der sich
die Kunst fiir den Kiinstler darbietet.

Mit Recht betont Weischedel, daf3 die Kunst in der Wahrheitsfrage steht.
Aber auch da werden sich weitergehende Unterscheidungen aufdringen. Es ist

240



wohl nicht so, daB} iiber das, was man die Wahrheit eines Kunstwerkes wird
nennen miissen, lediglich dies entscheidet, ob in ihm eine Offenbarung des Abso-
luten geschieht. Es sind mindestens noch zwei niedrigere Stufen der « Wahrheit»
zu erkennen: einmal die Wahrheit, durch die das Werk iiberhaupt Kunstwerk
ist (welche Wahrheit wesentlich von der Kraft der es formenden Anschauung
abhingen diirfte), und sodann die Wahrheit, die vom Kunstwerk iiber sein bloBes
Kunstwerksein hinaus als einer menschlichen Hervorbringung in der Welt zu
fordern ist (wodurch es zum Ganzen der dem Menschen zugiinglichen Wahrheit
in Beziehung steht). Im Bereich dieser beiden Wahrheitsfragen wird sich die
Auseinandersetzung mit den Werken der Kunst vor allem vollziehen, und nur
seltene Kunstwerke werden selber das Verweilen bei ihnen in die Frage dringen
nach einem #ullersten Bezuge ihrer zu dem, was mit Recht das Absolute genannt
werden kann. Dann aber zeigt sich auch die ungeheure philosophische Schwierig-
keit einer solchen Frage; fordert sie doch eine vorgiingige Kliarung dessen, was
mit dem «Absoluten» gemeint sein soll.

DaB sie die Kunst mit Entschiedenheit in den Bezirk dieser duflersten Frage
stellt, darin besteht das Verdienst von Weischedels Schrift. Und daB sie hier in
grundsiitzlicher und anregender Weise eine Kunstauffassung erprobt, der man
heute eine latente Ubiquitidt wird zusprechen miissen, empfiehlt diesen «Ent-
wurf einer Metaphysik der Kunst», auch wenn man die Tragfihigkeit des damit
gelegten Grundes schliellich bezweifelt. Im Hinblick auf die philosophische Hal-
tung des Ganzen stellt sich freilich eine Frage: Soll es wirklich gelten, daB die
«erneute Wendung zur Metaphysik» (S. 80), fiir die auch diese Schrift zeugt, so
ganz ohne Fiihlung bleibt mit dem Grundsinn der Kantischen Wendung gegen
die Metaphysik, wie es hier offenbar der Fall ist? Bediirfte das betonte Reden
von der «metaphysischen Welt» und vom «Absoluten» nicht doch einer kriti-
schen Sicherung gegen die eigene Massivitiat und (vielleicht doch nur scheinbar
wiedergewonnene) Selbstverstiandlichkeit ? G. und E. Huber

Jeanne Vial: De I’Etre musical. La Baconniére, Neuchitel, Cahiers
Etre et Penser, 35, 175 pages, 1952.

Parler du concept en musique, c’est se heurter de front a toute une tradition
«sentimentaliste» trés vivace méme aujourd’hui. Pourtant Madame Vial est cer-
taine que la musique non seulement suscite des sentiments, mais encore fait ré-
fléchir et est elle-méme de I'ordre de la pensée. Comprendre une ceuvre, c’est
alors la repenser. Et la connaissance des lois du solfége ou de ’harmonie est la
structure méme, a un certain niveau, de cette pensée. Sil’on tente de comprendre
une ceuvre, on s’aper¢oit que rien ne sert de partir de la sensation elle-méme, qui
est pourtant I'immédiatement donné; car toute sensation n’est pergue que dans
un contexte et appartient en fait & une structure. Il n’y a matiére, pourrait-on
dire, que par des formes préexistantes. Le concept musical n’est donc pas la
forme d’une matiére sensible. Certes, il renvoie toujours au sensible et «se référe
sans ambiguité a une expérience immédiate» (p. 35). Mais le concept est a lui-
méme un ensemble de forme et de matiére — si tant est que I’on puisse encore main-
tenir cette distinction inadéquate — dont le son concret ou I’exécution sensible
n’est que la manifestation passagére.

241

i6



Il serait faux, a ce point de vue, de confondre le concept musical et le concept
scientifique, particuliérement le concept acoustique. Un do en musique est quel-
que chose de fondamentalement différent d’un do en acoustique. Madame Vial
démontre brillamment I'impossibilité qu’il y a de ramener la musique a I'acous-
tique, allant jusqu’a traiter ces deux domaines d’antinomiques.

Le concept musical, c’est en un sens I’Etre de la musique. Une symphonie,
par exemple, continue d’exister méme si on ne ’entend pas. Mais comment existe-
t-elle? En approfondissant ce probléeme, Madame Vial en vient a distinguer le
concept de I'idée. L’idée d’une ceuvre, c’est cette ceuvre telle qu’elle est en elle-
méme, éternellement. L’idée de I’ceuvre n’est pas assimilable telle quelle avec
la partition, simple signe graphique approché. Mais elle est ce & quoi renvoie la
partition — et qui n’est pas I’exécution (toujours passagére). Le concept, c’est
alors, si nous avons bien compris, I’ensemble des relations pensées qui permettent
d’appréhender I'idée.

L’intervention du couple «présent - absent» permet d’éclairer cette architec-
ture. La sensation regue lors d’une exécution est indiscutablement du présent.
Mais c’est un présent pauvre au point d’étre vide ontologiquement tant que ne
se greffe pas sur ce présent la pensée du passé et du futur. Le concept lui-méme
est donc pensée de I’absence. C’est ce qui ne m’est pas donné que je dois penser
pour comprendre I’ceuvre jouée. L’idée, c’est alors ce qui dirige mon travail con-
ceptuel et donne ipso facto un sens a ce qui est donné. L’idée, c’est la réalité pré-
sente dont le concept pense I’absence et dont les notes jouées témoignent hic et
nunc de I’existence.

La dialectique de la connaissance de I’ccuvre d’art est donc un passage du pré-
sent pauvre au présent riche, c’est-a-dire de 'immédiatement donné (la sen-
sation) a I’«éternel présent» (I'idée), par 'intermédiaire de la pensée abstraite.
Entre le présent immédiat et le présent éternel, il v a 'immense domaine de
P’absent, qui n’est qu’une étape de transition.

On voit que le «rationalisme» de Madame Vial n’est pas absolu; elle ne logifie
pas la musique. Elle se contente d’en montrer les aspects logiques, indéniables, et
de les interpréter au nom d’une métaphysique qui lui est propre. On pourrait,
bien sfir, contester sur beaucoup de points ses affirmations. J'applaudis, pour
ma part, 4 un trés grand nombre d’entre elles. Quoi qu’il en soit, la tentative de
Madame Vial est tout a fait originale, et c’est a ce titre qu’elle mérite notre atten-
tion soutenue. J.-Claude Piguet

Hans Bliiher: Parerga zur Achse der Natur. Ernst Klett Verlag,
Stuttgart 1952.

Unter dem Titel «Die Achse der Natur» hat Hans Bliiher seine philosophische
Gesamtkonzeption in extenso dargelegt; er lifit nun «Parerga» als Erginzung
und Erlduterung folgen, zugleich aber auch als populirer Abrif} seines Denkens,
der weiteren Kreisen zuginglich sein soll, als dies beim Hauptwerk der Fall sein
kann. Natiirlich verliert der Gedankengang hierdurch einiges an Uberzeugungs-
kraft, zumal, wo es sich um Thesen handelt, die problematisch genug sind. Bliither
stellt die Behauptung auf, daBl die «Natur so wie die Erde eine Achse hat.» Diese
Naturachse ist Gegenstand der «von Kant aufgebauten transzendentalen Logik»;

242



sie wird erfaflit durch die Formel: «Natur ist ein transzendentales Kontinuum.
Sie hat eine Achse, deren einer Pol im transzendentalen Subjekt verankert liegt,
der andere im transzendentalen Objekt. Thr Inhalt heit das archetypische Po-
tential». Der Mensch selbst ist «Anrainer der Naturachse», gesonderte «Schop-
fung mit unableitbarem Stammb», bezogen auf Gotter und Gott, den es nach
Bliither «erst recht aber gibt», auch «wenn man nicht mit dem Kopf dagegen-
rennen kann». Sogar einen Gottesbeweis kann man liefern, wenn man nur allen
Eigenwilligkeiten und — wie wir sagen diirfen — Kruditiiten des sich selbst mit
Kopernikus vergleichenden Naturachsenentdeckers folgen will; gerade in seinen
theologischen Schlulifolgerungen strebt dieses Parergabiichlein einem schranken-
losen System von Konstruktionen zu, die in kritikloser Willkiir ausarten. Das
Jesuwort vom «Menschensohn» gibt Anlaf} zu geheimnisvoll klingenden Speku-
lationen, die unter dem Titel «Theologie des Menschensohnes» dargeboten wer-
den: Jesus ist hier eine besondere Spezies Mensch, die nur in einem Exemplar
vertreten ist, eine andere Art von Organismus, der «um eine metaphysische Etage
hobher liegt als der unsere», unverweslich und damit auch géttlich. Man wird den
Eindruck nicht los, dafl Bliiher sich bemiiht hat, einen Bastard zwischen Theo-
logie und Naturphilosophie hervorzubringen: es ist ihm dies auch gelungen!
Josef Rauner

Emile Guyénot, Raymond Ruyer, Adolphe Portmann, Jean Baruzi:
Le Probléme de la vie. Collection Etre et Penser, n° 32, Editions
de la Baconniére, Neuchitel 1951 (avec une préface de Charles
Werner).

Les quatre études ici réunies sont des conférences prononcées a 1'Université
de Genéve en octobre 1950 sous les auspices de la fondation Marie Gretler. Quatre
conférenciers — deux biologistes bien connus de nos universités et deux philo-
sophes frangais — avaient a exposer au grand public cultivé le probléme philo-
sophique de la vie en partant de tous les renseignements que fournit la recherche
scientifique, philosophique et religieuse. M. Guyénot traite en savant, avec la
malitrise dont un grand public lui est depuis longtemps si redevable, la question
de la finalité en biologie; insistant notamment sur la formation des organes-
outils dans I’organisme, il conclut a une finalité d’ordre statistique, finalité res-
treinte, relative, ayant son siége dans I’étre lui-méme, incapable de triompher
de tous les «obstacles», fondée sur une activité psychique embryonnaire qui
«semble pénétrer le monde biologique».

M. R. Ruyer, professeur de philosophie a I'Université de Nancy, reprend alors
la question de cette insertion du psychologique dans le biologique qui avait fait
Pobjet en 1946 de ses «Fiudes de psychologie biologique»: cet élément psycho-
logique, c’est la forme, qui est essentiellement conscience de soi. Le matérialisme
serait un organicisme inversé, car le monde entier est pénétré de cette forme
de vie,

M. A. Portmann traite ensuite la question du passage de la vie animale a la
vie humaine, «les bases biologiques d’un nouvel humanisme», pour conclure que

243



la biologie moderne s’intéresse, davantage qu’a notre origine, & notre originalité.
Soulignons I’évocation suggestive des recherches sur le développement dans le
milien social.

I1 appartint & M. Baruzi, professeur au Collége de France, de conduire, par la
méditation la plus ardente, I’étude des problémes de la vie jusqu’aux «formes les
plus hautes de I’'expérience religieuse».

Ces quatre études si diverses et dont on apercoit par dela le titre commun les
préoccupations, sinon la signification, communes sont présentées et ordonnées
par M. Ch. Werner avec une netteté qui en réalise I’accord problématique.

D. Christoff

Kurt Schilling: Shakespeare. Die Idee des Menschseins in seinen
Werken. Ernst Reinhardt Verlag, Miinchen-Basel 1953.

Zu jedem Zeitalter sprechen die groBen Genien der Menschheit anders und
neu. Shakespeares Dramen, Sonnette und Epen nach ihrem Gehalt, ihrer mensch-
lichen Bedeutung und ihrem tieferen Sinn neu zu interpretieren und damit dem
modernen Menschen nahezubringen, ist das Ziel des vorliegenden Buches. Es
wird dabei deutlich, daf} bei aller Vielfalt der Gestalten die Frage nach den Mog-
lichkeiten des Menschen in der Welt, sein Verhalten zu Mitmensch, Gemeinschaft
und Kosmos das Grundanliegen von Shakespeares Welt bildet. Der Mensch mit
seinem Planen, seinen Erfolgen, seinem Gliick und seinem Scheitern, seinem Ver-
héltnis zur Ordnung und zum Wandel der Dinge ist mithin das eigentliche Thema,
das Shakespeare in immer wieder neuer Weise gestaltet, und erst aus dieser Per-
spektive heraus ist iiberhaupt ein wirkliches Verstiindnis seines Werkes zu gewin-
nen. Damit wird aber zugleich auch der gro8e Bogen der geistigen Entwicklung
des Dichters selbst sichtbar, der sich von der Wirklichkeitsgldubigkeit der Ju-
gend iiber die Komik und Tragik der Reifezeit bis hin zur Verzweiflung, Ent-
tduschung und Resignation im spiten Mirchenglanz des Alters spannt.

Der Verfasser ist bereits durch seine zweibindige Geschichte der Philosophie,
Ubersetzungen griechischer Tragiker und durch Werke zur Asthetik und Philo-
sophie bekannt geworden; sein Shakespeare-Buch reiht sich wiirdig in die Ge-
samtheit seiner Publikationen ein. Josef Rattner

Eduard Scherrer: Mensch und Wirklichkeit. Verlag Huber & Co.AG.
Frauenfeld 1949.

" Das Buch will «eine allgemein verstindliche Lebensphilosophie» vermitteln.
Ein philosophisches Werk dieser Art — gesetzt, es gibt dergleichen — miilte die
Frucht eines Nachdenkens sein, das seinen Problemkreis zunichst ohne Riick-
sicht auf «Allgemeinverstindlichkeit» durchdringt und sich dann vielen ver-
stindlich mitzuateilen weill. Weder das eine noch das andere scheint dem Ver-
fasser gelungen. Vielleicht verméchten, ohne die philosophische Pritention und
was damit zusammenhiingt, die einzelnen Kapitel des Buches als populir gehal-
tene Aufsiitze an gemiilem Orte zu bestehen. Gerhard Huber

244



Julius Schwabe: Archetyp und Tierkreis. Benno Schwabe & Co.
Verlag, Basel 1951.

Das vorliegende Werk zeichnet die «Grundlinien einer kosmischen Symbolik
und Mythologie», im wesentlichen auf der Harmoniklehre von Hans Kayser auf-
bauend, aber auch Anschauungen der modernen Psychologie, vor allem C. G.
Jungs, der Ethnologie wie der Urgeschichte verwertend. Ein monumentaler Zug
scheint der Intention nicht abzugehen; allein, die Thematik der Untersuchung
fiihrt inmitten der Fragwiirdigkeiten der Astrologie und einer Mythendeutung,
die sich selbst in ihrer kulturgeschichtlichen Tragweite iiberschiitzt. Die «bahn-
brechenden Funde» des Verfassers sind erstens, dafl «der Tierkreis seit rund
viertausend Jahren verdreht ist», so dal seine Symbole gar nicht am richtigen
Platze stehen; zweitens, dall die Symbole eine «kosmische Herkunft» besitzen
und als Urbilder dem Kosmos selber entstammen. Dem «Geheimnis des Wasser-
manns» werden eine Reihe von Gedankengingen gewidmet, die iiberleiten zu
Untersuchungen iiber Mond- und Urreligion, Erklirung der «Schweinesymbolik»,
des Labyrinthsymbols, iiberall die harmonische Entsprechung zwischen «Obe-
rem und Unterem, Erde und Himmel» aufsuchend. Im ganzen eine Metaphorik,
die sich in den nebulosen Fernen der Friihgeschichte verliert; ein Buch, an dem
man die Belesenheit und den Kenntnisreichtum des Verfassers schitzen mag,
ohne ihm aber folgen zu wollen auf ein Terrain, das auch bei ernsthaftesten Be-
miihungen recht wenig hergibt. Josef Rattner

Ph. Lersch: Aufbau der Person. J. A. Barth, Miinchen 1951.

Lersch hat sich entschlossen, seinen erstimals 1938 erschienenen <Aufbau
des Charakters> in der vorliegenden vierten Auflage zu einem Gesamtentwurf
einer personalen Psychologie umzuarbeiten, von dem man sagen muB, daB er
voll gegliickt ist. Das charakterologisch bedeutsame Geriist — der Lebens-
und der endothyme Grund mit den ihm zugehorigen stationiren Gestimmit-
heiten, den Antriebserlebnissen (Trieben und Sirebungen) und den Gefiihls-
regungen, desgleichen die Konzeption des «personellen Oberbaus» — ist ge-
blieben, hat aber in mannigfachen Hinsichten eine Durcharbeitung erfahren.
Neu hinzugekommen sind die Abschnitte iiber das Wahrnehmen (Lersch
nennt es das «sinnliche Bemerken»), das vorstellende Vergegenwirtigen, das
Denken und das Handeln, die er als <AuBBenbereich des Erlebens» zusammen-
faBt. Nicht am rechten Ort scheint uns der letzte Abschnitt iiber das «Problem
des UnbewuBten» zu stehen, der besser der Einleitung eingefiigt worden wire.
Dagegen kann man dem nur zustimmen, was der Verfasser iiber die histori-
sche Notwendigkeit und die heutige Uberlebtheit der verschiedenen Rich-
tungen in der Psychologie sagt: «Die Psychologie kann...ihrem Gegenstand
zar nicht anders gerecht werden denn als Tiefenpsychologie. Ganzheitspsycho-
logie, Gestaltpsychologie und dynamische Psychologie. Und als solche muf§
sie die naturwissenschaftliche und die geisteswissenschaftliche Methode glei-
chermaBen zum Einsatz bringen. Es ist heute an der Zeit, zu erkennen, daB
die Richtungen der Psychologie, die sich wissenschaftsgeschichtlich herausge-
bildet und die die Begriffe der Tiefe, der Ganzheit, der Gestalt, der dyna-

245



mischen Fundierung oder die naturwissenschaftlich-experimentelle bzw. die
geisteswissenschaftlich-verstehende Methode zu ihrem Programm und Signale-
ment erhoben haben, dafl alle diese Richtungen auf einer Verschiedenheit
der Aspekte beruhen; genau so, wie auch der Gliederung in ,allgemeine
Psychologie’, ,Entwicklungspsychologie’ und ,Charakterologie® eine jeweils
besondere Fragestellung zugrunde liegt. In solcher Weise aspektbestimmt ist
auch die ,Sozialpsychologie’, die das beseelte Einzelwesen unter dem Gesichts-
punkt seiner Beziige zur Mitwelt betrachtet und die seelischen Vorginge
innerhalb der verschiedenen Gemeinschaftsformen aufzuhellen sucht.» DaB
man in diesem oder jenem Punkt anderer Meinung sein wird, versteht sich,
andert aber nichts am vorziiglichen Gesamteindruck des Werkes. (Das Nietz-
sche-Zitat auf S.49, das sich korrekt auf S.122/3 findet, ist nur dem Sinne
nach richtig.) H. Kunz

Albert Wellek: Die Wiederherstellung der Seelenwissenschaft im
Lebenswerk Felix Kriigers. Hamburg, Meiner Verlag, 1950, 80 p.

Apreés une bréve biographie de Kriiger, 'auteur décéle quatre théses princi-
pales dans I’ceuvre de ce psychologue, qui fait figure aujourd’hui de chef d’école.
L’idée de totalité dirige le psychologue et lui interdit de se rattacher a une forme
quelconque d’associationisme. La «Ganzheitspsychologie» reprend ainsi a son
compte une thése fondamentale énoncée par sa rivale de Berlin, la «Gestalt-
psychologie»: il y a plus dans le tout que dans la somme des parties, ou: la struc-
ture est premiére par rapport a ses éléments. En second lieu Kriiger s’oppose au
dualisme «cceur-raison» et a la division classique de la psychologie en «affective»
et «intellectuelle». Il accorde le primat au sentiment, c’est-a-dire a ce qu’il
appelle qualité globale, qui est un état primitif indifférencié se développant géné-
tiquement. C’est dire — et c’est 14 le troisiéme point — que la psychologie de Kriiger
prendra un tour évolutif, faisant appel a la génétique pour tenter de suivre d’aussi
prés que possible le cours des événements psychiques dans leur évolution. Si le
but de la psychologie est ainsi de décrire les phénomeénes, il ne faudrait pas croire—
c’est la derniére des quatre théses — que 1’on n’atteint ainsi que des phénomeénes
dont la réalité sous-jacente reste inconnue. La méthode psychologique est phéno-
ménologique (décrire les phénomeénes), mais I'objet de la psychologie est la subs-
tance (I’ame). Le concept fondamental de structure renvoie précisément a «un
étre doué d’une réalité ontologique et par la métaphysique» (p. 20). «La struc-
ture est substance», dit encore Wellek (p. 20). La structure est ainsi la condition
qui rend possible les événements vécus. Par la, la psychologie de Kriiger veut
résoudre la difficulté qui surgit dés qu'on envisage une dme située sur un autre
plan de connaissance que ses affections momentanées. Psychologie empirique et
psychologie rationnelle, au sens classique, se fondent en une seule psychologie
empirique, par sa méthode descriptive, et rationnelle, par les résultats qu’elle
obtient.

Le lecteur frangais, peu habitué a articuler ainsi psychologie et métaphysique,
n’est pas loin de se hérisser a la lecture de ces théses. Il comprend difficilement
comment s’opére le passage de I'empirique au métaphysique et se demande si

246



réellement il y a avantage pour la psychologie méme a déboucher ainsi sans
précautions méthodologiques en pleine anthropologie métaphysique, et si par
ailleurs cette anthropologie n’est possible que comme prolongement d’une des-
cription des événements vécus. Ce qui est encore plus difficile & comprendre, c’est
ce retour voulu et conscient & Aristote. En effet, si, d’une part, la réalité premiére
est cet état indifférencié et originel (qualité globale) et si la psychologie prend un
tour génétique, il est clair que toute I’évolution psychologique d’un individu est
déja contenue en puissance dans cet état indifférencié, s’actualisant peu a peu.
Tout est donc donné au départ, et le cours de notre vie est déterminé formelle-
ment. La psychologie, qui suit le cours de ces événements, n’est donc qu’une
mauvaise métaphysique, et elle est inutile dans la mesure oi1 la métaphysique
peut rendre compte de la source ou ces événements sont présents en puissance.
A. Wellek s’oppose dans les derniéres pages au mécanisme de Freud, a la psy-
chologie des niveaux et surtout au matérialisme de la «Gestalttheorie» de Ber-
lin. Quelques notes sur 'importance et I'influence de la psychologie de Kriiger
terminent cet opuscule. J.-Claude Piguet

J.C. Flugel: Probleme und Ergebnisse der Psychologie. Hundert
Jahre psychologischer Forschung. Ernst Klett Verlag, Stutt-
gart o.]J.

Beim herrschenden Mangel an deutschsprachigen Darstellungen der Geschichte
der Psychologie greift man mit hohen Erwartungen zu dieser Ubersetzung eines
englischen Autors, die eine solche Geschichte wenigstens fiir den Zeitraum von
1833-1933 zu geben verspricht. Fiir die deutsche Ausgabe hat er eigens einen
Anhang, die Jahre 1933-1947 umfassend, geschrieben. Man kann gewi8 die
Meinung vertreten, es sei eine der Uberschiitzung der deutschen Psychologie
entsprungene Enttiuschung, Forscher wie Jaspers, Klages, Scheler auch nicht
einmal dem Namen nach erwiithnt zu finden. Aber der Mangel an der alten «deut-
schen Griindlichkeit», den man dem Verfasser vorwerfen muf}, hat damit nichts
mehr zu tun. Offenbar im Bestreben, dem fingierten Psychologiestudenten, an
den sich das Buch wendet, méglichst entgegenzukommen und kurzweilig-unter-
haltend zu sein, finden sich darin allzu viele Unkorrektheiten in den sachhaltigen
Referaten; oder es werden allzu héufig lediglich mehr oder minder einleuchtende
Urteile iiber Dinge kundgegeben, diese selbst jedoch nicht dargestellt. So ent-
steht ofters der Eindruck eines leichtfertigen Dariiberredens ohne fundierte
Sachkenntnis — und das kann man einer Psychologiegeschichte nicht nachsehen.

H. Kunz

Georges Poulet: Etudes sur le temps humain. Plon, Paris, s.d. (1950),
XLVII, 409 pages.

Voici une série d’études sur I'expression, la conception et la présence sous-
jacente du temps dans I'ceuvre de dix-huit écrivains francais, de Montaigne &
Proust. L’introduction ne prétend, pas plus que Pascal, définir le temps; mais
Pauteur y indique en quel sens il aborde son probléme; il évoque donc les diverses
significations du temps, les variations de la sensibilité humaine au temps, depuis

247



le moyen-age, tout au moins de la sensibilité d’expression frangaise. Par temps,
il faut donc entendre le rapport entre le temps et I’éternité, les formes diverses
que prend chez I'’homme le sentiment de son destin, jadis inserit dans la création
divine comme une subsistance dirigée a travers un temps-obstacle vers la perfec-
tion d’une fin. Ce destin devient immanent au monde dés la Renaissance; cor-
rélativement, le temps d’un Montaigne sera dans le passage et sa vertu dans la
disponibilité. D’oui, deux sentiments; d’une part, 'instabilité du moment, pur
présent d’un temps discontinu — moment de la décision pure — précarité et soli-
tude de ’homme devant la nature, qui caractériseraient la pensée du 17¢ siécle;
d’autre part, la continuité immanente au temps, au 18¢ siécle surtout, le sens du
progrés, de I'avenir (Diderot) ou de la mémoire (Rousseau). Le romantique, a
son tour, aura le sentiment vif de la continuité de la mémoire et de 'insuffisance
du moment présent. Il cherchera par tous moyens a exprimer cette continuité,
a maintenir la présence du passé. Et, d’autre part, par son prophétisme, il magni-
fiera la vision des temps futurs. Entre cette prophétie et cette mémoire, I’exis-
tence actuelle reste vide et sans autre signification que celles qu’elle tire du passé
et de’avenir. Mais on rencontrera aussi au 19¢ siécle, chez un Nerval par exemple,
le sens de la dégénérescence, de la chute du potentiel dynamique, aussi bien que
des retours ou de I’émiettement des instants historiques. Au sens de la création
continuée, de ’engendrement immanent du temps, de la mémoire profonde, le
20¢ siécle ajoutera, plus vif, le sentiment, appris de Nietzsche, que toute création
implique distinction, et qu’il n’y a génération que sur fond de néant.

On lira avec un profit certain chacune de ces études qui, toutes, apportent une
grande richesse de citations admirablement choisies et, toutes, surtout, vont au
fond du probléme posé. M. Poulet a renouvelé, en une étude modéle, le théme
célebre du songe de Descartes en le liant a I’angoisse. Il a excellemment, et trop
briévement a mon gré, montré dans le ridicule du moment-rupture le fond du
comique de Moliére. Le héros cornélien, sans passé, sans futur, tout entier dans
I'instant de la décision, paraitra heureusement saisi. S’il fallait, entre tant de
richesses, indiquer une préférence, la mienne se porterait en général vers l'inter-
prétation que M. Poulet donne du temps des artistes: Moliére, Corneille, I’abbé
Prévost — dont I'instant pathétique consiste dans le passage brusque d’un extréme
a l'autre —, Benjamin Constant chez qui I’on assiste au surgissement du passé a
travers I’expérience de la vie, Baudelaire, Gautier surtout: I’étude du sentiment
de la mort, des retours du temps, de la paramnésie et, & ce propos, de 'influence
du second Faust sur Gautier, est un modéle du genre. On ne goiitera pas moins
Panalyse des moments de prospection et de réception dans la structure de la
période flaubertienne. Cependant, I’étude sur Rousseau ajoute un trait nouveau
a I’analyse de ces mouvements d’expansion et de retrait, les chapitres consacrés
a Fontenelle et & Diderot, a ce dernier surtout, renouvellent un sujet qu’on
aurait pu croire épuisé. On trouvera certes des difficultés d’interprétation et ’on
ne partagera pas toujours 'opinion de ’auteur. On lui demandera souvent de
poursuivre son étude si réussie encore plus loin. Mais, tel qu’il est, ce livre est un
modéle de ce qu’il faut faire et de ce qui nous manque le plus: de véritables ana-
lyses de la composition, du style, de la pensée, qui fournissent de nombreux et
justes documents pour une psychologie interprétative et pour une anthropologie
philosophique. D. Christoff

248



Bijdragen uitgegeven door de philosophische en theologische
Faculteiten der Noord- en Zuid-Nederlandse Jezuieten (Contri-
butions; revue des Facultés théologiques et philosophiques des
Jésuites hollandais et flamands). Centrale Drukkerij N. V.
Nijmegen; Standaardboekhandel N. V., Antwerpen. (Nous si-
gnalons seulement les articles philosophiques.)

Année 12 (1951) N° 4: A.Van Leeuwen, Wetenschap en Pragmatisme (Science
et pragmatisme). Plaidoyer pour une science reconnue pour sa valeur propre et
non en vue de son utilité pragmatique. — H. Robbers, Wat is Pantheisme?
(Qu’est-ce que le panthéisme ?) L’article examine la signification exacte qu’il
faut donner au terme «panthéismen». Il conclut que seule la doctrine de I’analogie
de I’étre permet d’admettre I'unité et la pluralité dans I'étre.

Année 13 (1952) N° 1: G. Isaye, La logique scolastique devant ses récents ad-
versaires. Partant d’une citation de I’encyclique Humani Generis, ’auteur montre
la logique scolastique comme tenant le juste milieu entre ’existentialisme in-
dividualiste, qui exagére le réle de I’intuition, et la logique mathématique qui
le minimise.

N° 2: A.J.Nienwenhuis, Kunst en Moraliteit bij St Thomas van Aquino (Les
rapports entre art et morale chez saint Thomas d’Aquin). L’artiste en tant que
tel est orienté a la perfection de I’ceuvre d’art; en tant qu’homme il est orienté
vers sa fin derniére. De cette dualité, I’auteur déduit les appréciations concer-
nant les relations entre I’art et la morale. —~ W. Couturier, Wijsgerige Methode
of Propoedeuse tot Wijsbegeerte? (Méthode philosophique ou propédeutique a la
philosophie ?) Etude critique sur le livre de St. Strasser, Het Zielsbegrip in de
metaphysische en in de empirische Psychologie (La notion d’ame en psychologie
philosophique et empirique). Examinant la question si Strasser a réussi a at-
teindre la notion philosophique d’«dme» & travers une phénoménologie, auteur
répond par la négative. Il étend cette conclusion a tout probléme philosophique.

N° 3: J. Lambrecht, De Zin van de Geschiedenis bij Platoon (Le sens de I’his-
toire chez Platon). L’auteur constate que Platon reste grosso modo prisonnier
d’une conception cyclique de I'histoire tant en ce qui concerne l'individu qu’en
ce qui concerne l'univers. N. Luyten

Tijdschrift voor Philosophie (Revue de philosophie). N. V. Vereni-
ging voor wijsgerige Uitgaven, Leuven.

Année 13 (1951) N° 3: F.J.J.Buytendijk, Het Voetballen (Le jeu de foot-
ball). Considérations fort intéressantes sur la psychologie de ce jeu, surtout dans
le sens d’une phénoménologie des attitudes et mouvements humains. — Cl. Schoon-
brood, «Tertium non datur». De Norm van de Disjunciie (La norme de la dis-
jonction). L’auteur défend la validité absolue de ce principe en précisant dans
quel sens il faut le comprendre. — St. Strasser, Gegenstandsbewusstsein und Rich-
tungsbewusstsein. En partant d'un texte de Mercier sur notre connaissance de
Pinfini, auteur est amené a distinguer (en s’inspirant de Husserl) une connais-
sance d’objets et une connaissance d’orientation (on pourrait peut-étre dire de

249



transcendance). Seule cette derniére nous permet d’atteindre I'infini. — Cl. Van-
steenkiste, Procli Elementatio Theologica translata a Guilelmo de Moerbeke ( Tex-
tus ineditus).

N°®4: J. Linschoten, Over de Humor (De I’humour). Phénoménologie trés
nuancée de I’humour. L’auteur nous fait voir I’essence de I’humour en le com-
parant a Desprit, au rire, au tragique, etc. L’essentiel de ’humour serait de se
situer a la limite entre le comique et le tragique. — A. De Waelhens, Beschouwin-
gen over de historische Ontwikkeling van de Ervaring van het Alter-Ego (Considé-
rations sur I’évolution historique de I’expérience d’autrui). On étudie comment
Vexistence d’autrui a pu devenir un probléme. La substitution, par la technique,
de valeurs abstraites et universelles aux relations concrétes et individualisées est,
selon l'auteur, a l'origine de la problématisation de I’existence d’autrui. —
D. M. De Petter, De Ziel en het Psychische (L’aAme et le psychique). Etude cri-
tique sur le livre de St. Strasser sur la notion d’ame (cf. I’étude critique de
Couturier sur le méme livre, Bijdragen 1952, n° 2). Tout en reconnaissant la
valeur des pénétrantes analyses phénoménologiques du livre, I'auteur fait des
réserves sérieuses quant a la conception philosophique fondamentale défendue
par Strasser.

Année 14 (1952) N°1: ]J. Gonda, Maya. L’auteur étudie I’évolution de la
signification du terme «maya» dans les différentes écoles indiennes et détermine
dans quel sens il exprime l'irréalité du monde. — M. Miiller, Phdnomenologie,
Ontologie und Scholastik. On montre que la phénoménologie au sens de Husserl
n’est pas une philosophie sans présupposés, mais que, dés le début, elle congoit
la recherche en fonction de présupposés qui ne sont pas formellement justifiés.
L’auteur tiche de montrer qu'une perspective ontologique, telle que la scolas-
tique la connaissait, est nécessairement antérieure a toute phénoménologie.

N°2: J. Linschoten, Over het Inslapen (Réflexions sur le fait de s’endormir).
Fine analyse phénoménologique de I’entrée en sommeil. On montre que ce n’est
pas simplement une désintégration deI’état de veille, ainsi que le disait la psycho-
logie de la conscience. C’est plutét un désintéressement du monde. — P. De Bruin,
De Philosophie van het Geld (La philosophie de I’argent). L’auteur commence par
une critique des théories courantes. Il insiste ensuite sur la notion d’argent
comme instrument de la liberté. — J. Goderie, Critische Bezinning op het Ultt-
gangspunt der Wijsbegeerte van Dr J.D. Bierens De Haan (Réflexion critique sur
le point de départ de la philosophie de B.d.H.). L’auteur critique I'idée fonda-
mentale de B.d.H. selon laquelle la philosophie devrait nous amener a dépasser
la relation sujet—objet. Il maintient que cette dualité (avec primauté de 1’étre)
ne saurait étre dépassée par 'homme. — E. Minkowski, Bréves méditations sur
la négation et le dualisme. Analyse phénoménologique qui veut éclaircir la signi-
fication vécue de la négation et la trouve pleine de contenu positif. Des réflexions
semblables sont émises sur le dualisme découvert dans son contenu vécu
authentique.

IN° 3: H. Schillebeeckx, Het niet-begrippelijk Kenmoment in onze Godskennis
volgens S. Thomas (L’élément non-conceptuel dans notre connaissance de Dieu
selon saint Thomas). Se basant sur ’analyse des textes, I’auteur montre que,
bien que pour saint Thomas les concepts jouent un rdle dans notre connaissance
de Dieu, le cceur méme de cette connaissance counsiste dans un acte projectif.

250



Il admet donc un dynamisme objectif, par opposition au dynamisme subjectif
du P. Maréchal. — G. Scheltens, Het Probleem van de metaphysische Causaliteit in
de neo-scholastische Philosophie (Le probléeme de la causalité métaphysique dans
la philosophie néo-scolastique). Examen des positions néo-scolastiques quant
a la causalité métaphysique dans les preuves de 'existence de Dieu. L’auteur
rejette la conception qui considére le probléme de la causalité comme distinct
de celui de la contingence. Il se prononce pour I'unité de la démarche de I’esprit,
tout en mettant en garde contre une identification précipitée de I’absolu avec
Dieu. — Cl. Van Steenkiste, Procli Elementatio Theologica translata a Guilelmo de
Moerbeke. Notae de Methodo Translationis.

Relevons que les articles écrits en néerlandais sont suivis d’un résumé en
francais, allemand ou anglais (ce qui est également le cas pour les articles des
Bijdragen).

Outre les articles, le Tijdschrift comporte dans chaque numeéro des apergus sur
la littérature philosophique dans différents domaines, des comptes rendus, une
chronique de la vie philosophique et une bibliographie extrémement riche et bien
organisée sur tous les domaines de la philosophie. N. Luyten

Revue philosophique de Louvain. Editions de I'Institut supérieur de
philosophie, Louvain 1951 sq.

Tome 49, N° 23, aoiit 1951. A. Dondeyne: Les problémes philosophiques sou-
levés dans I’ Encyclique « Humani generis» (suite et fin). Le thomisme vivant sur-
monte les difficultés mises en lumiére par la phénoménologie entre I’en soi et le
pour soi, en recourant au lumen naturale. — J. Ladriére: Le théoréme fondamental
de Gentzen. L’étude de la méthode déductive dans les théories de la démonstration
souligne le caractére constructif de la pensée dans le contrile de ses démarches. -
J. Callewaert: Les manuscrits économico-philosophiques de Karl Marx. Fixation
de la date: 1844, et analyse de leur contenu: le travail aliéné et critique de la dia-
lectique hégélienne.

Tome 49, N° 24, novembre 1951, Numéro spécial consacré au centenaire de la
naissance du Cardinal D. Mercier, fondateur de I'Institut supérieur de philo-
sophie de Louvain. L. de Raeymaeker: Les origines de I’ Institut supérieur de
philosophie de Louvain. Historique de I’Institut jusqu’au départ de Mercier. —
Les journées commémoratives (Louvain, du 10 au 13 octobre 1951). — F. Moran-
dini: L’épistémologie thomiste. Rapports entre la phénoménologie actuelle et ce
que pourrait étre une phénoménologie réaliste entendue comme dialectique de
la connaissance du réel et de 'esprit. — A. Forest: Orientations actuelles de la
métaphysique. L’expérience métaphysique comme expérience de I'insertion du
moi dans I’étre, étudiée par ’analyse réflexive ou la réduction phénoménologique
selon deux orientations: ’existence humaine est concue soit comme consistante,
soit comme précaire. — N. Luyten: Cosmologie. Deux tendances dans le thomisme:
intégrer les données de la science actuelle dans la cosmologie traditionnelle ou
séparer la cosmologie des sciences. — M. S. Strasser: D. Mercier et le probléme de
la psychologie néo-thomiste. Nécessité d’utiliser les résultats de la psychologie
scientifique pour I’élaboration d’une psychologie métaphysique qui en demeure

251



distincte. — E. de Bruyne: Le probléme de la philosophie morale. La morale pra-
tique doit s’appuyer sur une morale spéculative tenant compte des analyses mo-
dernes sur la nature de ’homme. ~ M.-D. Chenu: L’étude historique de saint
Thomas. L’histoire est nécessaire a I’actualité de saintThomas.

Tome 50, N° 25, février 1952. R. Loriaux: L’étre et ’idée selon Platon. Etude
des rapports entre I’ousia et 'ldée dans les dialogues de la maturité; essentialiste
dans le Phédon, Platon affirme dans le Banquet un intelligible supréme, assimilé
a ’Etre supréme dans la République. — G. Verbeke: Note sur la date du commen-
taire de saint Thomas au Deanima d’ Aristote (entre le 22 novembre 1267 et 1270). —
J. Grooten: Le soi chez Kierkegaard et Sartre. S. tente de construire une ontologie
phénoménologique sur une saisie intuitive de I’étre, K. répond aux exigences de
I’étre par sa méditation; chez S.: conception minimum de 'existence (le déses-
poir enfermé dans le présent), chez K.: conception maximum (la foi tournée vers
le futur). Athéisme de S.: point d’aboutissement de la conception kierkegaar-
dienne de I'existence.

Tome 50, N° 26, mai 1952. D. Salman: De la méthode en philosophie natu-
relle. Refus d’une expérience directe de la réalité a cause de la genése complexe
de la connaissance; toute philosophie doit s’appuyer sur une base scientifique et
épistémologique. — F. Duykaerts: L’itmagination productrice dans la logique trans-
cendentale de Fichte. Par I’analyse de la dialectique abstraite et de la dialectique
concréte, I, atteint le fait primitif comme imagination productrice, synthése du
moi et du non-moi. — H.-B. Curry: On the definition of substitution, replacement
and allied notions in an abstract formal system.— R.-A. Gauthier: Deux témoignages
sur la date de la premiére traduction latine des Economiques. D’aprés des manus-
crits de J. de Douai et d’un maitre és arts inconnu, entre 1270 et 1280,

Tome 50, N° 27, aotit 1952. G. Van Riet: La théorie thomiste de I’abstraction.
Etudes des rapports entre le monde logique forgé par I’esprit et le monde réel;
abstraction totale ou saisie d’un universel, abstraction formelle ou saisie d’une
essence, abstraction de I’étre ou intuition d’un tout. — R. Verneaux: La notion
kantienne d’analyse transcendantale. Recherches sur les facteurs de la méthode
qui découvre les principes des jugements synthétiques. Description de 'investi-
gation transcendantale comme méthode analytique de décomposition et de ré-
gression pour la recherche des aprioris de la connaissance. — A.A. Fraenkel:
L’axiome du choix. Exposé historique du probléme de I'indépendance de cet
axiome. G. Widmer

Les Etudes philosophiques

continuent leur série de Témoignages de philosophes. Dans le numéro 3-4/1950:
Aliotta: «Mon expérimentalisme»; n° 2-3/1951: Louis Lavelle; mn° 4/1951:
Jacques Paliard. Le n° 1/1951 est tout entier consacré aux congrés des sociétés
de philosophie de langue francaise de 1949, 1950 et 1952 (Etudes générales de
A. Reymond, J. Moreau, et programme de G. Gusdorf); on y trouvera la commu-
nication compléte de M. Pucelle: «La sagesse, découverte de la valeur»; celle de
M. Husson: «Actualité de la sagesse» avait paru dans le n° 3-4/1950. Remarqué

252



dans cette collection trés riche: 4. Moles: «Le théatre antique, exemple d’une
esthétique fonctionnelle» (1/1951); J. Vial: «Apercu sur les conséquences méta-
physiques d’une phénoménologie de I’Attente» (2-3/1951); Th. Greenwood, «La
valeur humaniste des mathématiques» (ibid.); E. Wolff: «La signification pro-
fonde de la doctrine kantienne de I'intuition pure de 'espace» (4/1951); G. Berger:
«La destinée personnelle suivant René Le Senne» (ibid.).

Enfin,len® 1/2 de 1952 est consacré a la philosophie contemporaine aux Etats-
Unis, analysant, commentant et complétant 'ouvrage collectif (Farber), dont
nous rendons compte ci-dessus. On y trouvera notamment des articles: de M. A.
Wenger, succinct et réaliste, sur la psychologie—dont il n’était pas question dans
le volume Farber —, de A. M. Rose sur la sociologie; et des remarques instruc-
tives de B. Mirkine-Guetzevitch sur les Déclarations des Droits frangaise et
américaine. Les études de Hartshorne et de Robinson sont des mises au point
sur la philosophie de la religion; G. Lanteri-Laura commente le chapitre de Mor-
ton G. White sur la philosophie de I’histoire; R. McKeon poursuit des considé-
rations générales sur la philosophie et la culture. Particuliérement intéressants
sont les articles ot ’on compare la philosophie pratiquée en France et aux Etats-
Unis: celui de H. Schneider surtout, sur les courants de pensée; celui de V. Mc Gill,
point conformiste, & propos de ’histoire et de la sociologic en France; celui ot
R.W. Sellar précise sa propre position en voulant définir la Philosophie de U'esprit
de L. Lavelle et R. Le Senne. Le fascicule s’ouvre enfin sur un bel article que
G. Berger consacre 2 J. Dewey, récemment disparu. Des études critiques nom-
breuses et des notes fournies complétent ces publications toujours soucieuses
d’actualité. D. C.

Revue de métaphysique et de morale

L’année 1951 apporte une contribution trés importante a I'ontologie et a la
phénoménologie. D’abord, quant a I’ccuvre de Husserl: dans le n° 1: van Breda:
Note sur Réduction et Authenticité d’aprés Husserl (mises au point trés impor-
tantes); J. Wahl: Notes sur la premiére partie de «Erfahrung und Urteil» de
Husserl; dans le n° 4, une importante présentation par P. Ricceur: Analyses et
problémes dans «Ideen II» de Husserl; 4. Gurvitsch: «Présuppositions philoso-
phiques de la logique». En outre, I’article de H. Birault: «Existence et vérité
d’aprés Heidegger» (n° 1) tient compte notamment des derniers écrits de ce philo-
sophe. M. Lévinas dans son article: «L’ontologie est-elle fondamentale ?» (ibid.)
travaille a une philosophie authentique de I’existence.

Le n° 2 apporte notamment des articles relatifs & des catégories scientifiques:
L. de Broglie, «Un nouveau venu en physique, le champ nucléaire»; S. Wattanabé:
«Le concept de temps en physique moderne et la durée pure de Bergson»; .J. Ullmo:
«Le théoréme de von Neumann et la Causalité».

On remarque dans le n° 3 un groupe d’études de philosophie ancienne: C. J. de
Vogel: «Examen critique de l'interprétation traditionnelle du platonisme» (le
monde platonicien des Idées n’est plus comme le croyait Aristote I’étre rigide des
Eléates; un retour a la science de la nature est donc possible); E. M. Bruins:
«La chimie du Timée»; E. Weil: «La place de la logique dans la pensée aristo-

253



télicienne» (montre 'importance des Topiques et la fonction de la dialectique
chez Aristote); J. Pépin: Notes nouvelles sur le probléme de la communication
des consciences chez Platon et saint Augustin (étude trés fouillée et trés actuelle).
Dans le n° 3, McKeon, sous le titre «Philosophie et méthode», passe en revue la
dialectique, la logistique et la problématique pour montrer comment ces pro-
cédés transforment complétement contenu et fin de la philosophie.

Relevons encore (2/1951) une étude caractéristique de G. Gusdorf: «Mythe et
philosophie» (L’erreur de toutes les théories sur le mythe est de supposer que
celui-ci est lui-méme une théorie. Le mythe est une structure de conscience et
non un discours. La fonction du mythe se comprend mieux si I'on découvre en
lui une philosophie avant la philosophie) et deux notes importantes, I'une (1/1951)
de Th. Ruyssen: «La querelle de ’humanisme» (a propos des rencontres inter-
nationales en 1949), 'autre (4/1951) de Madeleine Barthélemy: sur le «Traité des
vertus» de Jankélévitch (dont le n° 4 de 1950 offrait un article admirable sur la
décadence). D. C.

254



	Besprechungen = Comptes rendus

