
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 12 (1952)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen — Comptes rendus

Platon: Der Staat. Eingeführt von Gerhard Krüger, übertragen von
Rudolf Rufener. Artemis-Verlag, Zürich 1950.

Die vorliegende Übertragung, von R. Rufener im Einvernehmen mit G. Krii-
ger verfaßt, gibt Piatons umfassendstes und doch als Ganzes noch immer zu
wenig gekanntes Werk in einer ansprechenden deutschen GestiJt. Die Übersetzung

ist zuverlässig und gut lesbar, bei erstrebter Präzision in der Wiedergabe
des Details doch immer auf das Ganze eines Gedankens bedacht und nicht ohne

sprachliche Eleganz. Die unvergleichliche Konzinnität des Platonischen Stils
und seiner Fügungen vermag sie freilich an manchen Stellen — wie Stichproben
zeigen — nicht ganz in sich zu fassen. Doch welche Übersetzung vermöchte dies
Sie scheut sich auch nicht, in der Suche nach deutschen Äquivalenten für
platonische Grundworte neue Wege zu gehen. So kommt etwa die Übersetzung von
vous, voeîv, votjtöv, durch «Einsicht», «einsehen», «Einsehbares» der griechischen
Worteinheit näher als das konventionelle «Denken»; allerdings wirkt dann im
Deutschen der wortspielerische Anklang an den Gegenbegriff des «Sichtbaren»

(für opaxov) etwas störend, da er eine unmittelbare Beziehung nahelegt, die im
Griechischen nicht anklingt und von Piaton sachlich auch nicht gemeint ist.
Der Übersetzung sind knappe erläuternde Anmerkungen und ein ausführliches
Register beigegeben, das nicht nur das Vorkommen einzelner Wörter verzeichnet,
sondern den ganzen Stoff nach Themen gruppiert und erschließt. Auch Hinweise
auf die neueste und wertvolle ältere Literatur fehlen nicht.

Gerhard Krüger hat dem Ganzen eine über 50 Seiten umfassende philosophische

Einleitung vorangestellt, die den Aufbau des Dialoges nachzeichnet und
die Hauptproblemgruppen behandelt: den Staat als Entwurf der gerechten
Verfassung des Menschen - Piatons Lehre von den Ideen und dem Guten mit der ihr
entsprechenden Erkenntnislehre - die Platonische Dichterkritik. Krüger
versteht den Staatsentwurf weder als Utopie noch als politisches Programm,
sondern, der Grundabsicht von Piatons Dialogschriftstellerei gemäß, als

ironischprovokatorische Entfaltung von Thesen, durch die die Diskussion über die

Gerechtigkeit (die wesentlich Gerechtigkeit der Einzelseele und ihres innem Tuns
ist) erst einmal in Gang gebracht werden soll. So ansprechend diese Deutung
zunächst sein mag, sie scheint doch dem bei aller Ironie unverkennbaren Grundernste

Piatons nicht angemessen, und sie verliert vollends an Überzeugungskraft,
wenn man ihre Bedingtheit durch Befürchtungen und Hoffnungen des Tages zu
erkennen meint, denen der radikale Anspruch der platonischen Polis unerträglich
ist. Was Krüger zur Erläuterung von Piatons Kritik an den Dichtern und im
Zusammenhang damit zur antiken Begreifung der Kunst als Mimesis zu sagen
hat, gehört zum Besten, was darüber in dieser Kürze gesagt werden kann.

195



Wer Piatons «Politeia» in einer Übersetzung kennen lernen will, wird mit
Vorteil nach diesem neuen Band der Gesamtausgabe greifen, welche der Artemis-
Verlag im Rahmen seiner «Bibliothek der alten Welt» herausbringt.

Gerhard Huber

Aristotle's Prior and Posterior Analytics. A Revised Text with.
Introduction and Commentary by W. D. Ross. Oxford University
Press (Geoffrey Cumberlege) 1949.

Seinen klassischen Ausgaben der «Metaphysik» (1924) und der «Physik»
(1936) des Aristoteles hat der führende englische Aristoteliker Sir David Ross

nun als dritte die der beiden Analytiken zur Seite gestellt. Wiederum enthält die
Ausgabe einen sorgfältig edierten Text (die Notwendigkeit dieser kritischen
Neuausgabe ergibt sich schon daraus, daß seit der letzten Textrezension über hundert
Jahre verflossen sind), einen sachlichen Kommentar dazu, für jedes Kapitel
eingeleitet durch eine Zusammenfassung des Gedankenganges, und eine die
philosophischen und philologischen Probleme der Analytiken beschlagende Einleitung

zum Ganzen. Alle Teile des Werkes zeugen von der profunden Sachkenntnis
des Herausgebers, der gleichermaßen die textphilologischen und philosophischen
Aspekte der Aristotelischen Schriften beherrscht. Diese doppelte Fundierung ist
für Arbeiten im Räume der antiken Philosophie und besonders bei Aristoteles
immer noch unentbehrlich; sie erst gibt der Interpretation jene Ausgewogenheit
und (bei aller wissenschaftlichen Zurückhaltung, wie sie für den Engländer
charakteristisch ist, doch überall fühlbare) Sicherheit, die man bei Ross immer wieder

bewundert. Dank diesem Gleichmaß von philologischer und philosophischer
Durchdringung wird auch diese Edition auf lange hinaus die maßgebende
kommentierte Ausgabe ihres Textes sein.

Freilich, auch diese Weise der Aneignung des Aristoteles hat ihre Grenzen.
Zwar ist sie vor extremen Felddeutungen dadurch bewahrt, daß sie der Textaussage

behutsam folgt und sie in ihren geschichtlichen Zusammenhang hineinstellt.
Aber für ein etwas radikaler orientiertes Denken haftet dieser behutsamen
Interpretation doch eine letzte philosophische Uneindeutigkeit an. Dies rührt daher,
daß gerade in den die Interpretation leitenden Begriffen manchmal zuviel un-
befragt als selbstverständlich vorausgesetzt und dann im Text wiedergefunden
wird, während doch vielleicht dessen originale Bemühung gerade vor diesen

(ihm fremden) Selbstverständlichkeiten ihren Ort und dadurch ihre eigentümliche

Tiefe hat. Auch im Bezirk der Aristotelischen Logik gibt es solch ursprüngliche

Tiefe. Sie bleibt aber verdeckt, wenn z. B. die Frage nach der Absicht der

logischen Forschung bei Aristoteles auf die Alternative festgelegt wird, ob es

sich um eine bloß theoretische oder um eine auch technisch-praktische
Untersuchung des «reasoning process» handle (p. 24 f. - so richtig der Hinweis auf die

technisch-praktische Bedeutung der Logik, wodurch sie bei Aristoteles in eine

gewisse Nähe zur Rhetorik rückt, an sich ist). Es wäre vielmehr zu fragen
gewesen, ob wirklich das «schließende Denken» (oder gar «our actual thought»,
p. 34) das Thema der Logik bei Aristoteles ist. Wiewohl der geschichtliche
Zusammenhang mit der platonischen Dialektik mit in Betracht gezogen wird, unterbleibt

doch eine tiefer dringende Besinnung auf den Grundsinn der Aristoteli-

196



sehen Logik, der sich gerade aus ihrer Herkunft von Piaton und der spezifischen
Wandlung von der Dialektik zu ihr als «Logik» ergeben müßte. Die tiefer
dringende Besinnung unterbleibt auch hinsichtlich der Grundbegriffe dieser Logik:
zu selbstverständlich wird der «Syllogismus» im Ganzen der Interpretation als
ein Satzgebilde vorausgesetzt, wo doch die Formulierungen des Textes gerade
lehren könnten, daß der Syllogismus für Aristoteles noch ein auXXofia{j.6c der opot
ist (vgl. An. pr. 25634, 29o23). Je nachdem aber, ob der «Schluß» ein solcher aus
«Sätzen» (rtpoTtxaeii) oder aus «Begriffen» (Spot) ist, ist er etwas wesentlich
anderes. - Man kann sich allerdings fragen, ob solche fundamental-logische
Fragestellungen im Kommentar einer Textausgabe ausdrücklich erörtert werden
sollen. Immerhin sollte vielleicht das Ganze der kommentierenden Erörterungen
deutlicher vom Bewußtsein dieser Grundproblematik getragen sein.

Dies grundsätzliche Bedenken, das weniger Kritik als Hinweis auf den Unterschied

philosophischer Geisteshaltungen ist, vermag indessen nicht den
unbedingten Wert und die Vorbildlichkeit in vieler Hinsicht dieser glänzenden
Darbietung des Kernstückes des Aristotelischen Organon in Zweifel zu ziehen. Es ist
nur zu hoffen, daß der Verleger, nachdem nun auch die Schrift über die Kategorien

und die Hermeneutik in einer neuen Ausgabe der «Oxford Classical Texts»
vorliegen, möglichst bald die noch fehlenden Teile des Organon herausbringen
wird. Gerhard Huber

Marc Aurel: Wege zu sich selbst. Herausgegeben und übertragen
von W. Theiler. Artemis-Verlag, Zürich 1951.

In der schönen «Bibliothek der Alten Welt» hat W. Theiler Marc Aurels
klassisches Buch in neuer Ubersetzung und zugleich den griechischen Text
enthaltend herausgegeben. In der Einführung vergegenwärtigt er in prägnanten
Zügen die geistige Umwelt und Haltung dieses letzten wesentlichen Stoikers.
Es ist zu bedauern, daß Theiler auf einen eigentlichen Kommentar aus
Raumgründen verzichten mußte. Doch enthalten die Anmerkungen alles Wissenswerte

zum Text, zu dem auch die Varianten vermerkt sind. Daß die
philologischen Belange mit der größten Sorgfalt und Gewissenhaftigkeit behandelt
werden, versteht sich von selbst. fj Kunz

Ibn Gabirol (Avicembron) : La Source de Vie, Livre III: De la
démonstration de l'existence des substances simples. Traduction,
introduction et notes par Fernand Brunner, docteur ès lettres
(Paris, librairie philosophique J.Vrin, 1950).

Le grand essor de la pensée médiévale, qui se manifeste au cours de la
première moitié du XIIIe siècle par la fondation des grandes universités occidentales,

en particulier par celles de Paris et d'Oxford, a été préparé un siècle plus
tôt par la pénétration dans notre chrétienté des écrits de savants arabes et juifs.
Parmi ces derniers, il faut placer le philosophe juif Ibn Gabirol, dont l'influence
a joué un rôle important, car il alliait à des idées néo-platoniciennes sur le
fonctionnement du monde la ferme croyance en un Dieu qui a tout créé ex nihilo.

197



Son œuvre principale, la Fons vitae, fut bien connue de tout l'Occident latin:
pourtant on en ignorait l'auteur. Ce n'est qu'au XIXe siècle qu'on parvint à

établir avec certitude qu'Avicembron, Avicebron, Avencebrol, ou quelle que
soit la forme que ce nom ait reçue, n'était autre que le célèbre poète juif Salomon
Ibn Gabirol, qui vécut en Espagne musulmane dans la première moitié du
XIe siècle.

Or sa Fons vitae- dont le titre complet se libelle: Livre de la Source de Vie. De

la première partie de la Sagesse, c'est-à-dire de la Science de la Matière et de la
Forme universelle - éditée pour la première fois par Münk en 1846 d'après un
manuscrit latin, puis par d'autres érudits du XIXe siècle utilisant trois autres
textes latins, connaît un regain d'intérêt depuis la découverte en 1942, parmi
les manuscrits de la Bibliothèque Cathédrale de Tolède, d'une traduction
espagnole datant de la fin du XIIe siècle, antérieure d'un siècle aux traductions

latines.
C'est en combinant les leçons des manuscrits latins déjà connus et celles du

texte de Tolède, que M. Fernand Brunner, docteur ès lettres, vient de donner

une excellente édition française du Livre III de la Source de Vie. Pourquoi le

seul hvre troisième Parce que non seulement il est le plus long des quatre livres
composant le traité, mais pour la raison qu'on y trouve ramassées en un tout
les vues néo-platoniciennes de l'auteur sur la structure de l'univers et
particulièrement sa conception du monde intelligible, sa doctrine de l'émanation et par
conséquent ses idées sur l'unité des substances par la résolution des effets dans
les causes. Ajoutons que cette traduction est précédée d'une analyse détaillée
du Livre III et suivie d'un Index de tous les termes employés par Ibn Gabirol
et qui prêtent à controverse. Ces deux compléments - l'introduction analytique
et l'index explicatif - font de la traduction de M. Brunner un précieux instrument

de travail, qui manquait à ceux qu'intéresse la philosophie du Moyen Age,
et dont il convient de remercier chaleureusement et de féliciter l'auteur.

Edm. Rochedieu

The Works ofGeorge Berkeley, Bishop ofCloyne. EditedbyA.A.Luce
and T.E.Jessop, vol. 1-4. Thomas Nelson and Sons Ltd.,
Edinburgh 1948 ff.

Von der bei Nelson in der «Bibliotheca Britannica Philosophiea» erscheinenden

Gesamtausgabe der Werke Berkeleys hegen bis jetzt die ersten vier Bände

vor. Die von Luce und Jessop, zwei namhaften Berkeley-Forschern, sorgfältig
besorgte Ausgabe bedeutet einen wirklichen Fortschritt gegenüber den Editionen
von A. C. Fraser (1871 und 1901), auf die man bisher angewiesen war. Erstmals
ist das Prinzip konsequent durchgeführt, die einzelnen Schriften nach dem Text
der von Berkeley selbst besorgten letzten Ausgabe abzudrucken und die Varian-
ten der früheren Auflagen im kritischen Apparat unter dem Text mitzuteilen.
(Fraser bot öfters einen Mischtext aus verschiedenen Auflagen, ohne darüber
Rechenschaft zu geben.) Die neue Gesamtausgabe ist auch dadurch bedeutsam,
daß sie alle erhaltenen Briefe Berkeleys bringen wird. Jeder Schrift geht eine

knappe bibliographische und sachliche Einleitung ihres Herausgebers voran; ver-

198



einzelt wird der Text von Anmerkungen begleitet, die ihn kurz erläutern oder auf
Quellen und Parallelen hinweisen.

Der erste, von Luce edierte Band ist besonders wertvoll: neben den beiden
Abhandlungen über die «Theory of Vision» sind hier zum ersten Mal im Rahmen
einer Gesamtausgabe Berkeleys Notizbücher aus den Jahren 1707/08 in ihrer
ursprünglichen Gestalt zuverlässig dargeboten. Diese von Fraser «Commonplace
Book», von Luce nun gemäßer «Philosophical Commentaries» betitelten
Aufzeichnungen zeigen die Entwicklung der Gedanken, die in der «Theory of Vision»
und in den «Principles» ihren reifen Ausdruck gefunden haben. Die Wiedergabe
der Notizbücher geschieht hier nach dem manuskriptgetreuen Abdruck, den
Luce 1944 separat veranstaltet hat, jedoch so, daß in der Regel nur die letzte
Fassung der Notizen mitgeteilt wird, nicht auch die von Berkeley selbst
verworfenen Varianten. Fortlaufende Anmerkungen des Herausgebers führen in die
aphoristische Sprech- und Denkweise dieser überaus wertvollen, für die
Interpretation der gedruckten Werke oft entscheidenden Notizen ein.

Der zweite Band, von Jessop herausgegeben, bringt die «Principles», den
handschriftlich erhaltenen Entwurf ihrer Einleitung (bloß in der Fassung der
ersten Niederschrift, ohne die korrigierenden Zusätze und Änderungen Berkeleys

*), die «Three Dialogues» und-um seines philosophischen Inhaltes willen an
dieser Stelle - den Briefwechsel mit Johnson. Der dritte Band (von Jessop)
enthält den «Alciphron» und der vierte (von Luce) Berkeleys Schriften zur Mathematik,

Physik und Naturgeschichte.
Die Ausgabe präsentiert sich in hervorragender äußerer Gestalt; vielleicht

mag man den relativ geringen Umfang der einzelnen Bände - es sind für das

Ganze darum deren neun vorgesehen - bedauern. Inhaltlich ist die Edition, von
wenigen Druckfehlern abgesehen, äußerst zuverlässig. Kleine Unstimmigkeiten
in der Darbietung wie das Fehlen der Zeilenzahlen, die genaue Zitate erleichtern,
in einem Teil des zweiten Bandes («First Draft») und im ganzen vierten Band
hätten vermieden werden können.

Es wäre zu wünschen, daß an Hand dieser ausgezeichneten Ausgabe - die
hoffentlich im bisherigen raschen Tempo fortgeführt werden kann - auch auf dem
Kontinent ein vertieftes Studium dieses für wesentliche Aspekte des neuzeitlichen

Denkens so charakteristischen Philosophen einsetzt. Der 200. Todestag
Berkeleys am 14. Januar 1953 gibt dazu vielleicht einen weiteren Anstoß.

Gerhard Huber

Jules Lequier: Oeuvres complètes. Publiées par Jean Grenier. Collection

Etre et Penser, n 33, 34, 1 vol., La Baconnière, Neuchâtel
1952, XXII, 553 pages.

L'œuvre de Jules Lequier était jusqu'ici éparse. M. Jean Grenier, à qui l'on
devait déjà la publication d'inédits de Lequier sur la Liberté et une forte Philo-

* Diese Beschränkung ist im Rahmen einer kritischen Gesamtausgabe eigentlich zu bedauern -
ebenso wie bei den „Philosophical Commentaries" die Beschränkung auf die letzte Textfassung ;
hier sollte offenbar die monumentale Separatedition von 1944 durch die Gesamtausgabe nicht
entbehrlich gemacht werden.

199



sophie de Jules Lequier (Paris 1936), a voué de grands soins à l'édition, à la
présentation, à la bibliographie et aux notes de ces œuvres complètes tant attendues
et désormais indispensables. Il faut l'en féliciter et, avec lui, M. Pierre Thévenaz,
directeur d'Etre et Penser, et M. Häuser, directeur des éditions de la Baconnière.
Car ni les fragments publiés en 1865 par Renouvier et réimprimés en 1924 par
L. Dugas sous le titre Recherche d'une première vérité, ni le précieux petit choix
de textes sur la Liberté publié par M. Jean Wahl ne satisfaisaient entièrement
notre curiosité devant l'énigme douloureuse de ce philosophe de la liberté.
L'essentiel de cette philosophie, M. Grenier le trouve, après B. Jacob, dans sa structure

religieuse. Les problèmes de la responsabilité et de la liberté y apparaissent
en effet le plus souvent sous la forme de problèmes de la prédestination et de la
prescience. Cette philosophie se distingue donc nettement du néo-kantisme que
Renouvier pensait y discerner, mais aussi de certaines formes de 1'«existentialisme»

dont elle se rapproche davantage.
On trouvera dans cette édition, après la Recherche d'une première vérité

(accompagnée de la préface et des notes de Renouvier et de Dugas), d'importants
inédits relatifs aux problèmes de la science, de la prescience, etc. - dont une partie
avait été publiée en 1936 par M. Grenier - puis des Réflexions et pensées diverses,

presque toutes inédites, enfin une Correspondance en grande partie inédite.
Dans les inédits, on remarquera des pages sur Kant et, surtout, sur l'Amour.

Les lettres donnent un relief nouveau à cette destinée terrible. D. Christoff

Friedrich Ueberwegs Grundriß der Geschichte der Philosophie. Bd. II :

Die patristische und scholastische Philosophie, herausgegeben

von B. Geyer. 12. Aufl., unveränderter Nachdruck tier völlig
neubearbeiteten 11. Aufl. ; Bd. IV : Die deutsche Philosophie des

19. Jahrhunderts und der Gegenwart, herausgegeben von
T.K. Oesterreich. 13. Aufl., unveränderter Nachdruck der völlig
neubearbeiteten 12. Aufl. Benno Schwabe & Co. Verlag, Basel 1951.

Zweifellos sind auch die ihrer Intention nach rein referierenden Darstellungen
der Geschichte der Philosophie vom jeweiligen sachlich-systematischen Text-
verständnis des Historikers abhängiger als die der positiven Wissenschaften.
Daher stellt sich die Notwendigkeit der Aneignung der philosophischen Tradition
stets erneut und läßt die Philosophiegeschichten rasch veralten. So muß man es

bedauern, daß Überwegs monumentales Werk nicht in neuer Bearbeitung,
sondern lediglich als Neudruck der letzten Auflage - einstweilen sind zwei
Bände erschienen — herausgebracht werden konnte. Aber daß die Bände
überhaupt wieder zu bekommen sind, und zwar in ausgezeichneter Ausstattung,
bleibt in jedem Faß ein großes ,zu Dank verpflichtendes Verdienst des Verlages.

H. Kunz

Pierre-Maxime Schuhl: Piaton et Vart de son temps (deuxième édition
revue et augmentée). Ouvrage couronné par l'Académie des

200



Inscriptions et Belles-Lettres et par l'Association des Etudes

grecques. Presses Universitaires de France, Paris 1952.

Ce volume, dédié par son auteur à Emile Bréhier, est muni d'une préface très
substantielle, d'appendices contenant les textes essentiels sur lesquels l'auteur
fonde sa recherche; il est de plus suivi d'un index analytique et d'un autre,
bibliographique.

La similitude entre un passage du Sophiste : «Est-ce que, donnant congé à la
vérité, les artistes, en fait, ne sacrifient pas les proportions exactes pour y
substituer, dans leurs figures, les proportions qui feront illusion?» (236a; Traduction
Diès, édit. Belles-Lettres, 1925), et ce texte de Pline: «Les anciens représentaient
les hommes tels qu'ils étaient et lui (Lysippe) tels qu'ils paraissaient être» est
à l'origine de cette étude.

Il s'agit donc d'étabhr non seulement la conception esthétique de Platon,
mais encore de déterminer quels furent ses rapports avec les artistes de son

époque et leurs théories concernant l'art.
Platon est postérieur à la grande époque de Phidias dont il a pu admirer les

lentes et nobles processions; sans doute y songe-t-il dans les passages suivants de
la République: III, 401 et VIII, 558b, où il recommande de faire voir à la
jeunesse des œuvres saines et belles.

Cette admiration pour des statues et des bas-rehefs calmes et propres à apaiser

les passions humaines convient non seulement à son sentiment artistique,
mais encore à son conservatisme pohtique et moral: à ses yeux, le changement
en lui-même est dangereux. Et son époque est en pleine crise, non seulement
sociale et pohtique, mais encore artistique. A une technique de l'Imitation,
visant à copier servilement le réel, succède une technique de l'Illusion: les artistes
cherchent alors à sculpter des statues qui ne reproduisent pas rigoureusement
leurs modèles, mais qui leur ressemblent selon l'endroit où on les place et l'éclairage

qu'elles reçoivent. Par exemple, si une statue est destinée à être posée sur
une colonne, on la déforme pour qu'elle paraisse vraie aux spectateurs qui la

verront d'en bas. Et les artistes recourent ainsi, bien que d'une manière
empirique, à la technique de la perspective.

On peut être surpris que Platon, si sensible à la mesure et aux proportions,
soit opposé à l'emploi de la perspective, mais, d'une part, celle-ci était encore
empirique (et par conséquent très distante de la science et du monde des Idées,
seul véritable : l'image d'un lit est encore plus loin de l'Idée de lit que le lit fabriqué

par le menuisier) et, de l'autre, elle vise malgré tout à créer une illusion et,

pour Platon, toute illusion éloigne de la recherche de la vérité. On comprend
alors que le fondateur de l'Académie recommande la sculpture hiératique,
immuable à travers les siècles.

Cependant, il était trop artiste pour ne pas réahser que l'art doit pouvoir
évoluer (Pohtique 299d-e) et trop sensible à l'art pour désirer sa disparition:
Sans les arts «l'existence, déjà si pénible maintenant, deviendrait absolument

impossible à vivre».
De cette étude très fouillée, il ressort que Platon ne fut pas uniquement partisan

de la technique de l'Imitation et de l'Académisme, mais qu'il se dirigeait,

201



à cause de la beauté des formes géométriques (Timée 54 a et Philèbe 51c, etc.) vers
une sorte d'art abstrait, de cubisme.

Ce travail n'intéressera pas seulement les crudits puisque le problème abordé

par Platon ne cesse d'être actuel. Comme le note M. Schubl lui-même dans sa

préface à la deuxième édition, «l'emploi des procédés mécaniques de reproduction

et de transmission qui assurent à présent aux œuvres d'art une diffusion et
une force de pénétration plus grandes encore que par le passé, nous impose plus
que jamais de rechercher comment on peut parvenir à former le goût du public
sans pour autant l'asservir, et d'étudier comment l'art peut aider les hommes
à rétablir en eux l'équilibre dont ils ont tant besoin, aujourd'hui comme au temps
de Platon» (p. XXII). A. Virieux-Reymond

Fernand Brunner: Etudes sur la signification historique de la
philosophie de Leibniz. Vrin, Paris 1951, 325 pages.

Une érudition très sûre pour tout ce qui concerne la philosophie jusqu'à Leibniz,

une documentation abondante, l'usage en particulier de la correspondance
de Leibniz, clé de sa pensée, sont les premières qualités de cet ouvrage qui, avec
la traduction présentée et annotée du livre III de la Source de vie d'Ibn Gabirol,
a valu à M. Brunner le doctorat ès lettres en Sorbonne.

Le plan des études est net. L'idée maîtresse de M. Brunner est que Leibniz
participe à la fois de l'idéalisme ancien et médiéval, selon lequel la vérité est
l'accord de la pensée avec Dieu et de l'idéalisme moderne, préfiguré chez

Descartes, triomphant chez Kant et surtout chez les néo-kantiens, et selon lequel
la vérité est l'accord de la pensée avec elle-même, la certitude seulement
technique et formelle.

Après avoir retracé l'attitude de Leibniz à l'égard de l'héritage platonicien et
des modernes, M. Brunner passe en revue les points essentiels de la doctrine: la
théorie des possibles, le choix de Dieu, la matière et le corps, la sensation puis
l'espace et le temps, le phénomène puis la substance; sur chacun de ces points,
Leibniz juge en ancien et parle le langage des anciens, mais d'un point de vue
tout moderne de mathématicien et de physicien, préparant ainsi une métaphysique

qui se présentera comme une science exacte et qui, dit M. Brunner, ne sera
plus la métaphysique puisqu'elle sera limitée à un certain idéal intellectuel.
Cédant aux séductions de la logique, la pensée formelle va se séparer de la pensée
même; cédant aux séductions de l'expérimental, elle renoncera à ses véritables
ambitions et se contentera de ce qu'elle pourra atteindre (p. 56). Ainsi, l'Idée,
jadis transcendante, ne sera plus que l'idée pour l'homme, et se sera détachée
du réel en soi.

Cette thèse est défendue avec maîtrise et avec une variété d'arguments qui
donne à chaque étude son caractère propre; interprète avisé et subtil, M. Brunner

ne néglige rien pour sa thèse. Les chapitres 2 et 3, ce dernier surtout, qui est
de premier ordre, contiennent, en raccourcis particulièrement brillants, tout le
livre ; l'exposé des controverses entre Arnauld et Leibniz est exemplaire. De plus,
l'argumentation de M. Brunner, si acharnée soit-elle, ne va pas sans les nuances
nécessaires; à cet égard, on remarquera particulièrement l'examen de la doctrine

202



du choix de Dieu (p. 127). Et la tâche était difficile, car M. Brunner reproche à

Leibniz à la fois, et à bon droit dans l'ensemble, l'agnosticisme moderne et, p. 125

et pass., de n'être pas assez agnostique et de chercher dans ce monde encore des

raisons de croire. Il faut vraiment lire tout le livre pour admirer l'attention de

l'auteur. Pour clore ces études, M. Brunner vérifie encore une fois les résultats
acquis en une très remarquable discussion, la raison et lafoi, considérées comme des

méthodes de connaissance. Enfin, il retrace son propre point de vue intellectuel
sur les degrés de la connaissance et les deux idéalismes. Certes, admet M. Brunner,
la connaissance du système de l'univers chez Leibniz ne se sépare pas de la
connaissance de Dieu (p. 38), et en cela Leibniz, comme les anciens, juge selon le vrai.
Mais la physique moderne tient de ses préoccupations humaines son incapacité
de concerner le fond des choses (p. 167). Aussi la méditation partant de la science

est-elle affectée par l'imperfection de ce point de départ (p. 113), et l'accord d'une
raison purement utilitaire avec la foi ne peut-il être fécond.

Peut-être ces conclusions, reprises avec force dans les derniers chapitres,
seront-elles difficilement reçues? Atteignent-elles vraiment la volonté la plus
profonde de Leibniz? Mais il faut bien comprendre M. Brunner: pour lui (cf.
pp. 250, 261) la vraie connaissance dépend avant tout d'une sorte de conversion.
Il faut avoir fait le saut. Or Leibniz n'en veut juger au contraire que par raison
naturelle, montrant la continuité de la raison naturelle et de la foi et ne faisant
dans cette démarche pas plus de sauts que la nature. M. Brunner, qui connaît
à fond Leibniz, n'admet pas pour sa part cet esprit de continuité et de conciliation.

Il y verrait «la raison discourant en matière de religion» et cette vision lui
inspire une vive répugnance.

Certes, M. Brunner déclare son admiration, et sa conclusion laisse entendre

que Leibniz, malgré son esprit déjà moderne, montre encore la vraie direction
de l'idéalisme qui est de connaître d'abord Dieu et, par lui seulement, le monde,
la pensée et notre destinée. Cependant, M. Brunner défend la thèse des anciens

contre les modernes et, devant Leibniz, il se méfie de sa propre admiration et
accumule les précautions: «Il est possible que (c'est nous qui soulignons, dans

toutes ces citations), malgré les nobles sentiments qui l'animent, Leibniz ne tolère

une certaine contamination de la métaphysique par la pensée mathématique
comme telle» (p. 53). «On reste sceptique devant le langage platonicien qu'emploie

Leibniz» (p. 57). Et lorsque M. Brunner dit (p. 260): «cependant, nous
sommes avec Leibniz à la fin du 17e siècle et chez un auteur engagé dans l'entreprise

scientifique, c'est-à-dire purement humaine, de Descartes et des modernes.
Par suite, il est difficile de ne pas soupçonner, dans l'exigence leibnizienne de
vérification de l'idée de Dieu, la possibilité de l'introduction entre Dieu et l'homme de

l'écran pour ainsi dire de la raison humaine», on comprend bien ses intentions:
L'historien aurait jugé Leibniz à son œuvre et non pas en fonction d'idées étrangères

à lui-même et à son temps; mais M. Brunner n'a pas voulu faire œuvre
d'historien seulement, ou nous restituer un de ces Leibniz plus leibniziens que
Leibniz. Il a voulu étudier la signification historique de son auteur, ce qui est

tout différent. Nous ne pouvons pas penser que, historien érudit, il ne s'est pas
fait violence en s'abstenant de montrer les étapes de la pensée de son auteur, en
s'abstenant d'interpréter celui-ci de la manière la plus favorable selon la spiri-

203



tualité de son temps, en négligeant la fameuse règle leibnizienne que «tous les

systèmes sont vrais par ce qu'ils affirment». Si pour Leibniz la science n'est pas

«purement humaine» - voir à ce sujet un intéressant article de M. Brunner :

«Science et anthropomorphisme» in Etudes philosophiques, 1951, n° 4, Paris,
Presses Universitaires de France-, si la raison est tout le contraire d'un «écran»,
c'est aussi qu'il est engagé dans un siècle où la métaphysique ne peut paraître
avec une certaine efficacité et responsabilité sans tenir compte de la science.

Et, s'il en est ainsi, ce n'est pas seulement parce que la science est le grand fait
nouveau auquel les contemporains de Leibniz sont attentifs, ni seulement parce
que dans ce siècle, où l'on veut encore être pieux, on ne peut pas ne pas croire

que les prodigieuses découvertes viennent de Dieu; c'est aussi parce que, depuis
Platon et Aristote, une autre connaissance, révélée celle-là, a refoulé la
métaphysique elle-même. Alors, dans la limitation des ambitions métaphysiques, ne
trouverait-on pas l'humilité, la piété, la fidélité à la tâche de l'homme qui est de

labourer la terre et de faire la métaphysique de ce labeur N'est-ce pas par les

voies de la science qu'en ces premiers temps modernes se transforment les
relations de l'homme et du monde et celles de l'homme avec son semblable? Ne

devait-il pas en résulter une réflexion et une communion nouvelles et par suite
une adoration renouvelée et une glorification? C'est du moins ce que parfois
croyait, ou s'efforçait de croire, le siècle des lumières et, à son aurore, Leibniz.
Le rôle du philosophe n'est-il pas, en une telle situation, de montrer comment les

mots nouveaux de la tribu peuvent avoir toujours le même sens fondamental
Et que serait un philosophe inattentif au «langage» qui l'entoure Certes, la

pensée doit être tournée vers Dieu; mais, pour être vraiment pensée, elle doit
être efficace; or, avant que le prochain puisse comprendre qu'on l'aime en Dieu
(p. 277), il semble qu'il faut aussi aimer ce prochain comme il peut le comprendre
et, pour cela, saisir son «langage». Le grand mérite de Leibniz - M. Brunner
le dit bien - c'est d'avoir été assez fort pour partir de ce «langage» et pour
rester cependant un vrai philosophe selon la philosophia perennis. On ne saurait
donc lui reprocher l'usage, voire l'abus, que d'autres devaient faire de ce langage.

Cela dit, on voit que le fond du débat est le problème de la grâce. A ce
problème, M. Brunner et plusieurs d'entre nous n'avons point le même type de
sensibilité que Leibniz et son temps et, comme cette sensibilité paraît extrême de

part et d'autre, le débat ne peut que s'approfondir. Il faut donc féliciter M. Brunner

- cette fois aussi pour des raisons non historiques - d'avoir pris position dans

un ouvrage qui ne promet pas moins de perspectives futures qu'il n'offre
présentement de richesses. D. Christoff

Jean Guitton: Pascal et Leibniz. Etude sur deux types de penseurs.
Paris, Aubier, 1951, 181 pages.

Après l'ouvrage consacré récemment par Friedmann à la comparaison de Leibniz

avec Spinoza, en voici un autre, plus compréhensif à l'égard de Leibniz, destiné

à la confrontation de Leibniz avec Pascal. L'auteur analyse la formation de

ces deux génies, leur utilisation des mathématiques en métaphysique, leur caractère,

leur style et leur attitude à l'égard du christianisme, et détermine le sens de

204



leur opposition en la rapportant à l'histoire de la pensée européenne et à l'esprit
humain. Il ne cherche pas à faire de Pascal et de Leibniz un portrait nouveau:
l'un, dit-il, est plus spirituel, l'autre plus intellectuel; Pascal avance en brûlant
ses vaisseaux, tandis que Leibniz prend ses dispositions pour l'emporter même
si la vérité était dans le parti contraire : «Il n'aurait pas été incapable d'exposer
ses titres au salut, si le Dieu des catholiques romains se trouvait être son juge;
il n'aurait rien eu de fondamental à changer dans son œuvre si, par aventure,
tout n'était qu'apparence (p. 93).» L'originalité de l'ouvrage est d'abord dans

l'habileté des oppositions — éducation paternelle et rigoureuse chez Pascal,
maternelle et libérale chez Leibniz, abondance ici, privation là — et dans la finesse
des oppositions compensées : l'éducation rigoureuse, qui engendre un esprit
rationnel devant reconquérir plus tard l'ordre de l'amour, engendre de même un
esprit libre à l'égard des systèmes, tandis que la fantaisie dans l'éducation de

Leibniz, si elle explique la sorte d'hésitation dont il a souffert, a donné des bases

à l'esprit le plus systématique qui soit. Même inversion dans le domaine religieux:
le protestant Leibniz n'a cessé d'assurer l'accord de son système avec le dogme
romain, d'admirer les jésuites et d'admettre l'union de la nature et de la
surnature dans la conformité au Bien universel, alors que point n'est besoin de
rappeler les sentiments du cathohque Pascal pour les jésuites ni son insistance sur
l'opposition de l'humain et du divin et sur le salut individuel. A cette variété
et à cette mobilité des éclairages caractérisant simultanément par «lumière
réfléchie» Leibniz et Pascal, s'ajoute l'intérêt des formules fixant ces images:
«Il y avait un côté de Pascal qui excluait les chimères. Des projets politiques ou
religieux de Leibniz, on ne pouvait pas dire qu'ils ne fussent sages, perspicaces

et même possibles, mais il leur manquait ce caractère de nécessité qui fait que les

choses arrivent (p. 155).» Ou encore: «Alors que l'infini chez Pascal est lié à la
discontinuité, ce qui l'amène à discerner, dans le monde des essences

mathématiques elles-mêmes, un intervalle radical, analogue à celui de la création,
l'infini chez Leibniz est hé à la notion d'une continuité, d'une intelligibilité totales
et universelles (p. 40).» L'originalité de l'ouvrage est enfin dans la volonté de

maintenir la balance égale entre les deux philosophes confrontés: l'auteur n'a
pas voulu que fût diminué ce qu'il y a d'universellement valable dans l'attitude
particulière de chacun d'eux; il voit en eux deux types de penseurs, valables tous
deux et constituant une opposition non de contradiction, mais de contrariété.

Peut-être que l'auteur n'a pas toujours évité absolument le danger du genre,
qui consiste à naturaliser le spirituel en le ramenant à des oppositions
psychologiques; peut-être a-t-il quelquefois, dans ses allusions aux doctrines de

l'histoire, procédé par touches extérieures plutôt que par analyse profonde (telles
«l'euphorie des plus nobles païens», «l'insensibifité monastique» et «l'indifférence

orientale») ; peut-être surtout a-t-il eu tort de qualifier Leibniz de gnostique
chrétien sans ajouter que la raison dont Leibniz se réclame, faite de rationalisme
cartésien et de rationahsme moral, se distingue absolument de l'intelligence qui
était considérée précédemment comme au-delà de la foi. Leibniz est du type
gnostique, sans doute, mais comme une espèce nouvelle dans un genre ancien.
C'est même cette différence qui constitue à nos yeux l'intérêt historique de sa

doctrine. Mais quoi qu'il en soit, la possibilité même de cette discussion ajoute
au prix de l'ouvrage. Fernand Brunner

205



Yvon Bélaval: Pour connaître la pensée de Leibniz. Paris, Bordas,
1952, 285 pages.
Cet ouvrage prend place dans une collection qui ne présente pas «une

tentative de vulgarisation, mais bien une série d'études précises, introduction à la
connaissance approfondie des grands maîtres». L'auteur ne s'y livre pas à l'examen

des sources et des influences de Leibniz; il ne recherche pas une interprétation

nouvelle ou une proposition première d'où se déduirait tout le système.
L'idéalisme, le panlogisme, le panmathématisme, le nécessitarisme, le panpsy-
chisme sont à ses yeux impuissants à caractériser la pensée totale du maître.
Il s'attache à la logique du système et à la logique de sa formation. La multitude
des points de vue et des attitudes chez Leibniz nous impose selon lui de connaître
la vie, le caractère et le milieu du philosophe. C'est pourquoi il consacre les deux
tiers de l'ouvrage à décrire les grandes périodes de la formation de Leibniz:
l'autodidacte (chapitre II), l'étudiant (chapitre III), l'initiation à la politique
(1666-1672), etc., tandis que le dernier tiers est réservé à un exposé général du
sytème. Ce plan a l'inconvénient d'imposer des répétitions ; il a surtout des

avantages, puisqu'il permet de résumer pour eux-mêmes des ouvrages leibniziens
d'avant 1686 (comme le De principio individui et le Pacidius Philalethi) dont
on ne tient pas compte de la même façon dans un exposé général du leibnizia-
nisme, d'apprécier la profondeur du philosophe dès l'enfance, de remarquer le

mélange d'idées anciennes et modernes qui forme le climat de ses premières
études, la précocité et l'importance chez lui du thème de l'art combinatoire ou
de la caractéristique universelle et surtout la liaison de la doctrine de la
substance avec la logique, qui affirme la présence du prédicat dans le sujet, et avec
les mathématiques, qui déterminent la loi d'un développement continu. L'intérêt

de la lecture se concentre peut-être sur la narration du séjour parisien. On

y voit Leibniz, dans l'effervescence de la jeunesse, mener de front ses recherches
diverses et l'action politique et irénique. L'auteur y montre aussi d'une manière
intéressante comment le philosophe, du fait de l'infinité de l'analyse, ne parvient
jamais à l'idée simple, sans que ce scepticisme, si l'on compare sa position à celle
de Descartes, le conduise à reconnaître avec Pascal l'impuissance de prouver
propre à tout le dogmatisme: car de l'infini au fini, il ne laisse pas d'y avoir un
rapport régulier et la vérité de Yexpression répond à la vérité absolue. En bref,
il ne s'agit pas d'un livre d'agrément, car il n'est pas toujours agréable à lire,
mais d'un livre honnête de travail. Fernand Brunner

A.A. Luce: The Life of George Berkeley, Bishop of Cloyne. Thomas
Nelson and Sons Ltd., Edinburgh 1949.

In derselben vorzüglichen Ausstattung wie die Werkausgabe und damit auch
äußerlich ihr sich einreihend, ist von dem einen Herausgeber, A. A. Luce, eine

Biographie Berkeleys erschienen. Es ist eine Biographie im engen Sinne : in allen
Details, die die Quellen, vom Verfasser selbst z. T. erst zutage gefördert,
hergeben, wird der äußere Lebensgang geschildert und die Persönlichkeit Berkeleys
im Medium der Urteile seiner Zeitgenossen angedeutet. Jedoch bleiben die

philosophischen Inhalte von vornherein und grundsätzlich außer Betracht, und so

206



kommt es weder zu einer geschichtlichen Einordnung noch zu einer verstehenden
Rekonstruktion der geistigen Gestalt aus dem Werke. Der für uns wesentlichste
Aspekt dieses Lebens fehlt also. In dieser selbstgesetzten Beschränkung aber gibt
die Lebensbeschreibung zuverlässig Auskunft über des Philosophen Umwelt und
direkt erfahrene Mitwelt und über sein äußeres Geschick. Und da der Verfasser,
am selben College lehrend, wo auch Berkeley während Jahren gelernt und
gelehrt hat, die tradierten Gehalte seiner Welt noch in sich selber zu repräsentieren
scheint, so ist aus der Berichterstattung oft ein geradezu atmosphärischer
Eindruck zu gewinnen, wie ihn der bloße Sachverhalt, der berichtet wird, an sich
nicht geben könnte. Die Grundtendenz dieser durch sorgfältige Nachforschungen
auf den verschiedenen Schauplätzen fundierten Lebensbeschreibung ist es,

Berkeleys Bild von den karikierenden Zügen zu befreien, die ihm eine ungetreue
Überlieferung angehängt hat, und zu zeigen, daß er auch in den praktischen
Unternehmungen (wie seiner amerikanischen Expedition und der
Teerwasserpropaganda) nicht der weltfremde, närrische «Philosoph» gewesen ist, als den

man ihn gern ausgegeben hat. Gerhard Huber

Karl Jaspers: Nietzsche. Einführung in das Verständnis seines
Philosophierens. 3. unveränderte Auflage. W. de Gruyter & Co.,
Berlin 1950.

Man kann es durchaus verstehen, daß Jaspers seine großartige und in ihrer
Art klassische «Einführung» in das Verständnis des Nietzscheschen Philosophierens

in der Neuauflage unverändert gelassen hat, auch wenn sie im Augenblick
ihres Entstehens «zugleich gegen die Nationalsozialisten die Denkwelt dessen

aufrufen» wollte, «den sie zu ihrem Philosophen erklärt hatten». «Das Buch
ist ein Versuch, den Gehalt der Philosophie Nietzsches herauszuarbeiten gegen
den Strom des Mißverstehens seitens der bisher ihn aufnehmenden Generationen
und gegen die Abgleitungen in den eigenen Notizen des sich dem Wahnsinn
nähernden Mannes. Der Schein soll verschwinden zu Gunsten des prophetischen
Emsts des bisher vielleicht letzten großen Philosophen». Aus dem Vorwort zur
Neuauflage erfährt man außerdem, daß Jaspers ein Kapitel vorgesehen hatte,
«in dem durch Sammlung von Zitaten das Irren Nietzsches in naturalistischen
und extremistischen Wendungen belegt wurde. Das ergab ein vernichtendes
Bild». Aus Achtung vor Nietzsche hat er es weggelassen. Hier wäre nun vielleicht
doch die Frage angebracht, ob zu einem Denker nicht auch seine Unzulänglichkeiten

und Trivialitäten gehören und dargestellt werden müßten, keineswegs in
der Absicht, ihn zu verkleinern und seine Allzumenschlichkeiten zu
unterstreichen (obzwar dieser Antrieb nahe genug liegt), sondern um zu zeigen, daß
seine Größe und die Liebe zu ihm auch seine negativen, abstoßenden Züge

ertragen können. H. Kunz

I.M. Bochenski: La philosophie contemporaine en Europe. Traduit
d'après la 2° édition par François Vaudou. Paris, Payot, 1951,
252 pages.

207



M. Bochenski veut présenter et critiquer la philosophie contemporaine. Son

point de vue est clair: la philosophie est «métaphysique», ou elle ne mérite pas
son nom. M. Bochenski est assez clairvoyant et généreux pour se pencher avec
sympathie sur les «non-métaphysiciens» (c'est-à-dire en définitive ceux qui ne
sont ni thomistes, ni disciples de Lavelle, Haeberlin, Alexander, Hartmann et

Whitehead). Mais cette sympathie ne lui permet pas cependant d'éviter des

jugements extrêmement sommaires. Descartes est subjectiviste et nominaliste
(p. 14), Kant inaugure la «voie fatale» (p. 16), Bergson est irrationaliste (p. 28),
Maurice Pradines, «un des antirationalistes les plus radicaux» (p. 108). De tels

jugements, outre qu'ils sont parfois erronés, tel celui porté sur Pradines, se

réfèrent exclusivement à la systématique thomiste et deviennent des étiquettes.
Cet itinéraire reste cependant excellent, particulièrement dans les chapitres

consacrés aux Anglais et aux Allemands Husserl, Scheler et Hartmann. Un
appendice consacré à la logique mathématique et une vaste bibliographie
complètent heureusement ce manuel.

Le traducteur, que nous tenons en très grande estime, eût dû se décider à
traduire les noms propres en français, à rendre la «prehension» de Whitehead, soit

par préhension, soit par appréhension (mais pas les deux alternativement), de

même qu'il eût dû opter pour l'expression «relation interne et externe» de préférence

à intrinsèque et extrinsèque (en parlant de Bradley et de Russel).
J.-Claude Piguet

L'activité philosophique contemporaine en France et aux Etats-
Unis, Études publiées sous la direction de M. Färber. Paris, 1950,
Presses Universitaires de France, 2 vol. (YII 485 pages et 408

pages.)

On lira, sous ce titre, deux séries de dix-huit études, dans chacune desquelles un
philosophe présente tel aspect de la pensée de son pays ; ces études sont en général
suivies de bibliographies utiles. Terminant chacun des volumes, M. Lalande

pour la philosophie aux Etats-Unis, M. R. Mac Keon pour la philosophie en
France expriment leurs réflexions d'ensemble sur l'activité philosophique étrangère.

Des discussions entre les auteurs de ces essais seront publiées dans Philosophy

and Phenomenological Research (Buffalo) et dans les Etudes philosophiques.
Relevons avec M. Färber que ces études manifestent l'absence d'unité de

la philosophie dans chacun des deux pays. Il n'y a pas une philosophie française
et une philosophie américaine, mais les problèmes posés, en France, par l'existentialisme

et, aux Etats-Unis, par la construction d'une philosophie fondée sur
la logique et les sciences, sont actuellement caractéristiques.

Tome I : La philosophie américaine.

Ces études présentent d'abord une très grande variété de forme: synthèse,
inventaire, mise au point. Leurs auteurs, historiens pour la circonstance, écrivent
comme on pratique la recherche expérimentale; ils cherchent un point de vue
favorable pour mettre en lumière des caractères de pensées qui leur sont familières.
C'est dire leur modestie, leur esprit de recherche et surtout leur souci de rendre

208



intelligibles au public des questions difficiles. Ainsi, l'étude liminaire de A. C.

Benjamin : «La philosophie en Amérique entre les deux guerres» ne néglige, pour
exposer les préoccupations dominantes, ni les cycles de conférences Carus, ni
les revues. Ce souci de l'intérêt collectif, du sens public de la philosophie est

caractéristique; il s'accompagne d'une certaine conscience de l'originalité nationale.

Présentant à l'étranger la pensée de leur pays, de nombreux auteurs se

plaisent à rappeler les traditions de la Nouvelle Angleterre, insistent sur la
composition ethnique originale de l'Amérique et, des succès que l'homme y
remporte sur la nature, ils pensent déduire certains traits généraux de sa pensée :

celle-ci sera «publique» et démocratique, dynamique et fortement attachée à

l'existence terrestre, attentive d'ailleurs aux méthodes des sciences et plus encore
soucieuse de l'expression, de ses règles et des sophismes auxquels elle expose.

Après les influences venues du sensualisme et de la pensée française du
XVIIIe siècle, puis de l'idéalisme et surtout de l'hégêlianisme, la première pensée

proprement américaine est bien le pragmatisme, assumé presque à l'instar d'une
pensée nationale. Ce stade serait d'ailleurs dépassé, mais le mouvement
aujourd'hui dominant, le naturalisme et le réalisme critique, tout en abandonnant
la théorie de la vérité et en modérant l'optimisme pragmatiste, en conserve bien
des traits, et surtout l'esprit expérimental. La plupart des études retracent,
chacune à sa manière, cette évolution, tout en prenant souvent pour cible
l'idéalisme. (Il faut entendre par ce terme, la théorie de la réalité du monde des

idées et non pas les théories de la connaissance que nous désignons ainsi.)
Cela ne va d'ailleurs pas sans humour, ni sans gratitude: partout apparaît le
souvenir vivant tant de Royce que de James; les références respectueuses à

Dewey, le patriarche de la pensée américaine actuelle, sont nombreuses et sa

philosophie fait l'objet d'une forte étude de Sydney Hook.
Les articles dont le climat reste le plus proche du nôtre sont celui de G. Boas sur

L'Histoire de la philosophie et la très belle étude de H.G. Townsend: L'Idéalisme
en Amérique.

L'important article de M. Farber: La Philosophie descriptive et la nature de

l'existence humaine témoigne de l'essor des études phénoménologiques aux Etats-
Unis. Il explique surtout comment les Américains se sont intéressés à la
phénoménologie et ce qu'ils ont gardé de l'œuvre de Husserl. Il s'agit donc plus de

distinctions entre les divers essais européens de la phénoménologie et des

philosophies existentielles, que d'un véritable exposé des travaux américains. Cette
mise au point prend même parfois une nuance de polémique. L'intention déclarée

en est d'écarter de la phénoménologie purement descriptive toute la
problématique de la noesis, telle du moins qu'elle avait conduit Husserl à l'idéalisme
et Heidegger à sa description de l'existence. Une affirmation caractéristique:
«La méthode descriptive ne pouvait que chasser les éléments mystiques» paraît
avoir pour corollaire une brève critique de Kierkegaard. Des mises au point
telles que «L'homme en général nous intéresse beaucoup moins que des types
d'hommes historiques» conditionnés par le processus historique et social, ou
encore: «Le monde est ce pourquoi l'existence existe» conviendront en tout
cas aux nombreux Américains partisans d'un matérialisme «non réducteur»
doublé d'un «naturalisme évolutioniste» qui respecterait les «niveaux d'émer-

14 209



gence» (voir l'article d'un représentant attitré de cette tendance, R. W. Sellar
et les critiques que lui adresse M. Lalande, p. 480 sq.).

Il semble que les penseurs américains, très attentifs, malgré leur individualisme,

à l'acord du penseur et de son milieux, au penseur révélateur
de son milieu, supposent qu'il en va de même en Europe. Dès lors, non seulement
ils prennent tel penseur (Heidegger par exemple) comme représentatif d'une
époque, mais ils se servent de l'époque pour mieux comprendre le penseur.
Peut-être risque-t-on alors de confondre l'intention d'un philosophe avec celles

que lui a prêtées son milieu et qui lui ont fait ensuite une popularité à laquelle
il aurait parfois cédé. Ce processus historique si humain serait-il trop compliqué,

sinon à comprendre, du moins pour qu'il soit opportun de le reconnaître
Mais c'est là un trait assez général, et certainement le point délicat d'une

pensée pourtant généreuse, énergique et créatrice: toute tournée vers l'avenir,
cette pensée se montre peu soucieuse (M. Boas le remarque, p. 39), hors son
intérêt le plus immédiat, de saisir la pensée d'autrui dans toute sa signification.
Elle classe et passe. De là, aussi, le nombre imposant de partis philosophiques
en -isme auxquels se complaisent les références américaines, et qui étonnent
M. Lalande.

Cela dit, on reviendra à l'étude de M. Färber; on y trouvera de très intéressantes

informations sur Peirce, comme précurseur américain de la phénoménologie;

on appréciera les intentions novatrices de l'auteur et l'ampleur de
l'information. Bien que (les remarques de M. Lalande, p. 476 — 477, le montrent assez),

il reste des deux côtés de l'Atlantique bien des points obscurs dans la pensée
de Husserl, il n'y a en effet aucune raison pour que la phénoménologie future
ne diffère des intentions de son premier créateur.

Suivant l'étude de M. Färber, celle de Ch. A. Baylis: Le donné et la connaissance

perceptive prépare aux articles concernant le réalisme, la logique et la
philosophie des sciences; elle aboutit en effet à la théorie des «connexions

empiriquement nécessaires». En procédant, de manière plus systématique
qu'historique, à partir d'un problème précis et très caractéristique, qu'il ne résout pas,
d'ailleurs, M. Ch. A. Baylis a écrit une des meilleures études de tout l'ouvrage,
et celle qui fait le mieux comprendre l'origine du néo réalisme et du réalisme

critique en Amérique.
Les études sur la logique et la philosophie des sciences sont particulièrement

nombreuses et soignées. De caractère historique, elles expliquent surtout des

points de vue et retracent des recherches; elles ne paraissent pas devoir apporter
quelque chose de nouveau et ce n'est pas ce qu'on leur demande. L'objet de

V. F. Lenzen (La philosophie de la science en Amérique) et celui de F. Kaufmann
(Quelques problèmes fondamentaux du positivisme logique) est semblable, mais
le point de vue reste différent, le second de ces auteurs étant, dans l'étude de

l'«empirisme logique», le plus proche du cercle de Vienne, dont l'influence aux
Etats-Unis nous est plusieurs fois décrite (avec le plus d'originalité par V. F.

Lenzen). L'idée que «les concepts servant à décrire les phénomènes n'ont de

sens que si l'on peut spécifier la méthode par laquelle on examine si ces concepts
sont applicables» (p. 182), celle que «la description physique présuppose des

définitions, dont on a besoin pour donner un sens au résultat des expériences»
sont caractéristiques de la pensée de V. F. Lenzen, pour qui, d'ailleurs, les con-

210



cepts sont «des instruments fournis d'abord par l'expérience, qui servent ensuite
a priori dans les interprétations que nous donnerons aux expériences futures».
Mais ce sont toujours les problèmes de signification qui forment le centre du
débat. C'est à eux aussi qu'aboutit l'étude plus technique de F. B. Fitch:
L'attribut et la classe, où l'on peut lire ce programme: «La seule manière dont
l'humanité puisse forger une éthique et une philosophie qui correspondent
aux progrès que représente la fabrication de la bombe atomique, c'est de faire
un usage intense de la logique symbolique pour critiquer et corriger les systèmes
éthiques et philosophiques du passé, et pour édifier des systèmes nouveaux et
meilleurs.» Une des études les plus attirantes et les mieux réussies (et dont on
appréciera l'humour) est celle de D. C. Williams: La probabilité, F induction et

l'homme prévoyant. A la théorie de la probabilité de fréquence, elle oppose une
théorie de la probabilité logique qui donne un fondement au principe du risque
calculé, mais réel, non seulement pour les sciences, mais pour la pratique.

L'intérêt pour l'expression, autant que pour la signification, dans l'étude des

sciences et de la logique, est tout à fait caractéristique; il ne l'est pas moins
dans l'étude de l'histoire qui est un discours (pour G. White) et de l'éthique,
comme en témoigne l'étude pénétrante d'A. Edcl: Quelques orientations de

l'éthique naturaliste américaine. A l'étude solide et opportune de V. J. Bourke:
La morale thomiste et la question de la possession matérielle fait pendant un rapport
fort étendu de D. S. Robinson sur La philosophie religieuse américaine dont
l'«humanisme naturaliste» ne paraîtra pas à tout le monde précisément religieux.

L'étude remarquable de Th. Munro, le directeur du «Journal of Aesthetic
and Art Criticism», nous apprend beaucoup de choses sur l'ampleur que peuvent
prendre les points de vue international, culturel, utilitaire et instrumental,
démocratique enfin, en art, aux dépens de l'esthétique pure. Là encore règne
un naturalisme dont on ne sait trop s'il répond au besoin, louable, d'expérience,
d'investigation, de compréhension — ou à une notion limitée de l'expérience
et à une certaine inquiétude devant tout ce qui pourrait être sur-naturel,
surhumain ou simplement inusité, inattendu, personnel.

Il n'est pas question, dans tout l'ouvrage, de psychologie, cette science ayant
maintenant aux Etats-Unis son statut bien défini qui la soustrait à la philosophie
générale. Remarquons aussi que le passage de la psychologie à la métaphysique
est et a été ici toujours aussi peu connu et pratiqué qu'en Allemagne par exemple.

Des références à la psychanalyse apparaissent, çà et là, à propos de l'éthique
et des théories sociales, notamment l'idée de frustration. Au contraire, les

références à des états plus ou moins définis de la société sont assez coutumières,
nous l'avons vu, du moins lorsqu'il s'agit d'interpréter le rapport entre la pensée
et le mode de vie aux Etats-Unis et la sensibilité de cette pensée aux influences

étrangères, aux événements, aux crises économiques.
L'étude très documentée de V. J. Mac Gills sur La tendance dominante des

doctrines sociales en Amérique concerne surtout, en effet, des doctrines — et
parfois des interprétations psychanalytiques appliquées aux collectivit és. Il n'y est
guère question de ce qu'on appellerait sociologie en France ou en Allemagne.

L'étude de M. G. White: Vers une philosophie analytique de l'histoire, attirera
l'attention par les problèmes méthodologiques qu'elle pose. C'est aussi l'une
des plus riches en aperçus métaphysiques.

211



A ces notes fort incomplètes, ajoutons deux remarques: la première à
l'intention des philosophes de langue française; après avoir résumé non sans humour
les diverses manières dont on a pu rédiger ou enseigner l'histoire de la
philosophie, M. G. Boas constate que cette discipline a été dominée, en Amérique,
par l'influence de Hegel. D'où il suit d'abord que seuls comptent les auteurs
de grands systèmes, cela au détriment de ceux qui se sont attachés à des études
spéciales. Et que, d'autre part, Kant ayant, en résumé, opéré la synthèse de

Hume et de Rousseau, plus aucun philosophe français ne pouvait, après Kant,
avoir joué un rôle qui justifiât sa présence dans un manuel d'histoire de la
philosophie à l'usage des étudiants, du moins au-dessous du niveau de la licence;
cela en dépit de la vogue deVictor Cousin au XIXe siècle, en Amérique, et du
positivisme pour lequel les penseurs américains ont toujours manifesté de l'intérêt.
Cette remarque, coïncidant avec celles qu'on peut faire en pays de langue
allemande, est fort instructive. Elle pose à sa manière le problème de l'histoire
de la philosophie et de l'information dans le domaine philosophique. Chemin
faisant, on aura aperçu tout ce qui distingue la pensée américaine de la pensée
d'expression française (par exemple, le passage de la psychologie à la métaphysique.)

Les remarques de M. Lalande et celles (dans le tome II) de R. Mac Keon n'en
prennent que plus d'intérêt, et l'on peut dire que la présente collection d'études
constitue une bonne tentative dans l'ordre de l'information philosophique.

Notre seconde remarque concerne ceux qui s'intéressent plus particulièrement

à l'enseignement de la philosophie, surtout au degré secondaire : du rapport
très utile de H. Taylor sur La philosophie de l'éducation aux Etats-Unis, et de

nombreuses remarques de A. C. Benjamin (p. 4 et 13), il résulte, d'une part,
que la pédagogie américaine a toujours été fondée sur la philosophie et qu'elle
ne cherche point à s'en cacher, et, d'autre part, que l'enseignement
de la philosophie a été jugé indispensable dans les Colleges (Universités, à un
degré qui est à peu près celui des dernières classes du Gymnase, ou des années
de propédeutique) au titre de culture générale, et afin de surmonter le morcellement

des connaissances et le cloisonnement des disciplines.
Si nous avons fait, chemin faisant, quelques réserves; si nous souhaitons,

dans la prochaine édition, voir mentionner la traduction française anssi des

Variety of Religions Experience: si nous préférerions ne pas voir appelée «livre»
la conférence de M. Heidegger: IVas ist Metaphysik? (il s'agit là, certainement,
d'une erreur de traduction), nous ne pouvons qu'exprimer la confiance et la
reconnaissance bien dues aux auteurs, à M. Marvin Farber et aux traducteurs

pour leur travail très soigné, pour leur point de vue toujours très large, pour
leurs informations bibliographiques enfin.

De même, nous n'avons pas manqué de souligner les difficultés apparentes
de cette pensée. Elle a renoncé souvent à aller «au fond des choses» pour répondre
à des questions pratiques et pour s'attacher aux significations, aux expressions,

aux opérations. Si elle répugne au mysticisme et à l'idéalisme, c'est par vertu
et probité, à cause du primat reconnu des questions sociales et techniques:
elle ne s'attache qu'à des questions que justifie un intérêt général manifesté.
Le manque d'intérêt pour l'inattendu, pour le différent, pour le personnel chez

autrui font un trop grand contraste avec l'audace des entreprises philosophiques
et scientifiques. Certes, quand ils se disent cartésiens, ces penseurs songent

212



surtout à dominer et à s'apprivoiser l'étendue. Il ne faudrait d'ailleurs pas
en conclure qu'ils manquent d'esprit critique ou de libéralisme (le présent
ouvrage paraît grouper des collaborateurs d'opinions divergentes). Mais leur
confiance et leur sympathie sont peut-être trop ouvertement accordées d'avance

pour les engager bien loin dans la compréhension d'autrui. Cette difficulté n'est
que la revanche de qualités puissantes: intentions généreuses, attitude vigoureuse

devant le monde, pragmatisme, en somme, toujours déterminant.

Tome II: La philosophie française.
Nous nous réservons de présenter ultérieurement à nos collègues de langue

allemande les 18 études de cette série. Après deux introductions magistrales de

M. J. Havet, La tradition philosophique française entre les deux guerres, et de

M. J. Wahl, La situation présente de la philosophie française, E. Bréhier expose
avec autorité ce qu'est la tâche de l'historien de la philosophie. Est-ce un simple
effet de composition M. Hering, un phénoménologue de la toute première heure,

ayant fait un exposé précieux sur la phénoménologie en France, survient M. G.

Berger qui, comme l'interlocuteur d'un dialogue socratique, est ici chez lui;
mais toujours comme dans le dialogue socratique, M. Berger arrive pour s'interroger

sur le but et la raison d'être de la philosophie (Expérience et transcendance).
Les exposés de M. Le Senne (De la Philosophie de VEsprit) et Lavelle (Les
trois moments de la métaphysique) semblent vouloir être des réponses.

L'existentialisme, présenté brièvement et avec clarté par M. Campbell est —

avec le bergsonisme — vivement critiqué par M. A. Cornu; M. Polin aussi

montre que Sartre, parti de problèmes ontologiques, ne réussit pas à rejoindre les

valeurs; pour comprendre les valeurs, il faut, selon M. Polin, partir «de

l'évaluation, entendue comme l'imité dialectique de la valeur, de l'action et de

l'œuvre» (p. 229).

Thomisme, Existentialisme, Personnalisme, Philosophie de l'action et de la
religion, l'étude de M. Duméry n'ignore aucun aspect de la philosophie catholique

en France.
M. R. Mehl, examinant à son tour la situation de la philosophie religieuse en

France fait bien comprendre comment l'attitude existentialiste, rencontrant
la méthode phénoménologique, est favorable à la constitution d'une philosophie
religieuse qui élucidera la condition de l'homme chrétien.

M. Bayer maîtrise l'évolution de l'esthétique française, tout équilibre spirituel,

tout purisme sous l'égide de Valéry, mais qu'il juge aujourd'hui envahie

par la «littérature» et par la «métaphysique».
Sous le titre de Connaissance et critique sociale, M. H. Lefebvre opère la

critique sociale de la pensée contemporaine. Il dégage de grands thèmes collectifs,
le «continu» et le «discontinu», que représentent éminemment des philosophies
(bergsonsime — existentialisme), mais qu'il montre aussi dans des formes

esthétiques.
L'étude de M. Raymond Aron sur la philosophie de l'histoire propose un

programme plutôt qu'elle n'offre l'analyse de ce qui s'est écrit en France à ce sujet.
M. H. Wallon s'attache à montrer que la philosophie de renseignement en

France est conditionnée par un processus historique.

213



Nous avons gardé pour la fin la question de la philosophie des sciences et de

la logique : c'est là un des points qui eût permis avec les rapports sur la
philosophie américaine le plus de comparaisons et le plus de contacts. Mais pour ce

qui concerne la logique, l'étude, très claire, de MM. Boll et Reinhart nous paraît
s'attacher davantage au passé qu'à l'ensemble des efforts contemporains. Quant
à la philosophie des sciences, l'irremplaçable bibliographie commentée par M. La-
lande fait regretter encore plusl'absenee — accidentelle — d'une étude sur ce sujet.

Un ouvrage de ce genre, assurément utile à chacun, a cependant surtout le

caractère d'une présentation — plus encore que d'un inventaire. On aimerait
donc connaître l'effet qu'il pourra produire sur ceux à qui il est destiné en
premier lieu. A cet égard, les «réactions américaines» de M. R. Mac Keon susciteront
de l'intérêt, et surtout bien des questions. On peut se demander si la pensée
française n'a pas souffert quelque peu du plan choisi en commun: vues
d'ensemble, mouvements, disciplines, préoccupations actuelles. Sur ce terrain,
l'originalité et le génie propre de chaque penseur apparaissent moins nettement, même
dans un ouvrage aussi bien préparé que celui-là. Et puisqu'il s'agissait de décrire

un «état» de la pensée, de la culture philosophique en France, il nous semble

qu'à côté de la recherche et de la création philosophique il eût été bon de faire
une place à une institution aussi caractéristique que l'enseignement de la
philosophie dans les lycées. On ne se rend pas toujours compte en France combien
cette institution, par son ampleur et par ses programmes surtout, est originale,
et, d'autre part, quel rôle elle peut jouer dans la production philosophique : non pas
que les manuels soient des oeuvres créatrices, mais parce que la classe de

philosophie crée un public plus accessible aux exposés méthodiques et techniques
et entretient un autre public de professeurs et d'agrégés; peut-être même permet-
elle (si elle ne le crée pas) un style d'exposé.

Quoi qu'il en soit, ce volume, du genre le plus difficile qui soit à composer,
sera très apprécié. Daniel Christoff

Karl Viëtor: Geist und Form. Aufsätze zur deutschen
Literaturgeschichte. A. Francke AG. Verlag, Bern 1952.

Von dem 1951 als Professor an der Harvard University verstorbenen bekannten

Literarhistoriker Karl Viëtor ist als letztes Werk eine umfangreiche Sammlung

von Aufsätzen zur deutschen Literatur- und Geistesgeschichte erschienen.
Der vor allem durch seine Forschungen über Goethe und Büchner wie auch durch
sein Frühwerk, die Veröffentlichung der Briefe von Hölderlins Diotima, berühmt
gewordene Gelehrte behandelt in diesen neuen Untersuchungen die Themen:
Deutsche Barockliteratur; Luthertum, Katholizismus und deutsche Literatur;
Johann Scheffler; Grimmelshausen; Goethes Anschauung vom Menschen;
Goethes Altersgedichte; Goethes Gedicht auf Schillers Schädel; Die Idee des

Erhabenen in der deutschen Literatur; Hölderlins Liebeselegie; Die Geschichte
literarischer Gattungen. — Schon die Wahl der Themen bürgt für eine
Auseinandersetzung mit bedeutenden Fragen innerhalb der neueren deutschen
Literaturgeschichte. Aus seinem reichen Wissen heraus und mit der Aufgeschlossenheit
des echten Literarhistorikers für beide Spannungspole der «Literatur»: für den

214



Geist wie für die Form, hat uns Viëtor ein Werk hinterlassen, für das wir ihm
zu tiefem Dank verpflichtet sind. In den Goethe-Aufsätzen insbesondere zeigt
sich die bewundernswerte Fähigkeit des Verfassers, aus der gründlichen Kenntnis
der wissenschaftlichen Schriften Goethes wie der zeitgenössischen Philosophen
den Zugang zum Verständnis der schwierigeren Dichtungen Goethes zu erleichtern,

ohne doch dem eigenartigen irrationalen Zauber dieser Kunstwerke Gewalt
anzutun. Eine besondere Kostbarkeit scheint uns auch der Aufsatz über die Idee
des Erhabenen in der deutschen Literatur, da der Verfasser die Geschichte und
das Schicksal des «Sublimen» von Pseudo-Longin über Boileau bis zu den
deutschen Idealisten verfolgt. Wenn Viëtor hier etwa auf den Zusammenhang
zwischen dem durch die französischen Klassiker neu entdeckten Ideal des Erhabenen
und den von ihnen bevorzugten Dichtungsgattungen hinweist : nämlich der
Tragödie und, im Bereich der Lyrik, der Ode als «derjenigen unter den lyrischen
Gattungen, die am meisten Würde hatte», so findet sich der Leser erfreut an
einen der Punkte gefuhrt, von wo er «Geist» und «Form» in ihrer organischen
Verbindung als den echten Ausdruck der «geeinten Zwienatur» Mensch zu
schauen vermag. Den Freund der Dichtung Hölderlins werden die subtilen Worte
zur Elegie «Menons Klage um Diotima» in höchstem Maße ansprechen: wenn
man gelehrt und innig in einem schreiben kann, so ist dies Viëtor gelungen. Ein
letzter Aufsatz gilt endlich der Geschichte der literarischen Gattungen; er rührt
an ein Problem, das heute wieder viel diskutiert wird (z.B. von E. Staiger oder
W. Kayser) und zeigt, wie beunruhigend der alte Universalienstreit, angewandt
auf ästhetische nomina, welche durchaus res sein wollen, plötzlich wieder
auszubrechen vermag. Maria Bindschedler

J.-F. Angelloz: Goethe. Mercure de France, Paris 1949. J.-F. Angel-
loz:Rilke. Mercure de France, Paris 1952. F. Hiebet: Novalis, der

Dichter der blauen Blume. A. Francke Verlag, Bern 1951. H. Mayer:
Georg Büchner und seine Zeit. Limes-Verlag, Wiesbaden 1946.

K. Viëtor: Georg Büchner : A. Francke Verlag, Bern 1949. K. Viëtor:
Goethe. Dichtung- Wissenschaft-Weltbild. A. FranckeVerlag, Bern
1949.

Nachdem seit 1915 keine wissenschaftliche Gesamtdarstellung über den Dichter

Georg Büchner mehr erschien, haben sich neuerdings im Abstand von drei
Jahren zwei deutsche Autoren, Karl Viëtor und Hans Mayer, eingehend mit der
herausfordernd radikalen Erscheinung des revolutionären Dramatikers beschäftigt,

beide leidenschaftlich bemüht, zum innersten Kern der antinomienreichen
Gestalt vorzudringen, beide als Emigranten späte Mitgenossen seines Schicksals,

beide als Deuter Büchners interessant, aber auch als wissenschaftliche

Exponenten geistiger Mächte unserer Zeit. Mayer geht im Sinn des Ungarn Georg
Lukàcs mit marxistischen Begriffen vor, Viëtor sucht die Welt mit den Maßstäben

eines subtilen Humanismus von geschärftem sozialem Gewissen zu messen.
Der Tod riß ihn 1951 aus seiner Lehrtätigkeit in Harvard - viel zu früh für die an
Forschem seines Ranges arme Germanistik.

215



Viëtor teilt sein Buch in die Hauptabschnitte Politik, Dichtung, Wissenschaft.
Damit ist zugleich die Folge festgelegt, in der Büchners Ergiebigkeiten zutage
traten. Hier wurde die Substanz des Lebens und des Werkes vor allem andern aus
dem Erlebnis der Politik genährt. «Der Kampf für die Freiheit der Vielen gegen
die Despotie der Wenigen macht den wichtigsten Inhalt von Büchners kurzem,
leidenschaftlichem Leben aus». So stellt Viëtor denn zunächst mit feinem Spürsinn

für wirkende Zeitkräfte seinen Büchner in das soziale und politische
Geschehen um 1830 und klärt die Frage, wie unter französischen Einflüssen aus dem
Medizinstudenten ein aktiver Revolutionär gegen die Fürsten und Kabinette der
Metternichzeit werden und wie die Enttäuschung über die im Ideologischen
befangene Opposition des Frühliberalismus ihn zu immer radikaleren Einsichten
und Taten treiben konnte. Nur das «notwendige Bedürfnis» großer Massen rufe
Revolutionen herbei, und der Hunger allein könne die Freiheitsgöttin werden,
stellt Büchner fest, dem Denken der meisten deutschen Zeitgenossen weit
vorauseilend, und bildet junge Revolutionäre aus, die das hungernde Volk reif für
den Aufstand und den Staat sturmreif füi eine neue soziale Ordnung machen
sollen. Mit Recht nennt Viëtor den unter Lebensgefahr verbreiteten «Hessischen

Landboten», im wesentlichen ein Werk Büchners, die bedeutendste deutsche

Kampfschrift vor 1848. Wir sehen sie wie ein Fanal in jener geistigen Bewegung,
die im 19. Jahrhundert von den großen idealistischen und transzendentalen
Gedankengebäuden hinweg zu den Philosophien führte, welche die materialistisch
aufgefaßte Welt aus sich selbst heraus erklärten, und in der politischen Bewegung,

welche die Emanzipation des Bürgers, des Arbeiters, der Frau, schließlich
auch des Kindes vorbereitete.

Viëtors Kapitel über den Politiker Büchner enthalten eine Fülle vom Autor
nicht immer ganz ausgewerteten Stoffes zur Psychologie des radikal revolutionären

Menschen, der in Büchner fast urbildhaft erscheint : mit messerscharfer

Folgerichtigkeit ein radikales Dogma anwendend, blind für jede ausgewogenere
Weltsicht, zugleich glühend zur Tat bereit, auch wenn sie zerstören muß. Und
es fehlt kaum eine seiner tragischen Möglichkeiten: der Verrat aus den eigenen
Reihen (er zwang Büchner 1835 zur Flucht), die Verkennung des Gegners, aber
auch dessen, was das zu befreiende Volk im Innersten ist. In packenden Worten
spricht Viëtor von den historischen Verhängnissen des doktrinären Radikalismus,

der mit Teilwahrheiten nur Scheinlösungen findet, und ordnet Büchner in
das Kräftefeld seiner Generation ein. Im Gehalt an prototypisch Menschlichem

liegt das tiefere Interesse einer Biographie für den Leser. Wir hätten es gern
gesehen, wenn der Verfasser in seinem Revolutionär Büchner zugleich deutlicher
den urbildhaften jugendlichen Menschen sichtbar gemacht hätte. Es ist nie zu

vergessen: ein kaum Zwanzigjähriger wollte in Hessen «Krieg den Palästen,
Frieden den Hütten» bringen, und ein Zweiundzwanzigjähriger schrieb das
Dantondrama. Er ging in genialer Raffung die drei großen Schicksalswege des Jugendalters

: im Drang ungemessen erwachender Kräfte den Weg des leidenschaftlichen
Aufruhrs gegen seine Umwelt, dann den des stummen Erleidens und schließlich,
ein paar Schritte weit vor dem frühen Tod, den Weg des allmählichen Überwindens.

Wie wurde aus dem verfrühten Revolutionär Büchner der Dichter Büchner
Das Rätsel einer schöpferischen Kraft, die in fünf Wochen «Dantons Tod» und

216



in weniger als zwei Jahren mindestens drei weitere Dramen, die fragmentarische
Erzählung «Lenz» und erst noch eine vergleichend-anatomische Untersuchung
von Rang schuf, ist kaum aufzulösen. Den wichtigsten Zugang eröffnet Viëtor,
indem er vom Danton-Drama sagt, es sei «transponiert aus der Sphäre des Willens

zur Tat»; die Revolution, die nicht Geschichte wurde, wird Dichtung. Das
Bild des revolutionären Menschen wird abgerundet, indem ein Äußerstes
hinzukommt : Der Revolutionär wird sich selbst in seinen nihilistischen Möglichkeiten
fragwürdig : «Er empfand es als das Grundproblem seiner eigenen Existenz, daß

es galt, die Spannung auszuhalten zwischen den Notwendigkeiten des politischen
Handelns, die kein Gewissen dulden, und den Erfahrungen des betrachtenden
Verstehens. Als Dichter ist er ein tief Wissender und also voll Gewissen.» Büchner

aber wächst noch nicht über den Konflikt hinaus, sondern weicht aus in die
weltanschauliche Metaphysizierung seiner Verzweiflung: Die Ursache allen
Unheils liegt in der ewig unveränderlichen, verpfuschten Urbeschafl'enheit der Welt.
So wird die Erzählung «Lenz», ein Meisterstück früher realistischer Psychologie,
zur Anklage gegen die Grausamkeit des Lebens, und ebenso der «Woyzek».
Mit Recht warnt Viëtor davor, daß man dieses Drama verengend lediglich als
soziales Tendenzstück auffasse.

Kam dem Verfasser in den politischen Kapiteln seine feine Witterung für
soziale, politische und psychologische Realitäten zustatten, so tritt jetzt in den

Partien über Büchners Dichtung sein hochentwickeltes Stilgefühl hinzu. Zu

lesen, was er zum Beispiel über die Form des «Danton» schreibt, ist ein reiner
Genuß und Gewinn.

Für die Seiten über Büchners naturwissenschaftliche Leistung aber zog er
einen Naturforscher zu Rate, den Zürcher Zoologen Jean Strohl mit seinem Buch
«Ludwig Oken und Georg Büchner» (1936). Zeigen sich bei dem strengen
Empiriker kurz vor seinem Tode erste Übergänge zu gelösteren Anschauungen, wenn
er sich Oken und Carus zu nähern scheint Und beim Politiker unter dem Einfluß

des schweizerischen Gastlandes? «Es sieht so aus, als ob der sozialistische
Revolutionär Büchner nun nicht mehr dogmatischer Fanatiker genug war, um
nicht zufrieden damit zu sein, daß hier demokratische Grundsätze im Politischen
und Sozialen von einem bürgerlichen, nicht einem proletarisch-revolutionären
Regime durchgeführt wurden, wenn sie nur überhaupt durchgeführt wurden».

Im Schlußkapitel «Die Persönlichkeit und ihr Zeitalter» sucht der Verfasser
nach dem Wirklichen, aus dem sich die merkwürdige Vielspältigkeit Büchners
erklären ließe. Er findet es in seinem tiefen Einklang mit seiner Epoche. Er ist
ihm genau so wie sein hamlethafter Leonce und wie so mancher «Jungdeutsche»
«einer aus der dunklen Stunde zwischen dem Untergang des Idealismus und dem

Aufgang des neuen, realistischen Lebensglaubens, Sprecher der gefährdeten
Jugend einer krisenhaften Übergangszeit».

Für marxistische Forscher scheint Büchner ein Paradefall zu sein. Ist er mit
seinen deterministischen Auffassungen, mit seiner Einsicht in die ökonomischen
Ursachen der Revolution, mit seinem aktiven Kampf gegen politische Restauration

und seinem Mißtrauen gegen den bürgerlichen Liberalismus nicht ein
Vorläufer Marxens Mayers Buch «Georg Büchner und seine Zeit» ist die
ausführlichste Antwort der marxistischen Forschung auf die Büchner-Frage. Das
Ziel einer solchen Betrachtung ist hier dann erreicht, wenn bis ins Letzte abge-

217



klärt ist, durch welche äußeren Umstände eine menschliche Existenz und ein
Werk determiniert sind. So bringt Mayer, beträchtlich über Viëtor hinaus, vor
allem Material bei zur Erhellung der näheren und weiteren Umwelt Büchners.
Wir erfahren zum Beispiel von einer Schwester Luise, die eine Romanschriftstellerin

und Vorkämpferin der Frauenbewegung war. Mayer hat sich überdies

eingehender als Viëtor mit den frühen Spuren radikalen Denkens beim
Gymnasiasten Büchner befaßt, und der Hintergrund der Biedermeierzeit (aus der,
wie er in seiner nicht immer einwandfreien Sprache behauptet, dem Nachfahren
«der Schrei der Langeweile entgegenhallt») ist bei ihm reicher ausgemalt. Wir
entdecken bei dem Marxisten Mayer sogar einen kleinen dogmenfreien Raum,
denn im Sinne seines Meisters ist bestimmt nicht die Liebe für das selbstzweckhaft

verspielte Sein in «Leonce und Lena» oder die kommentarlose Registrierung
der Tatsache, daß der sterbende Büchner seinen Atheismus auf einmal widerrief.

Sonst aber ist zu sagen, daß eben doch sowohl Büchner wie auch sein Zeitalter

zu komplex sind, um unverzerrt in den geistigen Horizont Mayers
hineinzugehen. Gerade Viëtors Biographie zeigt im Vergleich mit Mayers Buch, daß
auch die Gestalt eines radikalen Revolutionärs tiefer und wahrer gesehen wird,
wenn man sie universal und nicht irgendwie doktrinär betrachtet.

Man muß Einspruch erheben gegen die entstellende Darstellung dessen, was
dem Verfasser an historischen Erscheinungen mißliebig ist. Wir erwarten von
ihm nicht viel Sympathie für das «konservative» Denken der Hoch- und
Spätromantik, aber die Romantiker zu bagatellisieren wie hier: «Ihr Ruf findet (1830)
im Volk keinen Widerhall; sie sind politisch diskreditiert und ästhetisch der

Wirkung in die Weite beraubt» geht nicht an. Ebenso wenig ist die «Neuromantik»

der Jahrhundertwende als bloße «Artistik und Kunstgewerblichkeit» abzu-

tun (Hofmannsthal, Rilke), und daß Immermann in dem Roman «Die Epigonen»
unterhalb des Kreises armer verwirrter Studenten nichts gefunden habe, «was
des Abbildens, der Einbeziehung in das Gemälde der Epoche» würdig gewesen
wäre, ist schlechterdings nicht wahr.

Es ist immer verhängnisvoll, wenn in der Wissenschaft die Theorie als
Hilfsmittel der Erkenntnis überschätzt wird, besonders wenn die Theorie auf bloßen
Teilwahrheiten beruht. Bei Mayer führt dies nicht bloß zu größeren und kleineren
Ungerechtigkeiten gegenüber dem, was er weltanschaulich verwirft, sondern auch
gegenüber Büchner selbst, für den er sich sonst doch mit schöner Begeisterung
einsetzt. Er wendet auf ihn zwei fragwürdige, seinen Helden verkleinernde
Theorien an, die aber zu den tragenden Stützen von Mayers Weltanschauung
gehören. Die eine besagt, daß die notwendige und erwünschte Überwindung der
feudalen und der bürgerlichen Gesellschaftsordnung nur durch den radikalen
Umsturz möglich sei. So hält er es bei der Beurteilung des Büchnerschen Dantondramas

mit Robespierre, der den nihilistischen Terror für Tugend hält, weil er
nichts anderes als die schnelle, strenge und unbeugsame Gerechtigkeit sei, und
Büchners quälender Zweifel am «ungebrochenen Revolutionär», ausgesprochen
durch Danton, ist ihm nichts als ein Beweis für unreifes historisches Denken.
So sehr er jenen Büchner bejaht, der in der wirtschaftlichen Ungerechtigkeit die
Ursache der Revolutionen sieht, so verständnislos ist er für jenen, der auf die

Entfesselung der Revolution verzichtet: «Nirgends klingt die Konsequenz an,
daß eine Änderung der gesellschaftliehen Determinanten auch zu Änderungen

218



der determinierten Zustände führen könnte». Wo der Politiker Büchner doch
schon so nahe an die einzig richtige Zukunftsvision herangekommen war: «Vom
Felsen des Atheismus aus erblickt Marx ein Gelobtes Land .!»

Die zweite fragwürdige Theorie, die den Verfasser zu schiefen Urteilen
verführt, besagt, daß alles menschliche Gehaben von Umständen abhängig sei, die
außer uns liegen. Daher denn der Triumph des Verfassers, wenn er in Büchners
Woyzek Gleiches zu entdecken glaubt : «Hier erscheinen die Redenden und
Handelnden durchaus gebunden durch ihre Funktionen und Stellungen in der
gesellschaftlichen Hierarchie; ihre Moral ist solche bestimmter sozialer Gruppen, ihr
Denken bestimmt durch ihr gesellschaftliches Sein; ihre Beziehungslosigkeit
enthüllt die Unüberbrückbarkeit getrennter sozialer Gruppen, Herrschender und
Unterdrückter.» Kein Wunder, daß Mayer Schiller erbittert ablehnt, denn hier
wird die Veränderung der Welt zwar auch gefordert, aber nur durch den
veränderten Menschen, und dessen Veränderung ist einzig wünschbar auf Grund
freier, autonomer sittlicher Einsicht. So muß denn alles, was bei Büchner auf
eine wenn auch noch so leise Auflockerung des tragischen Fatalismus hindeutet,
in Mayers Sicht zu kurz kommen. Von den vorhin genannten ersten Anzeichen
einer gelösteren Haltung bei Büchner weiß er nichts, und über den Satz, mit dem
der Dichter, schon in einzelnen Dingen freier von deterministischen Philosophemen,

das Fazit aus seinen revolutionären Erfahrungen zieht, geht er rasch hinweg :

«Ich glaube, man muß in sozialen Dingen von einem absoluten Rechtsgrundsatz
ausgehen, die Bildung eines neuen geistigen Lebens im Volke suchen und die

abgelebte moderne Gesellschaft zum Teufel gehen lassen».

Es dürfte nach dem Gesagten nicht zweifelhaft sein, welcher von unsern
beiden Autoren auf lange Zeit hinaus das Buch über Georg Büchner geschrieben hat.
Ein Kronzeuge aus England! Der Cambridger Germanist A.H. J. Knight erhielt
Viëtors Werk nach Abschluß des Manuskripts seines «Georg Büchner» (erschienen

1951 in der ausgezeichneten «Modem Language Studies» des Verlags Basil
Blackwell in Oxford); in einer nachträglich eingefügten Fußnote zeichnet er
Viëtors «unschätzbares Buch» aus, indem er an ihm die Wahrheit seines eigenen
Werkes mißt.

*

Aus dem wenig umfangreichen Schrifttum zum Goet/re-Juhiläumsjahi 1949

greifen wir zwei Darstellungen heraus, mit denen die Auseinandersetzung sich
lohnt: Karl Viëtor: «Goethe. Dichtung - Wissenschaft - Weltbild», und J.-F.
Angelloz : «Goethe».

Sie setzen sich das gleiche Ziel: das Werden und die Gestalt eines großen
Menschen zu zeigen. «Er disziplinierte sich zur Ganzheit. Er schuf sich» sagte Nietzsche

von ihm, und dieser Gesichtspunkt ist auch der leitende in den beiden
vorliegenden Werken. Es geht hier um die Erzählung eines Lebens und die Deutung
eines grandiosen Lehenswerkes und um mehr : die exemplarische Herausarbeitung
dessen, «was der Mensch sein kann, als Erfüllung menschlichen Seinkönnens»

(Jos. Pieper) als der wesentlichsten Funktion Goethes in unserer zerrissenen Zeit.
Die Aufgabe setzt Sinn für komplexe Fülle voraus ; die beiden Autoren besitzen ihn.

Viëtor vereinigt sozusagen zwei Bücher zu einem einzigen Band. Das eine

folgt Goethes eigener Weisung, Ziel des Biographen sei, «den Menschen in seinen

219



Zeitverhältnissen darzustellen und zu zeigen, inwiefern ihm das Ganze
widerstrebt, inwiefern es ihn begünstigt, wie er sich eine Welt- und Menschenansicht
daraus gebildet und wie er sie, wenn er Künstler, Dichter, Schriftsteller ist, wieder

nach außen abgespiegelt». Das zweite unternimmt den Versuch, die Denkweise

und die Weltanschauung Goethes systematisch darzustellen, ein fruchtbares

Unternehmen, bei dem auf Schritt und Tritt das Licht vom ideellen
Zusammenhang des Ganzen aus überraschend auf die und jene Gestalt oder Situation

im dichterischen Werk fällt. Vergleicht man etwa die Seiten, auf denen Vië-
tor mit überlegener Kennerschaft das schwierige Problem von Goethes Religion
und Einstellung zum Christentum behandelt, mit den Verschwommenheiten in
Franz Kochs Buch «Goethes Stellung zu Tod und Unsterblichkeit» (1932), so

lobt man eine Klarheit, die nicht auf Kosten der Tiefe geht.
Der erste Teil erfreut durch die bewegliche Fragestellung. Hier wird unter

anderem die Wirkung von Goethes Schaffen auf die Zeitgenossen untersucht
(bedauerlich, daß der Autor nicht mehr aus dem Xenienkampf herausholt!) -
dennoch haben wir nicht einen «Soziologisten» vor uns, denn anderseits gibt er
uns auch subtilen Aufschluß über Gestaltungsfragen - und wird darob nicht zum
Sklaven der ästhetischen Betrachtungsweise, so wenig als er den Dichter in die
Zwangsjacke eines psychologischen Systems zwingt. Gewissermaßen geweckt
durch die Unerschöpflichkeit des Themas, lösen die verschiedensten Fragestellungen

einander flüssig ab. Dennoch zerfällt das Werk nicht, und das Hauptmotiv

der Ganzheit tritt immer wieder deutlich hervor. Die frühen Jugendjahre
Goethes werden leider übergangen, vielleicht im Hinblick auf Viëtors Schrift über
den jungen Goethe (Sammlung Dalp), dafür wird im Nacherzählen derAlterswerke
des Guten zuviel getan, auch hätte man gern gewisse persönliche Beziehungen
großen Stils, wie zum Beispiel die zu Alexander von Humboldt, gewürdigt
gesehen von einem Kenner, der mit so ausgezeichneten kleinen Funden aufwarten
kann wie dem Bericht des jungen französischen Diplomaten de Custine über den

64jährigen Dichter oder mit Immermanns schöner Schilderung der Wohnung
Goethes aus dem Jahr 1837.

Fast jede Biographie ist zugleich ein Akt der Nachfolge. Vergleichen wir die
hier besprochenen sechs Werke unter diesem Gesichtspunkt, so wächst die innere
Gemeinschaft zwischen Autor und Dichter von den Büchnerbiographien über
Novalis bis zu Rilke und Goethe. Etwas von dem, was heute an Bereitschaft zu
differenzierten, auf das Ganze der Wirklichkeit gerichteten Betrachtungsweisen
und zu universaler Menschlichkeit vorhanden ist, etwas von dem, was sich gegen
den Zwang vereinseitigter Dogmen richtet, ist die Wirkung Goethes - bei seinen

Biographen und in der Zeit. So münden denn auch beide Werke in die Frage
nach der Mission dieses Dichters in der Gegenwart. Angelloz beantwortet sie in
dem fesselnden Kapitel «Actualité de Goethe», Viëtor endet nach einer
pessimistischen Diagnose des «barbarischen Aktivismus» von heute mit einer
Anrufung voll dunkler Untertöne: «Sein Genius ist groß genug, daß er einer der

großen Erzieher, eine der höchsten Autoritäten sein könnte - für alle Völker.
Aber ob unsere Zeit, die leidend am Boden liegt, zu seinen Dichtungen sich wenden

wird, ob sie imstande sein wird, aus ihnen Mut und Hoffnung zu gewinnen
für ihr schweres, trübes Dasein, ob sie zu seiner Weisheit kommen und aus ihr
lernen wird, sich wieder ins Rechte zu denken - wer weiß es?»

220



Angelloz ist ähnlich wie Viëtor durch den universalen Humanismus dessen

mitgeprägt, den er darstellt, und so finden wir schon in der Wahl der verarbeiteten
Forschung eine beglückende Weite des Horizonts: Fairley, Du Bos, Bruford,
Lukàcs, die Deutschen, die Schweizer - der Verfasser hat in das Weltgespräch
über Goethe hineingelauscht und nimmt als französischer Europäer wesentlich
daran teil. Gegenüber Viëtor kommt in diesem auch als ganzem schön
ausgewogenen Werk die Jugendzeit des Dichters reich zu ihrem Recht. Hervorragende
Partien sind die über «Iphigenie», die Beziehungen zu Frauen und über die
«Wahlverwandtschaften» (Angelloz hat sie vor einigen Jahren ins Französische

übertragen). Sein Buch ist in erster Linie für den gebildeten Laien geschrieben,
und so ist die Bemühung, Lebenswerte, nicht bloß Information, aus der
Betrachtung zu gewinnen, deutlich spürbar; die Funktion des Werkes und die Natur
des Verfassers klingen aufs schönste zusammen.

Aber auch für den mit Goethe Vertrauten bringt Angelloz' Buch eine neue
Gabe : die französischen Elemente in des Dichters Leben kommen zum Vorschein.
Wir erfahren nebenher zum Beispiel, daß auf das Studium in Straßburg eigentlich
eine Fortsetzung an der Pariser Sorbonne hätte folgen sollen, oder daß man einen
Offizier der Ehrenlegion namens Johann Wolfgang von Goethe kennt. Mit
Spannung liest man die Partien, wo Angelloz als Franzose sich mit deutscher
Art in mancher Inkarnation auseinandersetzt, zuletzt auch mit dem heutigen
Deutschland, bei dessen Parteiungen und geographischen Spaltungen Goethe als

ein möglicher «dénominateur commun, comme le catalyseur des esprits» wirken
könnte, wie er es im Stillen weit in der Welt herum tut.

*

Vor Jahresfrist erschien im Wiener Verlag 0. Kerry die sorgfältig gearbeitete
Rilke-Bibliographie von Walter Ritzer. Die ganze Misere der Literatur über
Rilke läßt sich daran ablesen : der Masse des Bedeutungslosen stehen allzuwenige
Werke von Rang gegenüber. Sie sind vor kurzem um das vielleicht wichtigste
vermehrt worden. Endlich hat derjenige moderne deutsche Dichter, dem die
weitaus größte Reichweite und Reichtiefe in unserer Zeit beschieden ist, die
seiner würdige zusammenfassende Darstellung gefunden: J.-F. Angelloz1 «Rilke».

Der Verfasser, Rektor der jungen Universität des Saarlandes, die wichtige
Brückenfunktionen zwischen Deutsch und Welsch zu erfüllen hat, ist Franzose,
aber er besitzt zur angeborenen hellen französischen Sensibilität der Sinne und
der Intelligenz die schöpferische Einfühlung in die jenseits der Ratio liegenden
Lebens- und Gefühlswelten, die sonst eher dem Slawen oder Deutschen
zugeschrieben werden.

Diese Anlage bewährte sich schon bei dem kühnen Unterfangen von 1936, die

Duineser Elegien ins Französische zu übertragen, sowie in der Rilke-Dissertation
desselben Jahres. Der Verfasser ist ferner gesamteuropäischen Bildungskräften
offenbar mit ähnlichen Bereitschaften wie Rilke aufgeschlossen und weiß somit
den Einwirkungen Italiens, Rußlands, Frankreichs, des Nordens und anderer
Länder und mancher Städte, die heute verschönt im Licht der Dichterworte
daliegen, besonders gut gerecht zu werden. So rühmen wir an seinem Buch vor

221



allem, daß es eine höchst komplizierte und mitunter problematische Dichtergestalt,

ihr Werk und ihre vielfältigen Bezüge zur Umwelt mit einer wohltuenden,
weiten Gerechtigkeit des Sehens darstellt. Seit der Dissertation von 1936 sind
zahlreiche Quellen erschlossen worden, die Darstellungen wurden Legion - An-
gelloz beherrscht den ganzen Grundlagenapparat überlegen und hilft aus seiner
Fülle auch dem Leser mit bibliographischen Hinweisen.

Die kritische Gesamtausgabe des Insel-Verlags ist noch in Arbeit, sehr viele
wesentliche Briefwechsel sind kaum mehr zu erwarten. Die gefährlichste Feindin
des wissenschaftlichen Werkes ist die fortschreitende Zeit - Angelloz wird kaum
zu befürchten haben, daß durch das neu Hervortretende die Hauptlinien seines

Bildes anders gezogen werden müssen. Er zeigt uns den Dichter auf einer ein
Menschenalter währenden mühsamen Annäherung an das wahrhaft Wirkliche,
und die wichtigsten Stufen nach seinen merkwürdig belanglosen Anfängen
schildert er unter den Stichworten Le pèlerin de Dieu (1898-1902), Le chantre
des choses (1902—1910) und Le héraut du réel (1911 bis 1926), dabei die Übergangsepochen

fein nuanciert herausarbeitend. Angelloz hat ein gutes Auge, um Themen
oder auch einzelne Worte als Indikatoren verborgenerer Kräfte bei einem Dichter
zu verfolgen. Einzig über Sprache und Stil möchte man gern mehr von ihm hören,
doch ist dies eine Domäne, die vor allem ihre deutschsprachigen Erforscher
noch erwartet.

«Ce poète infiniment subtil a prévu les angoisses de notre époque et leur
apporta une réponse anticipée» - so faßt unser Autor des Dichters Bedeutung für
unsere Zeit zusammen. Der erste Teil seiner Aussage weist auf das vielen
Verlorenheiten ausgesetzte Leben des Dichters, dessen Werk so oft von
«Grenzsituationen» handelt. Hier ist Angelloz durch die Schule des Existentialismus

gegangen- glücklicherweise ohne darin aufzugehen, denn sein Rilkebild ist frei
von den Verzerrungen einer Philosophie, die einzig «im Scheitern die Chiffre
des Seins» zu lesen vermag; vielmehr läßt er mit Recht und mehr als stellenweise

Bollnows Rilkebueh die rettende, hilfreiche «réponse anticipée» hervortreten.

Nach einem Vierteljahrhundert holt hier gewissermaßen der Biograph den
Dichter ein. Wir möchten wünschen, daß es nicht nur in der Zeit, sondern auch
im Raum geschehe und daß also dieses Buch nicht bloß in Frankreich gelesen
werde, sondern auch in Übersetzungen überall dorthin dringe, wo Rilke über
die Welt hin seine großen Gemeinden besitzt.

*

Der aus Wien stammende, an der Rutgers University in Amerika lehrende
Germanist Friedrich Hiebel hat nach jahrelangen Studien auf das 150. Todesjahr
des Dichters Friedrich von Hardenberg (1951) ein 360 Seiten starkes Buch (davon
50 Seiten Anmerkungen, Bibliographie und Register) : «Novalis, der Dichter der
Blauen Blume» vorgelegt. Er gesellt sich mit Recht nicht zu jenen Interpreten,
die wie Kuno Francke den Wahrheitswert der dichterischen Werke verkennen
(«The book [«Heinrich von Ofterdingen»] impresses us as a series of charming
hallucinations»). Eher scheint er mit Überschrift und Anfang des ersten Kapitels

222



eine entgegengesetzte Fehlrichtung, wenngleich eine sympathischere, einzuschlagen:

«Der Mythus des Ursprungs. - Jeder Genius verkündet uns eine neue Mythe
vom Menschen». Wir bekennen, daß wir hier nichts als Mißbrauch des großen
Wortes «Mythus» sehen. Denn das Kapitel vom «Mythus des Ursprungs» erweist
sich ganz einfach als ein schlichter, menschlich schön durchfühlterBericht über die
zehn ersten Jahre eines Dichters, dessen Leben und Leistung (sie ist in drei Jahre
zusammengedrängt!) des Erstaunlichen sehr viel enthält, ohne daß wir ihn
deshalb zu einer mythischen Gestalt aus dem Transzendenten vergötzen müssen -
auch dann nicht, wenn uns alles Diesseitige Durchschein eines Jenseitigen
bedeutet. Eine bereicherte Vorstellung vom Menschen erweckt in uns zum
Vornherein mehr Vertrauen als eine «neue Mythe», und auch mit der halb mystischen
Anwendung des Mythus von Orpheus und Eurydike auf Novalis und Sophie von
Kühn kommt man weniger weit, als wenn man das romantische Paar mit Dante
und Beatrice Portinari vergleicht. Hiebel setzt hier die Akzente umgekehrt,
vielleicht, weil er in einigen Dingen den Auffassungen Rudolf Steiners zu viel
Einfluß auf seine Schau einräumt, vielleicht auch einfach deshalb, weil er
gelegentlich Tiefsinn und Schönheit der eigenen und der Hardenbergschen Ideen als

Selbstzweck nimmt, fraglos dem Selbstgenuß des Geistes hingegeben, sodaß
ein Novalis der Germanistik den Novalis der Dichtung zu betrachten scheint.
Wir möchten ihn respektvoll daran erinnern, daß die «Mythenbildner» unter den
Gelehrten für das Ganze der Wirklichkeit so blind (wenn auch für einzelne

Aspekte mit starker Einfühlungskraft begabt) sind wie die marxistischen
Dogmatiker nach Mayers Art.

Allein, wir würden diesem Literarhistoriker nicht gerecht werden, stellten wir
ihn einfach als Mythenbildner hin. Seine Interpretation ist bloß stellenweise

übersteigert idealistisch; aus diesem Grund kommt er wohl auch nicht zu einer

eindringlichen kritischen Auseinandersetzung mit Novalis. Und doch wird das

Wunderbare dieser Gestalt nicht verkleinert, wenn man bei ihr nicht bloß die

unbegreiflich schöpferische Vorwegnahme höchster Einsichten der Romantik
bewundert, sondern auch das frühe Auftauchen mancher ihrer Mängel erkennt -
ihres geistigen Synkretismus, ihrer oft so verschwommenen Gestalten, ihrer
verfrühten metaphysischen Folgerungen, gegen die sich die Besten einer späteren
Generation, etwa ein Friedrich Theodor Vischer, tief enttäuscht auflehnten.
Hiebels Buch wird aber zweifellos auf lange Zeit auch für den Fachmann eine
bedeutsame Novalis-Darstellung bleiben, wertvoll besonders durch eine
Interpretation der Dichtungen und der Aphorismen, die vorwiegend mit der
gegenseitigen Erhellung von Analogien aus den gesamten vorhandenen Schriften
arbeitet. Er bringt uns als Menseben und Philosophen einen Dichter nahe, der
die Poesie in den allerhöchsten Rang erhob als Organ einer höheren Macht, als

Erweckerin neuer Sinne im Menschen, als Teil eines Evangeliums der Zukunft.
Auch Hiebels Werk ist in gewissem Grade Nachfolge. Er hat dem Rat Hardenbergs

nachgelebt: «Ohne Glauben und Liebe ist nicht zu lesen». Seine eigene

Sprache allerdings steht oft mehr unter der schlimmen Einwirkung der Fremde
als unter der heilsamen des Novalis. Sätze wie «An begeisterter Zustimmung der

,Hymnen' und der ,Geistlichen Lieder' hatte es nicht gefehlt» ziemen sich

nicht für den, der sich mit Recht ehrfürchtig vor dem Dichterwort «Die Sprache
ist Delphi» verbeugt. Albert Bettex

223



Fritz Medicus: Menschlichkeit. Die Wahrheit als Erlebnis und
Verwirklichung. Artemis-Verlag, Zürich und Stuttgart 1951.

Die Ideen des Wahren, des Guten, des Schönen und des Gerechten sind
konstitutiv für die Menschlichkeit des Menschen. Sie begegnen uns als «überzeitliche
Werte», die in «der» - dem Verstände unerreichbaren - Wahrheit ihr «Ziel»
haben, «in ihr, durch sie vereint sind». Es eignet ihnen «Vernunftnotwendigkeit»,
derart, daß in ihnen die eine unteilbare Vernunft selbst Gestalt annimmt, sie

also nicht Objekte derselben darstellen, sondern ihre «unmittelbaren Wirkungsweisen»

realisieren. Die eine ontologische Wahrheit gilt unbedingt, und von ihr
her wächst die Unbedingtheit auch den vier Ideen zu, ungeachtet sie sich stets
nur in geschichtlicher Bedingtheit fragmentarisch verwirklichen lassen, als
«unendliche Aufgaben» das menschliche Leben in Spannung halten. Das etwa dürften

die zentralen Thesen des schönen Buches von Medicus sein, die darin in einer
schlichten, jede gesuchte Auffälligkeit und Lautheit meidenden Sprache nach
mannigfachen Richtungen konkretisiert werden. Es dokumentiert sich in ihm
zugleich die eigene stille Menschlichkeit des Verfassers - und gerade deshalb scheut

man sich fast, auf Fragwürdigkeiten und nicht ausreichend geklärte Punkte
hinzuweisen. Ein solcher scheint uns z.B. das unaufgehellte Verhältnis zwischen der
gegenständlich-wissenschaftlichen Urteils- und der sie übersteigenden «onto-
logischen» Wahrheit - sich etwa im von Medicus zustimmend zitierten Satz

Augustins, daß Gott die Wahrheit sei, aussprechend - zu sein. Es reicht wirklich
nicht zu, sich hier auf das «Erleben» zu berufen (das übrigens für Medicus zum
Bereich des Ungegenständlichen zu gehören scheint): «Was das Wort .Wahrheit'
bedeutet, kann - wie die Bedeutung des Wortes ,Gott' - nur erlebt werden».
Wir möchten auch, skeptischer und ungläubiger geworden und dem deutschen
Idealismus, der des Verfassers geistige Heimat geblieben ist, ferner gerückt,
genauer vernehmen, was denn der eigentliche gehaltvolle Sinn der «Überzeitlichkeit»

oder «Ewigkeit» der Werte sei. Als bloßer Appell an das Gefühl haben diese

Ausdrücke keine überzeugende Kraft mehr. H. Kunz

Die Einheit unseres Wirklichkeitsbildes und die Grenzen der
Einzelwissenschaften, herausgegeben von E. Grassi und T. von Uexküll.
A. Francke AG. Verlag, Bern 1951.

Viele Forscher empfinden heute die wachsende Divergenz der neuzeitlichen
Wissenschaften und insbesondere die Entgegensetzung von sog. Natur- und
Geisteswissenschaften als schwer erträgliche Not. Sie suchen auf verschiedenen

Wegen - etwa von der Überzeugung geleitet, daß letztlich «die Wirklichkeit»
doch eine sei - nach einer Einheit. Was von einzelnen Autoren in dieser Richtimg
angeboten wird, leidet aber an offensichtlichen und kanm zu vermeidenden
Unzulänglichkeiten, die damit nicht genießbarer werden, daß das ganze Unternehmen
als eine «Popularisierung» der Forschungsresultate unter irgendeinem
weltanschaulichen Aspekt angeboten wird. Der vorliegende Band enthält den Versuch
einer andersgearteten Problemlösung : G. Bally, W. Gerlach, E. Grassi, A.
Portmann, W. Szilasi und T. von Uexküll haben sich zusammengetan, um im leben-

224



digen Zwiegespräch von den Grenzen ihrer jeweiligen Fachdisziplinen her eine

umgreifende Einheit anzustreben. Daß das Ziel damit bereits realisiert sei, wird
niemand behaupten können; aber ein vorbildlicher und vielleicht fruchtbarer
Ansatz ist geleistet. H. Kunz

Marcel Deschoux: Initiation à la philosophie. Paris, Presses
Universitaires de France, 1951, 142 pages.

Comment initier à la philosophie D'aucuns cherchent à introduire le lecteur
au sein des diverses philosophies (au pluriel) dont l'histoire témoigne. Les
admirables monographies de Cresson sont le type même de ce procédé. D'autres
préfèrent l'initiation systématique, aux problèmes par exemple. Les derniers enfin
combinent le souci historique et le souci systématique en présentant des écoles

ou des tendances constantes au cours de l'histoire.
M. Deschoux a une tout autre intention. Tout d'abord, il ne veut pas

enseigner. Dans son livre, on ne trouvera point de «renseignements». Il cherche
bien plutôt à inspirer le goût de la philosophie, à inciter à philosopher. «Les
connaissances «objectivement philosophiques», dit-il, ne sont, dans ce travail,
d'aucune importance.» (p. VII) En un sens, il veut organiser un voyage; il sait
bien qu'une infinité d'itinéraires sont possibles, et qu'il faut bien se limiter.
Mais pour qui n'est jamais sorti de chez lui, un itinéraire, quel qu'il soit, risque
fort de donner au néophyte le goût des voyages.

L'itinéraire de M. Deschoux comprend six étapes. A chaque fois, il y a quelque

chose à voir: Platon, Aristote, Kant, Pascal, Descartes, Marx, Spinoza et
Bergson. En de très brèves pages, l'auteur indique dans quelle attitude spirituelle
il convient de lire ces extraits. Une bibliographie donne les textes ou fragments de

textes se rapportant au problème envisagé.
La philosophie se distingue de l'art et de la science par cette absence de

détachement caractéristique: le philosophe est tout entier à sa tâche. Son engagement

implique naturellement un dégagement des divertissements de ce monde

et une quête jamais assouvie de la sincérité intellectuelle. Cette démarche est en
fait une ascension vers l'humain et un refus de l'animal, ascension possible parce
que «L'homme est l'animal qui ne coïncide pas entièrement avec sa propre
nature. »(p.50)Ilya donc (4e méditation) un dépassement continuel de l'homme

par lui-même, et ce dépassement a nom: valeur. Se libérant de l'animal qui est
sa prison, l'homme acquiert simultanément la liberté (5e méditation) et l'esprit
(6e méditation), qui sont les aspects par lesquels la valeur s'impose à nous.
L'homme doit ainsi se réaliser dans le sens de l'Esprit, et il répond par là
essentiellement à sa vocation.

On voit bien par ces quelques indications que l'initiation à la philosophie de

M. Deschoux est aussi une initiation à sa philosophie. Nous ne saurions lui
reprocher de faire intervenir ses propres positions; il veut faire philosopher. Nous

craignons cependant que son spiritualisme, assez large pour contenter chacun,
ne soit un peu trop flou dans ses arêtes pour rendre de véritables services à l'amateur

de philosophie. S'il est vrai que l'objectivisme en philosophie est un mythe,
du moins le subjectivisme doit-il être assez affirmé pour qu'on le reconnaisse
clairement chaque fois qu'il se manifeste. J.-Claude Piguet

15 225



Pierre Lachièze-Rey: Le moi, le monde et Dieu. Nouv. éd. revue et

augm. Coll. Philosophie de l'esprit, Aubier, Paris 1950,254 pages.

Dès son grand ouvrage sur Yidéalisme kantien, M. Lachièze-Rey avait
considéré l'idéalisme critique comme capable de donner «une conception définitive
dans ses grandes lignes de la vie de l'esprit et des rapports du moi et du monde».
Le petit volume, d'une rare densité, dont voici la nouvelle édition, avait pour
objet de montrer ce que cet idéalisme critique apporte à l'idée d'initiative
spirituelle qui rapproche la pensée de M. Lachièze-Rey de celle de Maurice Rlondel.

Il fallait donc «élargir le kantisme et le rendre plus concret» (p. 246), moins
formel et surtout moins impersonnel que la philosophie à laquelle il peut aboutir

par exemple dans l'œuvre d'un Léon Brunsehvicg. On remarquera particulièrement

les six essais nouveaux qui, dans l'appendice de cette nouvelle édition,
précisent encore, face à diverses objections et tentatives contemporaines, ses

intentions d'un idéalisme personnaliste.
Les «réflexions sur quelques problèmes concernant l'activité spirituelle concrète»

conduisent à affirmer que, comme principe du monde, le moi a un sens

métaphysique; il faut donc combler les lacunes métaphysiques du kantisme, soit
«intégrer à l'activité spirituelle un grand nombre d'opérations que Kant n'avait pas
considérées parce qu'il avait séparé rigoureusement forme et matière. Il faudra
aussi montrer dans la matière même une spontanéité .». Après avoir montré
le rôle de l'esprit dans la perception comme dans la saisie de ses propres
opérations, M. Lachièze-Rey s'attache aux savoir-faire du corps qu'il considère

comme les prolongements de l'activité spirituelle. Il s'agit donc d'une prise de

position aussi à l'égard de la phénoménologie de la perception. M. Lachièze-Rey
poursuit ainsi, grâce à la notion de dynamisme de la qualité, l'étude du

comportement et des significations, et critique la portée ontologique que tels

contemporains prêtent à la notion d'intériorité des choses, l'illusion de formes qui
se réaliseraient d'elles-mêmes, l'idée enfin d'un sujet qui ne serait que situation.

Les remarques les plus pénétrantes sur l'activité du moi constituant non
seulement ses objets, mais ses propres opérations, sur la loi qui préexiste à

l'étendue et à la durée, contre les signes locaux, contre le recours aux sensations

musculaires, se trouvent formulées avec diverses critiques adressées à Spaier,
à Burloud, à Bergson qui «hypostasiait les images» dans deux autres essais,

«Réflexions sur l'activité spirituelle constituante» et «Utilisation possible du
schématisme kantien pour une théorie de la perception». Les thèses métaphysiques de

M. Lachièze-Rey s'affirment dans ses Réflexions sur la portée ontologique de la
méthode de régression analytique en montrant que les résultats provisoires de cette
méthode la subordonnent à un effort pour saisir l'idée judicatoire suprême.

Dans l'Esquisse d'une métaphysique de la destinée sont d'abord rappelées avec
éloquence les méthodes étrangères à l'esprit de l'auteur : on peut fonder la
destinée sur une conception de l'être, mais à celle-ci préexiste toujours une tendance

secrète, qu'il s'agisse du culte de la force, de la solidarité, ou de l'admiration
devant la fécondité de la nature. A cette méthode, M. Lachièze-Rey oppose celle

qui consiste à déterminer a priori le devoir être ; après avoir retracé les solutions
intermédiaires (révolte, résignation, stoïcisme) et condamné l'idée d'un esprit
purement intérieur, étranger à la nature et irresponsable, il montre que le choix

226



dé la destinée n'est pas arbitraire, mais ordonné aux autres problèmes
philosophiques qu'il intègre.

Dans le même esprit, les Réflexions sur Vunicité de l'univers face à la pluralité
des consciences concluaient de l'examen des solutions monadologiques et de
l'immanentisme moderne (Bergson, Merleau-Ponty selon l'auteur) à la recherche
d'une véritable intersubjectivité personnaliste fondée sur l'autonomie du sujet.

Cette série d'essais fait souhaiter qu'ayant défini la position qu'il entend garder
entre ses contemporains, M. Lachièze-Rey poursuive sa théorie de l'intersub-
jectivité avec la vigueur qu'il a montrée dans son dépassement du kantisme.

D. Christoff

Chr. Hartlich und W. Sachs: Der Ursprung des My thosbegriffes in
der modernen Bibelwissenschaft. J. C. B. Mohr (Paul Siebeck),
Tübingen 1952.

Angeregt durch eine von der «Studiengemeinschaft der Evangelischen
Akademien in Deutschland» gestellte Preisaufgabe, derzufolge die neuere Geschichte
des in der gegenwärtigen Entmythologisierungsproblematik des Neuen
Testamentes eine Rolle spielenden Mythosbegriffes aufgehellt werden sollte, ist die
vorliegende ausgezeichnete Abhandlung entstanden (sie hat auch den Preis erhalten).
Die Verfasser stellen zunächst überzeugend heraus, daß es der klassische Philologe

Chr. G. Heyne (1729-1812) gewesen ist, der die entscheidende und folgenreiche

Interpretation des Mythos als einer «notwendigen und universalen Denk-
und Ausdrucksform in der Frühstufe der geistigen Menschheitsgeschichte»
konzipiert hat. Ihr ging Lowths Auffassung voraus, wonach die dichterisch-bildhafte,

in diesem Sinne «mythologische» Rede eine typische Ausdrucksform der
alttestamentlichen Darstellungsweise gewesen sei. Jedoch nicht Lowths, sondern

Heynes Mythosbegriff ist für die Bibelwissenschaft maßgebend geworden, und
zwar durch dessen Übertragung auf das Alte Testament durch J. G. Eichhorn
und J. Ph. Gabler, die damit zu den Begründern der «mythischen Schule» wurden.

Von ihr sind Schellings beide theologische Jugendarbeiten bestimmt worden,
während Herder darin nur eine Randstellung einnimmt. Dann haben Eichhorn
und Gabler selber die mythische Erklärung auf neutestamentliche Texte
ausgedehnt, und schließlich hat ihre Schule in G. L. Bauers in der Geschichte der
protestantischen Theologie fast ganz vergessenen «Hebräischen Mythologie des

Alten und Neuen Testamentes» (1802) eine Zusammenfassung erfahren, in der
auch die hermeneutischen Prinzipien weitgehend geklärt sind. Eine Radikalisierung

des Mythosbegriffes der mythischen Schede - von dieser abgelehnt - brachte
die Pentateuch-Kritik des jungen de Wette, insofern für ihn der Mythos keine

zu überwindende «Kindheitsform der Vernunft» mehr war, sondern «eine
eigentümliche und eigenständige Erscheinungsform des menschlichen Geistes, begründet

in dessen innerer Natur und innerer Organisation», die spezifische
«Ausdruckskategorie des religiösen Lebens», genauer der «Ahndung», wie de Wette
mit einem von Fries übernommenen Terminus sagt. Und an de Wette schließt
sich endlich D. Fr. Strauß an, der - auch das zeigen die Autoren überzeugend -
seine Leben-Jesu-Kritik nicht, wie allgemein angenommen wird, auf den Voraus-

227



Setzungen der Hegeischen Philosophie durchführt, sondern «Kriterien von rein
kritischer Rationalität», wie sie in der mythischen Schule ausgearbeitet worden
sind, zur Anwendung bringt und abschließt. Strauß hat gegen Hegel «das Eigenrecht

der historischen Kritik und die Selbständigkeit ihrer Kriterien allen
spekulativen Anmaßungen gegenüber» verfochten. Zusammenfassend sehen die
Verfasser die Leistung der mythischen Bewegung von Eichhorn bis Strauß darin,
«daß sie es als unumgänglich erkannte, Aussagen über wunderbare und
übersinnliche Begebenheiten, vor allem solche über ein wunderhaftes unmittelbares
Eingreifen oder In-Erscheinung-Treten der Gottheit und anderer übersinnlicher
Mächte - mochten diese Aussagen nun in der Bibel oder in andern Zusammenhängen

vorliegen - unter einem Begriff zusammenzufassen, sofern diese Aussagen
unter erkenntniskritischem Gesichtspunkt als unverifizierbar und unter
historischem Gesichtspunkt als einer vorwissenschaftlichen Bewußtseinsstufe

entsprungen zu erkennen sind». Mit der so gekennzeichneten Situation habe sich die

gegenwärtige Theologie erneut auseinanderzusetzen.. H. Kunz

R. Bultmann: Glauben und Verstehen. 2. Band. J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), Tübingen 1952.

Im Jahre 1933 hat Bultmann den ersten Band gesammelter Aufsätze unter
dem sein zentrales Anliegen präzis charakterisierenden Titel «Glauben und
Verstehen» herausgegeben. Jetzt liegt ein zweiter Band vor, Abhandlungen aus den
beiden letzten Dezennien 1930-1950 umfassend. Er enthält folgende Arbeiten:
Die Krisis des Glaubens, Polis und Hades in der Antigone des Sophokles, Christus
des Gesetzes Ende, Das Verständnis von Welt und Mensch im Neuen Testament
und im Griechentum, Die Frage der natürlichen Offenbarung, Adam, wo bist du
Über das Menschenbild der Bibel, Anknüpfung und Widerspruch, Humanismus
und Christentum, Gnade und Freiheit, Weissagung und Erfüllung, Das Christentum

als orientalische und als abendländische Religion, Das Problem der Hermeneutik,

Die Bedeutung der alttestamentlich-jüdischen Tradition für das christliche

Abendland, Das christologische Bekenntnis des Ökumenischen Rates,
Formen menschlicher Gemeinschaft, Die Bedeutung des Gedankens der Freiheit für
die abendländische Kultur. Davon sind die beiden letzten Aufsätze hier zum
ersten Mal veröffentlicht. Man vermißt mit einem leisen Bedauern die zumal auch

unter philosophischem Aspekt bedeutsame Arbeit: Die Geschichtlichkeit des

Daseins und der Glaube, und einige andere, die im genannten Zeitraum erschienen

sind und denen man hier gern wieder begegnet wäre. Begreiflicherweise
haben nicht alle Arbeiten, auf deren Inhalt referierend einzugehen wir uns
ersparen wollen, dasselbe Gewicht. So scheinen uns etwa die «Formen menschlicher

Gemeinschaft» im Gegensatz zu dem «Problem der Hermeneutik» etwas
dünn geraten zu sein. Was aber an allen Aufsätzen sympathisch berührt, ist ihre
Schlichtheit und nüchterne Sachlichkeit. Die durch Bultmanns «Entmythologi-
sierungsprogramm» bewirkte «Berühmtheit» hat ihn keineswegs überheblich
und intolerant gemacht; die Widmungsworte - «Anton Fridrichsen dem treuen
Freund in guten und bösen Tagen» - lassen ahnen, daß sie ihm nicht nur
ungetrübte Freude eingebracht hat. H. Kunz

228



Für und Wider die Theologie Bultmanns. Denkschrift der Ev. theol.
Fakultätder UniversitätTübingen. 2. unveränd. Aufl. J.C.B. Mohr
(Paul Siebeck), Tübingen 1952.

Vor etwa einem Jahrzehnt hat der Marburger Neutestamentier und
Mitbegründer der sog. «formgeschichtlichen Schule» Rudolf Bultmann das Programm
einer «Entmythologisierung» des Neuen Testamentes entworfen oder erneuert.
Eine Anzahl Elemente darin - die Vorstellung des dreistöckig gegliederten Kosmos,

die Satans-, Dämonen- und Engelvorstellungen, die Jungfrauengeburt, das
leere Grab, die Himmelfahrt u.a., also die teilweise zum biblischen «Supranatu-
ralismus» gehörenden Faktoren - sollten entweder als für den modernen
Menschen schlechthin Unverständliches ausgemerzt oder neu «interpretiert», d.h.
durch Transformation in eine diesem zugängliche Sprache in ihrem eigentlich
gemeinten Gehalt begreiflich gemacht werden. Die Unverständlichkeit der
fraglichen Elemente gründe in ihrer das spätjüdische und hellenistisch-gnostische
Weltbild charakterisierenden mythologischen Einkleidung, die uns fremd
geworden und eben deshalb - und zwar um der Verkündigung willen - zu entmythologisieren

sei. Das bildet nun seit Jahren den Mittelpunkt einer ausgedehnten
leidenschaftlichen Diskussion zumal innerhalb der deutschen Theologie, die an
den Grenzen auch von philosophischem Interesse ist, nicht zuletzt deshalb, weil
Bultmann sich zum Teil an Heideggers Daseinsontologie orientiert hat und die
darin ausgebildete Begrifflichkeit verwendet. Die vorliegende Schrift enthält die —

in sich nicht einheitliche - vorsichtig und besonnen abwägende Stellungnahme
der Tübinger Evangelisch-Theologischen Fakultät zu Bultmanns (mehrdeutigen)
Thesen, speziell zu folgenden Punkten: Bultmanns Anschluß an die
Existenzphilosophie, Entmythologisierung des Neuen Testaments, der Glaube und die
Heilstatsachen. H. Kunz

Christopher Dawson: Religion und Kultur. Verlag L. Schwann,
Düsseldorf 1951.

Das Buch gibt eine deutsche Fassung der Gifford-Lectures, die der englische
Kuiturhistoriker und Religionssoziologe Christopher Dawson 1947 in Edinburg
gehalten hat. Das Thema «Religion und Kultur» wird nicht philosophisch
entfaltet, sondern in lockerer Systematisierung der Resultate universaler
religionsgeschichtlicher Forschung erörtert, wobei freilich kulturphilosophische Thesen

zugrundegelegt werden müssen. Dawson scheint zu glauben, daß sich diese

Grundaufstellungen aus der vergleichenden Betrachtung der geschichtlichen
Kulturen unmittelbar gewinnen, gleichsam ablesen lassen: so die zentrale These

von der «Religion als dem Schlüssel der Geschichte», wonach die soziale Lebensform

- d.h. die Kultur - wesentlich gegründet ist auf ein religiöses (die Gemeinschaft

zu außermenschlichen Mächten in Beziehung setzendes) Lebensgesetz.
Anderseits freilich hat der Autor offenbar ein Bewußtsein von der zugleich
systematischen Bedingtheit dieser historischen Erkenntnis, denn er fordert von
vornherein eine «Begründung der Religionswissenschaft durch die natürliche
Theologie». Der Gehalt der damit vorausgesetzten natürlichen Theologie wird aber

229



wiederum nur historisch angedeutet durch den Hinweis auf ihre Herkunft aus
der im Renaissance-Humanismus trivialisierten christlich-antiken Tradition.
Soweit jene Forderung zum Ausdruck bringen will, daß «ein Studium der Religion
fruchtbar nur sein kann, wenn es die Realität und die Autonomie der religiösen
Erkenntnis anerkennt» (S. 35), wird sie der Religionswissenschaftler aus
philosophischen Gründen akzeptieren müssen; denn ohne die damit postulierte Nähe

zum Gegenstand gibt es in der Tat kein «Verstehen» religiöser Phänomene. Fraglich

bleibt indessen, ob Dawson selbst die ganze Tragweite seiner Forderung
erkennt. Müßten sonst nicht Zweifel an der Legitimität einer Methode der Ver-
gleichung auftauchen, die die religiösen Phänomene aller Zeiten und Kulturstufen

auf ein und dieselbe Ebene «religiöser Erfahrung» meint projizieren und
hier «verstehen» zu können

Gerade dies im Grunde so fragwürdige Verfahren aber macht den Reiz dieser

Vorlesungen aus. In magistraler Übersicht wird hier das Entlegenste zusammengebracht

und einem lebendigen Fragen nach dem Verhältnis von Kultur und
Religion eingeordnet. Dies Fragen ist getrieben von der intensiven Erfahrung des

krisenhaften Grundcharakters unserer Epoche. Er wird darin begründet
gefunden, daß die für ausgewogene Verhältnisse typische «Synthese zwischen Kultur

und Religion» iu noch nie gesehenem Ausmaße auseinandergebrochen ist.
Diese Diagnose deutet für den zum Katholizismus übergetretenen Verfasser
zugleich den Weg zu einer Lösung der Krise an Gerhard Huber

Louis Lavelle: Traité des valeurs. I. Theorie générale de la valeur.
Presses Universitaires de France, Paris 1951. Collection Logos,
in- 16° jésus, XV, 751 pages.
Ce premier volume du traité que l'on attendait tant constitue, croyons-nous,

la dernière œuvre de M. Lavelle, que la philosophie a perdu l'an dernier. Il fait
d'autant plus regretter le système des différentes valeurs qui devait lui faire suite,
et qu'on espère encore, car il s'impose par son ampleur et par l'autorité avec
laquelle sont ordonnés les problèmes les plus difficiles; on le goûtera plus encore

pour cette perspicacité non exclusive de ferveur qu'on aimait chez M. Lavelle,
et qu'on ne trouve pas toujours dans un traité.

Deux livres : La valeur dans le langage et dans Vhistoire - Les aspects constitutifs.
Le premier est une mise au point de notions assez connues, mais jamais réunies

ni choisies avec tant de soin. D'emblée, le problème est posé du point de vue
ontologique : «le mot valeur s'applique partout où nous avons affaire à une rupture

de Vindifférence» (p. 3); la valeur est prise au sens d'être justifié et assumé;
elle n'est «jamais dans les choses, mais dans l'activité qui s'y applique et
les incorpore au développement de l'homme». La section réservée aux acceptions
du mot valeur en mathématiques et en esthétique, en logique et en linguistique,
est particulièrement importante par l'unité de signification qui se dégage ici.
On se félicitera de voir citer le Cours de linguistique générale de de Saussure.

Voici le mot valeur enfin comparé méthodiquement (sous l'angle, d'ailleurs, de

la pensée propre de l'auteur) avec ses quasi - synonymes : bien, idéal, fin, norme,
intérêt, sens et signification. Quant à la partie réservée à la valeur dans l'histoire.

230



si vaste est le plan de ces 150 pages qu'on devra y chercher une orientation plutôt

que des renseignements. Des bibliographies très complètes font suite à chaque
partie de l'ouvrage.

On aurait souhaité une section réservée aux théories et méthodes, à l'étude
des valeurs : sociologues, psychologues, linguistes, économistes étudient la valeur
par des méthodes bien différentes qu'il faudrait situer avant d'entreprendre une
recherche philosophique.

Mais ce premier volume apporte surtout une étude d'ensemble des aspects
constitutifs de la valeur. C'est d'abord, pour la première fois, croyons-nous, un
exposé préalable, systématique et exhaustif, des caractéristiques générales de la
valeur. Celle-ci est toute subjective, objet du désir, et la fonction qui la saisit est
le sentiment, qui contient en soi l'affirmation de la valeur et qui révèle celle-ci,
en tant qu'il est l'écho «dans la conscience de toutes les aspirations de la volonté»
(p. 192). Si donc la valeur est bien ce qui fait le relief du monde, elle n'en est pas
moins fonction du désir, donc des besoins du sujet. Mais elle implique, au-dessus
du désir — sa matière — le jugement qui lui donne sa forme. Elle est la subjectivité,

mais en tant que celle-ci, en nous, dépasse l'individualité. De plus, elle est
déjà le principe qui unit passivité et activité. Ainsi se trouvent surmontées par
la valeur les antinomies, dans la conscience, du sujet et de l'objet, de l'acte et
de la donnée, de l'individuel et de l'universel.

Liée à l'effort, au désir et au temps qu'elle transforme en progrès, la valeur
se conçoit, d'une part, sous la forme d'une hiérarchie, d'autre part, sous la forme
d'une polarité; elle est essentiellement liée à la qualité et à la différence, mais

implique encore une quantité dont elle est la haute abolition.
On ne connaît la valeur qu'en la vivant, en «en participant»; elle n'est donc

pas un objet. Mais sa reconnaissance exige un exercice et une attention précise,
hors laquelle on lui reste aveugle. Si donc la valeur, semblable à certains états
d'âme dans leur pureté, est atmosphérique, elle n'est point vague; elle est le

foyer d'un rayonnement.
De ce qu'on connaît la valeur en la vivant, de ce qu'elle est l'intimité qui

exige l'attention à soi-même et à toutes choses, résulte qu'elle exige la réalisation,
la mise en œuvre. Dans cette réalisation, la valeur est mise à l'épreuve et, d'autre
part, le sujet se crée lui-même en tant que personne, c'est-à-dire en tant qu'être
qui, par son acte propre, se rend lui-même participant à la valeur.

Enfin, la valeur est l'absolu, ce que nous cherchons en toute chose. Mais cet
absolu de la valeur s'identifie avec l'esprit, avec l'esprit en acte, avec la vie de

l'esprit, vie universelle. L'esprit fait appel aux consciences dans leur pluralité,
afin que celles-ci le réalisent et expriment tous les aspects de la valeur. Ainsi,
chaque conscience, en choisissant constamment la valeur, veut toutes les autres
consciences.

On reconnaît à ces préliminaires comment M. Lavelle résoudra «le problème
essentiel de la métaphysique» (p. 253, cf. 312), le problème des rapports de l'être
et de la valeur. La contradiction dont nous souffrons entre l'être et la valeur,
négation du réel, s'efface si l'on considère l'être non comme une chose réalisée,
mais comme un acte, unité de l'être et de la valeur (p. 307); acte spirituel, car,
en se produisant, il produit sa propre justification. «Le lien de l'être et de la
valeur est la définition même de l'esprit» (p. 314), source de toute valeur, valeur

231



suprême dont l'être et la valeur sont les deux dimensions. Ce lien est sans doute,

pour l'homme, toujours précaire (cf. 393), et il faut constamment le rétablir.
Mais si, pour l'homme, la valeur consiste dans un retour constant à la source

suprême (cf. 270 sqq.), le problème de l'incarnation des valeurs doit alors se

poser. «Tout l'effort de notre esprit s'épuise à valoriser le réel et à réaliser la
valeur» (p. 355). En plaçant l'acte au fondement de l'être, en tant que donné, on
a admis une distinction entre le réel et le possible, «essai de la valeur». Cette
distinction révèle la liberté qui vise le possible au-delà de toute fin particulière, se

porte vers l'infini et réalise (incarne) l'infini dans le fini (p. 418). Elle fait aussi

comprendre comment la valeur - toujours vectorielle (p. 382) - et la liberté
qu'elle dévoile constituent le sens du temps et font de la succession apparente un
progrès réel. C'est l'appel de la valeur qui constitue l'avenir, heu du possible et
de la liberté (nous nous plaisons à souligner le sens des pages 385-388 sur le temps).

Cet intellectualisme du sentiment s'affirme au plus haut degré dans l'analyse —

impossible à évoquer ici - de la préférence, origine et fondement du jugement de

valeur, que développe une dialectique originale du spontané et du volontaire.
Il s'affirme encore dans la théorie de la hiérarchie des valeurs: c'est afin de

pouvoir se réaliser, et parce qu'elle est d'abord activité de l'esprit, que la valeur
fonde les oppositions de l'un et du multiple. L'idée centrale qui permet de
résoudre ces oppositions de l'Etre et des êtres, de la valeur et des valeurs, c'est
l'idée de participation. La participation garantit l'unicité de chaque valeur sous
l'unité de la valeur. Ainsi, l'ordre hiérarchique, au sein de la participation, résout
l'opposition, mais sans exclure le conflit. On lira ces pages (notamment 637 sq.)

avec admiration, où l'on voit je ne sais quelle délicatesse et quelle ampleur
joindre dans l'harmonie d'une coopération tous les termes en conflit. Cette
dialectique permet à M. Lavelle de prendre enfin position à l'égard de Nietzsche en
déclarant que la réflexion dépasse toujours la vie (pp. 645-648).

C'est enfin à partir de l'opposition: hiérarchie des valeurs — polarité des

valeurs, que M. Lavelle développe la théorie capitale du bien et du mal: l'échelle du
bien et du mal est continue, assurément, mais l'option est radicale entre le haut
et le bas de l'échelle. Enfin, le mal est bien un principe positif, car il est l'adversaire

de la participation. La valeur, au contraire, est ce qui est digne d'affirmation,

le oui de chaque chose à l'être; et, par là, elle est encore une révélation de

l'absolu. Or, l'homme est placé devant le choix, devant le oui et le non: il peut
toujours refuser.

Une méthode souveraine permet à M. Lavelle de dominer le problème le plus
ardu que se posent les philosophes. Cette méthode se fonde sur l'idée que tout
terme premier enveloppe deux notions entre lesquelles il y a réciprocité; elle
consiste donc en une dialectique.

Il semble pourtant qu'il serait possible de marquer davantage, du point
de vue humain, la transcendance et le caractère de totalité de chaque valeur,

qui, tout en montrant un chemin au-delà d'elle-même, néanmoins se suffit dans
les inspirations qu'elle fournit, et qui veut être servie pour elle seule. Certes, ces

considérations se trouvent d'emblée surmontées. Mais ne le sont-elles pas trop
tôt et de telle manière qu'on ne sait pas bien comment suivre ce grand exemple

Des notions essentielles, telles que le sacré, devaient sans doute apparaître
dans le deuxième volume, mais, corrélativement, on eût souhaité, dans ce pre-

232



inier tome, une place plus fondamentale au sacrifice. Certes, M. Lavelle fait de
celui-ci l'étalon de la valeur (p. 711). Mais le sacrifice ainsi décrit paraît comporter
bien peu de risque ; un sacrifice nécessaire de la vie au sens de la vie, de la nature
au spirituel, n'est plus un sacrifice: il y a seulement préférence décisive. De même,
il n'est pas question ici de l'expression de la valeur, réservée sans doute au
deuxième volume, mais qui devrait occuper une place importante dans un tel
traité. Enfin, avec la question du sacrifice, c'est tout le problème du mal qui nous
paraît apaisé et surmonté plutôt qu'évoqué dans toute sa force. Mais c'est un
des bienfaits d'un talent admirable que d'ouvrir libre jeu à tant de questions
jusque dans un simple traité. D. Christoff

Georges Bouligand et Jean Desgranges: Le déclin des absolus mathé-

maticologiques (Collection Esprit et méthode). Sedes, Paris 1949.

Pierre Sergescu: Coup d,œil sur les origines de la science exacte
moderne (même collection), 1951.

Ces deux volumes inaugurent une nouvelle collection dont le but est d'initier
à la méthode des diverses sciences particulières en même temps que d'expliquer,
lorsqu'il y a lieu de le faire, aussi clairement que possible les crises que traverse
chaque science.

Le premier volume traite de la crise que subissent aujourd'hui logique et
mathématiques; il montre tout à la fois les raisons qui l'ont provoquée et la
stabilité de fait qu'offrent néanmoins ces deux sciences.

Quant au second, il vise à reconstituer la période de transition (16e-17° siècle),

qui assura le passage de la science qualitative du moyen-âge à la science
quantitative moderne; il explique comment celle-ci n'est pas née brusquement, mais
qu'elle a, au contraire, été préparée graduellement par les travaux du moyen-âge.

Chacun des volumes est muni d'un lexique. Dans la pensée de leurs auteurs,
ces ouvrages sont destinés au grand public, mais avec la fragmentation contemporaine

des sciences et même de la philosophie, chacun d'entre nous fait fonction
de «grand public» dans les domaines voisins de celui dont il a l'habitude, et c'est

pourquoi je tiens à signaler ces volumes dans les Studia philosophica.
Antoinette Virieux

Eric Weil: La logique de la philosophie. Vrin, Paris 1950, 442 pages.

Un compte rendu détaillé de cet ouvrage exigerait une étude de plusieurs

pages, c'est pourquoi j'essaierai uniquement de saisir l'essentiel de la recherche,

de M. Weil. Il semble que son but soit, d'une part, de déterminer, en partant des

données concrètes que constituent les divers langages du philosophe (et du non-
philosophe dont le philosophe doit tenir compte pour prendre conscience de

sa propre position), quelles sont les conditions et l'ascèse nécessaires pour
parvenir à la Cohérence et l'Unité à visées par le discours philosophique, d'autre

part, de retracer les étapes dialectiques par lesquelles le Logos s'insère dans les

faits.

233



La recherche philosophique est le fait non de la majorité des hommes, mais
d'une minorité à qui seule conviendrait, à la rigueur, la définition de l'homme
comme animal raisonnable. La philosophie résulte donc d'un choix, que fait seul
l'homme accessible au langage de la raison. Mais, comme le philosophe est

plongé dans un milieu où seule la violence procure le succès, une longue ascèse,

selon uu rythme dialectique, lui sera imposée pour arriver à retrouver la cohérence
du discours raisonnable.

Le propos de M. Weil est donc de mettre à l'épreuve les multiples essais de

langage philosophique par une démarche circulaire, dont l'allure est pourtant
dialectique (il y a à la fois un progrès selon la démarche de la négativité : dialectique,

et un progrès par enrichissement positif: circulaire). Mais quel est le
processus dynamique selon lequel on passe de l'une des catégories à l'autre? Telle
est la question qu'à la suite de M. Wahl j'aimerais poser à M. Weil. D'autre part,
le système proposé par M. Weil apparaît comme fermé et pourtant si j'en ai bien
compris les intentions profondes, il est tout de même ouvert par élargissement
progressif selon des lignes directrices.

Phénoménologie de l'Esprit 1950? suggère M. Wahl, l'un des rapporteurs de

sa thèse. Pas exactement, me semble-t-il, parce que l'aspect doctrinal husserlien
est absent de la position de M. Weil.

A première lecture, lorsqu'on voit juxtaposées les catégories reconnues : Vérité,
Non-sens, Vrai, Faux, etc., on se demande néanmoins si l'on n'a pas affaire à des

Idées ayant par elles-mêmes une portée métaphysique. Dans sa soutenance,
M. Weil se défend de l'admettre, puisque des philosophies comme celle de Platon
entrelacent plusieurs de ces catégories.

Il semblerait donc que l'on puisse rapprocher la position de M. Weil de celle
des axiologues plutôt que des phénoménologues ; les axiologues en effet
reconnaissent l'existence de valeurs à la fois permanentes et soumises à des modalités
différentes, progressant dans un va-et-vient dialectique dont la vection,
indicatrice de la tendance générale de la valeur, est toutefois constante.

Dans cet ouvrage, M. Weil porte une attention toute particulière aux rapports
entre l'attitude et la catégorie : c'est ainsi que dans la reprise, fait de transposer
des positions philosophiques d'une catégorie à l'autre, on vise la nouvelle
catégorie à partir de l'ancienne, mais, pour le logicien, c'est à partir de la nouvelle
catégorie que se fait le jugement.

Ainsi, c'est pour se constituer un moi plus authentique qu'on vise la vérité,
mais si l'on veut réfléchir la vérité dans le moi (ce qui constitue la reprise pour
M. Weil, puisqu'on reprend dans la catégorie du moi celle de la vérité), alors le

moi se déclare Vérité «et ce décret du moi nous montre à lui seul qu'il ne s'agit
pas de Vérité» (p. 169).

Lorsque le lecteur reposera le livre de M. Weil, après sa première lecture, il
souscrira, je crois, pleinement au jugement de M. Gouhier, le second rapporteur
de la thèse : «Livre témoin, dense, difficile, mais qui ne manque pas non plus de

formules suggestives et pittoresques par quoi l'auteur rejoint la grande tradition
des moralistes» (Revue de métaphysique et de morale, loc. cit. p. 447). Après
quoi, il reprendra le livre dont la seconde lecture ouvre de nouvelles perspectives
à la réflexion philosophique. Antoinette Virieux

234



Jean Cavaillès: Sur la logique et la théorie de la science. Presses
Universitaires de France, Paris 1947,

Les lecteurs de la biographie,1 si émouvante dans sa sobriété, consacrée à

Jean Cavaillès, savent pourquoi cette étude paraît posthume.
On sait avec quel intérêt les penseurs contemporains se sont lancés dans la

brûlante question des rapports entre logique et mathématiques, logique et théorie

des sciences. Ces questions, Jean Cavaillès les avait beaucoup travaillées, et
cette longue intimité confère à son opuscule un intérêt tout particulier.

Cavaillès marque comment, après l'analyse kantienne, deux possibilités sont
ouvertes à la doctrine de la science, soit le formalisme (Bolzano, Husserl), soit les

épistémologies de l'immanence, telles les positions de Brunschvicg ou de Brou-
wer (p. 14).

Le logicisme aboutit, semble-t-il, à une impasse qui l'amène au symbolisme
et à la logique mathématique (p. 38). De plus, le logicisme est acculé par les
problèmes que pose la physique (p. 40).

Puis vient une étude critique de la position husserlienne à laquelle Cavaillès
reproche de fonder la nécessité sur ce «je ne peux autrement» de «la variation
eidétique qui, si légitime soit-il, est une abdication de la pensée» (p. 77).

Cavaillès en arrive à la conclusion que «l'un des problèmes essentiels de la
doctrine de la science est que justement le progrès ne soit pas augmentation de

volume par juxtaposition, l'antérieur stibsistant avec le nouveau, mais révision
perpétuelle des contenus par approfondissement et rature». Ainsi, «la nécessité

génératrice n'est pas celle d'une activité, mais d'une dialectique» (p. 78).
Cavaillès se réservait de discuter dans un autre ouvrage qui, hélas, n'a pas

vu le jour, ce qu'il avait appelé les épistémologies de l'immanence. Même si l'on
n'adopte pas totalement le point de vue de Cavaillès (car la philosophie du
concept présuppose, me semble-t-il du moins, celle de la conscience on ne peut
manquer d'être frappé par la lucidité de sa critiqtie.

Antoinette Virieux-Reymond

Jürgen von Kempski: Charles S. Peirce und der Pragmatismus.
W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart und Köln 1952.

Der eigentliche Begründer des «Pragmatismus» ist der amerikanische Logiker
und Philosoph Charles S. Peirce, ein kühner Denker, dessen Bedeutung wohl im
Hinblick auf diejenige von William James und John Dewey in Europa gemeinhin

unterschätzt wird, der aber in Amerika nicht selten als der größte amerikanische

Philosoph bezeichnet wird. In ihm ist der Pragmatismus der abendländischen

Philosophie zum Bewußtsein seiner selbst gekommen; sein Gedankensystem,

in den sechs Bänden seiner «Collected Papers» verstreut, stellt einen

eigenartigen Versuch eines pragmatistischen Weltbildes dar, das in seiner Weite

1 Gabrielle Ferrières : Jean Cavaillès, précédé d'une étude de son œuvre par Gaston Bachelard, Presses
Universitaires de France, Paris 1952.

235



und inneren Geschlossenheit sicherlich mehr Beachtung verdient, als dies bis
anhin der Fall war. Die Tatsache, daß Peirce in den deutschsprachigen Werken
der Erkenntnistheorie und Logik gelegentlich nur dem Namen nach oder

überhaupt nicht erwähnt wird, läßt es als besonders wertvoll erscheinen, daß

Jürgen von Kempski mit dem vorliegenden Buch eine eindringliche Würdigung
dieses Philosophen und seiner Lehre zu geben unternimmt. Vier einander ergänzende

Abhandlungen zeigen den Zusammenhang der pragmatischen Maxime mit
dem gesamten System Peirces, den Ursprung der pragmatischen Maxime in einer

Anknüpfung an Kant, vor allem im Verhältnis von formaler Logik und
Kategorienlehre; die Peircesche Darstellung der Logik der Abduktion und das System
der abduktiven Schlüsse runden diese Monographie ab, die sowohl der Form als

auch dem Inhalt nach als mustergültig bezeichnet werden darf. Josef Rattner

Eric Weil: Hegel et VEtat. Vrin, Paris 1950.

Cet ouvrage est la thèse complémentaire de M. V'eil. L'un des rapporteurs
déclara à la soutenance: «C'est avec passion que je l'ai lue.» L'éininent professeur

parisien marqua en même temps l'importance de cette thèse qui corrige des

fautes couramment commises dans l'interprétation de la pensée politique de

Hegel (voir Revue de métaphysique et de morale, oct./déc. 1951, le rapport de la
soutenance de thèse).

Le but de cet ouvrage est de savoir dans quelle mesure Hegel est responsable,
d'une part, de l'étatisme prussien, de l'autre du marxisme. Voici le portrait qui
circule dans le grand public sur Hegel : il a les traits du Prussien, du réactionnaire,
de l'ennemi irréconciliable des libéraux Mais une étude approfondie de la

Philosophie du Droit est inconciliable avec cette vue trop sommaire.
En effet, «l'Etat hégélien est fondé sur la liberté et agit en vue de la liberté,

en sorte que, pour citer le mot d'un des disciples immédiats du philosophe, la
Philosophie du Droit tout entière est faite du seul métal de la liberté» (p. 55,
début du chapitre IV : La constitution).

Mais la constitution n'est pas pour Hegel ce qu'elle est pour nous, acte
juridique, document rédigé après délibération, discussion, vote soit du peuple, soit
de ses représentants, soit des deux (p. 56).

Comme pour Montesquieu, le terme doit se prendre au sens qu'il a en physiologie.

«Mais tout en étant réalité historique et vivante, et à cause de cela, la
constitution n'est pas impénétrable à la science, car elle est organisation de la liberté,
organisation raisonnable» (pp. 57-58). Cependant, si Hegel se rapproche de cette
manière des libéraux, il s'en sépare néanmoins sur le point suivant : il n'admet
pas la souveraineté populaire et tandis que ceux-ci affirment que «le peuple se

donne un Etat, pour Hegel, c'est l'Etat et l'histoire (les deux ne se séparent pas

pour lui, une fois qu'un peuple est sorti de la barbarie) qui forment le peuple
(pp. 63-64).

La théorie de Hegel semble néanmoins correcte parce que «elle analyse correctement

l'Etat réel de son époque et de la nôtre» (p. 71).
M. Weil légitime alors cette affirmation dans une étude de l'Etat moderne,

étude qu'il clôt en rappelant cette remarque si profonde de Hegel et trop oubliée:

236



Lorsque la philosophie arrive à diagnostiquer exactement les composantes d'une
forme de civilisation, celle-ci est sur son déclin et une autre se prépare.

Enfin un appendice (pp. 105-116) est consacré à Marx et la philosophie du
droit dont l'argumentation aboutit à cette conclusion: si Marx a puisé en grande
partie son inspiration chez Hegel, cela n'enlève, toutefois rien à «l'originalité»
de Marx ni n'engage la «responsabilité» de Hegel : «Hegel n'aurait probablement
pas approuvé la science de Marx qui pourtant dans l'histoire a été une des

traductions de la philosophie de Hegel» (pp. 115-116).
Quelles que soient ses opinions personnelles, le lecteur appréciera l'effort

d'objectivité de M. Weil dans ce domaine politique où la passion risque spécialement

de fausser le jugement sain. Antoinette Virieux

Giorgio Del Vecchio: Die Gerechtigkeit. Übersetzt von Friedrich
Darmstädter. 2.Auflage. Verlag für Recht und Gesellschaft, Basel 1950.

Ausgehend vom kritischen Idealismus versucht der Verfasser zunächst die
logischen Elemente der Gerechtigkeit im Wege der Deduktion aus einer
transzendentalen Betrachtung der menschlichen Natur zu gewinnen. Der Wesensgehalt
der Gerechtigkeit wird in der objektiven Setzung der Subjektivität und in der
daraus folgenden zwischensubjektiven Nebenordnung gesehen. Aus dieser

Begriffsbestimmung werden die logischen Merkmale der Gerechtigkeit - Zweiseitigkeit,

Gleichheit, Gegenseitigkeit, Leistungsausgleich und Entgeltlichkeit -
abgeleitet. Indessen hat die zwischenmenschliche Bezogenheit, welche den Wesensgehalt

der Gerechtigkeit darstellt, als logisches Schema nur eine rein formale
Bedeutung. Der menschliche Geist kann sich jedoch nicht damit zufrieden geben,

nur die einer jeden möglichen Rechtserfahrung gemeinsamen logischen Bestandteile

zu erkennen; vielmehr will er nach einem besonderen Grundgedanken
zwischen den verschiedenen Gegebenheiten eine Abstufung und Stufenfolge von
Werten feststellen. So verstanden, kommt der Gerechtigkeit die Bedeutung einer
absoluten Forderung zu. Beide, formaler Begriff der Gerechtigkeit und absolute
Forderung, haben den nämlichen Ursprung; sie sind in der unserem Sein
mitgegebenen Bestimmung enthalten und künden sich als Idee und Gefühl in einem
an. Vom idealen Maßstab der Gerechtigkeit gilt, daß er eine kategorisch fest
bestimmte Forderung darstellt und sich nicht mit einer beliebigen
zwischenmenschlichen Beziehung zufriedengibt. Diese Forderung wird im wesentlichen
darin gesehen, daß beim gegenseitigen Verhalten die über-empirische Wesens-
nämlichkeit unter den Menschen berücksichtigt und infolgedessen jede verschiedene

Behandlung ausgeschlossen wird, die sich nicht auf eine tatsächliche
Verschiedenheit der Seins- und Verhaltensweise eines jeden gründet.

Das Buch gibt einen Vortrag wieder, welchen der Verfasser im Jahre 1922 an
der Universität Rom gehalten hat. Die Anmerkungen, welche einen erheblich
größeren Umfang als der Text selber ausmachen, erfüllen eine dreifache Funktion

: Einmal ergänzen und erhellen sie den manchmal etwas konzentrierten Text
in sehr wertvoller Weise. Ferner enthalten sie zahlreiche bedeutsame Äußerungen

anderer Autoren - von der Antike bis zur Gegenwart - und ermöglichen
dadurch, zu vergleichen und tiefer in die weitschichtigen Probleme einzudringen.

237



Die meisten Zitate sind in der Originalsprache und in deutscher Übersetzung
angeführt. Schließlich dienen die Anmerkungen als nützlicher Literaturnachweis.

Der besondere Wert des Buches scheint mir darin zu liegen, daß es vor allem

zur Auseinandersetzung mit dem «erhabenen» (um mit dem Verfasser zu reden)
und ungemein wichtigen Thema nötigt. In einem, erstmals 1944 erschienenen,
sehr lesenswerten Aufsatz über die Grundlage der Strafgerichtsbarkeit wird die

praktische Anwendung der entwickelten Theorien gezeigt. M. Roth

Hugo Marcus: Rechtswelt und Ästhetik. M. Bouvier & Co. Verlag,
Bonn 1952.

Der Verfasser geht vom dreibändigen Werke Hans Fehrs «Kunst und Recht»,
von den Arbeiten Theodor Sternbergs, Radbruchs, Triepels und Baumgartens
und von der Ästhetik Paul Häberlins aus. Er will in seinem Buch die nicht immer
ergiebige Gegenüberstellung von Recht und Ethik vom Ästhetischen her ergänzen

und aus dieser Perspektive die Rechtsphilosophie vor neue Fragen stellen.
Wie der Richter stets mit Einzelfällen zu tun und das Gesetz abwägend auf den
Einzelfall anzuwenden hat, ohne der Unbedingtheit der ethischen Forderungen
zu widersprechen, ähnlich muß auch der Künstler manches, was nur abstrakter
Gedanke ist, in seinem Werk außer acht lassen. Das juristische Verfahren soll
somit dem künstlerischen gleichen : einerseits ein «freies» Abschätzen innerhalb
festgelegter Rechtsnormen, anderseits ein freies Bewegen innerhalb ästhetischer
Gesetze. Eine solche Rechtsphilosophie muß daher nach dem Verfasser dem
Bemühen und Ringen der Rechtsprechung um Gerechtigkeit in manchem näher
kommen als eine Rechtsphilosophie, die zu einseitig von den unbedingten
Forderungen der Ethik ausgeht und damit allzu oft den Blick für die Vielfalt der

Wirklichkeit verliert. Vor allem geht dies aus dem vierten Kapitel des Buches
hervor: «Künstlerische Freiheit und freies richterliches Ermessen oder das
Problem des produktiven, praktischen und technischen Handelns.»

Es fragt sich jedoch, ob der Autor die Verbindung zwischen Rechtswelt und
Ästhetik ebenso eng gezogen hätte, wenn er nicht zu ausschließlich von der Ästhetik

der Romantik und der deutschen Klassik ausgegangen wäre, welche dem
freien Abschätzen und Abwägen innerhalb ästhetischer Normen großen Raum
gewährt hat. Auch wenn der Richter in seinem Denken und Verfahren in
manchem dem freischaffenden Künstler gleichen mag, wie jeder schöpferisch Tätige,
wird er sich weit mehr an objektiv gültige Normen, an Gesetze gebunden fühlen,
als der Künstler, der nach freier Wahl innerhalb ästhetischer Normen walten
kann. M. Roth

Wilhelm Weischedel: Die Tiefe im Antlitz der Welt. Entwurf
einer Metaphysik der Kunst. J.C.B. Mohr (Paul Sieheck),
Tübingen 1952.

Die gedankenreiche, straffe und vorzüglich geschriebene Schrift verdient
Beachtung. Im Medium Heideggerschen Denkens wird eine alte Deutung der
Kunst, die für gegenwärtiges Kunstverständnis symptomatisch ist, neu durch-

238



gedacht: die Kunst als Offenbarung des Absoluten. Anders als im deutschen
Idealismus, aus dem die These unmittelbar herkommt und wo sie letztlich auf
einer philosophischen Voreingenommenheit beruhe, soll sie nun aus der Erfahrung

des Kunstwerks selbst gewonnen und an ihr bewährt werden. Thema einer
der Absicht nach phänomenologischen Untersuchung im ersten Teil - «Das
Kunstwerk und seine Tiefe» — ist darum das Verhältnis des Betrachters zum
Werk. So wie er es erfährt, gibt sich das Kunstwerk als das in der alltäglichen
Umwelt durch sein Anderssein Befremdende, das die Macht hat, den Betrachter
zu sich hin zu entrücken und ihm eben dadurch seine gewohnte Welt - die offenbar

im Ansatz schon als die amusische Welt der Technik vorausgesetzt ist, in der
das Kunstwerk allerdings als Fremdkörper erscheint - zu verrücken. Solche
befremdend-entrückende Macht eignet dem Kunstwerk, weil es nicht in den
Verweisungsbezügen der Welt steht, worin die andern Dinge vordergründig aufeinander

verweisen, sondern als Kunstwerk allein auf sich selbst verweist, so zwar,
daß es in seine eigene Tiefe weist, die zugleich die Tiefe der Welt ist, und daß die

Erfahrung dieser Tiefe den Betrachter in einem die Tiefe auch seines Selbst
erfahren läßt. Anstatt jedoch den für alles weitere tragenden Begriff der «Tiefe»
in phänomenologischer Ausrichtung auf das Kunstwerk weiter aufzuhellen,
verdeutlicht ihn der Verfasser nun lediglich dadurch, daß er ihn mit dem Heidegger-
schen Begriffe der Wahrheit als Unverborgenheit, die eins ist mit dem Sein, gleichsetzt.

Mithilfe der urbildlichen Idee Piatons kann sodann dies Sein näher als

Ursprung verstanden und der Kunst zur Aufgabe gemacht werden, die dargestellte

Sache in ihrem eigentlichen Sein und darin zugleich den Ursprung des

Seins im ganzen zur Erscheinung zu bringen. Auf dem Grunde dieser Begreifung
des Kunstwerks ergibt sich als das Wesen des Künstlers seine besondere Befähigung,

sich von der Tiefe ergreifeu zu lassen: aus der Nähe zum Ursprung
erwächst die Ursprünglichkeit seines Schaffens.

Der zweite Teil — «Grundriß einer Metaphysik der Kunst» - sucht dann die
im Kunstwerk erschlossene Tiefe als die eigentliche, die metaphysische Wirklichkeit

zu erweisen. In der Gestalthaftigkeit des Werkes manifestiert sich die
metaphysische Welt als Ordnung und Gefüge, worin jedes Ding sein zeitlos wahres
Wesen hat, eine Darstellung des Absoluten ist. Dies Absolute aber ist identisch
mit dem Sein im Sinne Heideggers, für den - nach der bedeutsamen Festlegung
Weischedels - Sein so viel wie Erscheinen, Offenbarwerden als das Geschehnis
der Wahrheit, bedeutet. Aus dem Horizont dieses die Geschichte als ihr Grund
bestimmenden Geschehens muß die Kunst verstanden werden: sie bringt in
geschichtlicher Weise das Göttliche in Weltdingen zur Erscheinung (weshalb
alle Kunst ursprünglich religiösen Charakter hat, eine eigentlich christliche
Kunst aber unmöglich ist). Unter diesem Gesichtspunkt kann auch die moderne
Kunst mit ihren zerstörerischen, chaotischen und dämonischen Zügen als eine

Durchbrechung der Vordergründigkeiten (gegen Sedlmayr) bejaht werden.

Mit der in dieser Deutung ausgesprochenen - wenn man es näher bedenkt,
geradezu ungeheuren - Schätzung der Kunst ist wohl etwas von ihrem Wesen,
sicher aber etwas von ihrem Willen in der geschichtlichen Situation, die die

unsere ist, getroffen. Allein es fragt sich, ob bei so vorbehaltloser Hinnahme und
so radikaler Interpretation ihres Anspruches nicht doch Näherhegendes (das
deswegen noch lange nicht gesehen oder gar verstanden sein muß) übersprungen

239



und zugunsten der metaphysich-religiösen Sinndeutung das Phänomen der Kunst
in seinem konkreten Wesen und der dazugehörenden menschlichen Problematik
vernachlässigt ist. Es muß gegen die entworfene «Metaphysik der Kunst»
grundsätzlich eingewendet werden, daß sie die Wirklichkeit des Menschen, die an der

Erfahrung wie an der Hervorbringung des Kunstwerkes entscheidend beteiligt
ist, außer acht läßt. Die Analyse bleibt beschränkt auf das namenlose Ergriffen-
sein, das zum «ästhetischen Erlebnis» zwar gehört, es aber allein nicht ausmacht.
Sie führt darum zu einer dem Anspruch nach «tiefen» Begreifung der Kunst, die
aber zuletzt doch im Unbestimmten bleibt. Gegen die Intention auf eine
«metaphysische» Deutung der Kunst ist grundsätzlich nichts einzuwenden. Jedoch
wäre es Aufgabe der philosophischen Bemühung, nicht nur das Unsagbare der
Kunst - wie diese es selbst tut - zu sagen, sondern das, was in der Begegnung mit
der Kunst erfahren wird, in den Logos zu fassen. Und hiezu wäre über das hinaus,
was die Schrift Weischedels leistet, zunächst zweierlei erforderlich: einerseits
eine entschiedenere Vertiefung in Wesen und Gehalt des Kunstwerkes und anderseits

eine ebenso intensive philosophische Besinnung auf den Menschen, der als

Künstler das Werk hervorbringt und als Betrachter es sich aneignet. Denn: die
Kunst entspringt nicht nur einer metaphysischen Notwendigkeit, sondern näher
noch einem menschlichen Bedürfnis, und nur im Lichte dieser prinzipiell
verstandenen Bedürftigkeit scheint der Versuch einer letzten Sinndeutung der Kunst
möglich. In diesem Lichte wird sich dann auch die Fraglichkeit und Fragwürdigkeit

jener «absoluten» Deutung zeigen.
Weischedel macht es der Kunst zur Aufgabe, das Wesen der Dinge in

sinnlicher Sichtbarkeit zu zeigen. Und etwas derartiges wird, wer von einem Kunstwerk

ergriffen ist, in der Tat zu erfahren meinen. Es darf aber doch wohl bezweifelt

werden, ob das in der Kunst erscheinende Wesen der Dinge sogleich ihr
metaphysich-zeitloses sei. In der Kunst erfahren ist vielmehr zunächst das/ür
die Kunst wesentliche Wesen der Dinge. Dies Wesen aber scheint bestimmt durch
die eigentümliche Anschauung, die der Künstler vollzieht. Das Besondere der
künstlerischen Anschauung kann vielleicht dahin umschrieben werden, daß das

außen sinnlich Geschaute auf Grund der Formung, die es in der Auffassung
erfährt, einzutreten vermag für ein Inneres, das der Erlebniswirklichkeit des

künstlerischen Menschen angehört. Jedenfalls dürfte das Wesentliche des künstlerischen

Aktes nicht bloß, wie Weischedel am Beispiel der Äpfel Cézannes zu zeigen
sucht (S. 27 f.), als eine «Verdeutlichung» des im wirklichen Apfel nur verworren
zur Erscheinung kommenden Wesens zu verstehen sein, sondern vielmehr als

«Deutung», wodurch die Erscheinung eine besondere menschliche Bedeutsamkeit

erhält. Mit dieser «Deutung» aber geht die Subjektivität des Künstlers
wesentlich mit in das Kunstwerk ein. Wenn irgendwo, dann darf die philosophische

Betrachtung gerade bei der Kunst den subjektiven Aspekt nicht über
der gegenständlichen Gerichtetheit vernachlässigen, ohne daß darum ein
Abgleiten ins bloß Psychologische zu befürchten wäre. Von hier aus wäre zu fragen,
ob mit Recht das Verhältnis des Betrachters zum Kunstwerk als Leitfaden der

Analyse so sehr in den Vordergrund rückt gegenüber der Perspektive, in der sich

die Kunst für den Künstler darbietet.
Mit Recht betont Weischedel, daß die Kunst in der Wahrheitsfrage steht.

Aber auch da werden sich weitergehende Unterscheidungen aufdrängen. Es ist

240



wohl nicht so, daß über das, was man die Wahrheit eines Kunstwerkes wird
nennen müssen, lediglich dies entscheidet, ob in ihm eine Offenbarung des Absoluten

geschieht. Es sind mindestens noch zwei niedrigere Stufen der «Wahrheit»
zu erkennen: einmal die Wahrheit, durch die das Werk überhaupt Kunstwerk
ist (welche Wahrheit wesentlich von der Kraft der es formenden Anschauung
abhängen dürfte), und sodann die Wahrheit, die vom Kunstwerk über sein bloßes
Kunstwerksein hinaus als einer menschlichen Hervorbringung in der Welt zu
fordern ist (wodurch es zum Ganzen der dem Menschen zugänglichen Wahrheit
in Beziehung steht). Im Bereich dieser beiden Wahrheitsfragen wird sich die
Auseinandersetzung mit den Werken der Kunst vor allem vollziehen, und nur
seltene Kunstwerke werden selber das Verweilen bei ihnen in die Frage drängen
nach einem äußersten Bezüge ihrer zu dem, was mit Recht das Absolute genannt
werden kann. Dann aber zeigt sich auch die ungeheure philosophische Schwierigkeit

einer solchen Frage; fordert sie doch eine vorgängige Klärung dessen, was
mit dem «Absoluten» gemeint sein soll.

Daß sie die Kunst mit Entschiedenheit in den Bezirk dieser äußersten Frage
stellt, darin besteht das Verdienst von Weischedels Schrift. Und daß sie hier in
grundsätzlicher und anregender Weise eine Kunstauffassung erprobt, der man
heute eine latente Ubiquität wird zusprechen müssen, empfiehlt diesen «Entwurf

einer Metaphysik der Kunst», auch wenn man die Tragfähigkeit des damit
gelegten Grundes schließlich bezweifelt. Im Hinblick auf die philosophische
Haltung des Ganzen stellt sich freilich eine Frage: Soll es wirklich gelten, daß die
«erneute Wendung zur Metaphysik» (S. 80), für die auch diese Schrift zeugt, so

ganz ohne Fühlung bleibt mit dem Grundsinn der Kantischen Wendung gegen
die Metaphysik, wie es hier offenbar der Fall ist? Bedürfte das betonte Reden

von der «metaphysischen Welt» und vom «Absoluten» nicht doch einer
kritischen Sicherung gegen die eigene Massivität und (vielleicht doch nur scheinbar
wiedergewonnene) Selbstverständlichkeit? G. und E. Huber

Jeanne Vial: De FEtre musical. La Baconnière, Neuchâtel, Cahiers
Etre et Penser, 35, 175 pages, 1952.

Parler du concept en musique, c'est se heurter de front à toute une tradition
«sentimentaliste» très vivace même aujourd'hui. Pourtant Madame Vial est
certaine que la musique non seulement suscite des sentiments, mais encore fait
réfléchir et est elle-même de l'ordre de la pensée. Comprendre une œuvre, c'est
alors la repenser. Et la connaissance des lois du solfège ou de l'harmonie est la
structure même, à un certain niveau, de cette pensée. Si l'on tente de comprendre
une œuvre, on s'aperçoit que rien ne sert de partir de la sensation elle-même, qui
est pointant l'immédiatement donné ; car toute sensation n'est perçue que dans

un contexte et appartient en fait à une structure. Il n'y a matière, pourrait-on
dire, que par des formes préexistantes. Le concept musical n'est donc pas la
forme d'une matière sensible. Certes, il renvoie toujours au sensible et «se réfère
sans ambiguïté à une expérience immédiate» (p. 35). Mais le concept est à lui-
même un ensemble de forme et de matière - si tant est que l'on puisse encore maintenir

cette distinction inadéquate — dont le son concret on l'exécution sensible
n'est que la manifestation passagère.

16 241



Il serait faux, à ce point de vue, de confondre le concept musical et le concept
scientifique, particulièrement le concept acoustique. Un do en musique est quelque

chose de fondamentalement différent d'un do en acoustique. Madame Vial
démontre brillamment l'impossibilité qu'il y a de ramener la musique à l'acoustique,

allant jusqu'à traiter ces deux domaines d'antinomiques.
Le concept musical, c'est en un sens l'Etre de la musique. Une symphonie,

par exemple, continue d'exister même si on ne l'entend pas. Mais comment existe-
t-elle En approfondissant ce problème, Madame Vial en vient à distinguer le

concept de l'idée. L'idée d'une œuvre, c'est cette œuvre telle qu'elle est en elle-

même, éternellement. L'idée de l'œuvre n'est pas assimilable telle quelle avec
la partition, simple signe graphique approché. Mais elle est ce à quoi renvoie la
partition — et qui n'est pas l'exécution (toujours passagère). Le concept, c'est
alors, si nous avons bien compris, l'ensemble des relations pensées qui permettent
d'appréhender l'idée.

L'intervention du couple «présent-absent» permet d'éclairer cette architecture.

La sensation reçue lors d'une exécution est indiscutablement du présent.
Mais c'est un présent pauvre au point d'être vide ontologiquement tant que ne
se greffe pas sur ce présent la pensée du passé et du futur. Le concept lui-même
est donc pensée de l'absence. C'est ce qui ne m'est pas donné que je dois penser
pour comprendre l'œuvre jouée. L'idée, c'est alors ce qui dirige mon travail
conceptuel et donne ipso facto un sens à ce qui est donné. L'idée, c'est la réalité
présente dont le concept pense l'absence et dont les notes jouées témoignent hic et
nunc de l'existence.

La dialectique de la connaissance de l'œuvre d'art est donc un passage du
présent pauvre au présent riche, c'est-à-dire de l'immédiatement donné (la
sensation) à 1'«éternel présent» (l'idée), par l'intermédiaire de la pensée abstraite.
Entre le présent immédiat et le présent éternel, il y a l'immense domaine de

l'absent, qui n'est qu'une étape de transition.
On voit que le «rationalisme» de Madame Vial n'est pas absolu; elle ne logifie

pas la musique. Elle se contente d'en montrer les aspects logiques, indéniables, et
de les interpréter au nom d'une métaphysique qui lui est propre. On pourrait,
bien sûr, contester sur beaucoup de points ses affirmations. J'applaudis, pour
ma part, à un très grand nombre d'entre elles. Quoi qu'il en soit, la tentative de

Madame Vial est tout à fait originale, et c'est à ce titre qu'elle mérite notre attention

soutenue. J.-Claude Piguet

Hans Blüher: Parerga zur Achse der Natur. Emst Klett Verlag,
Stuttgart 1952.

Unter dem Titel «Die Achse der Natur» hat Hans Blüher seine philosophische
Gesamtkonzeption in extenso dargelegt; er läßt nun «Parerga» als Ergänzung
und Erläuterung folgen, zugleich aber auch als populärer Abriß seines Denkens,
der weiteren Kreisen zugänglich sein soll, als dies beim Hauptwerk der Fall sein
kann. Natürlich verliert der Gedankengang hierdurch einiges an Überzeugungskraft,

zumal, wo es sich um Thesen handelt, die problematisch genug sind. Blüher
stellt die Behauptung auf, daß die «Natur so wie die Erde eine Achse hat.» Diese

Naturachse ist Gegenstand der «von Kant aufgebauten transzendentalen Logik» ;

242



sie wird erfaßt durch die Formel: «Natur ist ein transzendentales Kontinuum.
Sie hat eine Achse, deren einer Pol im transzendentalen Subjekt verankert liegt,
der andere im transzendentalen Objekt. Ihr Inhalt heißt das archetypische
Potential». Der Mensch selbst ist «Anrainer der Naturachse», gesonderte «Schöpfung

mit unableitbarem Stamm», bezogen auf Götter und Gott, den es nach
Blüher «erst recht aber gibt», auch «wenn man nicht mit dem Kopf dagegen-

rennen kann». Sogar einen Gottesbeweis kann man liefern, wenn man nur allen
Eigenwilligkeiten und - wie wir sagen dürfen - Kruditäten des sich selbst mit
Kopernikus vergleichenden Naturachsenentdeckers folgen will; gerade in seinen

theologischen Schlußfolgerungen strebt dieses Parergabüchlein einem schrankenlosen

System von Konstruktionen zu, die in kritikloser Willkür ausarten. Das

Jesuwort vom «Menschensohn» gibt Anlaß zu geheimnisvoll klingenden
Spekulationen, die unter dem Titel «Theologie des Menschensohnes» dargeboten
werden: Jesus ist hier eine besondere Spezies Mensch, die nur in einem Exemplar
vertreten ist, eine andere Art von Organismus, der «um eine metaphysische Etage
höher liegt als der unsere», unverweslich und damit auch göttlich. Man wird den
Eindruck nicht los, daß Blüher sich bemüht hat, einen Bastard zwischen Theologie

und Naturphilosophie hervorzubringen: es ist ihm dies auch gelungen!
Josef Rattner

Emile Guyénot, Raymond Ruyer, Adolphe Portmann, Jean Baruzi:
Le Problème de la vie. Collection Etre et Penser, n° 32, Editions
de la Baconnière, Neuchâtel 1951 (avec une préface de Charles

Werner).
Les quatre études ici réunies sont des conférences prononcées à l'Université

de Genève en octobre 1950 sous les auspices de la fondation Marie Gretler. Quatre
conférenciers - deux biologistes bien connus de nos universités et deux
philosophes français - avaient à exposer au grand public cultivé le problème
philosophique de la vie en partant de tous les renseignements que fournit la recherche

scientifique, philosophique et religieuse. M. Guyénot traite en savant, avec la
maîtrise dont un grand public lui est depuis longtemps si redevable, la question
de la finalité en biologie; insistant notamment sur la formation des organes-
outils dans l'organisme, il conclut à une finalité d'ordre statistique, finalité
restreinte, relative, ayant son siège dans l'être lui-même, incapable de triompher
de tous les «obstacles», fondée sur une activité psychique embryonnaire qui
«semble pénétrer le monde biologique».

M. R. Ruyer, professeur de philosophie à l'Université de Nancy, reprend alors
la question de cette insertion du psychologique dans le biologique qui avait fait
l'objet en 1946 de ses «Etudes de psychologie biologique» : cet élément
psychologique, c'est la forme, qui est essentiellement conscience de soi. Le matérialisme
serait un organicisme inversé, car le monde entier est pénétré de cette forme
de vie.

M. A. Portmann traite ensuite la question du passage de la vie animale à la
vie humaine, «les bases biologiques d'un nouvel humanisme», pour conclure que

243



la biologie moderne s'intéresse, davantage qu'à notre origine, à notre originalité.
Soulignons l'évocation suggestive des recherches sur le développement dans le
milieu social.

Il appartint à M. Baruzi, professeur au Collège de France, de conduire, par la
méditation la plus ardente, l'étude des problèmes de la vie jusqu'aux «formes les

plus hautes de l'expérience religieuse».
Ces quatre études si diverses et dont on aperçoit par delà le titre commun les

préoccupations, sinon la signification, communes sont présentées et ordonnées

par M. Ch. Werner avec une netteté qui en réalise l'accord problématique.
D. Christoff

Kurt Schilling: Shakespeare. Die Idee des Menschseins in seinen
Werken. Ernst Reinhardt Verlag, München-Basel 1953.

Zu jedem Zeitalter sprechen die großen Genien der Menschheit anders und
neu. Shakespeares Dramen, Sonnette und Epen nach ihrem Gehalt, ihrer menschlichen

Bedeutung und ihrem tieferen Sinn neu zu interpretieren und damit dem
modernen Menschen nahezubringen, ist das Ziel des vorhegenden Buches. Es
wird dabei deutlich, daß bei aller Vielfalt der Gestalten die Frage nach den
Möglichkeiten des Menschen in der Welt, sein Verhalten zu Mitmensch, Gemeinschaft
und Kosmos das Grundanliegen von Shakespeares Welt bildet. Der Mensch mit
seinem Planen, seinen Erfolgen, seinem Glück und seinem Scheitern, seinem Ver-
hältnis zur Ordnung und zum Wandel der Dinge ist mithin das eigentliche Thema,
das Shakespeare in immer wieder neuer Weise gestaltet, und erst aus dieser
Perspektive heraus ist überhaupt ein wirkliches Verständnis seines Werkes zu gewinnen.

Damit wird aber zugleich auch der große Bogen der geistigen Entwicklung
des Dichters selbst sichtbar, der sich von der Wirklichkeitsgläubigkeit der
Jugend über die Komik und Tragik der Reifezeit bis hin zur Verzweiflung,
Enttäuschung und Resignation im späten Märchenglanz des Alters spannt.

Der Verfasser ist bereits durch seine zweibändige Geschichte der Philosophie,
Übersetzungen griechischer Tragiker und durch Werke zur Ästhetik und
Philosophie bekannt geworden; sein Shakespeare-Buch reiht sich würdig in die
Gesamtheit seiner Publikationen ein. Josef Rattner

Eduard Scherrer: Mensch und Wirklichkeit. Verlag Huber & Co. AG.
Frauenfeld. 1949.

Das Buch will «eine allgemein verständliche Lebensphilosophie» vermitteln.
Ein philosophisches Werk dieser Art - gesetzt, es gibt dergleichen - müßte die
Frucht eines Nachdenkens sein, das seinen Problemkreis zunächst ohne Rücksicht

auf «Allgemeinverständlichkeit» durchdringt und sich dann vielen
verständlich mitzuteilen weiß. Weder das eine noch das andere scheint dem
Verfasser gelungen. Vielleicht vermöchten, ohne die philosophische Prätention und
was damit zusammenhängt, die einzelnen Kapitel des Buches als populär gehaltene

Aufsätze an gemäßem Orte zu bestehen. Gerhard Huber

244



Julius Schwabe: Archetyp und Tierkreis. Benno Schwabe & Co.

Verlag, Basel 1951.

Das vorliegende Werk zeichnet die «Grundlinien einer kosmischen Symbolik
und Mythologie», im wesentlichen auf der Harmoniklehre von Hans Kayser
aufbauend, aber auch Anschauungen der modernen Psychologie, vor allem C. G.

Jungs, der Ethnologie wie der Urgeschichte verwertend. Ein monumentaler Zng
scheint der Intention nicht abzugehen; allein, die Thematik der Untersuchung
führt inmitten der Fragwürdigkeiten der Astrologie und einer Mythendeutung,
die sich selbst in ihrer kulturgeschichtlichen Tragweite überschätzt. Die
«bahnbrechenden Funde» des Verfassers sind erstens, daß «der Tierkreis seit rund
viertausend Jahren verdreht ist», so daß seine Symbole gar nicht am richtigen
Platze stehen; zweitens, daß die Symbole eine «kosmische Herkunft» besitzen
und als Urbilder dem Kosmos selber entstammen. Dem «Geheimnis des Wassermanns»

werden eine Reihe von Gedankengängen gewidmet, die überleiten zu
Untersuchungen über Mond- und Urreligion, Erklärung der «Schweinesymbolik»,
des Labyrinthsymbols, überall die harmonische Entsprechung zwischen «Oberem

und Unterem, Erde und Himmel» aufsuchend. Im ganzen eine Metaphorik,
die sich in den nebulosen Fernen der Frühgeschichte verliert; ein Buch, an dem

man die Belesenheit und den Kenntnisreichtum des Verfassers schätzen mag,
ohne ihm aber folgen zu wollen auf ein Terrain, das auch bei ernsthaftesten
Bemühungen recht wenig hergibt. Josef Rattner

Ph. Lersch: Aufbau der Person. J. A. Barth, München 1951.

Lersch hat sich entschlossen, seinen erstmals 1938 erschienenen «Aufbau
des Charakters» in der vorliegenden vierten Auflage zu einem Gesamtentwurf
einer personalen Psychologie umzuarbeiten, von dem man sagen muß, daß er
voll geglückt ist. Das charakterologisch bedeutsame Gerüst — der Lebensund

der endothyme Grund mit den ihm zugehörigen stationären Gestimmt-
heiten, den Antriebserlebnissen (Trieben und Strebungen) und den

Gefühlsregungen, desgleichen die Konzeption des «personellen Oberbaus» — ist
geblieben, hat aber in mannigfachen Hinsichten eine Durcharbeitung erfahren.
Neu hinzugekommen sind die Abschnitte über das Wahrnehmen (Lersch
nennt es das «sinnliche Bemerken»), das vorstellende Vergegenwärtigen, das

Denken und das Handeln, die er als «Anßenbereich des Erlebens» zusammenfaßt.

Nicht am rechten Ort scheint uns der letzte Abschnitt über das «Problem
des Unbewußten» zu stehen, der besser der Einleitung eingefügt worden wäre.

Dagegen kann man dem nur zustimmen, was der Verfasser über die historische

Notwendigkeit und die heutige Überlebtheit der verschiedenen

Richtungen in der Psychologie sagt: «Die Psychologie kann ihrem Gegenstand

gar nicht anders gerecht werden denn als Tiefenpsychologie, Ganzheitspsychologie,

Gestaltpsychologie und dynamische Psychologie. Und als solche muß
sie die naturwissenschaftliche und die geisteswissenschaftliche Methode
gleichermaßen zum Einsatz bringen. Es ist heute an der Zeit, zu erkennen, daß

die Richtungen der Psychologie, die sich wissenschaftsgeschichtlich herausgebildet

und die die Begriffe der Tiefe, der Ganzheit, der Gestalt, der dyna-

245



mischen Fundierung oder die naturwissenschaftlich-experimentelle bzw. die
geisteswissenschaftlich-verstehende Methode zu ihrem Programm und Signalement

erhoben haben, daß alle diese ßichtungen auf einer Verschiedenheit
der Aspekte beruhen; genau so, wie auch der Gliederung in .allgemeine
Psychologie', ,Entwicklungspsychologie' und .Charakterologie' eine jeweils
besondere Fragestellung zugrunde liegt. In solcher Weise aspektbestimmt ist
auch die ,Sozialpsychologie', die das beseelte Einzelwesen unter dem Gesichtspunkt

seiner Beziige zur Mitwelt betrachtet und die seelischen Vorgänge
innerhalb der verschiedenen Gemeinschaftsformen aufzuhellen sucht.» Daß

man in diesem oder jenem Punkt anderer Meinung sein wird, versteht sich,
ändert aber nichts am vorzüglichen Gesamteindruck des Werkes. (Das
Nietzsche-Zitat auf S. 49, das sich korrekt auf S. 122/3 findet, ist nur dem Sinne
nach richtig.) H. Kunz

Albert Wellek: Die Wiederherstellung der Seelenwissenschaft im
Lebenswerk Felix Krügers. Hamburg, Meiner Verlag, 1950, 80 p.
Après une brève biographie de Krüger, l'auteur décèle quatre thèses principales

dans l'œuvre de ce psychologue, qui fait figure aujourd'hui de chef d'école.
L'idée de totalité dirige le psychologue et lui interdit de se rattacher à une forme
quelconque d'associationisme. La «Ganzheitspsychologie» reprend ainsi à son

compte une thèse fondamentale énoncée par sa rivale de Berlin, la
«Gestaltpsychologie»: il y a plus dans le tout que dans la somme des parties, ou: la structure

est première par rapport à ses éléments. En second lieu Krüger s'oppose au
dualisme «cœur-raison» et à la division classique de la psychologie en «affective»
et «intellectuelle». Il accorde le primat au sentiment, c'est-à-dire à ce qu'il
appelle qualité globale, qui est un état primitif indifférencié se développant
génétiquement. C'est dire - et c'est là le troisième point - que la psychologie de Krüger
prendra un tour évolutif, faisant appel à la génétique pour tenter de suivre d'aussi
près que possible le cours des événements psychiques dans leur évolution. Si le
but de la psychologie est ainsi de décrire les phénomènes, il ne faudrait pas croire -
c'est la dernière des quatre thèses — que l'on n'atteint ainsi que des phénomènes
dont la réalité sous-jacente reste inconnue. La méthode psychologique est
phénoménologique (décrire les phénomènes), mais l'objet de la psychologie est la
substance (l'âme). Le concept fondamental de structure renvoie précisément à «un
être doué d'une réalité ontologique et par là métaphysique» (p. 20). «La structure

est substance», dit encore Wellek (p. 20). La structure est ainsi la condition
qui rend possible les événements vécus. Par là, la psychologie de Krüger veut
résoudre la difficulté qui surgit dès qu'on envisage une âme située sur un autre
plan de connaissance que ses affections momentanées. Psychologie empirique et
psychologie rationnelle, au sens classique, se fondent en une seule psychologie
empirique, par sa méthode descriptive, et rationnelle, par les résultats qu'elle
obtient.

Le lecteur français, peu habitué à articuler ainsi psychologie et métaphysique,
n'est pas loin de se hérisser à la lecture de ces thèses. Il comprend difficilement
comment s'opère le passage de l'empirique au métaphysique et se demande si

246



réellement il y a avantage pour la psychologie même à déboucher ainsi sans

précautions méthodologiques en pleine anthropologie métaphysique, et si par
ailleurs cette anthropologie n'est possible que comme prolongement d'une
description des événements vécus. Ce qui est encore plus difficile à comprendre, c'est
ce retour voulu et conscient à Aristote. En effet, si, d'une part, la réalité première
est cet état indifférencié et originel (qualité globale) et si la psychologie prend un
tour génétique, il est clair que toute l'évolution psychologique d'un individu est

déjà contenue en puissance dans cet état indifférencié, s'actualisant peu à peu.
Tout est donc donné au départ, et le cours de notre vie est déterminé formellement.

La psychologie, qui suit le cours de ces événements, n'est donc qu'une
mauvaise métaphysique, et elle est inutile dans la mesure où la métaphysique
peut rendre compte de la source où ces événements sont présents en puissance.

A. Wellek s'oppose dans les dernières pages au mécanisme de Freud, à la
psychologie des niveaux et surtout au matérialisme de la «Gestalttheorie» de Berlin.

Quelques notes sur l'importance et l'influence de la psychologie de Krüger
terminent cet opuscule. J.-CAaude Piguet

J.C. Flügel: Probleme und Ergebnisse der Psychologie. Hundert
Jahre psychologischer Forschung. Ernst Klett Verlag, Stuttgart

o. J.

Beim herrschenden Mangel an deutschsprachigen Darstellungen der Geschichte
der Psychologie greift man mit hohen Erwartungen zu dieser Übersetzung eines

englischen Autors, die eine solche Geschichte wenigstens für den Zeitraum von
1833-1933 zu geben verspricht. Für die deutsche Ausgabe hat er eigens einen

Anhang, die Jahre 1933-1947 umfassend, geschrieben. Man kann gewiß die

Meinung vertreten, es sei eine der Überschätzung der deutschen Psychologie

entsprungene Enttäuschung, Forscher wie Jaspers, Klages, Scheler auch nicht
einmal dem Namen nach erwähnt zu finden. Aber der Mangel an der alten «deutschen

Gründlichkeit», den man dem Verfasser vorwerfen muß, hat damit nichts
mehr zu tun. Offenbar im Bestreben, dem fingierten Psychologiestudenten, an
den sich das Buch wendet, möglichst entgegenzukommen und kurzweilig-unterhaltend

zu sein, finden sich darin allzu viele Unkorrektheiten in den sachhaltigen
Referaten ; oder es werden allzu häufig lediglich mehr oder minder einleuchtende
Urteile über Dinge kundgegeben, diese selbst jedoch nicht dargestellt. So

entsteht öfters der Eindruck eines leichtfertigen Darüberredens ohne fundierte
Sachkenntnis - und das kann man einer Psychologiegeschichte nicht nachsehen.

H. Kunz

Georges Poulet: Etudes sur le temps humain. Pion, Paris, s.d. (1950),

XLVII, 409 pages.
Voici une série d'études sur l'expression, la conception et la présence sous-

jacente du temps dans l'œuvre de dix-huit écrivains français, de Montaigne à

Proust. L'introduction ne prétend, pas plus que Pascal, définir le temps; mais
l'auteur y indique en quel sens il aborde son problème; il évoque donc les diverses

significations du temps, les variations de la sensibilité humaine au temps, depuis

247



le moyen-âge, tout au moins de la sensibilité d'expression française. Par temps,
il faut donc entendre le rapport entre le temps et l'éternité, les formes diverses

que prend chez l'homme le sentiment de son destin, jadis inscrit dans la création
divine comme une subsistance dirigée à travers un temps-obstacle vers la perfection

d'une fin. Ce destin devient immanent au monde dès la Renaissance ;

corrélativement, le temps d'un Montaigne sera dans le passage et sa vertu dans la

disponibilité. D'où, deux sentiments; d'une part, l'instabilité du moment, pur
présent d'un temps discontinu - moment de la décision pure - précarité et
solitude de l'homme devant la nature, qui caractériseraient la pensée du 17e siècle;
d'autre part, la continuité immanente au temps, au 18e siècle surtout, le sens du
progrès, de l'avenir (Diderot) ou de la mémoire (Rousseau). Le romantique, à

son tour, aura le sentiment vif de la continuité de la mémoire et de l'insuffisance
du moment présent. Il cherchera par tous moyens à exprimer cette continuité,
à maintenir la présence du passé. Et, d'autre part, par son prophétisme, il magnifiera

la vision des temps futurs. Entre cette prophétie et cette mémoire, l'existence

actuelle reste vide et sans autre signification que celles qu'elle tire du passé
et de l'avenir. Mais on rencontrera aussi au 19e siècle, chez un Nerval par exemple,
le sens de la dégénérescence, de la chute du potentiel dynamique, aussi bien que
des retours ou de Fémiettement des instants historiques. Au sens de la création
continuée, de l'engendrement immanent du temps, de la mémoire profonde, le
20e siècle ajoutera, plus vif, le sentiment, appris de Nietzsche, que toute création
implique distinction, et qu'il n'y a génération que sur fond de néant.

On lira avec un profit certain chacune de ces études qui, toutes, apportent une
grande richesse de citations admirablement choisies et, toutes, surtout, vont au
fond du problème posé. M. Poulet a renouvelé, en une étude modèle, le thème
célèbre du songe de Descartes en le liant à l'angoisse. Il a excellemment, et trop
brièvement à mon gré, montré dans le ridicule du moment-rupture le fond du

comique de Molière. Le héros cornélien, sans passé, sans futur, tout entier dans

l'instant de la décision, paraîtra heureusement saisi. S'il fallait, entre tant de

richesses, indiquer une préférence, la mienne se porterait en général vers
l'interprétation que M. Poulet donne du temps des artistes; Molière, Corneille, l'abbé
Prévost - dont Yinstant pathétique consiste dans le passage brusque d'un extrême
à l'autre —, Benjamin Constant chez qui l'on assiste au surgissement du passé à

travers l'expérience de la vie, Baudelaire, Gautier surtout; l'étude du sentiment
de la mort, des retours du temps, de la paramnésie et, à ce propos, de l'influence
du second Faust sur Gautier, est un modèle du genre. On ne goûtera pas moins
l'analyse des moments de prospection et de réception dans la structure de la
période flaubertienne. Cependant, l'étude sur Rousseau ajoute un trait nouveau
à l'analyse de ces mouvements d'expansion et de retrait, les chapitres consacrés
à Fontenelle et à Diderot, à ce dernier surtout, renouvellent un sujet qu'on
aurait pu croire épuisé. On trouvera certes des difficultés d'interprétation et l'on
ne partagera pas toujours l'opinion de l'auteur. On lui demandera souvent de

poursuivre son étude si réussie encore plus loin. Mais, tel qu'il est, ce livre est un
modèle de ce qu'il faut faire et de ce qui nous manque le plus : de véritables
analyses de la composition, du style, de la pensée, qui fournissent de nombreux et
justes documents pour une psychologie interprétative et pour une anthropologie
philosophique. D. Christoff

248



Bijdragen uitgegeven door de philosophische en theologische
Faculteiten der Noord- en Zuid-Nederlandse Jezuieten
(Contributions; revue des Facultés théologiques et philosophiques des

Jésuites hollandais et flamands). Centrale Drukkerij N. Y.
Nijmegen; Standaardboekhandel N. V., Antwerpen. (Nous
signalons seulement les articles philosophiques.)

Année 12 (1951) N° 4: A. VanLeeuwen, Wetenschap en Pragmatisme (Science
et pragmatisme). Plaidoyer pour une science reconnue pour sa valeur propre et
non en vue de son utilité pragmatique. - H. Robbers, Wat is Panthéisme?

(Qu'est-ce que le panthéisme?) L'article examine la signification exacte qu'il
faut donner au terme «panthéisme». Il conclut que seule la doctrine de l'analogie
de l'être permet d'admettre l'unité et la pluralité dans l'être.

Année 13 (1952) N° 1: G. Isaye, La logique scolastique devant ses récents
adversaires. Partant d'une citation de l'encyclique Humani Generis, l'auteur montre
la logique scolastique comme tenant le juste milieu entre l'existentialisme
individualiste, qui exagère le rôle de l'intuition, et la logique mathématique qui
le minimise.

N° 2 : A. J. Nieuwenhuis, Kunst en Moraliteit bij St Thomas van Aquino (Les
rapports entre art et morale chez saint Thomas d'Aquin). L'artiste en tant que
tel est orienté à la perfection de l'œuvre d'art; en tant qu'homme il est orienté
vers sa fin dernière. De cette dualité, l'auteur déduit les appréciations concernant

les relations entre l'art et la morale. — V. Couturier, Wijsgerige Methode

of Propoedeuse tot Wijsbegeerte? (Méthode philosophique ou propédeutique à la
philosophie Etude critique sur le livre de St. Strasser, Het Zielsbegrip in de

metaphysische en in de empirische Psychologie (La notion d'âme en psychologie
philosophique et empirique). Examinant la question si Strasser a réussi à

atteindre la notion philosophique d'«âme» à travers une phénoménologie, l'auteur
répond par la négative. Il étend cette conclusion à tout problème philosophique.

N° 3 : J. Lambrecht, De Zin van de Geschiedenis bij Platoon (Le sens de l'histoire

chez Platon). L'auteur constate que Platon reste grosso modo prisonnier
d'une conception cyclique de l'histoire tant en ce qui concerne l'individu qu'en
ce qui concerne l'univers. N. Luyten

Tijdschrift voor Philosophie (Revue de philosophie). N. Y. Vereni-
ging voor wijsgerige Uitgaven, Leuven.

Année 13 (1951) N° 3: F. J.J.Buytendijk, Het Voetballen (Le jeu de

football). Considérations fort intéressantes sur la psychologie de ce jeu, surtout dans
le sens d'une phénoménologie des attitudes et mouvements humains. - Cl. Schoon-

brood, «Tertium non datur». De Norm van de Disjunctie (La norme de la
disjonction). L'auteur défend la validité absolue de ce principe en précisant dans

quel sens il faut le comprendre. - St. Strasser, Gegenstandsbetvusstsein und Rich-
tungsbewusstsein. En partant d'un texte de Mercier sur notre connaissance de

l'infini, l'auteur est amené à distinguer (en s'inspirant de Husserl) une connaissance

d'objets et une connaissance d'orientation (on pourrait peut-être dire de

249



transcendance). Seule cette dernière nous permet d'atteindre l'infini. - Cl. Van-
steenkiste, Procli Elementatio Theologica translata a Guilelmo de Moerbeke (Tex-
tus ineditus).

N° 4: J. Linschoten, Over de Humor (De l'humour). Phénoménologie très
nuancée de l'humour. L'auteur nous fait voir l'essence de l'humour en le

comparant à l'esprit, au rire, au tragique, etc. L'essentiel de l'humour serait de se

situer à la limite entre le comique et le tragique. - A. De Waelhens, Beschouwin-

gen over de historisdie Ontwikkeling van de Ervaring van het Alter-Ego (Considérations

sur l'évolution historique de l'expérience d'autrui). On étudie comment
l'existence d'autrui a pu devenir un problème. La substitution, par la technique,
de valeurs abstraites et universelles aux relations concrètes et individualisées est,
selon l'auteur, à l'origine de la problématisation de l'existence d'autrui. -
D. M. De Petter, De Ziel en het Psychische (L'âme et le psychique). Etude
critique sur le livre de St. Strasser sur la notion d'âme (cf. l'étude critique de

Couturier sur le même livre, Bijdragen 1952, n° 2). Tout en reconnaissant la
valeur des pénétrantes analyses phénoménologiques du livre, l'auteur fait des

réserves sérieuses quant à la conception philosophique fondamentale défendue

par Strasser.
Année 14 (1952) N° 1: J. Gonda, Maya. L'auteur étudie l'évolution de la

signification du terme «maya» dans les différentes écoles indiennes et détermine
dans quel sens il exprime l'irréalité du monde. — M. Müller, Phänomenologie,
Ontologie und Scholastik. On montre que la phénoménologie au sens de Husserl
n'est pas une philosophie sans présupposés, mais que, dès le début, elle conçoit
la recherche en fonction de présupposés qui ne sont pas formellement justifiés.
L'auteur tâche de montrer qu'une perspective ontologique, telle que la scolas-

tique la connaissait, est nécessairement antérieure à toute phénoménologie.
N° 2 : J. Linschoten, Over het Inslapen (Réflexions sur le fait de s'endormir).

Fine analyse phénoménologique de l'entrée en sommeil. On montre que ce n'est

pas simplement une désintégration de l'état de veille, ainsi que le disait la psychologie

de la conscience. C'est plutôt un désintéressement du monde. - P. De Bruin,
De Philosophie van het Geld (La philosophie de l'argent). L'auteur commence par
une critique des théories courantes. Il insiste ensuite sur la notion d'argent
comme instrument de la liberté. - J. Goderie, Critische Bezinning op het Uit-
gangspunt der Wijsbegeerte van Dr J. D. Bierens De Haan (Réflexion critique sur
le point de départ de la philosophie de B. d. H.). L'auteur critique l'idée
fondamentale de B. d. H. selon laquelle la philosophie devrait nous amener à dépasser
la relation sujet-objet. Il maintient que cette dualité (avec primauté de l'être)
ne saurait être dépassée par l'homme. - E. Minkowski, Brèves méditations sur
la négation et le dualisme. Analyse phénoménologique qui veut éclaircir la
signification vécue de la négation et la trouve pleine de contenu positif. Des réflexions
semblables sont émises sur le dualisme découvert dans son contenu vécu
authentique.

N° 3 : H. Schillebeeckx, Het niet-begrippelijk Kenmoment in onze Godskennis

volgens S. Thomas (L'élément non-conceptuel dans notre connaissance de Dieu
selon saint Thomas). Se basant sur l'analyse des textes, l'auteur montre que,
bien que pour saint Thomas les concepts jouent un rôle dans notre connaissance
de Dieu, le cœur même de cette connaissance consiste dans un acte projectif.

250



II admet donc un dynamisme objectif, par opposition au dynamisme subjectif
du P. Maréchal. - G. Scheltens, Het Probleem van de metaphysische Causaliteit in
de neo-scholastische Philosophie (Le problème de la causalité métaphysique dans
la philosophie néo-scolastique). Examen des positions néo-scolastiques quant
à la causalité métaphysique dans les preuves de l'existence de Dieu. L'auteur
rejette la conception qui considère le problème de la causalité comme distinct
de celui de la contingence. Il se prononce pour l'unité de la démarche de l'esprit,
tout en mettant en garde contre une identification précipitée de l'absolu avec
Dieu. - Cl. Van Steenkiste, Procli Elementatio Theologica translata a Guilelmo de

Moerbeke. Notae de Methodo Translationis.
Relevons que les articles écrits en néerlandais sont suivis d'un résumé en

français, allemand ou anglais (ce qui est également le cas pour les articles des

Bijdragen).
Outre les articles, le Tijdschrift comporte dans chaque numéro des aperçus sur

la littérature philosophique dans différents domaines, des comptes rendus, une
chronique de la vie philosophique et une bibliographie extrêmement riche et bien
organisée sur tous les domaines de la philosophie. N. Luyten

Revue philosophique de Louvain. Editions de l'Institut supérieur de

philosophie, Louvain 1951 sq.

Tome 49, N° 23, août 1951. A. Dondeyne: Les problèmes philosophiques
soulevés dans VEncyclique «Humani generis» (suite et fin). Le thomisme vivant
surmonte les difficultés mises en lumière par la phénoménologie entre l'en soi et le

pour soi, en recourant au lumen naturale. — J. Ladrière: Le théorème fondamental
de Gentzen. L'étude de la méthode dêductive dans les théories de la démonstration
souligne le caractère constructif de la pensée dans le contrôle de ses démarches. -
J. Callewaert : Les manuscrits économico-philosophiques de Karl Marx. Fixation
de la date: 1844, et analyse de leur contenu: le travail aliéné et critique de la
dialectique hégélienne.

Tome 49, N° 24, novembre 1951. Numéro spécial consacré au centenaire de la
naissance du Cardinal D. Mercier, fondateur de l'Institut supérieur de
philosophie de Louvain. L. de Raeymaeker : Les origines de V Institut supérieur de

philosophie de Louvain. Historique de l'Institut jusqu'au départ de Mercier. -
Les journées commémoratives (Louvain, du 10 au 13 octobre 1951). - F. Morandini:

E1êpistémologie thomiste. Rapports entre la phénoménologie actuelle et ce

que pourrait être une phénoménologie réaliste entendue comme dialectique de

la connaissance du réel et de l'esprit. - A. Forest: Orientations actuelles de la
métaphysique. L'expérience métaphysique comme expérience de l'insertion du
moi dans l'être, étudiée par l'analyse réflexive ou la réduction phénoménologique
selon deux orientations: l'existence humaine est conçue soit comme consistante,
soit comme précaire. — N. Luyten : Cosmologie. Deux tendances dans le thomisme :

intégrer les données de la science actuelle dans la cosmologie traditionnelle ou
séparer la cosmologie des sciences. - M. S. Strasser: D. Mercier et le problème de

la psychologie néo-thomiste. Nécessité d'utiliser les résultats de la psychologie
scientifique pour l'élaboration d'une psychologie métaphysique qui en demeure

251



distincte. — E. de Bruyne: Le problème de la philosophie morale. La morale
pratique doit s'appuyer sur une morale spéculative tenant compte des analyses
modernes sur la nature de l'homme. - M.-D. Chenu: L'étude historique de saint
Thomas. L'histoire est nécessaire à l'actualité de saintThomas.

Tome 50, N° 25, février 1952. R. Loriaux: L'être et Vidée selon Platon. Etude
des rapports entre Vousia et l'Idée dans les dialogues de la maturité; essentialiste
dans le Phédon, Platon affirme dans le Banquet un intelligible suprême, assimilé
à l'Etre suprême dans la République. — G. Verbeke: Note sur la date du commentaire

de saint Thomas au Deanima d'Aristole (entre le 22 novembre 1267 et 1270). -
J. Grooten: Le soi chez Kierkegaard et Sartre. S. tente de construire une ontologie
phénoménologique sur une saisie intuitive de l'être, K. répond aux exigences de

l'être par sa méditation; chez S.: conception minimum de l'existence (le désespoir

enfermé dans le présent), chez K. : conception maximum (la foi tournée vers
le futur). Athéisme de S.: point d'aboutissement de la conception kierkegaar-
dienne de l'existence.

Tome 50, N° 26, mai 1952. D. Salman: De la méthode en philosophie naturelle.

Refus d'une expérience directe de la réalité à cause de la genèse complexe
de la connaissance; toute philosophie doit s'appuyer sur une base scientifique et
épistémologique. — F. Duykaerts : L'imagination productrice dans la logique trans-
cendentale de Fichte. Par l'analyse de la dialectique abstraite et de la dialectique
concrète, F. atteint le fait primitif comme imagination productrice, synthèse du
moi et du non-moi. — H.-B. Curry: On the definition of substitution, replacement
and allied notions in an abstract formal system. — R.-A. Gauthier : Deux témoignages

sur la date de la première traduction latine des Economiques. D'après des manuscrits

de J. de Douai et d'un maître ès arts inconnu, entre 1270 et 1280.
Tome 50, N° 27, août 1952. G. Van Riet : La théorie thomiste de l'abstraction.

Etudes des rapports entre le monde logique forgé par l'esprit et le monde réel;
abstraction totale ou saisie d'un universel, abstraction formelle ou saisie d'une

essence, abstraction de l'être ou intuition d'un tout. - R. Verneaux: La notion
kantienne d'analyse transcendantale. Recherches sur les facteurs de la méthode

qui découvre les principes des jugements synthétiques. Description de l'investigation

transcendantale comme méthode analytique de décomposition et de
régression pour la recherche des aprioris de la connaissance. - A.A. Fraenkel:
L'axiome du choix. Exposé historique du problème de l'indépendance de cet
axiome. G. Widmer

Les Etudes philosophiques

continuent leur série de Témoignages de philosophes. Dans le numéro 3-4/1950:
Aliotta: «Mon expérimentalisme»; n° 2-3/1951: Louis Lovelle ; n° 4/1951:
Jacques Paliard. Le n° 1/1951 est tout entier consacré aux congrès des sociétés
de philosophie de langue française de 1949, 1950 et 1952 (Etudes générales de

A. Raymond, J. Moreau, et programme de G. Gusdorf)-, on y trouvera la
communication complète de M. Pucelle: «La sagesse, découverte de la valeur»; celle de

M. Husson: «Actualité de la sagesse» avait paru dans le n° 3-4/1950. Remarqué

252



dans cette collection très riche: A. Moles: «Le théâtre antique, exemple d'une
esthétique fonctionnelle» (1/1951); J. Vial: «Aperçu sur les conséquences
métaphysiques d'une phénoménologie de l'Attente» (2-3/1951); Th. Greenwood, «La
valeur humaniste des mathématiques» (ibid.); E. Wolff: «La signification
profonde delà doctrine kantienne de l'intuition pure de l'espace» (4/1951); G. Berger:
«La destinée personnelle suivant René Le Senne» (ibid.).

Enfin, le n° 1/2 de 1952 est consacré à la philosophie contemporaine aux Etats-
Unis, analysant, commentant et complétant l'ouvrage collectif (Färber), dont
nous rendons compte ci-dessus. On y trouvera notamment des articles : de M. A.
Wenger, succinct et réaliste, sur la psychologie—dont il n'était pas question dans
le volume Färber —, de A. M. Rose sur la sociologie; et des remarques instructives

de B. Mirkine-Guetzevitch sur les Déclarations des Droits française et
américaine. Les études de Hartshorne et de Robinson sont des mises au point
sur la philosophie de la religion; G. Lanteri-Laura commente le chapitre de Morton

G. White sur la philosophie de l'histoire; R. McKeon poursuit des considérations

générales sur la philosophie et la culture. Particulièrement intéressants
sont les articles où l'on compare la philosophie pratiquée en France et aux Etats-
Unis : celui de H. Schneider surtout, sur les courants de pensée ; celui de Y. Me Gill,
point conformiste, à propos de l'histoire et de la sociologie en France; celui où
R. W. Sellar précise sa propre position en voulant définir la Philosophie de l'esprit
de L. Lavelle et R. Le Senne. Le fascicule s'ouvre enfin sur un bel article que
G. Berger consacre à J. Dewey, récemment disparu. Des études critiques
nombreuses et des notes fournies complètent ces publications toujours soucieuses

d'actualité. D. C.

Revue de métaphysique et de morale

L'année 1951 apporte une contribution très importante à l'ontologie et à la
phénoménologie. D'abord, quant à l'œuvre de Husserl: dans le n° 1: van Breda:
Note sur Réduction et Authenticité d'après Husserl (mises au point très
importantes); J. Wahl: Notes sur la première partie de «Erfahrung und Urteil» de

Husserl; dans le n° 4, une importante présentation par P. Ricœur: Analyses et
problèmes dans «Ideen II» de Husserl; A. Gurvitsch: «Presuppositions philosophiques

de la logique». En outre, l'article de H. Birault: «Existence et vérité
d'après Heidegger» (n° 1) tient compte notamment des derniers écrits de ce
philosophe. M. Lévinas dans son article: «L'ontologie est-elle fondamentale ?» (ibid.)
travaille à une philosophie authentique de l'existence.

Le n° 2 apporte notamment des articles relatifs à des catégories scientifiques :

L. de Broglie, «Un nouveau venu en physique, le champ nucléaire»; S. Wattanabé:
«Le concept de temps enphysique moderne et la durée pure de Bergson» ;XJllmo:
«Le théorème de von Neumann et la Causalité».

On remarque dans le n° 3 un groupe d'études de philosophie ancienne : C. J. de

Vogel: «Examen critique de l'interprétation traditionnelle du platonisme» (le
monde platonicien des Idées n'est plus comme le croyait Aristote l'être rigide des

Eléates; un retour à la science de la nature est donc possible); E. M. Bruins:
«La chimie du Timée»; E. Weil: «La place de la logique dans la pensée aristo-

253



télicienne» (montre l'importance des Topiques et la fonction de la dialectique
chez Aristote); J. Pépin: Notes nouvelles sur le problème de la communication
des consciences chez Platon et saint Augustin (étude très fouillée et très actuelle).
Dans le n° 3, McKeon, sous le titre «Philosophie et méthode», passe en revue la

dialectique, la logistique et la problématique pour montrer comment ces
procédés transforment complètement contenu et fin de la philosophie.

Relevons encore (2/1951) une étude caractéristique de G. Gusdorf: «Mythe et
philosophie» (L'erreur de toutes les théories sur le mythe est de supposer que
celui-ci est lui-même une théorie. Le mythe est une structure de conscience et
non un discours. La fonction du mythe se comprend mieux si l'on découvre en

lui une philosophie avant la philosophie) et deux notes importantes, l'une (1/1951)
de Th. Ruyssen: «La querelle de l'humanisme» (à propos des rencontres
internationales en 1949), l'autre (4/1951) de Madeleine Barthélémy: sur le «Traité des

vertus» de Jankélévitch (dont le n° 4 de 1950 offrait un article admirable sur la
décadence). D. C.

254


	Besprechungen = Comptes rendus

