
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 12 (1952)

Buchbesprechung: Sur le Fons Vitae d'Avicembron (Ibn Gabirol), livre III

Autor: Brunner, Fernand / Storch, Alfred

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlungen - Etudes critiques

Sur le Fons Vitae d'Avicembron (Ibn Gabirol), livre III1

Jusqu'au milieu du siècle passé, pour traiter du Fotis vitae et d'Avicembron
son auteur, les historiens en étaient réduits à l'étude des allusions qu'y faisaient
les philosophes latins du moyen âge2. C'est alors que Münk transforme cette
situation en découvrant d'abord parmi les manuscrits hébreux de la Bibliothèque
Nationale un abrégé fait par Ibn Falaqéra d'un ouvrage attribué par lui à Ibn
Gabirol et présentant le titre et la doctrine du mystérieux Fons vitae, ensuite un
manuscrit latin donnant le texte intégral de cet ouvrage et correspondant mot
pour mot aux extraits hébreux. Il était donc bien établi que le nom d'Avicembron,

Avicebron ou Avencebrol recouvrait celui d'Ibn Gabirol, que le rédacteur
arabe du Fons vitae était juif et qu'il avait vécu en Espagne au XIe siècle.

En 1859, Münk consacrait la moitié de ses Mélanges de philosophie juive et

arabe à Ibn Gabirol en publiant les extraits faits par Ibn Falaqéra et leur traduction

française. Il facilitait la lecture de ces textes par des notes, par une analyse
générale utilisant le manuscrit latin et par de précieuses études sur les sources
et l'influence de notre auteur.

Cette publication décisive et la découverte faite quelques années plus tôt par
Seyerlen d'un nouveau manuscrit latin à la Bibliothèque Mazarine entraînent
d'autres travaux, en particulier celui de Jakob Guttmann qui donne en 1889

sur la base du manuscrit de la Mazarine une analyse si précise du Fons vitae

qu'elle en est parfois une traduction pure et simple. Mais si grâce à Guttmann
il était possible de se faire du Fons vitae une idée beaucoup plus exacte que par
les extraits d'Ibn Falaqéra, qui rompaient la suite des idées et opéraient des

découpages forcément arbitraires, il restait néanmoins que l'aspect littéraire du
Fons vitae demeurait faussé puisque la forme du dialogue était supprimée et

qu'il s'agissait malgré tout d'une paraphrase.
Entre temps deux autres manuscrits avaient été découverts, l'un en Espagne

et l'autre en Allemagne, et portaient à quatre le nombre des copies connues
du Fons vitae. C'est sur la foi de ces quatre manuscrits que Baumker, dans
la dernière décade du siècle et pour inaugurer ou presque ses Beiträge zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters, donne une édition du texte latin intégral
que tout le monde s'accorde à louer, suivie d'index très abondants.

Est-ce à dire qu'ainsi tout était fait pour la connaissance de la Source de vie

Voire. D'abord les Beiträge ne sont pas une publication très répandue; ensuite
le tome premier est épuisé et introuvable en librairie. D'autre part, le texte latin,

1 Présentation d'IBN GABIROL (AVICEMBRON) : La Source de vie. Livre III. Introduction,
traduction, notes et index par Fernand Brunner, Paris, Vrin, 1950.

2 Cf. A. JOURDAIN, Recherches sur les traductions latines d'Aristote, p. 119: «...Un livre très
célèbre au XlIIe siècle, intitulé Fons vitae, et qui avait pour auteur Avicebron, philosophe arabe
Les principes s'en trouvent dans les traités de Gundisalvi.»

171



au premier abord facile, comporte à l'examen de nombreuses anomalies (répétition

d'inter, remplacement de l'adverbe par un nom de même racine que le

verbe et suivi d'un adjectif, emploi du passé pour le présent, etc.) ou de franches
difficultés dues au fait qu'il est une traduction, une traduction de l'arabe, une
traduction faite par la méthode Ibn Daud-Gondissalvi, excellement décrite par
le P. Théry dans son Tolède, et une traduction d'un texte perdu. Enfin, le sens

lui-même n'est pas toujours facile à saisir et pour deux raisons. La première

peut être appelée interne et tient à l'objet même du traité, car la matière et la
forme universelles ne sont pas des entités définissables, attendu qu'il n'y a pas
de genre au-dessus d'elles (V, 22); de plus, elles sont antérieures à l'intelligence
puisqu'elles en sont les composants, l'intelligence elle-même transcendant l'âme
rationnelle et le discours. Il suit qu'un traité discursif sur la matière et la forme
universelles et sur l'intelligence transcendante est une gageure. Il faudra accepter

sur le plan du discours des contradictions apparentes, des difficultés sans
solution exprimée ; faute de pouvoir ramener à son niveau les réalités spirituelles
supérieures, le discours ne pourra que les désigner et c'est la raison pour laquelle
il recourra parfois, malgré son souci de rigueur syllogistique, aux images et aux
comparaisons. Le second motif est d'ordre externe. Nous n'avons pas pour nous
aider les autres ouvrages philosophiques d'Ibn Gabirol. De plus et surtout cette
conversation entre un maître et son disciple (si imaginaire et littéraire qu'elle
soit) suppose l'existence d'une école, d'un milieu où l'enseignement était donné
et reçu. Or la connaissance intime de ce milieu a disparu avec lui et l'on ne saurait

assez dire l'importance de cette lacune, puisqu'elle ne concerne pas seulement

l'érudition, mais aussi la connaissance vivante et personnelle que seule

peut donner la transmission et l'explication orales.

Mais ces deux difficultés, interne et externe, sont en somme communes à

l'étude de la plupart des penseurs anciens. Elles ne sauraient donc nous arrêter
devant Ibn Gabirol; elles justifient au contraire l'attention qu'il convient
d'accorder au texte de Bäumker. Or, le meilleur moyen de serrer de près un texte
est de le traduire. Ibn Gabirol a donc été traduit deux fois en langue moderne,
d'abord en espagnol par de Castro, puis en hébreu par Blaustein. La première
de ces traductions reproduit le texte dans les mots et la syntaxe avec une
exactitude servile sans essai d'interprétation et sans note. Il lui arrive d'escamoter
des mots (p. ex. Bäumker, p. 141, 1. 16-18) ou de passer à côté du sens, comme
à la p. 192 du texte latin où la clé du passage est dans le mot pars qu'il faut
traduire, semble-t-il, par direction et non par partie. La traduction hébraïque est

plus audacieuse; elle reprend même les passages de Falaqéra pour leur donner

un tour plus moderne. Et comme elle choisit plutôt que la littéralité la franche

interprétation en vue de la restitution du sens, elle est intéressante. Par exemple,
les mots ex his secundariis qui constituent une difficulté à la page 144 du texte
latin sont rendus par «d'après ces démonstrations supplémentaires», ce qui est

courageux et peut-être juste. Cette traduction en revanche ne comporte pas plus
de notes explicatives que la traduction espagnole.

En résumé, la Source de vie est abordable sous forme d'extraits hébreux et
français dans les Mélanges de Münk et intégralement dans l'édition latine de

Bäumker et dans deux traductions, l'une en espagnol, l'autre en hébreu. La

172



place est donc libre pour une première traduction française qui prendra rang
parmi les travaux destinés à faire connaître Ibn Gabirol, afin de provoquer un
jour le commentaire détaillé du texte.

Mais ces efforts et ces travaux sont-ils justifiés Pourquoi montrer de l'intérêt
pour cet auteur

Sans doute l'influence d'Ibn Gabirol sur l'histoire de la pensée juive n'est-elle

pas éclatante; elle est nulle comparée à celle de Saadia ou de Maïmonide. L'histoire

dresse une liste d'à peine dix auteurs juifs médiévaux qui ont cité Ibn Gabirol

comme philosophe, l'ont utilisé sûrement ou vraisemblablement, de Moïse

Ibn Esra de Grenade aux kabbalistes. Quant à la gloire d'Ibn Gabirol chez les

Arabes, elle semble inexistante, puisque personne, sauf un historien, ne parle
de lui.

Cependant l'isolement même d'Ibn Gabirol parmi ses coreligionnaires lui fait
une place de choix. Il est le grand représentant du néoplatonisme chez les Juifs
au XIe siècle, le premier néoplatonicien juif et l'un des derniers avant l'aristo-
télisme d'Ibn Daud et de Maïmonide. D'autre part, dans l'histoire du monde
musulman d'Espagne, il est, de l'aveu d'Ibn Falaqéra, un témoin du courant
empédocléen qui se manifeste depuis le Xe siècle. Connu des philosophes juifs
du XIe au XIIIe siècle, ce courant selon Asin Palacios puise son origine dans

l'Empédocle authentique, dans Philon, Plotin et Proclus, dans le gnosticisme
et dans l'Islam; il s'unit très tôt au soufisme et atteint Ibn Arabi.

Or l'importance d'Ibn Gabirol comme témoin de ce mouvement intellectuel —
et d'autres comme celui des Frères Sincères, appelés Frères de la Pureté —
dépasse le monde juif et islamique, puisque ce courant — en partie par Ibn Gabirol

lui-même — s'est répandu sur l'Occident latin. Au XIIe siècle en effet la
Source de vie quitte son existence souterraine pour accompagner sous sa forme
latine le sort en Occident d'oeuvres d'Al Kindî, d'Al Fârâbî, d'Ibn Sînâ, de
Ghazzâlî. Il fallait qu'Ibn Gabirol fût hautement prisé dans le milieu tolédain

pour être traduit en compagnie d'auteurs aussi considérables.
Sa renommée chez les Latins allait être aussi grande. Mais il n'est pas question

de retracer ici l'histoire de ce succès, l'influence sur Gondissalvi, l'enthousiasme
de Guillaume d'Auvergne, l'attribution qu'on a pu faire du Fons vitae à Platon
ou à saint Augustin, l'alliance du néoplatonisme d'Avicebr on avec celui de saint
Augustin, de Denys, de Scot Erigène, de Boèce, la substitution même sur
certains points de doctrine de l'autorité d'Avicebron à celle de ces auteurs, comme
on le voit chez saint Thomas, la présence continuelle des thèmes doctrinaux du
Fons vitae (universalité de la matière, pluralité des formes, union accidentelle
de l'âme avec le corps) dans la tradition franciscaine, d'Alexandre de Halès à

Duns Scot qui s'y réfère explicitement, et de l'autre côté les critiques des

aristotéliciens, Albert le Grand et saint Thomas. Il s'agit présentement de justifier
l'étude d'Ibn Gabirol. Or il suffit pour cela de songer à la lumière qu'elle peut
apporter à l'histoire du néoplatonisme, soit que l'on considère Ibn Gabirol en
lui-même, soit qu'on l'envisage dans le courant espagnol dont il est un témoin

173



et dont les traces parcourent tout le moyen âge jusqu'à la Renaissance en
passant par Roger Bacon et Raymond Lulle, lequel d'ailleurs avait un accès direct
aux sources arabes et a l'importance que l'on sait dans les écrits de Leibniz. Le
fameux «livre de la nature» de Lulle est en toutes lettres chez Ibn Gabirol et
on le retrouve chez Leibniz par l'intermédiaire de la Renaissance italienne et
allemande dans cet ordre de l'univers qu'il nous est recommandé «d'entendre
assez».

*

L'absence d'une traduction française et la place d'Ibn Gabirol dans l'histoire
m'ont incité à travailler à la traduction du Fons vitae. Le livre III, achevé

aujourd'hui, peut se détacher du tout parce que son sujet, l'existence des

substances simples, lui est propre et constitue l'exposé de la cosmologie de l'auteur.
Avec les livres I et II beaucoup plus courts, il est l'introduction indispensable
aux considérations des livres IV et V sur la matière et la forme universelles.

D'autre part, le livre III est celui dont les extraits de Falaqéra (et par conséquent

le texte français de Münk) donnent l'idée la plus incomplète: en effet il
est à l'ensemble du Fons vitae sous le rapport du nombre de pages à peu près
comme un est à deux, alors que les extraits du livre III sont à la totalité des

extraits comme un est à six. Des deux séries de preuves polysyllogistiques et
des discussions sur la connaissance qu'il contient, Falaqéra élimine presque tout.
Or les belles analyses dont Münk fait suivre sa traduction ne nous aident pas
beaucoup sur ces points. Voici en effet ce qu'on y ht à propos de la seconde série
de preuves: «L'auteur allègue ensuite une série de démonstrations assez

compliquées On peut en voir les plus importantes dans les Extraits». Or, on y
trouve 5 preuves sur 63. De même plus loin à propos de la discussion sur la

présence essentielle ou non des formes dans l'âme, on ht chez Münk : «L'auteur
entre à ce sujet dans une discussion assez confuse, dans laquelle il est d'autant
plus difficile de le suivre que le manuscrit latin est ici évidemment défiguré par
plusieurs transpositions et lacunes.»

Central, le plus long et le plus mal connu, le hvre III est encore de l'aveu de

son auteur le plus original, car personne, y ht-on, n'avait pu jusque-là démontrer
l'existence des substances simples et non sensibles. C'est ce qu'atteste Guillaume
d'Auvergne dans son De legibus en disant que le seul Avicembron a consacré à ce

sujet un écrit partieuher. Cet écrit est notre hvre III.
Mon objet a été d'examiner en quoi consistait cet écrit rarissime et d'étudier

ces démonstrations compliquées et ces discussions confuses. J'espère être arrivé
à jeter quelque lumière sur la première série de preuves, qui a pour fin de

démontrer l'existence d'une ou de plusieurs substances intermédiaires entre le

Principe premier et le corps. Il semble qu'Ibn Gabirol ait usé là des trois manières

possibles de déterminer un intermédiaire entre deux extrêmes en considérant
1° les deux extrêmes qui imphquent un intermédiaire, 2° le premier extrême qui
exige l'intermédiaire comme voisin immédiat, et 3° le second extrême qui imphque
l'intermédiaire comme corrélatif direct ; ou, si l'on prend les choses inversement,
on peut dire que dans le premier cas les propriétés de l'intermédiaire l'opposent
aux deux extrêmes; que dans le second elles le distinguent du deuxième extrême,

174



et que dans le troisième cas, l'intermédiaire se pose comme distinct du premier
extrême. Si mon analyse est correcte — sur le détail de laquelle je ne reviens pas—ces
trois manières de procéder correspondent à trois syllogismes dont le premier
présente une conclusion positive et les deux autres des conclusions négatives, puisque

dans l'un et l'autre l'une des prémisses est négative, soit que l'on nie quelque
chose du deuxième extrême ou au contraire du premier.

Quoiqu'elle ne mette en présence que les deux termes inférieurs de la triade
qui vient d'être étudiée, la seconde série de preuves syllogistiques (qui a pour
objet de montrer que les formes du corps proviennent des substances spirituelles)
ne présente pas une structure plus simple. On peut dire d'abord pour éclairer

l'argumentation que la forme sensible est à la fois la même et pas la même que
la forme spirituelle. Elle est la même en tant qu'elle a sa source en elle; elle n'est

pas la même en tant qu'elle est actuellement hors d'elle dans la matière du corps.
Il en résulte que la forme sensible reçoit un couple de qualités opposées: l'activité
et la passivité, l'unité et la multipbcité, la simplicité et la composition, la
spiritualité et la corporéité, etc., suivant le point de vue où on la considère.

Mais ce qui complique l'analyse, c'est que la forme sensible n'est pas mise en

rapport seulement avec la forme spirituelle ; elle peut l'être aussi avec la
substance spirituelle considérée comme l'union d'une matière et d'une forme, ou
avec la substance spirituelle considérée sous le rapport de la matière ou sous le

rapport de la forme. Au chapitre V du De ente et essentia, saint Thomas écrit que
l'essence de la substance composée n'est pas seulement forme, mais comprend la
forme et la matière, tandis que l'essence de la substance simple est forme
seulement. Chez Ibn Gabirol cette dyssymêtrie n'existe pas : la substance subtile est
forme et matière comme la substance grossière et comme elle peut être considérée

soit comme un tout, soit sous le rapport de l'une ou de l'autre de ses parties,
lesquelles à leur tour peuvent être envisagées soit comme unies dans le même être,
soit comme opposées l'une à l'autre. Si j'ajoute maintenant que ces relations des

parties entre elles et à leur tout ont heu non seulement en chacun des termes en

présence (le composé et le simple), mais encore entre chacun d'eux, puisqu'en
un sens les parties du composé ne sont pas autre chose que les parties du simple,
et s'il est vrai que ces différents rapports, ne s'excluant pas tous, sont parfois
confondus dans une même preuve — quand on dit par exemple que la substance

supérieure cause la forme inférieure, on dit par là même que la forme supérieure
cause la forme inférieure — je serai peut-être fondé à dire qu'il était difficile de

grouper les preuves de la seconde série en un petit nombre de types bien définis,
comme je l'ai fait pour la première série.

La traduction intégrale de la discussion qui suit la deuxième série de preuves
met en lumière une pièce capitale du livre III. On y voit l'importance donnée

par Ibn Gabirol à la critique de l'empirisme. Le maître s'attache en effet à

défendre la thèse apparue à la fin de la seconde série de preuves selon laquelle
la connaissance par l'âme des formes sensibles suppose l'existence préalable de

ces formes en elle. C'est la discussion confuse dont parlait Münk et qui ne laisse

pas de l'être un peu. Il en ressort cependant avec assez de vigueur qu'il ne suffit
pas de concevoir l'âme dans l'acte de perception actuelle des formes sensibles

ou intelligibles distinctes, mais qu'il faut encore l'envisager en elle-même comme

175



unissant dans son essence les formes à l'état de puissance. La connaissance n'est
donc pas la réception dans l'âme d'une forme extérieure, mais l'actualisation
d'une forme déjà possédée dans l'unité de l'âme. Percevoir, c'est nécessairement

percevoir par soi, c'est-à-dire par ce qui est en soi ou en son essence. L'âme est
donc un composé dont la forme lui donne simultanément l'être et la connaissance

implicite.

Quant à la troisième et dernière preuve, qui suit cette discussion et qui a pour
objet de passer des effets des substances simples aux différentes substances

simples, j'en ai indiqué le sens en disant qu'il faut se garder d'y voir une
justification par l'expérience des deux preuves a priori qui la précèdent, et dans
lesquelles en effet l'auteur se mouvant dans l'idée, se mouvait par là même dans
la réalité. Le rapport de la troisième preuve aux précédentes est inverse: c'est

parce qu'il a démontré a priori que les formes sensibles viennent de l'intelligible
que l'auteur peut remonter des différents effets donnés dans l'expérience aux
réalités spirituelles hiérarchisées qui en sont les causes. Cette dernière preuve
n'est donc pas la condition, mais l'aboutissement des deux premières.

Ainsi l'étude détaillée du texte nous permet non seulement d'en mieux saisir
l'ordonnance, mais aussi de nous faire une idée sûre de la doctrine gabirolienne.
A ce propos l'enseignement du livre III me semble porter encore sur les points
suivants :

1° La transcendance de Dieu. Il est bien connu que chez notre auteur la divinité

n'est en aucune manière affectée par la finitude des êtres qui procèdent d'elle,
car dans son rapport avec eux, elle apparaît comme volonté et nullement comme
essence. Mais ce qui l'est moins, c'est la vigueur avec laquelle la première série
de preuves souligne la transcendance de l'essence divine. Puisque le monde

grossier, dit en substance l'auteur, suppose le monde subtil comme source et
origine de sa composition, la multiplicité formelle du corps se retrouve dans le
monde subtil. De plus la forme implique détermination et finitude. Or, Dieu n'est
ni multiple ni fini. Il suit que l'essence de la divinité n'a rien de commun avec
le corps et rien non plus avec les substances spirituelles qui ont la forme en commun

avec le corps. Cette netteté parfaite on l'observe aussi dans l'empédo-
cléisme, pour lequel selon Shahrastânî, la seule chose qu'il est possible de dire
de Dieu, c'est qu'il n'est aucun des êtres des deux mondes, soit simple, soit
composé.

2° L'émanation. Le livre III contient à ce sujet des explications décisives dont
seul un passage du livre V sur la présence des formes inférieures dans l'intelligence

peut être comparé. Elles se trouvent aux chapitres 52 à 55 et peuvent se

résumer comme suit. Une substance simple est un être en soi qui — son principe
mis à part — se suffit à lui-même; la substance qui en procède ne lui enlève rien
de son essence, car elle sort d'elle non pas comme une partie de son essence, mais

comme se manifeste une faculté ou une force en dehors de l'essence, quoique
l'essence ne la perde pas; ainsi le beau — pour prendre une image de Plotin —-

emplit l'espace de sa lumière sans rien perdre de son essence. La substance
inférieure est donc une lumière qui est allumée à la lumière antérieure et qui n'a

176



pas de réalité en dehors d'elle. D'un bout à l'autre de la création, il n'y a qu'une
seule lumière. La Volonté divine éclaire l'âme par l'intermédiaire de l'intelligence
et l'intelligence éclaire l'âme par l'intermédiaire de la Volonté divine. La Volonté
est donc partout et partout sans intermédiaire. Les chapitres 15 et 16 consacrés
à la doctrine de l'émanation se terminent tous deux par l'affirmation de

l'omniprésence de Dieu, ce qui prouve suffisamment que les adversaires du platonisme
qui lui reprochent de situer des intermédiaires entre Dieu et le monde n'ont
pas une intelligence suffisante de cette doctrine, pas plus que ceux qui lui
imputent un prétendu panthéisme, alors que la transcendance de Dieu s'y
exprime plus fortement que partout ailleurs.

On pourrait montrer comment deux autres traits du livre III éclairent la
théorie de l'émanation; je pense à l'affirmation du caractère ponctuel du monde
grossier par rapport au monde subtil, et à l'ignorance où l'âme doit être à l'égard
du sensible si elle veut se connaître elle-même.

3° L'homme comme microcosme. Le livre III conclut sans cesse des substances

particulières aux substances universelles, parce que c'est pour lui une vérité
fondamentale que les caractères de l'univers se reproduisent dans les êtres
particuliers. Si l'on veut se rendre un compte exact de cette thèse, qui s'exprime dans
le livre III, ch. 58, avec une force peu commune, il faut remarquer qu'elle est
liée à l'innéisme platonicien. En effet, si l'intelligible est en nous et s'il est vrai
que nous connaissons l'univers, il suit que l'univers est en nous. Il y a donc une
équivalence rigoureuse d'essence entre les principes du monde et ceux que nous
trouvons en nous.

4° La primauté de la matière. L'étude de la matière et de la forme considérées

en elles-mêmes est propre aux livres suivants, mais il convient de relever ici la

primauté de la matière qui apparaît dans le livre III assez clairement: la matière
constitue en effet le terme le plus élevé dans l'analyse des êtres, l'extrémité
supérieure de la création, ce qui enveloppe ; elle est l'essence des êtres ; elle est active
en tant qu'elle engendre d'autres substances et communique ses formes.

*

C'est l'étude détaillée du texte qui permettra enfin de faire avancer le
problème des sources qui depuis Münk est stationnaire ou peu s'en faut. Les deux

passages du livre III (et celui du livre Y) où il est question de l'ombre que les

substances se font les unes sur les autres, peuvent remonter à des sources juives,
à Isaac Israéli, par exemple, comme me l'a appris M. Vajda; mais on devait
rencontrer ce symbole dans l'empédocléisme aussi puisque l'image de la lumière lui
est essentielle ; on le retrouve chez Ibn Arabî. Quant au rêve, dont il est question
dans les livres III, IV et Y, il a chez Ibn Gabirol une dignité considérable puisqu'il

peut recevoir les formes subtiles de l'intelligence directement; Ibn Gabirol
suit là encore la tradition juive, qui s'accorde en cela avec la tradition grecque
(Platon, Aristote, Plotin) et la tradition islamique, pour qui le songe appartient
à la prophétie. C'est à ce titre qu'Ai Fârâbî en parle en décrivant le pouvoir qu'a
l'âme de s'unir par l'imagination (imaginabiliter, dit le livre III du Fons vitae)
pendant le sommeil à l'Intellect agent.

12 177



Des rapprochements précis pourront être faits parfois avec le Liber de causis

ou la Théologie d,Aristote. Je songe dans le premier cas à la fin du livre III où il
est dit que l'intelligence est finie par en haut et infinie par en bas, et dans le
second cas, au beau passage du même livre où le maître parle de l'union de l'âme
avec les substances spirituelles malgré la présence de l'âme dans le corps. Ce

passage est d'ailleurs très riche. En invitant l'âme à se dévêtir de la substance
sensible, le maître rencontre de vieilles idées, celles du vêtement de peau d'Adam,
des écorces empédocléennes, des voiles qui chez les musulmans cachent Dieu.

Il sera instructif aussi de rechercher les auteurs avec lesquels Ibn Gabirol n'est

pas d'accord. Le livre III soulève la question des attributs de Dieu et la tranche
dans un sens hostile à l'interprétation littérale des Ecritures. D'autre part, si

l'on rapproche la thèse que le disciple propose au chapitre 45 du livre III sur
les éléments qui pourraient à eux seuls expliquer les effets de la substance
spirituelle du passage plus explicite du livre IV, chapitre 16, on peut supposer qu'Ibn
Gabirol y condamne plus ou moins directement l'atomisme asharite. Enfin la
thèse empiriste du disciple, si largement développée au livre III, mérite un
examen attentif. Pourquoi l'auteur lui accorde-t-il une telle importance A qui
s'en prend-il exactement Le disciple reprësente-t-il ici des réminiscences
littéraires ou un fort courant contemporain? — Je ne me suis pas avancé sur ce
terrain des sources au-delà de ce qui est ordinairement connu, le réservant à

d'autres ou à plus tard.

Un cinquième manuscrit a été consulté, inconnu de Baumker, et découvert
il y a quelques années par M. Millâs à la Bibliothèque Cathédrale de Tolède. Quoique

le plus ancien de tous, ce manuscrit ne bouleverse point le texte de Bäumker,
car N reproduit presque toutes ses variantes. Il en ressort seulement, me semble-

t-il, que N, assez méprisé depuis Münk à cause de ses transpositions et de

l'ignorance manifeste de son copiste, voit son autorité s'accroître.
Ma traduction exprime-t-elle le sens avec une parfaite exactitude? Je suis le

dernier à en être sûr, car les difficultés n'ont pas manqué et maintes fois je n'ai
pu sortir du doute. Ailleurs j'ai changé d'avis depuis la mise à l'impression. Les

pages qui suivent donnent quelques exemples des discussions qui peuvent
s'instituer. Je comprends ainsi fort bien qu'il soit arrivé à Bäumker d'affirmer en
note que tel passage est corrompu puis d'annoncer dans les errata que ce passage
est sain et qu'il a un sens. Mais par malheur il ne nous dit pas lequel et nous
laisse le travail à refaire. Mon ouvrage à plus forte raison est aussi à reprendre
et à poursuivre, humble déchiffrage d'une grande œuvre.

*

I. SENS DE SEMPITERNITAS, PREUVE 13, BÄUMKER, P. 78,

LIGNE 25. — Il n'est pas rare que le Fons vitae appelle le Principe premier
aeternus (cf. Bäumker, 224, 3; 274, 22; 301, 14) et, d'autre part, il enseigne
partout que le corps est dans le temps. Il semble donc que la sempiternitas attribuée
aux substances intermédiaires ne désigne pas l'éternité qui est dépourvue aussi
bien de commencement que de fin (car aeternus s'oppose à coepit esse, cf. Bäum-

178



ker, 193, 13 et 314, 23), mais la «perpétuité» ou l'existence immuable et sans fin,
quoique engendrée. Ainsi sempiternus ou perpetuus serait l'exact intermédiaire
entre l'infinité absolue de YAeternus et la finitude complète du temporale.

L'emploi de sempiternitas chez les auteurs latins ne peut guère nous guider,
puisque ce mot se rencontre dans le sens de perpetuus (cf. Cicéron, 4 Catil. 9)
comme dans celui d'aeternus (cf. Cl. Mamertus, De statu animae, I, 3, 2, où sem-

piterne signifie «de toute éternité»). L'arabe dahr, que traduit sempiternitas
comme l'atteste le dohar de Falaqéra, nous laisse aussi dans l'incertitude, car il
peut désigner une durée sans fin ou sans commencement. De plus, dans la preuve
11 où il s'agit d'une existence caractérisée par l'adverbe semper, les mots fuit
semper apud Deum, étant donné leur substructure arabe, peuvent désigner non
seulement une éternité a parte ante, mais aussi (si l'on comprend est semper) une
éternité a parte post.

Cette dernière solution n'est-elle pas plus satisfaisante puisqu'elle nous
dispense de poser l'existence de quelque chose de coéternel à Dieu D'ailleurs un
texte de Gundissalinus (De processione, éd. Bulow, p. 46) semble trancher la
question: il énumère très clairement l'éternité, qui n'a ni commencement ni fin,
la perpétuité, qui a un commencement et pas de fin, et le temps, qui a un
commencement et une fin, et ajoute: sic per media cohaerent extrema. Or la première
série de preuves a précisément pour objet de démontrer l'existence d'un
intermédiaire entre les deux extrêmes. Et les termes dont use Gundissalinus rappellent

ceux de la preuve 11 : l'objet immédiat de l'action de Dieu, dit-il: ea quae

per se principium facere voluit (preuve 11 : si factor primus fuerit factor substan-
tiae per se) est incorruptible et immuable (preuve 11 : tunc haec substantia fuit
semper apud Deum).

Je crois pourtant que sempiternitas désigne ici une durée non seulement sans

fin, mais aussi sans commencement. Si l'on admet le fuit semper de la preuve 11,

on n'affirme pas l'éternité de l'intermédiaire absolument, mais on le fait par
rapport au corps. Par rapport à Dieu sans doute les substances simples ont un
commencement, mais par rapport au corps qu'elles composent, tout se passe comme
si elles n'en avaient pas. Quoiqu'elles aient un commencement en tant que
créées, les substances spirituelles n'en ont pas en tant que simples et supra-
temporelles. Plotin écrit de même que les Idées sont engendrées puisqu'elles
ont un principe, et qu'elles sont non engendrées en tant qu'antérieures au devenir
(yivöpeva àet) du monde sensible (Enn. II, 4, 5).

D'autre part, Ibn Gabirol n'a jamais dit comme Gundissalinus que le temps
eût une fin. Il est vrai que chez lui la substance simple est infinie par opposition
au corps qui est dans le temps et dans l'espace (preuve 19, lre série et Bäumker
206, 4—5); mais elle l'est en ce sens qu'elle échappe à la limitation à tel lieu et à

tel temps qui est le propre du corps (preuve 18, 2e série; preuves 8 et 9, Baumker

156). D'ailleurs, la preuve 34, lre série, présente, en accord avec la tradition
platonicienne et aristotélicienne, le mouvement du corps universel comme
perennis.

Dès lors, la triple distinction de Gundissalinus citée plus haut ne correspond
pas à celle d'Ibn Gabirol. L'auteur du De processione situe après le Principe
premier le domaine entier de l'incorruptible, spirituel et corporel, et en dernier lieu

179



la temporalité des elementata ou êtres particuliers sensibles soumis à la
génération et à la destruction. Quant à Ibn Gabirol, il place au-dessous de Dieu la
sempiternitas des substances simples, puis finalement la temporalité indéfinie des

sphères corporelles contenant en elles les êtres particuliers.
C'est donc ailleurs qu'il faut chercher le texte apparenté capable d'éclairer

notre passage du Fons vitae. On le trouvera dans le Liber de causis. On y ht en
effet au § 2 que Dieu est au-dessus de l'éternité (lat. aeternitas. ar. dahr) et que
l'intelligence et l'âme appartiennent au domaine de l'éternité; au § 24 que les

substances intelligibles existent par elles-mêmes et ne sont pas nées d'autrui,
étant à elles-mêmes leur propre forme et leur propre perfection, propter relatio-

nern suam ad causam suam semper3; au § 29 qu'il y a deux sortes de durée

permanente, l'une éternelle et stable, qui est celle du simple, l'autre temporelle et

supposant l'antériorité et la postériorité, qui est celle du composé. Voilà qui
explique fort bien Ibn Gabirol. La sempiternitas de la preuve 13 n'est autre que
l'aeternitas de Proclus ou du Liber de causis; conçue par rapport au devenir et
au composé temporel comme stable et inengendrée, il convient de la désigner

par «éternité».

Mais si je défends ma traduction de sempiternitas, je soutiendrais moins le

classement que j'ai fait de cette preuve 13. Attentif en effet à l'opposition dans

cette preuve d'infra et de supra et à la première conclusion positive qui s'en

dégage, j'ai rangé la preuve 13 parmi celles du premier type dont l'objet est de

conclure de la considération des deux extrêmes à l'existence de l'intermédiaire
sans rattacher l'intermédiaire à l'un des extrêmes plutôt qu'à l'autre (comme
dans la preuve 1 par exemple). Mais à vrai dire le moyen terme n'est pas conclu
ici de la comparaison de la durée inférieure avec l'être transcendant toute durée.

La sempiternitas apparaît plutôt comme impliquée par le temps, son effet, et
comme niée de l'Auteur premier. Il en résulte que le supra aeternitatem, au heu
d'avoir un sens positif en désignant l'éternité propre de Dieu, a plutôt le sens

négatif propre au troisième type de preuves dont l'objet est de nier de Dieu ce

que l'on affirme de l'intermédiaire. C'est pourquoi la preuve s'achève par une
conclusion négative. Les preuves 11 et 13 mettent donc en jeu les mêmes
données. Mais la première part de Dieu pour distinguer du corps son effet direct,
tandis que la seconde part du corps pour distinguer de Dieu sa cause immédiate.
Dans les deux cas, le mode intermédiaire de durée, transcendant la temporalité,
est inengendré par rapport à elle.

II. SENS DE SECUNDARIUS, PREUVE 27, De SÉRIE. — J'ai supposé

que le sens du mot que recouvrait secundarius avait été tiré à tort vers secundus

plutôt que vers duplex. En effet la phrase: omnem rem uniformem sequitur res
secundaria (Bäumker 83, 25), si secundarius signifie «second», suppose le sous-
entendu qu'une chose uniforme est nécessairement première. Si au contraire
secundarius signifie «caractérisé par le nombre deux», la vérité de la phrase

8 Traduction littérale de l'arabe. Cf. à la preuve 11: fuit semper apud Deum. Dans le texte de
Plotin cité plu8 haut, les Idées sont inengendréea parce qu'elles sont produites éternellement par leur
principe : àsl TCag' àLXoV.

180



résulte immédiatement de son énoncé, puisque l'uniforme est ce qui est caractérisé

par le nombre un. Même remarque pour les lignes 22 et 23 de la page 84.

Considérons, d'autre part, le syllogisme suivant : «Si l'âme, qui est le premier
mobile, se meut d'un mouvement uniforme, il faut que le mobile qui la suit se

meuve motu secundario. Or l'âme, qui est le premier mobile, se meut d'un mouvement

uniforme. Donc le mobile qui la suit se meut d'un mouvement non
uniforme.» Secundario y joue le rôle de «non uniforme». Cela est si vrai qu'un
manuscrit présente ici une glose: i. e. vario. La même rencontre se reproduit
quelques lignes plus bas, p. 84, ligne 18. Enfin on lit encore que la substance des

prédicaments non movetur nisi in duobus locis et que par la trajectoire circulaire
le mouvement de cette substance «s'unifie». Il s'agit donc bien d'un mouvement
multiple opposé au mouvement uniforme de l'âme.

Cette conclusion n'a pas cessé de me paraître juste, mais il me semble
possible de l'admettre en laissant subsister secundarius «second». Le sous-
entendu supposé par la phrase où apparaît pour la première fois secundarius est
admissible puisqu'il est éclairé sitôt après par l'exemple du mouvement
uniforme posé comme premier. «L'autre ordre» de la démonstration qui suit ne
concerne donc pas la manière de prouver l'uniformité du mouvement de l'âme,
mais consiste dans le fait qu'on conclut d'abord d'une chose uniforme à une
autre de second rang, et ensuite d'une chose de premier rang à une autre non
uniforme en affirmant cette fois explicitement que le mouvement uniforme est

premier. D'autre part, le flottement qui se produit dans le syllogisme cité plus
haut n'est pas rare chez Ibn Gabirol; il tient à la liberté et à la subtilité de sa

pensée. Enfin, si le sens de «second» est souligné par le verbe sequi auquel il
donne un sens plein et vigoureux, l'idée du nombre deux n'est pas développée
et reste vague. D'autant plus qu'on ne voit pas très bien dans cette dernière

perspective comment caractériser les ceteri motus, alors qu'avec secundarius
«second», les autres mouvements (l'altération, l'accroissement et la diminution)
porteraient simplement le nom de leur rang. Aristote dit à plusieurs reprises que
le mouvement local est le mouvement premier, le principal et le plus général
(cf. Phys. VIII, 7, 261a, 13). Puisque Ibn Gabirol généralise la notion de mouvement

et l'applique même au simple (sauf à Dieu lui-même), le mouvement
premier d'Aristote devient le mouvement second d'Ibn Gabirol.

Il faut donc accepter pour secundarius l'idée de rang second plutôt que celle
d'essence dyadique*. Les deux idées sont proches et quasi interchangeables puisque

le mouvement second, qui est varias ou non uniformis, comporte l'idée de

variation et de multiplicité (cf. preuve 44, lre série: motus qui est in substantia

quae sustinet praedicamenta est mutabilis) par opposition à la stabilité et à l'unité
du simple. En faisant donc secundarius «dyadique», je simplifiais le texte et
pensais en exprimer la vérité en supprimant dans le raisonnement les interférences

entre les idées de rang second et d'essence multiple, mais je le compliquais
aussi puisque j'introduisais une allusion au type déterminé de multiplicité qu'est
la dualité, auquel l'auteur n'a peut-être pas pensé (quoique le nombre deux chez

lui caractérise la matière)5.

* Comme me l'a proposé M. de Gandiilac.
B Cf. aussi II, 22, Baumker, 65, 1-7: «Pour composer le nombre, on commence avec l'unité, dont

la multiplication donne le binaire De même dans le corps on commence avec le point, qui cor-

181



Secundarius figure une seconde fois dans le Fons vitae, p. 144, lignes 15-16.

Ayant tranché la question dans un sens à la preuve 27, je devais le faire de la
même façon ici. Le texte s'y prêtait puisqu'il venait d'énumérer dix propositions
exprimant une relation entre deux termes, la forme sensible et la forme
spirituelle. Si l'on corrige ici aussi ma traduction de secundarius, on tombe sur le

sens admis par Blaustein: ex his secundariis — «par ces (démonstrations)
supplémentaires». Il se justifie assez bien par le contexte. L'auteur sans doute vient de

soutenir de plus de deux façons la présence des formes sensibles dans l'intelligible,

mais au début du chapitre 27 le disciple a déclaré son accord avec le maître
et lui a demandé malgré cela un nouvel éclaircissement.

III. SUBSISTENTIA, P. 144, LIGNE 8, CORRELATIF DE SITUS.
Abstrait formé sur subsistere, ce mot partout ailleurs dans le Fons vitae se rattache
à la formule très courante : forma subsistit in materia, la matière étant ce qui
subsiste par soi. La position ou la manière spatiale d'être correspondrait donc
dans l'intelligible à la manière d'être absolue qui est la subsistance comme telle
ou en soi. Cette interprétation paraissait d'autant plus séduisante que qâma,
traduit par subsistere, désigne la station debout qui est précisément un des exemples
de position donnés par Aristote (Cat., 6b, 10).

Il semble cependant que subsistentia recouvre ici un autre mot arabe. Si en
effet la position est wad\ le mot comporte avec l'idée de position et de place
celle de sujet, de sorte que la position spatiale serait mise en rapport avec le fait
dans l'intelligible d'être sujet ou de porter (rac. hamala). On retombe sans doute

sur le sens précédent puisque la subsistance en soi appartient précisément au
substrat matériel, mais on le fait cette fois en plein accord avec la version de

Falaqéra — qui a ici «le fait de porter», expression que l'on rencontre ailleurs
dans les extraits hébreux et qui correspond dans le texte latin soit à sustinens

esse, Münk, livre I, § 6, livre II, § 13, soit à sustinere, livre IV, § 18 — et en
harmonie plus parfaite, semble-t-il, avec le contexte. Il y est dit en effet que
l'espace correspond à l'ordre hiérarchique des substances simples; il faut
entendre par là, comme on le voit aux chapitres 14 et 15 du livre II et au chapitre 57

du livre III, le fait qu'elles s'enveloppent ou se portent les unes les autres. Dans
ces conditions la situation ou lieu relatif est le simple fait d'envelopper ou de

porter6.
S'il fallait paraphraser ce passage sur les catégories dont l'identité d'essence

avec l'intelligible prouve l'origine, on dirait que la matière universelle, qui donne

son essence et son nom à tous les êtres, se retrouve dans la substance (cf. livre I,
chapitres 10—12), que la quantité est le résultat dernier de l'intelligence une,
source de toute multiplicité (cf. livre II, chapitres 20—21), que la qualité a pour
modèles les différences qualitatives des substances simples (on peut rapprocher
de cela la troisième démonstration du livre III), que les relations entre les choses

créées ont pour fondement la relation de cause à effet des substances créatrices

respond à l'unité ; et si on le prolonge jusqu'à un autre point, de la duplication du point comparable
à l'unité naît la ligne, qui résulte de deux points et correspond au nombre deux.» L'âme, qui

n'est pas dans l'espace, est ponctuelle par rapport au corps.
6 La traduction de Münk ne semble pas assez précise ici; d'autre part, Bäumker ne distingue pas

dans son index les deux sens de subsistentia. — Le lexique de A.-M. Goichon relève au No. 184 pour
mahall, réceptacle, la traduction subjectum seu subsistens.

182



entre elles; que le temps, domaine du composé, tient son être de l'éternité(dahr),
domaine de ce qui subsiste par soi-même (livre III, preuves 11 et 13, lre série),

que l'ordre spatial des sphères concentriques est l'image de la disposition hiérarchique

des substances simples (livre II, chapitres 14 et 15), que la situation en
général a pour corrélatif le fait d'être substrat ou de porter, que l'action et la
passion physiques, qui constituent le devenir universel, supposent l'activité et
la passivité des substances éternelles, sources de l'univers, et qu'enfin la
possession a pour prototype la présence de l'accident intelligible dans la substance

intelligible.
Fernand Brunner

183


	Sur le Fons Vitae d'Avicembron (Ibn Gabirol), livre III

