Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 12 (1952)

Buchbesprechung: Sur le Fons Vitae d'Avicembron (Ibn Gabirol), livre 111
Autor: Brunner, Fernand / Storch, Alfred

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlungen — Etudes critiques

Sur le Fons Vitae d’Avicembron (Ibn Gabirol), livre ITI*

Jusqu’au milieu du siécle passé, pour traiter du Fons vitae et d’Avicembron
son auteur, les historiens en étaient réduits a I’étude des allusions qu’y faisaient
les philosophes latins du moyen #ge2. C’est alors que Munk transforme cette
situation en découvrant d’abord parmi les manuscrits hébreux de la Bibliothé¢que
Nationale un abrégé fait par Ibn Falagéra d’un ouvrage attribué par lui a Ibn
Gabirol et présentant le titre et la doctrine du mystérieux Fons vitae, ensuite un
manuscrit latin donnant le texte intégral de cet ouvrage et correspondant mot
pour mot aux extraits hébreux. Il était donc bien établi que le nom d’Avicem-
bron, Avicebron ou Avencebrol recouvrait celui d’Ibn Gabirol, que le rédacteur
arabe du Fons vitae était juif et qu’il avait vécu en Espagne au XI¢ siécle.

En 1859, Munk consacrait la moitié de ses Mélanges de philosophie juive et
arabe & Ibn Gabirol en publiant les extraits faits par Ibn Falagéra et leur traduc-
tion francaise. Il facilitait la lecture de ces textes par des notes, par une analyse
générale utilisant le manuscrit latin et par de précieuses études sur les sources
et 'influence de notre auteur.

Cette publication décisive et la découverte faite quelques années plus tot par
Seyerlen d’un nouveau manuscrit latin a la Bibliothéque Mazarine entrainent
d’autres travaux, en particulier celui de Jakob Guttmann qui donne en 1889
sur la base du manuscrit de la Mazarine une analyse si précise du Fons vitae
qu’elle en est parfois une traduction pure et simple. Mais si griace a Guttmann
il était possible de se faire du Fons vitae une idée beaucoup plus exacte que par
les extraits d’Ibn Falagéra, qui rompaient la suite des idées et opéraient des
découpages forcément arbitraires, il restait néanmoins que I’aspect littéraire du
Fons vitae demeurait faussé puisque la forme du dialogue était supprimée et
qu’il s’agissait malgré tout d’une paraphrase.

Entre temps deux autres manusecrits avaient été découverts, I'un en Espagne
et I'autre en Allemagne, et portaient 2 quatre le nombre des copies connues
du Fons vitae. C’est sur la foi de ces quatre manuserits que Biumker, dans
la derniére décade du siécle et pour inaugurer ou presque ses Beitrige zur Ge-
schichte der Philosophie des Mittelalters, donne une édition du texte latin intégral
que tout le monde s’accorde a louer, suivie d’index trés abondants.

Est-ce a dire qu’ainsi tout était fait pour la connaissance de la Source de vie ?
Voire. D’abord les Beitrdge ne sont pas une publication trés répandue; ensuite
le tome premier est épuisé et introuvable en librairie. D’autre part, le texte latin,

1 Présentation d’'IBN GABIROL (AVICEMBRON): La Source de vie. Livre III. Introduction,
traduction, notes et index par Fernand Brunner, Paris, Vrin, 1950.

2 Cf. A. JOURDAIN, Recherches sur les traductions latines d’Aristote, p. 119: «...Un livre trds
célebre au XIIIe sidcle, intitulé Fons vitae, et qui avait pour auteur Avicebron, philosophe arabe.
Les principes s’en trouvent dans les ... traités de Gundisalvi.»

171



au premier abord facile, comporte a I'’examen de nombreuses anomalies (répé-
tition d’inter, remplacement de I’adverbe par un nom de méme racine que le
verbe et suivi d’un adjectif, emploi du passé pour le présent, etc.) ou de franches
difficultés dues au fait qu’il est une traduction, une traduction de I’arabe, une
traduction faite par la méthode Ibn Daud-Gondissalvi, excellement décrite par
le P. Théry dans son Toléde, et une traduction d’un texte perdu. Enfin, le sens
lui-méme n’est pas toujours facile a saisir et pour deux raisons. La premiére
peut étre appelée interne et tient a I'objet méme du traité, car la matiére et la
forme universelles ne sont pas des entités définissables, attendu qu’il n’y a pas
de genre au-dessus d’elles (V, 22); de plus, elles sont antérieures a I'intelligence
puisqu’elles en sont les composants, 'intelligence elle-méme transcendant 'ame
rationnelle et le discours. Il suit qu'un traité discursif sur la matiére et la forme
universelles et sur I'intelligence transcendante est une gageure. Il faudra accep-
ter sur le plan du discours des contradictions apparentes, des difficultés sans
solution exprimée; faute de pouvoir ramener a son niveau les réalités spirituelles
supérieures, le discours ne pourra que les désigner et c’est la raison pour laquelle
il recourra parfois, malgré son souci de rigueur syllogistique, aux images et aux
comparaisons. Le second motif est d’ordre externe. Nous n’avons pas pour nous
aider les autres ouvrages philosophiques d’Ibn Gabirol. De plus et surtout cette
conversation entre un maitre et son disciple (si imaginaire et littéraire qu’elle
soit) suppose ’existence d’une école, d’un milieu o I’enseignement était donné
et recu. Or la connaissance intime de ce milieu a disparu avec lui et ’on ne sau-
rait assez dire I'importance de cette lacune, puisqu’elle ne concerne pas seule-
ment I’érudition, mais aussi la connaissance vivante et personnelle que seule
peut donner la transmission et I’explication orales.

Mais ces deux difficultés, interne et externe, sont en somme communes i
I’étude de la plupart des penseurs anciens. Elles ne sauraient done nous arréter
devant Thn Gabirol; elles justifient au contraire ’attention qu’il convient d’ac-
corder au texte de Biumker. Or, le meilleur moyen de serrer de prés un texte
est de le traduire. Ibn Gabirol a donc été traduit deux fois en langue moderne,
d’abord en espagnol par de Castro, puis en hébreu par Blaustein. La premiére
de ces traductions reproduit le texte dans les mots et la syntaxe avec une exac-
titude servile sans essai d’interprétatidn et sans note. Il lui arrive d’escamoter
des mots (p. ex. Biiumker, p. 141, 1. 16-18) ou de passer a c4té du sens, comme
ala p. 192 du texte latin oi1 la clé du passage est dans le mot pars qu’il faut tra-
duire, semble-t-il, par direction et non par partie. La traduction hébraique est
plus audacieuse; elle reprend méme les passages de Falagéra pour leur donner
un tour plus moderne. Et comme elle choisit plutét que la littéralité la franche
interprétation en vue de la restitution du sens, elle est intéressante. Par exemple,
les mots ex his secundariis qui constituent une difficulté a la page 144 du texte
latin sont rendus par «d’aprés ces démonstrations supplémentaires», ce qui est
courageux et peut-étre juste. Cette traduction en revanche ne comporte pas plus
de notes explicatives que la traduction espagnole.

En résumé, la Source de vie est abordable sous forme d’extraits hébreux et
francais dans les Mélanges de Munk et intégralement dans I’édition latine de
Biumker et dans deux traductions, 'une en espagnol, I'autre en hébreu. La

172



place est donc libre pour une premiére traduction francaise qui prendra rang
parmi les travaux destinés a faire connaitre Ibn Gabirol, afin de provoquer un
jour le commentaire détaillé du texte.

Mais ces efforts et ces travaux sont-ils justifiés ? Pourquoi montrer de 'intérét
pour cet auteur ?

Sans doute I'influence d’Ibn Gabirol sur I’histoire de la pensée juive n’est-elle
pas éclatante; elle est nulle comparée a celle de Saadia ou de Maimonide. L’his-
toire dresse une liste d’a peine dix auteurs juifs médiévaux qui ont cité Ibn Gabi-
rol comme philosophe, I’'ont utilisé siirement ou vraisemblablement, de Moise
Ibn Esra de Grenade aux kabbalistes. Quant a la gloire d’Ibn Gabirol chez les
Arabes, elle semble inexistante, puisque personne, sauf un historien, ne parle
de lui.

Cependant I'isolement méme d’Ibn Gabirol parmi ses coreligionnaires lui fait
une place de choix. 1l est le grand représentant du néoplatonisme chez les Juifs
au XI¢ siécle, le premier néoplatonicien juif et 'un des derniers avant I’aristo-
télisme d’Ibn Daud et de Maimonide. D’autre part, dans I'histoire du monde
musulman d’Espagne, il est, de 'aveu d’Ibn Falagéra, un témoin du courant
empédocléen qui se manifeste depuis le X¢ siécle. Connu des philosophes juifs
du XI¢ au XIIIe siécle, ce courant selon Asin Palacios puise son origine dans
I'Empédocle authentique, dans Philon, Plotin et Proclus, dans le gnosticisme
et dans I’Islam; il sunit trés tot au soufisme et atteint Ibn Arabi,

Or I'importance d’Ibn Gabirol comme témoin de ce mouvement intellectuel —
et d’autres comme celui des Fréres Sincéres, appelés Fréres de la Pureté —
dépasse le monde juif et islamique, puisque ce courant — en partie par Ibn Gabi-
rol lui-méme — s’est répandu sur 1'Occident latin. Au XII¢ siécle en effet la
Source de vie quitte son existence souterraine pour accompagner sous sa forme
latine le sort en Occident d’ceuvres d’Al Kindi, d’Al Farabi, d’Ibn Sina, de
Ghazzali. 1l fallait qu’Ibn Gabirol fiit hautement prisé dans le milieu tolédain
pour étre traduit en compagnie d’auteurs aussi considérables.

Sa renommée chez les Latins allait étre aussi grande. Mais il n’est pas question
de retracer ici ’histoire de ce succes, I'influence sur Gondissalvi, ’enthousiasme
de Guillaume d’Auvergne, I'attribution qu’on a pu faire du Fons vitae & Platon
ou a saint Augustin, I’alliance du néoplatonisme d’Avicebr on avec celui de saint
Augustin, de Denys, de Scot Erigéne, de Boéce, la substitution méme sur cer-
tains points de doctrine de I’autorité d’Avicebron a celle de ces auteurs, comme
on le voit chez saint Thomas, la présence continuelle des thémes doctrinaux du
Fons vitae (universalité de la matiére, pluralité des formes, union accidentelle
de I’ame avec le corps) dans la tradition franciscaine, d’Alexandre de Halés &
Duns Scot qui s’y référe explicitement, et de ’autre c6té les critiques des aristo-
téliciens, Albert le Grand et saint Thomas. Il s’agit présentement de justifier
I’étude d’Ibn Gabirol. Or il suffit pour cela de songer & la lumiére qu’elle peut
apporter a ’histoire du néoplatonisme, soit que ’on considére Ibn Gabirol en
lui-méme, soit qu’on 'envisage dans le courant espagnol dont il est un témoin

173



et dont les traces parcourent tout le moyen age jusqu’a la Renaissance en pas-
sant par Roger Bacon et Raymond Lulle, lequel d’ailleurs avait un accés direct
aux sources arabes et a 'importance que I’on sait dans les écrits de Leibniz. Le
fameux «livre de la nature» de Lulle est en toutes lettres chez Ibn Gabirol et
on le retrouve chez Leibniz par I'intermédiaire de la Renaissance italienne et
allemande dans cet ordre de I'univers qu’il nous est recommandé «d’entendre
assezy.

L’absence d’une traduction francaise et la place d’Ibn Gabirol dans I’histoire
m’ont incité a travailler 4 la traduction du Fons vitae. Le livre III, achevé
aujourd’hui, peut se détacher du tout parce que son sujet, I’existence des subs-
tances simples, lui est propre et constitue I’exposé de la cosmologie de ’auteur.
Avec les livres I et II beaucoup plus courts, il est I'introduction indispensable
aux considérations des livres IV et V sur la matiére et la forme universelles.

D’autre part, le livre III est celui dont les extraits de Falaqéra (et par consé-
quent le texte francgais de Munk) donnent Iidée la plus incompléte: en effet il
est a I’ensemble du Fons vitae sous le rapport du nombre de pages a peu prés
comme un est a deux, alors que les extraits du livre III sont a la totalité des
extraits comme un est a six. Des deux séries de preuves polysyllogistiques et
des discussions sur la connaissance qu’il contient, Falagéra élimine presque tout.
Or les belles analyses dont Munk fait suivre sa traduction ne nous aident pas
beaucoup sur ces points. Voici en effet ce qu’on y lit a propos de la seconde série
de preuves: «L’auteur alléegue ensuite une série de démonstrations assez com-
pliquées ... On peut en voir les plus importantes dans les Extraits». Or, on y
trouve 5 preuves sur 63. De méme plus loin a propos de la discussion sur la
présence essentielle ou non des formes dans I’ame, on lit chez Munk: «L’auteur
entre a ce sujet dans une discussion assez confuse, dans laquelle il est d’autant
plus difficile de le suivre que le manuscrit latin est ici évidemment défiguré par
plusieurs transpositions et lacunes.»

Central, le plus long et le plus mal connu, le livre III est encore de I'aveu de
son auteur le plus original, car personne, y lit-on, n’avait pu jusque-la démontrer
I’existence des substances simples et non sensibles. C’est ce qu’atteste Guillaume
d’Auvergne dans son De legibus en disant que le seul Avicembron a consacré a ce
sujet un écrit particulier. Cet écrit est notre livre III.

Mon objet a été d’examiner en quoi consistait cet écrit rarissime et d’étudier
ces démonstrations compliquées et ces discussions confuses. J’espére étre arrivé
a jeter quelque lumiére sur la premiére série de preuves, qui a pour fin de dé-
montrer ’existence d’une ou de plusieurs substances intermédiaires entre le
Principe premier et le corps. Il semble qu’Ibn Gabirol ait usé la des trois maniéres
possibles de déterminer un intermédiaire entre deux extrémes en considérant
10 les deux extrémes qui impliquent un intermédiaire, 2° le premier extréme qui
exige I'intermédiaire comme voisin immédiat, et 3° le second extréme qui implique
Pintermédiaire comme corrélatif direct; ou, si I’on prend les choses inversement,
on peut dire que dans le premier cas les propriétés de I'intermédiaire 'opposent
aux deux extrémes; que dans le second elles le distinguent du deuxiéme extréme,

174



et que dans le troisi¢éme cas, 'intermédiaire se pose comme distinct du premier
extréme. Si mon analyse est correcte —sur le détail de laquelle je ne reviens pas—ces
trois maniéres de procéder correspondent a trois syllogismes dont le premier pré-
sente une conclusion positive et les deux autres des conclusions négatives, puis-
que dans I'un et I'autre I'une des prémisses est négative, soit que I’on nie quelque
chose du deuxiéme extréme ou au contraire du premier.

Quoiqu’elle ne mette en présence que les deux termes inférieurs de la triade
qui vient d’étre étudiée, la seconde série de preuves syllogistiques (qui a pour
objet de montrer que les formes du corps proviennent des substances spirituelles)
ne présente pas une structure plus simple. On peut dire d’abord pour éclairer
I’argumentation que la forme sensible est a la fois la méme et pas la méme que
la forme spirituelle. Elle est la méme en tant qu’elle a sa source en elle; elle n’est
pas la méme en tant qu’elle est actuellement hors d’elle dans la matiére du corps.
1l en résulte que la forme sensible re¢oit un couple de qualités opposées: Iactivité
et la passivité, I'unité et la multiplicité, la simplicité et la composition, la spiri-
tualité et la corporéité, etc., suivant le point de vue ol on la considére.

Mais ce qui complique I’analyse, c’est que la forme sensible n’est pas mise en
rapport seulement avec la forme spirituelle; elle peut I’étre aussi avec la subs-
tance spirituelle considérée comme I'union d’une matiére et d’une forme, ou
avec la substance spirituelle considérée sous le rapport de la matiére ou sous le
rapport de la forme. Au chapitre V du De ente et essentia, saint Thomas écrit que
I’essence de la substance composée n’est pas seulement forme, mais comprend la
forme et la matiére, tandis que I’essence de la substance simple est forme seule-
ment. Chez Ibn Gabirol cette dyssymeétrie n’existe pas: la substance subtile est
forme et matiére comme la substance grossiére et comme elle peut étre considérée
soit comme un tout, soit sous le rapport de I'une ou de ’autre de ses parties, les-
quelles a leur tour peuvent étre envisagées soit comme unies dans le méme étre,
soit comme opposées 'une a I'autre. Si j’ajoute maintenant que ces relations des
parties entre elles et a leur tout ont lieu non seulement en chacun des termes en
présence (le composé et le simple), mais encore entre chacun d’eux, puisqu’en
un sens les parties du composé ne sont pas autre chose que les parties du simple,
et s’il est vrai que ces différents rapports, ne s’excluant pas tous, sont parfois
confondus dans une méme preuve — quand on dit par exemple que la substance
supérieure cause la forme inférieure, on dit par 1a méme que la forme supérieure
cause la forme inférieure — je serai peut-étre fondé a dire qu’il était difficile de
grouper les preuves de la seconde série en un petit nombre de types bien définis,
comme je ’ai fait pour la premiére série.

La traduction intégrale de la discussion qui suit la deuxieme série de preuves
met en lumiére une piéce capitale du livre III. On y voit 'importance donnée
par Ibn Gabirol a la critique de ’empirisme. Le maitre s’attache en effet a
défendre la thése apparue a la fin de la seconde série de preuves selon laquelle
la connaissance par I"ame des formes sensibles suppose ’existence préalable de
ces formes en elle. C’est la discussion confuse dont parlait Munk et qui ne laisse
pas de I’étre un peu. Il en ressort cependant avec assez de vigueur qu’il ne suffit
pas de concevoir I’ame dans I’acte de perception actuelle des formes sensibles
ou intelligibles distinctes, mais qu’il faut encore I’envisager en elle-méme comme

175



unissant dans son essence les formes a I’état de puissance. La connaissance n’est
donc pas la réception dans I’ame d’une forme extérieure, mais I’actualisation
d’une forme déja possédée dans I'unité de ’ame. Percevoir, c’est nécessairement
percevoir par soi, ¢’est-a-dire par ce qui est en soi ou en son essence. L’ame est
done un composé dont la forme lui donne simultanément 1’étre et la connais-
sance implicite.

Quant a la troisieme et derniére preuve, qui suit cette discussion et qui a pour
objet de passer des effets des substances simples aux différentes substances
simples, j’en ai indiqué le sens en disant qu’il faut se garder d’y voir une justi-
fication par I’expérience des deux preuves a priori qui la précédent, et dans les-
quelles en effet I’auteur se mouvant dans 1’idée, se mouvait par la méme dans
la réalité. Le rapport de la troisiéme preuve aux précédentes est inverse: c’est
parce qu’il a démontré a priori que les formes sensibles viennent de I'intelligible
que auteur peut remonter des différents effets donnés dans I’expérience aux
réalités spirituelles hiérarchisées qui en sont les causes. Cette derniére preuve
n’est donc pas la condition, mais ’aboutissement des deux premiéres.

Ainsi ’étude détaillée du texte nous permet non seulement d’en mieux saisir
I’ordonnance, mais aussi de nous faire une idée siire de la doctrine gabirolienne.
A ce propos I’enseignement du livre III me semble porter encore sur les points
suivants:

1o La transcendance de Dieu. 1l est bien connu que chez notre auteur la divi-
nité n’est en aucune maniére affectée par la finitude des étres qui procédent d’elle,
car dans son rapport avec eux, elle apparait comme volonté et nullement comme
essence. Mais ce qui I'est moins, c’est la vigueur avec laquelle la premiére série
de preuves souligne la transcendance de I’essence divine. Puisque le monde
grossier, dit en substance I’auteur, suppose le monde subtil comme source et
origine de sa composition, la multiplicité formelle du corps se retrouve dans le
monde subtil. De plus la forme implique détermination et finitude. Or, Dieu n’est
ni multiple ni fini. Il suit que I’essence de la divinité n’a rien de commun avec
le corps et rien non plus avec les substances spirituelles qui ont la forme en com-
mun avec le corps. Cette netteté parfaite on I’observe aussi dans I’empédo-
cléisme, pour lequel selon Shahrastani, la seule chose qu’il est possible de dire
de Dieu, c’est qu’il n’est aucun des étres des deux mondes, soit simple, soit com-
posé.

20 I’émanation. Le livre I1I contient a ce sujet des explications décisives dont
seul un passage du livre V sur la présence des formes inférieures dans 'intelli-
gence peut &tre comparé. Elles se trouvent aux chapitres 52 a 55 et peuvent se
résumer comme suit. Une substance simple est un étre en soi qui — son principe
mis 2 part — se suffit a lui-méme; la substance qui en procéde ne lui enléve rien
de son essence, car elle sort d’elle non pas comme une partie de son essence, mais
comme se manifeste une faculté ou une force en dehors de ’essence, quoique
I’essence ne la perde pas; ainsi le beau — pour prendre une image de Plotin —
emplit I'espace de sa lumiére sans rien perdre de son essence. La substance in-
férieure est donc une lumiére qui est allumée a la lumiére antérieure et qui n’a

176



pas de réalité en dehors d’elle. D’un bout a ’autre de la création, il n’y a qu’une
seule lumiére. La Volonté divine éclaire I’dme par 'intermédiaire de 'intelligence
et 'intelligence éclaire I’ame par 'intermédiaire de la Volonté divine. La Volonté
est donc partout et partout sans intermédiaire. Les chapitres 15 et 16 consacrés
a la doctrine de I’émanation se terminent tous deux par I'affirmation de I’omni-
présence de Dieu, ce qui prouve suffisamment que les adversaires du platonisme
qui lui reprochent de situer des intermédiaires entre Dieu et le monde n’ont
pas une intelligence suffisante de cette doctrine, pas plus que ceux qui lui
imputent un prétendu panthéisme, alors que la transcendance de Dieu s’y ex-
prime plus fortement que partout ailleurs.

On pourrait montrer comment deux autres traits du livre III éclairent la
théorie de I’émanation; je pense a I’affirmation du caractére ponctuel du monde
grossier par rapport au monde subtil, et a I'ignorance ou I’ame doit étre a I’égard
du sensible si elle veut se connaitre elle-méme.

3o L’homme comme microcosme. Le livre III conclut sans cesse des substances
particuliéres aux substances universelles, parce que c’est pour lui une vérité
fondamentale que les caractéres de I'univers se reproduisent dans les étres parti-
culiers. Sil’on veut se rendre un compte exact de cette thése, qui s’exprime dans
le livre III, ch. 58, avec une force peu commune, il faut remarquer qu’elle est
liée & I'innéisme platonicien. En effet, si I'intelligible est en nous et 8’il est vrai
que nous connaissons I'univers, il suit que I'univers est en nous. Il y a donc une
équivalence rigoureuse d’essence entre les principes du monde et ceux que nous
trouvons en nous.

4° La primauté de la matiére. L’étude de la matiére et de la forme considérées
en elles-mémes est propre aux livres suivants, mais il convient de relever ici la
primauté de la matiére qui apparait dans le livre III assez clairement: la matiére
constitue en effet le terme le plus élevé dans I’analyse des étres, 'extrémité supé-
rieure de la création, ce qui enveloppe; elle est I'essence des étres; elle est active
en tant qu’elle engendre d’autres substances et communique ses formes.

%

C’est I'étude détaillée du texte qui permettra enfin de faire avancer le pro-
bleme des sources qui depuis Munk est stationnaire ou peu s’en faut. Les deux
passages du livre TII (et celui du livre V) ou il est question de 'ombre que les
substances se font les unes sur les autres, peuvent remonter a des sources juives,
a Isaac Israéli, par exemple, comme me I’a appris M. Vajda; mais on devait ren-
contrer ce symbole dans 'empédocléisme aussi puisque 'image de la lumiére lui
est essentielle; on le retrouve chez Ibn Arabi. Quant au réve, dont il est question
dans les livres I1I, IV et V, il a chez Ibn Gabirol une dignité considérable puis-
qu’il peut recevoir les formes subtiles de 'intelligence directement; Ibn Gabirol
suit 14 encore la tradition juive, qui s’accorde en cela avec la tradition grecque
(Platon, Aristote, Plotin) et la tradition islamique, pour qui le songe appartient
a la prophétie. C’est a ce titre qu’Al Farabi en parle en décrivant le pouvoir qu’a
I’ame de s’unir par I'imagination (imaginabiliter, dit le livre III du Fons vitae)
pendant le sommeil a I'Intellect agent.

. 177



Des rapprochements précis pourront étre faits parfois avec le Liber de causis
ou la Théologie d’ Aristote. Je songe dans le premier cas a la fin du livre III ou il
est dit que I'intelligence est finie par en haut et infinie par en bas, et dans le
second cas, au beau passage du méme livre ou le maitre parle de I'union de I’ame
avec les substances spirituelles malgré la présence de I’ame dans le corps. Ce pas-
sage est d’ailleurs trés riche. En invitant ’ame a se dévétir de la substance sen-
sible, le maitre rencontre de vieilles idées, celles du vétement de peau d’Adam,
des écorces empédocléennes, des voiles qui chez les musulmans cachent Dieu.

Il sera instructif aussi de rechercher les auteurs avec lesquels Ibn Gabirol n’est
pas d’accord. Le livre III souléve la question des attributs de Dieu et la tranche
dans un sens hostile a l'interprétation littérale des Ecritures. D’autre part, si
I’on rapproche la thése que le disciple propose au chapitre 45 du livre III sur
les éléments qui pourraient a eux seuls expliquer les effets de la substance spiri-
tuelle du passage plus explicite du livre IV, chapitre 16, on peut supposer qu’Ibn
Gabirol y condamne plus ou moins directement ’atomisme asharite. Enfin la
thése empiriste du disciple, si largement développée au livre III, mérite un
examen attentif. Pourquoi I'auteur lui accorde-t-il une telle importance ? A qui
s’en prend-il exactement ? Le disciple représente-t-il ici des réminiscences litté-
raires ou un fort courant contemporain? — Je ne me suis pas avancé sur ce
terrain des sources au-dela de ce qui est ordinairement connu, le réservant a
d’autres ou a plus tard.

Un cinquiéme manuscrit a été consulté, inconnu de Biumker, et découvert
il y a quelques années par M. Millas a la Bibliothéque Cathédrale de Toléde. Quoi-
que le plus ancien de tous, ce manuscrit ne bouleverse point le texte de Baumker,
car N reproduit presque toutes ses variantes. Il en ressort seulement, me semble-
t-il, que N, assez méprisé depuis Munk a cause de ses transpositions et de
I'ignorance manifeste de son copiste, voit son autorité s’accroitre.

Ma traduction exprime-t-elle le sens avec une parfaite exactitude ? Je suis le
dernier a en étre siir, car les difficultés n’ont pas manqué et maintes fois je n’ai
pu sortir du doute. Ailleurs j’ai changé d’avis depuis la mise a I'impression. Les
pages qui suivent donnent quelques exemples des discussions qui peuvent s’ins-
tituer. Je comprends ainsi fort bien qu’il soit arrivé a Biumker d’affirmer en
note que tel passage est corrompu puis d’annoncer dans les errata que ce passage
est sain et qu’il a un sens. Mais par malheur il ne nous dit pas lequel et nous
laisse le travail a refaire. Mon ouvrage a plus forte raison est aussi a reprendre
et a poursuivre, humble déchiffrage d’une grande ceuvre.

*

I. SENS DE SEMPITERNITAS, PREUVE 13, BAUMKER, P.78,
LIGNE 25. — 1l n’est pas rare que le Fons vitae appelle le Principe premier
aeternus (cf. Baumker, 224, 3; 274, 22; 301, 14) et, d’autre part, il enseigne par-
tout que le corps est dans le temps. 11 semble done que la sempiternitas attribuée
aux substances intermédiaires ne désigne pas I’éternité qui est dépourvue aussi
bien de commencement que de fin (car aeternus s’oppose a coepit esse, cf. Bium-

178



ker, 193, 13 et 314, 23), mais la «perpétuité» ou 'existence immuable et sans fin,
quoique engendrée. Ainsi sempiternus ou perpetuus serait I’exact intermédiaire
entre D'infinité absolue de I’ Aeternus et la finitude compléte du temporale.

L’emploi de sempiternitas chez les auteurs latins ne peut guére nous guider,
puisque ce mot se rencontre dans le sens de perpetuus (cf. Cicéron, 4 Catil. 9)
comme dans celui d’aeternus (cf. Cl. Mamertus, De statu animae, 1, 3, 2, ot sem-
piterne signifie «de toute éternité»). L’arabe dahr, que traduit sempiternitas
comme D’atteste le dohar de Falagéra, nous laisse aussi dans I'incertitude, car il
peut désigner une durée sans fin ou sans commencement. De plus, dans la preuve
11 ou il s’agit d’une existence caractérisée par I’adverbe semper, les mots fuii
semper apud Deum, étant donné leur substructure arabe, peuvent désigner non
seulement une éternité a parte ante, mais aussi (si I'on comprend est semper) une
éternité a parte post.

Cette derniére solution n’est-elle pas plus satisfaisante puisqu’elle nous dis-
pense de poser I'existence de quelque chose de coéternel a Dieu? D’ailleurs un
texte de Gundissalinus (De processione, éd. Bulow, p. 46) semble trancher la
question: il énumeére trés clairement I’éternité, qui n’a ni commencement ni fin,
la perpétuité, qui a un commencement et pas de fin, et le temps, qui a un com-
mencement et une fin, et ajoute: sic per media cohaerent extrema. Or la premiére
série de preuves a précisément pour objet de démontrer 'existence d’un inter-
médiaire entre les deux extrémes. Et les termes dont use Gundissalinus rappel-
lent ceux de la preuve 11: I'objet immédiat de ’action de Dieu, dit-il: ea quae
per se principium facere voluit (preuve 11: si factor primus fuerit factor substan-
tiae per se) est incorruptible et immuable (preuve 11: tunc haec substantia fuit
semper apud Deum).

Je crois pourtant que sempiternitas désigne ici une durée non seulement sans
fin, mais aussi sans commencement. Si I’on admet le fuit semper de la preuve 11,
on n’affirme pas I'éternité de I'intermédiaire absolument, mais on le fait par rap-
port au corps. Par rapport a Dieu sans doute les substances simples ont un com-
mencement, mais par rapport au corps qu’elles composent, tout se passe comme
si elles n’en avaient pas. Quoiqu’elles aient un commencement en tant que
créées, les substances spirituelles n’en ont pas en tant que simples et supra-
temporelles. Plotin écrit de méme que les Idées sont engendrées puisqu’elles
ont un principe, et qu’elles sont non engendrées en tant qu’antérieures au devenir
(ywdpeva del) du monde sensible (Enn. II, 4, 5).

D’autre part, Ibn Gabirol n’a jamais dit comme Gundissalinus que le temps
efit une fin. Il est vrai que chez lui la substance simple est infinie par opposition
au corps qui est dans le temps et dans I’espace (preuve 19, 1r¢ série et Biumker
206, 4—5); mais elle I'est en ce sens qu’elle échappe a la limitation a tel lieu et &
tel temps qui est le propre du corps (preuve 18, 2¢ série; preuves 8 et 9, Biium-
ker 156). D’ailleurs, la preuve 34, 1r¢ série, présente, en accord avec la tradition
platonicienne et aristotélicienne, le mouvement du corps universel comme
perennis.

Dés lors, la triple distinction de Gundissalinus citée plus haut ne correspond
pas a celle d’Ibn Gabirol. L’auteur du De processione situe aprés le Principe pre-
mier le domaine entier de 'incorruptible, spirituel et corporel, et en dernier lieu

179



la temporalité des elementata ou étres particuliers sensibles soumis a la géné-
ration et a la destruction. Quant a Ibn Gabirol, il place au-dessous de Dieu la
sempiternitas des substances simples, puis finalement la temporalité indéfinie des
sphéres corporelles contenant en elles les étres particuliers.

C’est donc ailleurs qu’il faut chercher le texte apparenté capable d’éclairer
notre passage du Fons vitae. On le trouvera dans le Liber de causis. On y lit en
effet au § 2 que Dieu est au-dessus de I'éternité (lat. aeternitas, ar. dahr) et que
Pintelligence et I’ame appartiennent au domaine de 1’éternité; au § 24 que les
substances intelligibles existent par elles-mémes et ne sont pas nées d’autrui,
étant a elles-mémes leur propre forme et leur propre perfection, propter relatio-
nem suam ad causam suam semper3; au § 29 qu’il v a deux sortes de durée per-
manente, I'une éternelle et stable, qui est celle du simple, "autre temporelle et
supposant I'antériorité et la postériorité, qui est celle du composé. Voila qui
explique fort bien Ibn Gabirol. La sempiternitas de la preuve 13 n’est autre que
I’aeternitas de Proclus ou du Liber de causis; con¢ue par rapport au devenir et
au composé temporel comme stable et inengendrée, il convient de la désigner
par «éternité».

Mais si je défends ma traduction de sempiternitas, je soutiendrais moins le
classement que j’ai fait de cette preuve 13. Attentif en effet a 'opposition dans
cette preuve d’infra et de supra et a la premiére conclusion positive qui s’en
dégage, j’ai rangé la preuve 13 parmi celles du premier type dont I'objet est de
conclure de la considération des deux extrémes a I'existence de I'intermédiaire
sans rattacher 'intermédiaire a I'un des extrémes plutét qu’a I'autre (comme
dans la preuve 1 par exemple). Mais & vrai dire le moyen terme n’est pas conclu
ici de la comparaison de la durée inférieure avec I’étre transcendant toute durée.
La sempiternitas apparait plutét comme impliquée par le temps, son effet, et
comme niée de ’Auteur premier. Il en résulte que le supra aeternitatem, au lieu
d’avoir un sens positif en désignant 1’éternité propre de Dieu, a plutét le sens
négatif propre au troisiéme type de preuves dont 'objet est de nier de Dieu ce
que on affirme de I'intermédiaire. C’est pourquoi la preuve s’achéve par une
conclusion négative. Les preuves 11 et 13 mettent donc en jeu les mémes don-
nées. Mais la premiére part de Dieu pour distinguer du corps son effet direct,
. tandis que la seconde part du corps pour distinguer de Dieu sa cause immédiate.
Dans les deux cas, le mode intermédiaire de durée, transcendant la temporalité,
est inengendré par rapport a elle.

II. SENS DE SECUNDARIUS,PREUVE 217, 1r¢e SERIE. — J’ai supposé
que le sens du mot que recouvrait secundarius avait été tiré a tort vers secundus
plutét que vers duplex. En effet la phrase: omnem rem uniformem sequitur res
secundaria (Biumker 83, 25), si secundarius signifie «second», suppose le sous-
entendu qu’une chose uniforme est nécessairement premiére. Si au contraire
secundarius signifie «caractérisé par le nombre deux», la vérité de la phrase

8 Traduction littérale de I'arabe. Cf. a la preuve 11: fuit semper apud Deum. Dans le texte de
Plotin cité plus haut, les Tdées sont inengendrées parce qu’elles sont produites éternellement par leur
principe : (&l wag’ aAlov.

180



résulte immédiatement de son énoncé, puisque I'uniforme est ce qui est carac-
térisé par le nombre un. Méme remarque pour les lignes 22 et 23 de la page 84.

Considérons, d’autre part, le syllogisme suivant: «Si I’ame, qui est le premier
mobile, se meut d’un mouvement uniforme, il faut que le mobile qui la suit se
meuve motu secundario. Or I’Ame, qui est le premier mobile, se meut d’un mouve-
ment uniforme. Donc le mobile qui la suit se meut d’'un mouvement non uni-
forme.» Secundario y joue le role de «non uniforme». Cela est si vrai qu'un
manuscrit présente ici une glose: i. e. vario. La méme rencontre se reproduit
quelques lignes plus bas, p. 84, ligne 18. Enfin on lit encore que la substance des
prédicaments non movetur nisi in duobus locis et que par la trajectoire circulaire
le mouvement de cette substance «s’unifie». Il s’agit donc bien d’un mouvement
multiple opposé au mouvement uniforme de 'ame.

Cette conclusion n’a pas cessé de me paraitre juste, mais il me semble pos-
sible de I’admettre en laissant subsister secundarius = «second». Le sous-
entendu supposé par la phrase ot apparait pour la premiére fois secundarius est
admissible puisqu’il est éclairé sitdt aprés par I'exemple du mouvement uni-
forme posé comme premier. «L’autre ordre» de la démonstration qui suit ne
concerne donc pas la maniére de prouver 'uniformité du mouvement de I’ame,
mais consiste dans le fait qu’on conclut d’abord d’une chose uniforme a une
autre de second rang, et ensuite d’une chose de premier rang A une autre non
uniforme en affirmant cette fois explicitement que le mouvement uniforme est
premier. D’autre part, le flottement qui se produit dans le syllogisme cité plus
haut n’est pas rare chez Ibn Gabirol; il tient a la liberté et a la subtilité de sa
pensée. Enfin, si le sens de «second» est souligné par le verbe sequi auquel il
donne un sens plein et vigoureux, I'idée du nombre deux n’est pas développée
et reste vague. D’autant plus qu’on ne voit pas trés bien dans cette derniére
perspective comment caractériser les ceteri motus, alors qu’avec secundarius —=
«second», les autres mouvements (I’altération, I'accroissement et la diminution)
porteraient simplement le nom de leur rang. Aristote dit a plusieurs reprises que
le mouvement local est le mouvement premier, le principal et le plus général
(cf. Phys. VIII, 7, 261 a, 13). Puisque Ibn Gabirol généralise la notion de mouve-
ment et I'applique méme au simple (sauf a Dieu lui-méme), le mouvement pre-
mier d’Aristote devient le mouvement second d’Ibn Gabirol.

11 faut donc accepter pour secundarius I'idée de rang second plutét que celle
d’essence dyadique?. Les deux idées sont proches et quasi interchangeables puis-
que le mouvement second, qui est varius ou non uniformis, comporte 'idée de
variation et de multiplicité (cf. preuve 44, 1'¢ série: motus qui est in substantia
quae sustinet praedicamenta est mutabilis) par opposition a la stabilité et a I'unité
du simple. En faisant donc secundarius = «dyadique», je simplifiais le texte et
pensais en exprimer la vérité en supprimant dans le raisonnement les interfé-
rences entre les idées de rang second et d’essence multiple, mais je le compliquais
aussi puisque j’introduisais une allusion au type déterminé de multiplicité qu’est
la dualité, auquel I’auteur n’a peut-étre pas pensé (quoique le nombre deux chez
lut caractérise la matiére)5.

4 Comme me 1'a proposé M. de Gandillac.
5 Cf. aussi II, 22, Baumker, 65, 1-7: «Pour composer le nombre, on commence avec I'unité, dont
la multiplication donne le binaire... De méme dans le corps on commence avee le point, qui cor-

181



Secundarius figure une seconde fois dans le Fons vitae, p. 144, lignes 15-16.
Ayant tranché la question dans un sens a la preuve 27, je devais le faire de la
méme fagon ici. Le texte s’y prétait puisqu’il venait d’énumérer dix propositions
exprimant une relation entre deux termes, la forme sensible et la forme spiri-
tuelle. Si I’on corrige ici aussi ma traduction de secundarius, on tombe sur le
sens admis par Blaustein: ex his secundariis = «par ces (démonstrations) supplé-
mentaires». Il se justifie assez bien par le contexte. L’auteur sans doute vient de
soutenir de plus de deux facons la présence des formes sensibles dans I'intelli-
gible, mais au début du chapitre 27 le disciple a déclaré son accord avec le maitre
et lui a demandé malgré cela un nouvel éclaircissement.

III. SUBSISTENTIA, P. 144, LIGNE 8, CORRELATIF DE SITUS.
Abstrait formé sur subsistere, ce mot partout ailleurs dans le Fons vitae se rattache
a la formule trés courante: forma subsistit in materia, la matiére étant ce qui
subsiste par soi. La position ou la maniére spatiale d’étre correspondrait donc
dans l'intelligible a la maniére d’étre absolue qui est la subsistance comme telle
ou en soi. Cette interprétation paraissait d’autant plus séduisante que gama, tra-
duit par subsistere, désigne la station debout qui est précisément un des exemples
de position donnés par Aristote (Cat., 6b, 10).

11 semble cependant que subsistentia recouvre ici un autre mot arabe. Si en
effet la position est wad’, le mot comporte avec I'idée de position et de place
celle de sujet, de sorte que la position spatiale serait mise en rapport avec le fait
dans Pintelligible d’étre sujet ou de porter (rac. hamala). On retombe sans doute
sur le sens précédent puisque la subsistance en soi appartient précisément au
substrat matériel, mais on le fait cette fois en plein accord avec la version de
Falagéra — qui a ici «le fait de porter», expression que ’on rencontre ailleurs
dans les extraits hébreux et qui correspond dans le texte latin soit a sustinens
esse, Munk, livre I, § 6, livre I1, § 13, soit a sustinere, livre IV, § 18 — et en
harmonie plus parfaite, semble-t-il, avec le contexte. Il y est dit en effet que
I’espace correspond a Pordre hiérarchique des substances simples; il faut en-
tendre par 1a, comme on le voit aux chapitres 14 et 15 du livre II et au chapitre57
du livre II1, le fait qu’elles s’enveloppent ou se portent les unes les autres. Dans
ces conditions la situation ou lieu relatif est le simple fait d’envelopper ou de
porter$,

S’il fallait paraphraser ce passage sur les catégories dont I'identité d’essence
avec l'intelligible prouve ’origine, on dirait que la matiére universelle, qui donne
son essence et son nom a tous les étres, se retrouve dans la substance (cf. Livre I,
chapitres 10—12), que la quantité est le résultat dernier de l’intelligence une,
source de toute multiplicité (cf. livre I, chapitres 20—21), que la qualité a pour
modgeles les différences qualitatives des substances simples (on peut rapprocher
de cela la troisiéme démonstration du livre IIT), que les relations entre les choses
créées ont pour fondement la relation de cause a effet des substances créatrices

respond 4 l'unité; et si on le prolonge jusqu'a un autre point. de la duplication du point compa-
rable & I'unité nait la ligne, qui résulte de deux points et correspond au nombre deux.» L’ame, qui
n’est pas dans I’espace, est ponctuelle par rapport au corps.

6 La traduction de Munk ne semble pas assez précise ici; d’autre part, Biiumker ne distingue pas
dans son index les deux sens de subsistentia. — Le lexique de A.-M. Goichon reléeve an No. 184 pour
mahall, réceptacle, la traduction subjectum seu subsistens.

182



entre elles; que le temps, domaine du composé, tient son étre de I'éternité (dahr),
domaine de ce qui subsiste par soi-méme (livre III, preuves 11 et 13, 1re série),
que I'ordre spatial des sphéres concentriques est I'image de la disposition hiérar-
chique des substances simples (livre II, chapitres 14 et 15), que la situation en
général a pour corrélatif le fait d’étre substrat ou de porter, que I’action et la
passion physiques, qui constituent le devenir universel, supposent I’activité et
la passivité des substances éternelles, sources de I'univers, et qu’enfin la pos-
session a pour prototype la présence de ’accident intelligible dans la substance
intelligible.
Fernand Brunner

183



	Sur le Fons Vitae d'Avicembron (Ibn Gabirol), livre III

