
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 12 (1952)

Artikel: Gedanken zur systematischen Deutung der logischen Axiome

Autor: Sprecher von Bernegg, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken zur systematischen Deutung
der logischen Axiome

Von Georg Sprecher von Bernegg

Die vorliegende Arbeit beschäftigt sich mit den vier bekannten
Sätzen von der Identität, vom Widerspruch, vom ausgeschlossenen
Dritten und vom zureichenden Grunde. Man bezeichnet sie

gewöhnlich als die logischen Axiome und gibt ihnen meist die folgende
schematische Gestalt:

1. Satz von der Identität:
A A (A identisch A) ;

2. Satz vom Widerspruch:
Wenn die Aussage «S ist P» wahr ist, so ist die Aussage
«S ist nicht P» falsch und umgekehrt;

3. Satz vom ausgeschlossenen Dritten:
Die Aussage «S ist P» ist entweder wahr oder falsch;

4. Satz vom zureichenden Grunde:
Jede Aussage, die auf Wahrheitsgeltung Anspruch macht,
muß sich begründen lassen.

Am geläufigsten sind die Sätze 1—3. Sie sind es, an die man
unwillkürlich denkt, wo immer von den logischen Axiomen die Rede
ist. Ihnen gegenüber tritt der Satz vom zureichenden Grunde
einigermaßen zurück. Seine Zugehörigkeit zu den drei an erster Stelle

genannten Axiomen ist übrigens umstritten. Wie jedoch aus unseren

späteren Überlegungen hervorgeht, kommen wir ohne dieses

Axiom nicht aus, und so nehmen wir es hier gleichfalls mit
auf.

Auch die besondere Gruppierung, welche dem Identitätsaxiom
eine bevorzugte Stelle vor den relativ eng zusammengeschlossenen
drei übrigen Sätzen einräumt, ist durch die Ergebnisse bestimmt,
zu denen wir uns im Laufe unserer Betrachtungen geführt sehen

werden. Dabei ist zugleich die Antwort auf eine Frage vorweg-

133



genommen, die man in diesem Zusammenhang aufwerfen mag,
nämlich, ob die vier Axiome in einer inneren Beziehung zueinander
stehen, oder ob sie als selbständig und voneinander unabhängig
anzunehmen sind. Wir entscheiden uns für die erste Alternative und
betrachten die vier Sätze als Gruppe aufeinander abgestimmter
Aussagen. Es hätte ja keinen Sinn, die vier Formeln als «logische
Axiome» zu proklamieren, ohne sie zugleich in eine einheitliche
Vorstellung vom Wesen des Logischen einzubetten, und damit auf
einen gemeinsamen Bezugspunkt auszurichten, von dem aus ihre
Rolle als Axiome überhaupt erst verstanden werden kann. Inwiefern

die hier getroffene Einteilung sachlich gerechtfertigt ist, wird
das Resultat unserer Untersuchung ergeben. An dieser Stelle

beansprucht sie lediglich als Arbeitshypothese zu gelten. Im Sinne
einer ersten Wegleitung aufgefaßt, ist sie gewiß unbedenklich.

Der oben gewählte Text der vier Axiome enthält eine Reihe

schwieriger Ausdrücke. Vor allem den Begriff der «Identität»,
ferner aber auch die Formen: «wenn — so», «entweder — oder» und
den Terminus der «Begründung». Es sind dies Wendungen, die
sich jedem Zugriff entziehen. Liest man sie in der üblichen summarischen

Weise, so ergeben sie zwar einen durchaus plausiblen Sinn;
sieht man aber näher zu, zeigen sie einem stets ein anderes Gesicht,
je nach dem Standort, von dem aus man sie betrachtet. Dies wirkt
auf die Texte als ganzes zurück. Will man ihren eigentlichen Gehalt
feststellen, greift man in ein dorniges Gestrüpp kreuz und quer
verlaufender, stellenweise unverträglicher Sinnbezüge, aus welchem

man keinen Ausweg findet.
Demgegenüber bietet die Literatur übersichtlichere Texte.

Beispielsweise lautet dort das erste Axiom : «A A» («A ist gleich A»,
sogar «A ist gleich B»), und das Axiom vom Widerspruch : «A kann
nicht zugleich A und non A sein». Diese Fassung ist knapp und
begrifflich eindeutig. Der dunkle, vielschichtige Begriff der Identität

ist daraus verschwunden, und ebenso ist die fragwürdige Form:
«wenn — so» eliminiert. Für die beiden restlichen Axiome sind

parallele Beispiele einer derart exakten Formulierung in der
Literatur nicht einwandfrei zu belegen, aber es dürfte bei entsprechender

Bearbeitung wohl möglich sein, auch dem dritten und dem
vierten Satze eine straffe Gestalt zu verleihen, welche die unklare
Wendung: «entweder - oder» sowie den erklärungsbedürftigen
Begriff der «Begründung» vermeidet.

134



Warum haben wir zur Anknüpfung nicht nach derartigen präzisen

Formeln gesucht, sondern die mit so vielen Mängeln behaftete
Fassung an den Anfang gestellt

Die von uns gewählten vermeintlich ungünstigen Formeln bieten
uns einen entscheidenden Vorteil. Sie sind nicht ein für allemal
fixiert. Ihre Gestalt ist noch nicht endgültig festgelegt, sondern
läßt der Interpretation ein denkbar weites Spiel. Gerade die

Vieldeutigkeit der Termini, die sich in der von uns bevorzugten Fassung
erhalten haben, machen uns die betreffenden Formeln wertvoll.
Wir können sie nämlich ebensowohl als Ausdruck festbestimmter
Relationen wie als Umschreibung ganz andersgearteter —

nichtrelationaler - Momente betrachten. Der eigene Gehalt der Sätze

zwingt uns nicht zu einer bestimmten allgemeinverbindlichen
Deutungsweise. Hierin liegt der große Vorzug, der sie für unsere Zwecke

vor den schärfer geschliffenen Formeln auszeichnet.
Diese sind mit voller Absicht daraufhin entworfen, gewisse

elementare Beziehungen — wie «Gleichheit» oder «Verschiedenheit» —

wiederzugeben und haben geradezu als deren Definitionen zu gelten.
Dadurch aber sind sie eindeutig gestempelt. Sowohl ihr Inhalt ist
endgültig fixiert, wie auch ihre sachliche Bedeutung. Sie sind
Grundsätze der begrifflichen Verknüpfung und sollen gar nicht anders

angesehen werden. Dies macht sie trotz ihren anderweitigen Qualitäten

für unsere Absichten ungeeignet. Denn wir setzen hinsichtlich

der Bedeutung der vier Formeln und ihrer wahren äußeren
Gestalt nichts voraus. Wir betrachten vielmehr dies alles als

vorläufig unbekannt und halten uns daher lieber an Texte, die sich
noch sozusagen im Rohzustande befinden.

Man sagt, der Begriff der «Identität» sei undefinierbar, und das

gleiche gilt von den Begriffen, die in den Ausdrücken: «wenn - so»,
«entweder - oder» und im Terminus der «Begründung» enthalten
sind. Und man meint mit dieser «Undefinierbarkeit», daß sich der
Inhalt jener Begriffe unter keinen Umständen genau angeben lasse.

Tatsächlich sind die betreffenden Ausdrücke im Satze bloße Marken,

die an der Stelle, wo sie auftreten, den Vollzug eines Geschehens

fordern. Ist dieses einmal erfolgt, so gelangen dadurch auch

jene Termini zu einem genau angebbaren spezifischen Gehalt. Es
sieht aus, als bestehe jenes Geschehen darin, daß in irgendeiner
Art und Weise ein Element für ein anderes eintritt. Wir lassen die

Frage in Schwebe.

135



Flüchtig gelesen sind die vier Formeln leicht verständlich: A
stimmt stets mit sich selbst überein ; A und non A enthalten einen

Widerspruch; A bildet einen Widerspruch oder nicht; jedes A läßt
sich als Folge eines andern Argumentes - seines Grundes —

darstellen. Dies ist etwa der Inhalt der einzelnen Sätze, während in
ihrer Bedeutung die bekannten Denkregeln oder Denkkriterien
liegen - das heißt, die Bedingungen, welche für den korrekten Bau des

begrifflichen Zusammenhanges unserer Aussagen maßgebend sind.
In dieser Rolle von Grundsätzen begrifflicher Verknüpfung werden
sie - trotz gelegentlicher Anfechtung - ziemlich allgemein
anerkannt.

Man könnte sich bei dieser Sachlage beruhigen, wenn die vier
Formeln nicht mit dem Anspruch aufträten, als «logische Axiome»
zu gelten. So aber ist eine weitreichende Frage aufgerollt. Kommt
den Sätzen in der Gestalt, in der sie uns Vorschriften für den
Gebrauch unseres begrifflichen Vermögens liefern, tatsächlich der

Rang von «logischen Axiomen» zu Sind logische Axiome nicht
noch mehr und anderes als bloße Grundsätze des begriff liehen
Zusammenhanges

Diese Frage bestimmt das allgemeine Thema der vorliegenden
Arbeit. Es wird unsere Aufgabe sein, den Anspruch der vier Axiome
auf logisch-prinzipielle Geltung zu diskutieren. Wir werden
untersuchen müssen, ob die vier Axiome, als Grundsätze begrifflicher
Verknüpfung verstanden, den Titel logischer Axiome verdienen,
oder ob und wie sie allenfalls umzudeuten sind, um diese Auszeichnung

mit Recht zu tragen. Wir wollen in diesem Zusammenhange
trachten, uns vom allgemeinen Wesen eines Prinzips ein anschauliches

Bild zu machen, und uns namentlich den Fall des «logischen»
Gebrauchs dieses Prinzips vor Augen halten. Ferner müssen wir
die äußere Gestalt der vier Formeln ermitteln, in welcher dieselben
das logische Prinzip auf die einfachste und ursprünglichste Weise
umschreiben.

Was veranlaßt uns eigentlich zu diesem Unternehmen? Was
hoffen wir dabei zu gewinnen Weshalb geben wir uns nicht mit der
schon von altersher eingebürgerten Deutung zufrieden, welche das

logische Prinzip in die Denkregeln verlegt, und dementsprechend
die Grundsätze des korrekten Denkverlaufs zu logischen Axiomen
erhebt Ist es nicht überhaupt unnütz, sich über einem Problem
den Kopf zu zerbrechen, das bestenfalls akademischen Wert be-

136



sitzt und selbst auf diesem Boden mehr historisches als sachliches
Interesse zu erwecken vermag

Es gibt Probleme, die offensichtlich dem Aufgabenkreis der

Logik zugehören, und die daher - wenn überhaupt — nur durch die

Logik sachgemäß entwickelt und gelöst werden können. Darunter
fällt als eines der wichtigsten dieser Art die Frage nach der Einheit
des Gegenstandes positiver Forschung, das heißt also, die Frage
nach der Einheit der wissenschaftlichen Gesamtwelt.

Die Wissenschaft fährt fort, Tatsachen zu sammeln und zu
Erkenntnissen zu verarbeiten. Und der Erfolg gibt ihr recht; ihre
Ergebnisse bewähren sich in der täglichen Praxis aufs beste. In
dieser Hinsicht besteht gewiß kein Anlaß, die Leistungskraft der

positiven Forschung in Zweifel zu ziehen. Aber die Wissenschaft
will dem Menschen ja nicht nur in seinen praktischen Bedürfnissen
dienen, sie will ihm nicht bloß in seinem Streben nach Orientierung
in seiner Umwelt und nach Beherrschung derselben behilflich sein;
sondern sie meint, in ihrem Fortgange das ivahre Wesen der Welt zu
erschließen, der sich der Mensch gegenübergestellt sieht und mit
der er sich auseinanderzusetzen hat. Sie glaubt, in der Erkenntnis
der Bedingungen, unter denen diese Auseinandersetzung vor sich

geht, das Dasein als ein einheitliches Ganzes zu erfassen, und ist
insbesondere überzeugt, daß die einzelnen Disziplinen trotz ihrer
Mannigfaltigkeit sich doch sämtlich mit der einen und einzigen
Welt beschäftigen, welche das gemeinsame Substrat der zahllosen

persönlichen Umweltausschnitte bildet.
Tatsächlich jedoch zeigt sich, daß die verschiedenen Forschungszweige

aneinander vorbeireden. Ihre typischen Gegenstandsbereiche

sind in sich geschlossen und gegen den Nachbar jeweils
hermetisch abgegrenzt. Sie bilden eigene Kreise, deren Zusammenschluß

zu der übergreifenden, einheitlichen und ganzen Welt
unverständlich bleibt. Wohl ließen sich allenfalls — wie der Positivismus
will - die besonderen Begriffssysteme ihrem formalen Aufbau nach
als ähnlich betrachten und angesichts der Gleichartigkeit des ihren
Bauplänen zugrundeliegenden Formschemas aufeinander zurückführen.

Aber mit einer solchen Reduktion der begrifflichen
Strukturgestalten ist es natürlich nicht getan, das eigentliche Problem
wird hiedurch noch nicht einmal berührt. Es geht ja nicht um den

Nachweis, daß die wissenschaftliche Erkenntnis in ihren vielerlei
Spielarten ein gemeinsames Darstellungsmittel - die Aussage - be-

137



nützt und sich infolgedessen formalsystematisch auf ein
allgemeines Schema projizieren läßt, sondern die Frage zielt auf den

Erkenntnisgegenstand. Wie mag man die Behauptung rechtfertigen,
unsere wissenschaftlichen Aussagen seien in ihrer Bedeutung auf
eine einzige Welt ausgerichtet, wo sie doch in der partikulären
Bedeutung, die sie in den verschiedenen Wissenschaftszweigen
besitzen, jeweils ein besonderes, in sich vollständiges und nach außen

hin abgeschlossenes Gebiet als die wahre Welt hinstellen
Praktisch zweifelt niemand am Bestehen der Welt als eines bei

aller Mannigfaltigkeit einheitlichen Ganzen. Und im Lichte der

praktischen Erfahrung erscheint dieses unbefangene Vertrauen
auch durchaus natürlich. Aber der theoretische Beweis für die Zu-
lässigkeit jener naiven Voraussetzung fehlt, oder er ist zumindest
nicht in allgemein anerkannter Weise erbracht. Es ist nicht Sache
des im Leben stehenden und darin tätigen Menschen, einen solchen
Beweis zu liefern, und ebensowenig darf man diese Aufgabe der

Spezialforschung überbinden. Die positive Wissenschaft ist ihrer
ganzen Problemstellung nach nicht berufen, ihre eigenen Prämissen

kritisch zu durchleuchten und für den Nachweis der Legitimität
ihrer Annahmen nach tragfähigen Argumenten zu suchen. Hiefür

ist lediglich die Logik zuständig. Sie müßte an dieser Stelle
eingreifen und die Grundsätze der Einzelforschung in einer letzten
objektiven Basis verankern.

Aber so wie die Logik sich herkömmlicherweise präsentiert, ist
sie dieser Aufgabe nicht gewachsen. Sie beschäftigt sich mit dem
Instrument der Erkenntnis — mit der Aussage —, sie analysiert
dieselbe nach Begriff, Urteil und Schluß sowie methodisch in ihrer
Anwendung innerhalb der Praxis wissenschaftlicher Erkenntnisgewinnung

; über das Ganze des Gegenstandes der Wissenschaft
jedoch beziehungsweise über die Gründe, welche jene Behauptung
von der Einheit des wissenschaftlichen Gegenstandes stützen könnten,

sagt uns die übliche Logik nichts. Ehemals gab es innerhalb
der Logik eine Erkenntnistheorie, welche sich dieses Problem zu
eigen machte und zu ergründen versuchte, auf welche Weise die
menschliche Vernunft dazukommt, im Erkenntnismittel — der

Aussage — das Weltganze als wissenschaftlichen Erkenntnisgegenstand

gewissermaßen einzufangen; aber die betreffenden Lehren
gerieten unversehens in metaphysische Gedankenbahnen und
machten sich dadurch suspekt. Die moderne Logik hat sich hievon

138



in -weitestem Umfange losgesagt und beschränkt sich wieder auf
die Diskussion der Aufgaben, welche die Aussage als Darstellungswerkzeug

von neuen Gesichtspunkten aus dem Forscher stellt. Das
Problem der Einheit der Erkenntnis bleibt außerhalb ihrer Reichweite

und ist damit praktisch heimatlos geworden.
Was heißt aber dies alles? Was bedeutet es, wenn die Logik

einem ihrer wichtigsten und ureigensten Probleme gegenüber sich
für unzuständig erklärt, weil ihr die Untersuchung des Instrumentes

der positiven Forschung einseitig zur allesbeherrschenden
Aufgabe geworden ist Muß man hieraus nicht schließen, daß die
herkömmliche Logik ein Feld beackert, das gar nicht zu ihrer eigentlichen

Domäne gehört und das ihrem Wesen und ihrer Leistungsfähigkeit

nur wenig entspricht, so daß sie hier — wohl infolge eines

Mißverständnisses — gezwungen wird, die Funktionen einer
Wissenschaft auszuüben, die ganz anders geartet ist und auch einen
andern Namen trägt?

In diesem Ungenügen liegt der Anlaß zu unserem Unternehmen
und die Aussicht auf den Gewinn, den wir erhoffen. Wir wollen
verstehen, was mit dem Worte ,logisch' gemeint ist, wir wollen uns
Einblick verschaffen in die spezifische Art und Weise der Diskussion,

durch welche sich die Logik von jeder Spielart einzelwissenschaftlicher

Forschung unterscheidet; und wir wollen namentlich
den fundamentalen Sachverhalt kennen lernen, über den die Logik
in allen ihren Äußerungen unmittelbar oder mittelbar spricht:
nämlich das logische Prinzip.

Die Denkvorschriften sind keine logischen Prinzipien ; als Grundsätze

des Denkens beziehungsweise des begrifflichen Aufbaues der

Aussage können uns die vier Formeln das logische Prinzip nicht
geben. Mit einer derartigen speziellen Interpretation der Axiome
ist uns hier, wo es um das logische Prinzip geht, nicht gedient.

Wie müssen wir jene Texte auffassen, damit wir des logischen
Prinzips habhaft werden, und was sagen sie uns bei entsprechender
Deutung über diesen fundamentalen Sachverhalt

Gewiß hat die Bearbeitung eines solchen Problems zunächst nur
akademischen Wert. Die Praxis des Alltags und der Wissenschaft
sind im Hinblick auf die besonderen Zwecke, die hier jeweils zur
Erfüllung gelangen, auf die Feststellung des logischen Prinzips
nicht direkt angewiesen. Dennoch dürfte das Resultat derartiger
Überlegungen auch für den Außenstehenden nicht ohne Interesse

139



sein. Der Wissenschaft mag es die eigenen Grenzen nahebringen,
und dem einzelnen Individuum mag es Anhaltspunkte für die
kritische Ausgestaltung seines Weltbildes geben, das sonst allzu
einseitig vom wechselnden Zustand der positiven Forschung abhängig
ist. Findet die Philosophie und ihr Adlatus, die Logik, nicht gerade
darin den Grund und das Recht ihrer Existenz, daß sie die Selbstkritik

des Erkennens fördern und überhaupt erst möglich machen
Ist es also überflüssig, sich mit einer Frage abzugeben, die immerhin

geeignet erscheint, unser praktisches und theoretisches Verhalten

in einer übergeordneten gedanklichen Möglichkeit zu
begründen

Der Ausgangspunkt für die übliche Bestimmung des Begriffes
«logisch» und für seine Anwendung ist durch einen psychologisch
naheliegenden Befund gegeben. Dieser zeigt den Menschen im
Zentrum seiner persönlichen Umgebung, von der er einerseits in seinem

Verhalten gesteuert wird, während er anderseits selbst wieder Einfluß

auf die in der Umwelt vor sich gehenden Veränderungen
nimmt. In dieser Lage ist das Benehmen des Menschen durchaus
zweckbedingt. Er will und muß sich in seiner Umgebung zurechtfinden,

um sich gegenüber allen mitunter nachteiligen Einwirkungen

der Außenwelt zu behaupten.
Fragt man nun, was der Begriff «logisch» in diesem Falle eigentlich

bezeichnet, und an welcher Stelle er in dem hier entworfenen
Bilde vom Daseinsgeschehen Platz findet, so ergibt sich die Antwort

von selbst. In der Umwelt des Menschen läßt sich das Logische
nicht befriedigend unterbringen. Die Umwelt bildet ja nur die
vergleichsweise passive, obschon wirkungsvolle Begrenzung menschlicher

Tätigkeit, während das Logische vernünftigerweise bloß in
einer Sphäre aktuellen zweckmäßigen Geschehens lokalisiert
gedacht werden kann. So muß im Subjekt hiefür Raum geschaffen
werden. Dabei kommt lediglich die Wortsprache in Betracht, denn

nur ihretwegen besitzt der Mensch die Fähigkeit, ein den mannigfachen

Zwecken angepaßtes Verfahren zu entwickeln und für die

Gelegenheit des wirkungsvollen Einsatzes aufzubewahren. Aber
selbst innerhalb der Wortsprache muß noch eine besondere Auslese

getroffen werden. Nicht alle Aussagemomente sind geeignet, das

Logische im vorhin erwähnten Verstände aufzunehmen. Einzig im
Begriff findet das Logische anstandslos Unterkunft, da im Begriff
und nur in ihm das zweckmäßige Geschehen als einheitlicher Ver-

140



fahrenszusammenhang seinem Wesen nach adäquat zum Ausdruck
gelangt. So wird das im «Begriff» steckende Verfahren zur wahren
Heimat des Logischen und der Begriff selbst zu seiner vielgestaltigen

Verkörperung. Demgemäß erhält die Logik die Aufgabe
zugeschoben, die begrifflichen Verhältnisse zu studieren, in denen sich
das Logische systematisch entfaltet, das heißt also, den Begriff als

Träger des Logischen auf seine Eigenschaften und Kombinationsmöglichkeiten

hin nach allen Richtungen zu untersuchen.
Können wir einer solchen Auffassung vom Wesen des Logischen

und der oben geschilderten Lokalisierung desselben folgen Werden

wir damit der Eigenart des Logischen gerecht
Eines springt sogleich in die Augen : die Logik wird derart völlig

in die Rolle einer Spezialwissenschaft gedrängt. Sie erhält wie diese

einen «Gegenstand» — das im Begriffsnetz entfaltete Aussageverfahren

- und ihre Arbeit vollzieht sich wie in irgendeinem andern
Zweig positiver Forschung in der Beschreibung, Klassifizierung
und Reduktion der vorgefundenen begrifflichen Verhältnisse.
Gewiß bestehen Unterschiede, aber sie sind nicht von grundsätzlicher
Art. Daß der «Begriff», der das Material der logischen Forschung
bildet, ein Verfahren verkörpert, während die Erkenntnisgegenstände,

mit denen sich die Spezialwissenschaft in den meisten ihrer
übrigen Zweige befaßt, einen Vorgang gestalten, kann nicht als

wesentliche Differenz angesehen werden. Das begriffliche
Verfahren, als Vorgang in abstracto, ist prinzipiell von derselben Dig-
nität wie etwa der Vorgang, den der Naturforscher in seine
Gegenstandswelt hineindenkt, oder wie derjenige, den der Historiker im
Ablauf der Geschehnisse betrachtet. Der «Begriff» läßt sich ebensowohl

als Gegenstand positiver Untersuchungen auffassen, wie das

gegenständliche Substrat irgendeiner andern spezialwissenschaftlichen

Disziplin.
Um die herkömmliche Logik von der Einzelwissenschaft

abzuheben, könnte man allenfalls auf den besonderen Geltungscharakter
hinweisen, den die Logik für ihre Aussagen in Anspruch nimmt,
und den sie bekanntlich aus einem a priori herleitet, in welchem
die systematische Einheit ihres begrifflichen Gegenstandsbereiches
wurzle. Und tatsächlich besteht dieser Anspruch zu Recht.
Zusammenhänge aus reinen Begriffen tragen den Grund ihrer
systematischen Einheit in sich. Aber trotzdem läßt sich hieraus keineswegs

ableiten, daß die Logik im üblichen Sinne etwas wesentlich

141



anderes wäre, als ein eigentümlicher Zweig spezialwissenschaftlicher

Bemühungen. Inwiefern sollte denn der Hinweis auf jenes
a priori genügen, um der Logik einen besonderen Rang vor den

übrigen Einzeldisziplinen zu sichern Solange die Logik nicht
imstande ist, das a priori als das Prinzip der Geltung rein begrifflicher
Gebilde herauszustellen und in seiner begründenden Funktion zu
erläutern, kann sie es nicht als Argument benützen, auf das sich
die Behauptung ihrer Sonderstellung gegenüber der positiven
Forschung stützen ließe. Im Gegenteil. Gerade der Umstand, daß die

Logik für das Prinzip der Einheit ihres Gegenstandsgebietes keine

Erläuterung zu geben vermag, sondern dasselbe nur mit einem

wenig aufschlußreichen Worte bezeichnet, charakterisiert die
herkömmliche Logik als eine Abart der Spezialwissenschaft, welche

eo ipso weder die Aufgabe noch die Möglichkeit besitzt, die
Prämissen zu klären, in denen ihre Annahmen über den eigenen
Forschungsgegenstand jeweils beruhen.

Ihrer eigentlichen Berufung nach hätte sich die Logik nicht nach
dem Schema einer Einzeldisziplin mit der positiven Erforschung
des Begriffes und der begrifflichen Verknüpfungen abzugeben,
vielmehr müßte sie beispielsweise gerade nach dem Wesen jenes a

priori fragen und auch sonst ihrem Forschungsinteresse eine Wendung

auf das Prinzipielle hin erteilen. Nicht die Eigenschaften des

den Aussagezusammenhang stiftenden Begriffs bilden das für die

Logik wesentlich interessante Thema, sondern die spezifisch
«logische» Problematik betrifft ein aktuelles Geschehen, das - etwa
in der Aussage - bald begrifflich, bald anschaulich oder gedanklich
zutagetritt, aber auch über die Aussage hinaus in andern aktuellen
Daseinsmomenten aufzuweisen wäre. Daß die herkömmliche Logik
in ihrer gewohnten Blickrichtung derartige Fragen gar nicht zu
Gesicht bekommt, oder dort, wo sie doch darauf aufmerksam wird,
ihnen nicht mit adäquaten Mitteln begegnet, macht eben den
besonderen Charakter dieser Logik als einer Spezialdisziplin aus.

Als solche steht sie direkt und indirekt im Dienste aller
zweckgebundenen Interessen des Menschen. Sie liefert diesem die
Vorschriften für die Bedienung des begrifflichen Apparats, mit dessen

Hilfe die Bedingungen des theoretischen, aber mittelbar auch des

praktischen und moralischen Verhaltens des Menschen formuliert
und zu einem planvollen Verfahren ausgestaltet werden können.
Besteht jedoch der Zweck logischer Untersuchungen wirklich da-

142



rin, dem Erkennen ein gefügiges wortsprachliches Instrument zur
Verfügung zu stellen, und sollte die Logik nicht lieber das Wesen

und die elementaren Gestaltbedingungen der Sprache zu ergründen
trachten, die sich proteusartig bald zum Darstellungsmittel
entfaltet, bald wieder zum Gegenstand selbst umbildet und welche
schrankenlos fortschreitend jeweils Erkenntnis voraussetzt und
realisiert

Alle im spezifischen Sinn logischen Fragen fallen unter den Tisch,
wenn man die Logik in der vorhin beschriebenen Weise zu
Leistungen heranzieht, die von einer Einzeldisziplin verlangt werden
dürfen, die aber der Natur der Logik unangemessen sind. Dabei
kennen wir einen Zweig der Spezialforschung, der völlig geeignet
wäre, die irrtümlicherweise der Logik aufgebürdete Arbeit zu
übernehmen : es ist die Methodologie. Sie hätte den Platz einzunehmen,
der dem Herkommen gemäß von der Logik ausgefüllt wird, denn
in der Tat ist alles, was in landläufiger Auffassung unter den Begriff
der Logik gebracht erscheint, genau besehen Methodologie. Ein
schlagendes Beispiel hiefür liefert der sogenannte «logische
Positivismus», der seine Lehre als «Logik» einführen will, obwohl gerade
seine Bestrebungen die Methodologie in Reinkultur darstellen.

Was wird aber unter diesen Umständen aus dem angeblich
«logischen» Prinzip, das man auf dem Boden der vorhin betrachteten

Anschauungsweise in den Denkregeln gefunden zu haben

meint Wenn diese Denkregeln nicht das logische Prinzip wiedergeben,

als was müssen sie dann tatsächlich aufgefaßt werden
Die Denkregeln enthalten die Bedingungen, unter denen die

strenge Konsequenz des begrifflichen Zusammenhanges steht. Als
Vorschriften gelesen, geben sie uns bindende Anweisungen für den

Entwurf und die Anwendung des begrifflichen Verfahrens. Ob das

Ideal der systematischen Konsequenz auch faktisch zur Erfüllung
gelangt, wenn wir uns an die betreffenden Vorschriften halten —

darüber besagen jene Regeln nichts. Somit können sie aber auch
nicht als Prinzipien, geschweige denn als logische Prinzipien
angesehen werden. Denn ein Prinzip liegt nur dort vor, wo ein Argument

nicht bloß die conditio sine qua non des angestrebten Erfolges
sichtbar macht, sondern zugleich auch die Gewähr in sich birgt, daß
bei Eintritt jener unerläßlichen Bedingungen das entsprechende
Ergebnis automatisch herausfällt. Die Denkregeln sind also wohl
in einem prinzipiellen Sachverhalt begründet, sie selbst jedoch

143



können nicht als Prinzip gelten. Sie sind bloße Leitbestimmungen
für den Aufbau der Aussagesystematik und tragen derart - im
Hinblick auf ihre Allgemeinverbindlichkeit - den Charakter
methodischer Maximen.

Für die Vermengung von Logik und Methodologie, der wir
allenthalben begegnen, ist zweifellos die Wahl der ursprünglichen
theoretischen Ausgangslage verantwortlich zu machen. Wer im
Bilde des mit seiner gegebenen Umwelt in Auseinandersetzung
begriffenen Menschen den einzigen adäquaten Ausdruck der primären
Lebenssituation erblickt, den alle theoretischen Überlegungen als

den letzten allgemeinsten und unabänderlichen Anknüpfungspunkt
hinzunehmen haben, wird angesichts der Frage, wie das Logische
seinem Wesen nach zu lokalisieren sei, nicht umhin können, dieses

Logische in die begrifflichen Fähigkeiten des Menschen hineinzu-
verlegen, da es sonst nirgendwo Unterkunft finden würde. Damit
aber werden alle vorhin genannten Unzuträglichkeiten akut. Wir
müssen deshalb folgern, daß jener primären Lebenssituation in der
theoretischen Betrachtung noch eine andere ursprüngliche Seite

abgewonnen werden kann, welche für die spezifisch logische
Diskussion einen geeigneten Ansatz liefert. Diesen besonderen
theoretischen Aspekt des Daseinsphänomens werden wir suchen müssen,

um von da aus zu ermitteln, worüber die Logik eigentlich redet,
beziehungsweise wie jener Sachverhalt aussieht, den wir mit dem

logischen Prinzip meinen.
Um das logische Prinzip zu fassen, müssen wir die vier Axiome

entsprechend deuten. Wir behaupten nämlich, daß jene Formeln
in ihrer fundamentalsten Bedeutung das logische Prinzip
umschreiben. Darin liegt zunächst allerdings eine bloße Annahme
verborgen, die erst im nachhinein gerechtfertigt werden kann. Sie

ist beglaubigt, wenn sich im Bedeutungsraum der Axiome gewisse
Sachverhalte aufdecken lassen, welche das logische Prinzip
bestimmen, das heißt dasselbe als ein Argument herausstellen, in
welchem den Forderungen Genüge getan ist, die wir zu gegebener
Zeit an das logische Prinzip werden richten müssen.

Genau genommen sind wir nicht auf die vier Axiome angewiesen ;
das logische Prinzip läßt sich bei passender Interpretation aus

beliebigen Aussagen herauslösen. Immerhin zeigen die vier
Formeln eine besonders günstige Fassung, da sie in den eingangs
erwähnten undefinierbaren Termini bereits deutliche Hinweise ent-

144



halten, die zur Geltung kommen werden, sobald wir über das
gesuchte Prinzip wenigstens angenähert orientiert sind.

Jede Aussage besitzt eine Bedeutung und einen derselben
zugeordneten Inhalt. Dieser bezeichnet den im Vollzug der
Aussageinterpretation entstehenden Bedeutungssachverbalt, der als einer
unter vielen andern möglichen Lösungen im Bedeutungsraum der
Aussage auftritt. Mit dieser anfänglichen Festsetzung müssen wir
uns zunächst ganz allgemein beschäftigen, nicht nur weil sie von
bestimmter Seite her zum Ziele von Angriffen gemacht werden
könnte, sondern ebensosehr, weil ihre Diskussion die Methode sichtbar

machen soll, deren wir uns bei der Ermittlung irgendeines
Bedeutungssachverhaltes — und speziell des logischen Prinzips — zu
bedienen haben.

Rein psychologisch verstanden wird die Unterscheidung der

Bedeutung und des zugehörigen Inhalts in unsern Aussagen kaum
angefochten werden. Sie ist der alltäglichen Erfahrung entnommen
und kann nach Gutdünken an jedem Beispiel einer Aussage
nachgeprüft werden. Dagegen dürfte der theoretische Gebrauch, den

wir von diesem Ansatz machen, Anstoß erregen. Wir benützen
nämlich diese methodische Trennung von Bedeutung und Inhalt
einer Aussage, um des logischen Prinzips habhaft zu werden, das

in der Aussagebedeutung in Erscheinung tritt und im gegebenen
Falle vom Aussageinhalt, in einer bestimmten Prägung desselben,
bezeichnet wird. Damit geraten wir aber von Anfang an in Gegensatz

zu den positivistischen Lehren aller Schattierungen.
Nach der Auffassung des Positivisten, welche übrigens die

allgemein herrschende Ansicht widerspiegelt, ist die Aussage das

Mittel, mit dessen Hilfe wir die uns selbständig gegenübertretende
Welt der Tatsachen begrifflich darstellen. Erkenntnisträger ist hie-
bei der Aussageinhalt; ihm entnehmen wir die Angaben, die uns
über das Wesen und die Eigenschaften der Erkenntnisgegenstände
Auskunft erteilen. Zu diesem Zweck muß er bearbeitet werden; die
in ihm liegenden Beziehungen sind zu schlichten und die

Bestimmungselemente zu klären, worauf der entsprechend eindeutig
gestaltete Text der Aussage als Repräsentant des begrifflichen
Zeichens, dem zu erkennenden Gegenstand zugeordnet wird. Damit
ist kurz skizziert, was nach positivistischer Auffassung die Aussage
beziehungsweise ihr Inhalt für die Erkenntnis leistet. Wir heben
das Wichtigste hervor:

10 145



Bloß der Inhalt der Aussage ist wesentlich; er trägt das
systematische Gefüge der Erkenntnis, da sich in ihm - und nur in
ihm - Beziehungen und Bestimmungen durchführen lassen. Die

jeweilige Bedeutung der Aussagen ist nebensächlich.
Der Erkenntnisgegenstand ist ein selbständiger, tel quel
vorhandener Sachverhalt. Er ist vom aktuellen Aussageinhalt
unabhängig und wird durch denselben lediglich bezeichnet.

Unter den Erkenntnisgegenständen ist ein besonderer Sachverhalt

«logisches Prinzip» nicht nachweisbar. Einen Gegenstand
dieser Art kann es gar nicht geben, weil er als solcher einem
Bereich angehören würde, der ex definitione unabhängig vom
Aussageinhalt - der Sphäre logischer Verhältnisse - besteht. Das

«logische Prinzip» ist ein fiktiver, kein echter Erkenntnisgegenstand.

Die Frage nach seiner Beschaffenheit stellt ein bloßes

Scheinproblem dar, und ist daher sinnlos.
Dies sind einige Einwände, die der Positivist gegen unsern

Ansatz erheben könnte. Um sie zu würdigen, und um zugleich den

Gegensatz, der uns vom Positivisten trennt, ins richtige Licht zu
rücken, müssen wir uns die Differenz im jeweiligen Erkenntnisziel
vor Augen halten.

Der Positivist will dem Menschen einen Plan zur Orientierung
in der Umwelt an die Hand geben. Deshalb ist er vor allem darauf
bedacht, die Tatsachen der Umgebung übersichtlich geordnet und
gegliedert darzustellen. Er will also all das, worüber wir reden - etwa
die Umwelt - mit Hilfe des Aussageinhaltes lediglich beschreiben.
Uns dagegen wird die Erscheinung zum Problem, daß wir in unsern
Aussagen nicht nur etwas mitteilen, sondern daß wir auch über

etwas sprechen — sei dieser Bedeutungssachverhalt beschaffen wie
er wolle. Wir suchen daher Erkenntnis nicht so sehr in der inhaltlichen

Wiedergabe der sachlichen Züge des Bedeutungsgegenstandes,
sondern wir suchen eine Antwort auf die Frage, was in der

Aussage eigentlich geschieht, wie wir das Zusammenspiel von
Inhalt und Bedeutung aufzufassen haben, und namentlich wie es

gelingen mag, aus einem Grunde zu verstehen, wie sich sachlich der

gesamte Kosmos als Gegenstandsbedeutung im Aussagegebilde
entfaltet.

Aus der Divergenz im Erkenntnisziel und -begriff erklärt sich
die unterschiedliche Wahl der theoretischen Prämissen. Der Positivist

kann von der Aussage nur den Inhalt gebrauchen. Nur in die-

146



sem läßt sich mit begrifflichen Beziehungen und Bestimmungen
operieren, aus denen sich das System positiver Gegenstandserkenntnis

aufbaut. Mit der Bedeutung dagegen kann der Positivist nichts
anfangen. Das im Bedeutungsraum stattfindende persönlich
gefärbte Geschehen entzieht sich jedem willkürlichen Eingriff, die
sachlichen Entscheidungen und Setzungen, die dort vor sich gehen,

tragen einen ganz andern Charakter als die im Aussageinhalt
gestifteten begrifflichen Relationen ; sie besitzen nicht deren logische
Valenz und sind somit aus dem Inventar der erkenntnisschaffenden
und -speichernden Faktoren zu streichen.

Wir dagegen dürfen von der Bedeutung nicht abstrahieren. Für
uns ist sie ein mindestens ebenso wichtiges Phänomen wie irgendein

anderes Moment im Aussagegeschehen. Da unsere Untersuchung

auf die Frage zielt, was sich in der Aussage ereignet und
namentlich was im Inhalt und in der Bedeutung der Aussage sachlich

entsteht (nicht aber: was der Aussageinhalt als Beschreibungsmittel

leistet), dürfen wir unter den diversen Momenten der Aussage
nicht eine beliebige Auslese treffen, welche das Ganze verkürzen
und zu einem Torso machen würde. Für unsern Erkenntniszweck
gehört die Bedeutung zur Aussage. Lassen wir sie weg, so fällt der
Raum der aktuellen «Entscheidung» beziehungsweise «Setzung»
dahin und mit ihm eine Komponente, ohne deren Berücksichtigung

das Aussagegeschehen unvollständig und allenfalls sogar der
logische Bau der Welt unverständlich bleibt.

Daß es sich bei jenen Vorgängen im Bedeutungsraum um individuell

getönte Prozesse handelt, braucht uns nicht zu stören, und
ebensowenig die Unbeeinflußbarkeit ihrer Abläufe. Wir wollen ja
dem Aussagegeschehen unvoreingenommen gegenübertreten und
uns erst auf Grund unbefangener Beobachtung ein Urteil bilden,
was wir mit dem Logischen meinen, und wie sich dasselbe auch
sachlich auswirkt.

Innerhalb gewisser Grenzen ist die erkenntnistheoretische
Haltung des Positivisten nach Prämisse und Zielsetzung durchaus

gerechtfertigt und in den Verhältnissen des Alltags begründet.
Im gewohnten Mitteilungszusammenhang bedienen wir uns
meist auch nur des Inhalts der auf uns einströmenden
Mitteilungsimpulse. Wir lesen derart die Zeitung oder lassen die
Reklame in den Straßen auf uns wirken. Und namentlich unsere
Beziehung zu der uns vertrauten Umwelt spielt sich fast aus-

147



nahmslos in einem derartigen «oberflächlichen» Mitteilungsaustausch

ab. Unser Bedürfnis nach Erkenntnis und Orientierung
ist damit in der Regel befriedigt; nur verhältnismäßig selten
kümmern wir uns um die jeweils verborgenen Bedeutungsum-
stände. Anderseits freilich finden auch wir unsernteils für
unseren theoretischen Untersuchungszweck in der Mitteilungsund

Erkenntnispraxis des Alltags eine Stütze. Denn wo immer
sich jemand vom Sachverhalt, über den gerade gesprochen wird -
sei es ein Gegenstand oder der Inbegriff der Gegenstände, die
«Welt» - ein genaueres Bild zu machen wünscht, wird der
Betreffende, oft unter Aufwand vieler Mühe, versuchen, die eigentliche

Bedeutung festzustellen, welche das Substrat der Diskussion
darstellt, und für welche das Vernommene seinem Inhalte nach
ein Zeichen bildet. Seine Erkenntnisabsicht ist erfüllt, wenn jene
Bedeutung ermittelt und die betreffende «Sache» einsichtig
geworden ist.
So erscheint die positivistische Beschränkung auf den Aussageinhalt

durch den spezifischen positivistischen Erkenntnisbegriff
bedingt, und in demselben Boden wurzelt auch der Ansatz, wonach
die Erkenntnisgegenstände «unabhängig und selbständig» bestehen

sollen. Wenn wir dem Erkennen bloß die Aufgabe stellen, die
Tatsachen der Umwelt zu beschreiben und aufeinander
zurückzuführen, dürfen wir freilich die jene «Umwelt» bildenden Bedeu-

tungssachverhalte als einen selbständig bestehenden, allen persönlichen

Einflüssen entzogenen Bereich ansehen. Als methodische
Prämisse im Rahmen einer besonderen Erkenntnisabsicht ist die

positivistische Auffassung zweifellos zulässig. Wollen wir jedoch
wissen, was jene «Umwelt» -welche gegenständliche und aussage-
förmige Sachverhalte umfaßt - eigentlich ist, wollen wir also ihr
wahres Wesen erkennen und nicht lediglich die äußeren Gestaltzüge,

in denen sich ihr Wesen abzeichnet, so dürfen wir den

Bedeutungscharakter aller jener Erscheinungen nicht übersehen. Dann
aber verbietet es sich von selbst, mit einer Behauptung wie
derjenigen des unabhängigen, selbständigen Bestehens der betreffenden

Gegenstände zu beginnen; sie mag sich allenfalls in einem
besonderen Sinne aus der Analyse der konstitutiven
Aussagemomente und ihres gegenseitigen Verhältnisses ergeben, als

Voraussetzimg über den «absoluten» Zustand, der allem anderen

voraufläge, kann sie jedoch im Rahmen einer umfassenden lo-

148



gisch erkenntnistheoretischen Untersuchung nicht akzeptiert
werden *.

Das «selbständig» an sich bestehende Objekt des Positivisten
ist eine durch den spezifisch positivistischen Erkenntnisbegriff
bedingte Fiktion. Hält man sich ihren besonderen heuristischen
Charakter nicht dauernd vor Augen, so erliegt man nur zu leicht der
Versuchung einer solchen fehlerhaften Unterschiebung. Dann aber
befindet man sich unversehens im metaphysischen Reich der «Dinge an
sich», aus welchem man einen Ausweg nicht mehr zu finden vermag.

Um nach dem logischen Prinzip zu suchen, brauchen wir uns
nicht in Fiktionen zu bewegen. Wir sehen in diesem Prinzip nicht
ein an sich bestehendes Gebilde, sondern lediglich einen besonderen
Sachverhalt, der in Formeln umschrieben wird, für die wir die

Benennung «logische Axiome» haben. Wir sind deshalb auch nicht
dem - auf positivistischen Boden berechtigten - Vorwurf ausgesetzt,

ein sinnloses Scheinproblem zu verfolgen. Unsere Erkenntnisabsicht

und das darauf begründete Bemühen um Einsicht in die
fundamentalen «logischen» Verhältnisse können nicht als sinnlos
bezeichnet werden. Fraglich ist bloß, ob uns diese Einsicht zuteil
wird. Jedenfalls halten wir am oben getroffenen Ansatz fest,
wonach alle Aussagen, und daher auch die vier Axiome eine Bedeutung

und einen derselben zugeordneten Inhalt besitzen; ferner,
daß die Axiome in ihrer Bedeutung das logische Prinzip umschreiben.

Der nächste Schritt führt uns zur Frage der Methode, die

wir anwenden müssen, um die logischen Axiome sachgemäß zu
interpretieren.

* Schon eine unbefangene Beobachtung des Aussagegescbehens zeigt, daß von
einem «selbständig bestehenden» Erkenntnisgegenstand, wie er dem Positivisten
vorschwebt - außer im erwähnten speziellen methodischen Gebrauch der
Prämisse - nicht die Rede sein kann. Was ist denn jener «Gegenstand», über den wir
reden und den wir mit Hilfe des Aussageinhaltes bezeichnen Doch stets und
ausnahmslos ein Bedeutungssachverhalt. Wir tun zwar immer so, als hätten unsere
Begriffe auf die uns unmittelbar gegebenen Wahrnehmungen oder Vorstellungen
direkt Bezug, als seien sie diesen Dingen selbst zugeordnet und daher auf ein

selbständig bestehendes Objekt ausgerichtet. Tatsächlich aber bezeichnet ein

Aussageinhalt niemals jene gegebenen Phänomene selbst, sondern stets den

Bedeutungssachverhalt, der sich bei Anlaß der Wahrnehmung oder Vorstellung in
unserer daran anknüpfenden Aussage einstellt. Wir sprechen immer nur über
Bedeutungen und Bedeutungssachverhalte - die unter Umständen allerdings
gegenständlichen Charakter tragen und damit den Eindruck einer gewissen «Selb-

149



Auch hier, wo es um die Deutungsmethode geht, haben wir uns
vorerst mit einer weitverbreiteten mißverständlichen
Anschauungsweise auseinanderzusetzen.

Man mag etwa folgendermaßen argumentieren: da wir im
Aussageinhalt das Zeichen für das zugehörige Objekt besitzen, können
wir einem uns noch unbekannten Sachverhalt und seinen
Eigenschaften dadurch auf die Spur kommen, daß wir im Inhalt einer
darauf gerichteten Aussage nach dem genauen Zeichen suchen. Fragen

wir also die vier Axiome nach dem von ihnen umschriebenen

logischen Prinzip, so muß uns ihr Inhalt die Antwort geben. Er hat
uns - allenfalls nach eingehender Präzisierung des Textes - das
Zeichen für das logische Prinzip zu liefern.

Der Leitgedanke ist verführerisch und scheint durch die tägliche
Erfahrung bestätigt. Bin ich beispielsweise auf einem Spaziergang
begriffen, wobei ich eine am Wegrand angebrachte Tafel zu Gesicht
bekomme, so vermittelt mir die Aussage, die sich unwillkürlich daran

knüpft, ohne weiteres die zugehörige Bedeutung; diese mag in
einer an den Vorübergehenden gerichteten Warnung bestehen.
Oder höre ich von Ausgrabungsfunden, die in der Nachbarschaft
gemacht wurden, so bedeutet mir die betreffende Mitteilung die
frühe Besiedlung dieses Landesteils. In beiden Fällen hat mir der
Inhalt des Gesehenen oder Vernommenen zu einer neuen Erkenntnis

verholfen, indem er mir zum Zeichen für den betreffenden
Sachverhalt wurde. Darf ich nicht auch im Falle der logischen Axiome
erwarten, durch genaue Formulierung jener Aussagen des Inhalts
habhaft zu werden, der mir das in der Bedeutung der Axiome
versteckte logische Prinzip enthüllt

ständigkeit» erwecken mögen - keinesfalls jedoch über die unmittelbar vorliegenden

Erscheinungen, welche bloß die Kulissen bilden, in deren Kreis die Deutung
der daran anschließenden Aussagen erfolgt. Wohl sind Wahrnehmungen und
Vorstellungen auch Mitteilungsträger, aber sie zeigen uns nur einen Inhalt, nie

hingegen den Sachverhalt, den sie anschaulich repräsentieren, über den wir aber erst
reden können, wenn es uns gelungen ist, unserer angeschlossenen Aussage eine

entscheidende Bedeutung zu unterlegen.
Betrachten wir etwa eine Blume, welche wir in der Hand halten, so ist nicht

die gegebene Wahrnehmung das von unsern Begriffen bezeichnete Phänomen,
vielmehr weist jener Aussageinhalt hier wie überall ausschließlich auf den
Sachverhalt, der bei der Wahrnehmung der Blume im Bedeutungsraum der Aussage
entsteht und welcher durch die anschaulichen Daten und allfällig andere mitwirkende

Umstände in seiner einmaligen Konfiguration determiniert wird.

150



In einer solchen Erwartung würde ich mich jedoch bald getäuscht
sehen. Vom Inhalt einer Aussage - wenn tatsächlich nichts anderes
als dieser Inhalt zur Verfügung steht — führt keine Brücke zum
Sachverhalt, der die Bedeutung jener Aussage erfüllt. Somit besagt
der Inhalt der Axiome, für sich allein genommen, auch bei denkbar

genauer Formulierung nichts über das logische Prinzip.
Die Behauptung, der Aussageinhalt sei ein Zeichen für die

Aussagebedeutung, bleibt trotzdem durchaus richtig. Man darf bloß
nicht übersehen, daß in jedem Falle, und zwar ausnahmslos, der
Inhalt eine Bedeutung bezeichnet, die schon ursprünglich feststeht,

mögen wir uns dessen bewußt sein oder nicht. Im Beispiel der am
Wegrand aufgestellten Tafel wußte ich im Augenblick der
Wahrnehmung bereits, daß die Bedeutung derselben in einer Warnung
oder in etwas ähnlichem bestehe, wofür mir der Wahrnehmungsinhalt

zum Zeichen wurde. Ebenso enthielt die Nachricht vom
Ergebnis der Ausgrabungen das Zeichen für den Sachverhalt der frühen

Besiedlung des Landes, weil mir diese Bedeutung der Mitteilung

im Augenblicke ihres Empfanges nicht neu war. Sie war mir
nur nicht ausdrücklich gegenwärtig; sie wurde mir eben erst im
Zeichen klar. Wäre mir das logische Prinzip bereits bekannt, so

könnte ich es ohne weiteres aus dem Text der vier Axiome herauslesen.

Da es mir aber fremd ist, wird mir auch eine noch so genaue
Bestimmung des Inhalts der Axiome von keinem Nutzen sein. Der
Text beziehungsweise der Inhalt der Formeln kann mir kein
Zeichen für den gesuchten - noch unbekannten - prinzipiellen
Sachverhalt sein.

Der Inhalt übernimmt die Rolle des Zeichens erst im Vollzug der

Bedeutungsinterpretation. Er wird dadurch zum Zeichen, daß in
der Aussage die Bedeutung sich entscheidet. Der Komplex der
betreffenden Prozesse macht das Wesen der sogenannten Apperzeption
aus. Ihre Leistung besteht darin, einer Aussage ihre Bedeutung zu
unterschieben, über welche entschieden werden muß, damit der

Aussageinhalt zum Zeichen für diese Bedeutung — das heißt für den
die Bedeutung darstellenden Sachverhalt — werde.

So wie wir die logischen Axiome zu lesen pflegen, steht ihre
Bedeutung schon längst fest. Wir sind von jeher gewohnt, den
prinzipiellen Sachverhalt in den Denkregeln zu erblicken. Deshalb wird
uns auch der Formeltext - sofern wir ihn nicht ausdrücklich in
Frage stellen - sozusagen automatisch zum Zeichen für diese stereo-

151



type Bedeutung. Wir mögen die Texte bearbeiten wie wir wollen:
wenn wir nicht unsere gewohnte Einstellung ändern, das heißt,
wenn wir nicht versuchen, jedes auch kaum bewußte Vorurteil
beiseite zu lassen, werden wir als Resultat jeglicher Bearbeitung immer
nur ein Zeichen für die Denkregeln erhalten. Wir werden nur
wiederentdecken, was schon in jenen Formeln lag, weil wir es - meist
wohl unbewußt, gewohnheitsmäßig — vorgängig hineininterpretiert
haben. Und so bleiben wir in selbsterrichteten Mauern gefangen,
solange wir in der Meinung beharren, der Inhalt als solcher müsse

uns zu neuen, bisher unbekannten Bedeutungen hinleiten; den
Schlüssel zu einer solchen neuen Bedeutungserkenntnis finden wir
erst, wenn wir uns vom gegebenen Inhalt der Aussage freimachen
und uns mit unserer Frage nach dem gesuchten Sachverhalt von
Anfang an geradewegs in den Bedeutungsraum der Aussage begeben.

Dort finden wir zunächst ein Chaos vor. Alle Gestaltungen sind

angelegt, doch nichts ist ausgeführt. Es erhält erst seine Umrisse,
wenn wir uns um die «Setzung» und um die «Entscheidung»
bemühen, in der die Determination des jeweiligen Bedeutungssachverhaltes

vor sich geht. Die Suche nach den Umständen, welche den

Bedingungsrahmen dieser Determination bilden, dieses Hervorrufen,

Aufgreifen und Ordnen der determinierenden Vorstellungsfaktoren

ist es, was wir unter Nachdenken verstehen. Wir finden
jene Umstände in den mehr oder weniger gefühlsbetonten Momenten

der Erinnerung und Erwartung, welche unsere Aussagen, in
jedem Falle auf besondere Weise, umgeben. Wir können sie in einer

gewissen Hinsicht willkürlich wählen, in anderer Hinsicht dagegen
ist ihre Auswahl unserem Belieben entzogen ; sie treten unwillkürlich

auf und müssen hingenommen werden, wie sie sich als Erinnerung

oder als Erwartung, im Bilde mehr anschaulich oder gedanklich

geprägter Daten präsentieren. Soweit wir auf ihre Auslese Einfluß

besitzen, erfolgt diese im Zusammenhang mit den Angaben des

Aussageinhalts, der somit für die Durchführung des Deutungsprozesses

doch nicht völlig nebensächlich ist, obschon er selbst nichts
zum Bedeutungsentscheid beitragen kann.

Höre ich etwa vom Waldrand her einen Knall, und frage ich mich
im Verlaufe der lautsprachlichen Apperzeption des Sinnesdatums,
worin die Bedeutung des wahrgenommenen Vorfalles bestehe, so

mag ich assoziativ an die Gruppe von Männern denken, die ich vorhin

im Dorfe traf; ich mag mir ihre Ausrüstung mit Gewehr und

152



Hund vergegenwärtigen, ihnen bestimmte Zwecke zuschreiben,
oder ich mag mir bewußt werden, daß es Herbst ist ; auf diese Weise
stellen sich allmählich die Bedingungen ein, unter denen — falls
genügende Indizien vorhanden sind — eine Deutung des wahrgenommenen

Knalles erfolgen kann. Dieser Knall wird mir damit zum
Zeichen für die im Gange befindliche Jagd. Aber nicht die
Wahrnehmung des Knalles war die Quelle, aus der ich die hier in Frage
kommende Bedeutung des Geschehnisses schöpfte, sondern der
Knall war nur der Anlaß und der Anknüpfungspunkt, von dem aus
ich mich in die Erinnerung zurücktastete, um die determinierenden
Bedingungen festzustellen, die im vorliegenden Falle zur Anwendung

gelangen sollten. In ihrer Auslese, Gruppierung und Verknüpfung

bildeten sich die determinierenden Kulissen, innerhalb deren
das Deutungsresultat zustandekam.

Ein solches Interpretationsergebnis trägt stets hypothetischen
Charakter, das heißt, es stellt immer nur einen der möglichen Fälle
der Aussageinterpretation dar. Die Umstände, unter welchen eine

Aussage formuliert wird, sind ja dauernd in Veränderung begriffen;
ihre Mannigfaltigkeit ist unerschöpflich, und ebenso unbeschränkt
ist auch die Menge der Sachverhalte, welche unter derart wechselnden

Bedingungen im Bedeutungsraum der Aussage entstehen können.

Mache ich etwa die Feststellung: «es schneit» - so läßt sich
die Bedeutung dieser Aussage in verschiedener Weise auffassen.
Ich mag sie in Erinnerung an die gestern beobachtete fallende
Tendenz des Thermometerstandes dahin interpretieren, daß es im
Freien kälter geworden sei, ich mag aber auch - aus Scheu vor der
Winterkälte oder im Bedürfnis nach Vervollständigung meiner
Garderobe - die Bedeutung der Feststellung darin erblicken, daß
ich mir einen neuen Mantel kaufen müsse. In beiden Fällen stellt
das Deutungsresultat eine Hypothese dar, und zwar insofern, als

wir der Aussage «es schneit» jeweils einen durch die verschiedenen

Interpretationsumstände geprägten Sachverhalt als spezielle
Deutungsmöglichkeit unterschoben haben. Als Hypothesen sind alle

Deutungsresultate einander gleich zu achten.
Ziehen wir die Nutzanwendung für unser Unternehmen: wir

suchen den uns vorläufig unbekannten Sachverhalt des «logischen
Prinzips» zu ermitteln und haben gesehen, daß uns der Inhalt der
Axiome als solcher hierüber keine Auskunft zu geben vermag. Wir
müssen daher trachten, jenen prinzipiellen Sachverhalt auf direk-

153



tem Wege zu bestimmen, und sammeln zu diesem Zwecke alle
Daten, welche uns im Hinblick auf die Determination des logischen
Prinzips von Wichtigkeit zu sein scheinen.

Es ist sehr wenig. Vor allem fehlt uns eine deutliche und
allgemein angenommene Vorstellung vom Wesen des «Prinzips», und
zudem wissen wir nicht genau, was der Ausdruck «logisch» eigentlich

besagt.
Vom Prinzip wissen wir zunächst nur, daß es einen besonderen

Fall der Aussagebedeutung darstellt und daß es bestimmten
Forderungen genügen muß, die mit seiner allesbegründenden Rolle im
Zusammenhang stehen. Da wir grundsätzlich den Gedanken an
einen Bereich unabhängig bestehender Objekte verwerfen,
vielmehr alles, worüber gesprochen werden kann, in den Bedeutungsraum

der Aussage hereinnehmen, so wissen wir also, wo wir das

Prinzip zu suchen haben und wo dieses seine Leistung vollbringt;
aber dies ist auch alles, was uns darüber bekannt ist.

Das Wort «logisch» wieder dürfte sich auf die bestimmte Art und
Weise beziehen, wie sich das Prinzip im Bedeutungsraum präsentiert.

Vermutlich dient es im Verein mit den verwandten Ausdrük-
ken «ästhetisch» und «ethisch» dazu, gewisse ursprüngliche
Blickpunkte zu charakterisieren, von denen aus die theoretische Analyse
des Bedeutungsgeschehens zu erfolgen hat und deren Wahl uns
durch das Wesen der Bedeutungsvorgänge selbst vorgeschrieben
wird. Die Durchführung einer solchen Analyse ist ja selbst wieder
ein Geschehen, das — objektiv gewendet - im Raum der
Aussagebedeutung vor sich geht. (Auf die verschiedenen theoretischen,
praktischen und moralischen Prinzipien mit ihren sekundären
Ableitungen brauchen wir nicht einzugehen, da damit Einteilungen
bezeichnet sind, welche in den Bereich des Logischen fallen und
grundsätzlich nichts Neues bieten.)

DieFrage nach dem «logischen Prinzip»umschließt demnach zwei
Problemkreise. Es dürfte sich empfehlen, zunächst ganz allgemein
dem Wesen und der Leistung des Prinzips nachzugehen, um in einem

späteren Schritt den Fall des «logischen Prinzips» ins Auge zu fassen.

Man hat stets getrachtet, das Prinzip in den «letzten ursprünglichen

Grund», in eine nicht weiter reduzierbare «Ursache» oder

sogar in das «wahre Wesen» einer Erscheinung hineinzuverlegen,
und trotz der offenkundigen theoretischen Unmöglichkeit, in einer
realen empirischen Kausalkette ein solches Schlußglied auch nur zu

154



postulieren, hängt man auch heute noch uneingestandenerweise
derartigen Vorstellungen nach. Entsprechend umgemodelt enthalten

sie gewiß einen richtigen Kern, aber sie sind mißverständlich
und helfen uns vor allem nicht weiter. Wir können daher bei so
unbestimmten Formulierungen nicht stehenbleiben, können jedoch
insofern an sie anknüpfen, als die besondere Leistung, die wir vom
Prinzip erwarten, in ihnen deutlich unterstrichen ist.

Dann stehen wir aber sogleich vor der Frage, was mit der «alles-

begründenden Rolle» des Prinzips eigentlich gemeint ist. Genetisch
dürfen wir sie jedenfalls nicht auffassen. Vielleicht kommen wir der
Sache näher, wenn wir sagen: Das Prinzip muß ein Sachverhalt
sein, der uns einen Erklärungsgrund an die Hand gibt, und zwar
derart, daß er uns im Unterschied zu andern Erklärungsgründen
ein Argument liefert, das nicht nur den Grund der betreffenden
Erklärung abgibt, sondern auch die Gewähr übernimmt, daß die darauf

gestützte Erklärung unwiderleglich und ein für allemal gültig ist.
Hierin ist nur von «Erklärungsgrund» und «Beweis» die Rede,

also von rein theoretischen Umständen. In der Tat müssen wir von
unserem Standpunkte aus jede Ansicht ablehnen, die dem Prinzip
eine reale, objektive, unabhängige Existenz im absoluten Sinne
dieser Ausdrücke zuschreibt. Um dergleichen handelt es sich hier
nicht. Vielmehr besteht das Prinzip — wie schon gesagt - als bloßes

Bedeutungsmoment wie alle andern irgendwie gearteten Phänomene.

Wie diese tritt es lediglich in der aktuellen Aussage auf und
«existiert» nur in dieser. Es verliert dadurch nichts an «objektiver»
Würde, seine konkrete Realität wird dadurch nicht im geringsten
berührt. W ohl aber ist aus seinem Begriff wie aus allen andern
Begriffen, etwa der «Wirklichkeit», der «Existenz», des «Daseins»
usf., die metaphysische Introjektion entfernt, die aus einem
Moment, welches ausschließlich im Bedeutungsraume vorkommt, ein

in einem ganz andersgearteten «absoluten», «denkunabhängigen»,
«an sich bestehenden» Reich beheimatetes Schema macht. Dies

nur nebenbei.
Auf die unwiderlegliche Beweiskraft des Prinzips kommt es an;

diese ist es, welche das Prinzip vor jedem andern Erklärungsgrunde
entscheidend auszeichnet. Wir müssen uns von diesen Verhältnissen

genauer Rechenschaft geben.
Eine Erklärung entsteht in der Verknüpfung eines zu erklärenden

Folgesachverhaltes (A) mit dem zugehörigen Grundsachver-

155



halt (B). Wir bezeichnen diese Verknüpfung durch die Formel
(A weil B). Sie liegt im Bedeutungsraum der Aussage, wo ihr
komplexer Charakter psychologisch meist kaum oder gar nicht bewußt
wird. Oft auch überwiegt der anschauliche Eindruck des einen oder
andern Korrelates, wodurch die Gegenseite verdrängt wird und
nicht zum Bewußtsein gelangt. In dieser Hinsicht fallen bei unsern
gewöhnlichen Aussagen fast stets wesentliche Bedeutungsteile
unbemerkt unter den Tisch.

In der Verknüpfung (A weil B) ist der Grund B für die Erklärung
in doppelter Weise bestimmend. Einmal insofern, als er das Argument

bildet, auf welches die Folge A bezogen ist; sodann aber auch,
weil er die Instanz darstellt, welche über den Gültigkeitsgrad der
betreifenden Erklärung entscheidet - das heißt, weil an ihm abzulesen

ist, inwieweit (A weil B) der allgemeinen Geltungsvoraussetzung

entspricht, in welche jede Aussagebedeutung ausnahmslos

eingebettet ist. Der Komplex (A weil B) ist aktuell stets zufällig.
Jede Erklärung ist gültig, vorausgesetzt, daß nicht der Text der

Aussage (der Träger des Aussageinhaltes) durch fehlerhafte
begriffliche Ausstattimg einen Widerspruch enthält. Aber die Erklärung

besitzt verschiedene Grade der Gültigkeit, und dies hängt ab

vom Grunde B, auf den wir uns stützen (besser: auf den sich die

Erklärung stützt) und der - selbst wieder ein nichtentwickeltes
Grund-Folge-Verhältnis - seinerseits die Frage nach seinem

Geltungscharakter zuläßt. Betrachten wir die einzelnen Gültigkeitsgrade,

so haben wir drei Fälle auseinanderzuhalten:

1. Der Grund B ist ein einmaliger, zufälliger Sachverhalt. Dann
wird die Erklärung des Folgesachverhaltes A - also (A weil B) -
nur möglicherweise allgemeingültig sein. Oder, wie wir lieber sagen:
(A weil B) wird möglicherweise der Voraussetzung allgemeiner
Geltung entsprechen. (Beispiel: A Die Rehe kommen bis zu den

Häusern; B Der winterliche Wald bietet kein Futter.) Unsere

Erklärung hat hier den geringsten Gültigkeitsgrad. Da B zufällig
ist, wird die darauf gestützte Erklärung nur für den gegebenen Fall
und daher nur möglicherweise allgemein gültig sein.

2. Der Grund B sei ein typischer Fall — die Regel. Dann besteht
(A weil B) in der Rückführung eines Sonderfalles auf eine Mehrzahl
gleichgearteter Fälle. (Halten wir uns an das oben gewählte
Beispiel. Dann ist man nach gewohntem Sprachgebrauch versucht,

156



[A weilB ] nach folgendem Schema zu entwickeln : A Immer wieder

kommen die Rehe bis zu den Häusern; B Im winterlichen
Walde herrscht stets Futtermangel. - Aber eine solche Darstellung
wäre ungenau, ja fehlerhaft. Horcht man näher hin, so findet man
folgenden richtigen Ansatz : A Die Begründung des Erscheinens
der Rehe durch den Hinweis auf den Futtermangel wird sich auch
das nächste Mal bestätigen - weil - B ich mit dieser Erklärung
schon bisher immer Erfolg hatte. Aus dieser Häufung von Bestätigungen

meiner Erklärung hat sich die Regel gebildet.) — Im Unterschied

zum Punkt 1 besteht also hier (A weil B) in der Verknüpfung
zweier Sachverhalte, die selbst wieder Begründungsverhältnisse
von der schematischen Form (A weil B) darstellen. Wir tun so, als
sei unsere einmalige Begründung des Erscheinens der Rehe ohne
weiteres allgemein gültig und erklären nun diese antizipierte
Erfüllung der Geltungsvoraussetzung durch das Argument der Vielzahl

früherer Bestätigungen, durch die «Regel».
Unsere Erklärung ist in diesem Falle wahrscheinlich gültig, und

zwar bei zunehmender Fülle der Bestätigungen mit wachsendem

Wahrscheinlichkeitsgrade. Mit andern Worten: Unsere Erklärung
erfüllt wahrscheinlich die entsprechende Voraussetzung allgemeiner

Geltung. Sie ist entgegen dem Falle 1 nicht bloß für die aktuelle
Aussage gültig, sondern mehr oder weniger wahrscheinlich für die
Gesamtheit der Fälle, in denen wir den Begründungssachverhalt A
auszusprechen Gelegenheit haben.

3. In den bisher besprochenen §§ 1 und 2 waren unsere Erklärungen

«möglicherweise» beziehungsweise «wahrscheinlich» von
allgemeiner Gültigkeit. Fragen wir nun, ob wir irgendein Beispiel
einer Erklärung finden können, die Anspruch auf unbedingte Gültigkeit

erheben kann, so stoßen wir auf den Fall des «Prinzips».
Der Grund B sei ein Prinzip. Dann muß nach der früher erhobenen

Forderung eine darauf gestützte Erklärung eines zugeordneten
Sachverhaltes A unwiderleglich sein. Wie sieht nun ein solcher
Sachverhalt A aus, welcher der Erklärung durch ein Prinzip fähig
und bedürftig ist Und wie können wir uns den einzigartigen,
unbedingten Geltungscharakter der betreffenden Erklärung begreiflich

machen
Was die erste Frage anbelangt, so läßt die konsequente

Weiterführung der vorhin angestellten Überlegungen wohl nur eine
Antwort zu: Unter dem Folgesachverhalt A ist an dieser Stelle die

157



soeben behandelte Begründung einer Antizipation durcb die
zugeordnete Regel zu verstehen. Die Erklärung, die wir zu liefern
haben, bezieht sich also auf das Faktum, daß durch eine Regel die
betreffende Antizipation mit wahrscheinlicher Gültigkeit gerechtfertigt

ist, das heißt aber, daß der Schluß von der Regel auf den
Einzelfall nur Wahrscheinlichkeitswert besitzt. Dies ist der
Sachverhalt A, der unsere Erklärung fordert.

Eine solche Erklärung verlangt aber zweierlei. Wir müssen an
Hand des Prinzips jenes Faktum verständlich machen, ferner aber
auch - und damit berühren wir die oben aufgeworfene zweite

Frage — wieder mit Hilfe des Prinzips dartun, woher es kommt, daß

unsere hier in Rede stehende Erklärung nunmehr unbedingt und
schlechterdings gültig ist.

Um das Faktum A zu verstehen, müssen wir uns das Prinzip
näher ansehen. Aus seiner spezifischen Konfiguration müssen
Angaben ersichtlich sein, die uns zu einem Verständnis verhelfen. Auf
Einzelheiten können wir an dieser Stelle nicht eingehen, immerhin
läßt sich bereits hier so viel sagen, daß das Prinzip einen Aufbau
zeigt, der dem gegenseitigen Verhältnis von Einzelfall und Regel

genau entspricht. Schon die Elemente, welche die spezifische
Gestalt des Prinzips bedingen, sind derart beschaffen und gelagert,
daß der prinzipielle Sachverhalt als Ganzes die Projektion eines

Einzelfalles der Verknüpfung auf eine Menge von Fällen in einer
der ständigen Erweiterung und Abwandlung fähigen Form zum
Ausdruck bringt. Systematisch erweitert, läßt sich daraus das
Urbild einer Wissenschaft a priori ablesen.

Damit ist aber zugleich die Frage nach dem Grund der unbedingten

Gültigkeit unserer Erklärung des Faktums A beantwortet.
(A weil B) gilt in diesem letzten Falle schlechthin und unbedingt,
weil A gar nichts anderes ist als eine explizite Formulierung des

Sachverhaltes B. Mit andern Worten: (A weil B) ist schlechthin

gültig, da A und B identisch sind.
A ist in B mitgesetzt ; oder : in A erscheint B selbst, lediglich in

der Gestalt der Folge entwickelt; oder schließlich: (A weil B) ist
schlechthin gültig, weil A identisch B ist, aus dem es entsteht,
indem es B in der darin mitgesetzten Folge entfaltet.

Dieser Identität steht die Unterscheidung von A und B als Folge
beziehungsweise als Grund nicht im Wege. Denn Grund und Folge
sind nur Positionsakzente hinsichtlich des Bedeutungsraumes, den

158



die identischen Sachverhalte erfüllen. Ein anderer Unterschied
zwischen A und B besteht nicht. Hingegen ergibt sich aus dem
Auftreten des Prinzips einerseits in der Folge-, anderseits in der
Grundposition noch etwas anderes Wesentliches, nämlich die Einsicht,
daß der prinzipielle Sachverhalt nicht durch die Zuordnung eines
andern fremden Korrelates mitbedingt ist, sondern nur durch sich
selbst, also durch die sein eigenes Wesen bestimmenden
Gestaltfaktoren. Diese Momente und damit die Konfiguration des Prinzips

werden wir aufzusuchen haben.
Vorerst jedoch beschäftigt uns eine andere Frage. Alle die eben

behandelten Sachverhalte — der Folge und des Grundes, im Einzelfall,

in der Regel und im Prinzip - stellen Bedeutungsmomente dar
und nichts anderes. Somit präsentiert sich der Bedeutungsraum,
in welchem sie auftreten, als eine Mannigfaltigkeit, die aber bei
aller Ordnung, Gliederung und Zusammenfassung eben doch immer
ein - freilich stets unabgeschlossenes - individuelles Ganzes bildet,
sei dieses persönlich individuell oder nicht. Trachten wir nun, das

Eine und Mannigfaltige in seinem Zustande der individuellen Ganzheit

zu erklären, suchen wir also nach dem Prinzip, welches den
Grund und die Gewähr dieser Ganzheit in sich birgt, so wollen wir
dieses prinzipielle Argument in einer Form aufgreifen, die noch vor
der Unterscheidung des «logischen» vom «ästhetischen» und
«ethischen» Prinzip liegt. Wir bezeichnen diesen primären prinzipiellen
Sachverhalt als das Prinzip der Bedeutungsdetermination.

In jedem besonderen Prinzip haben wir dieses Determinationsprinzip

vor uns, allerdings in jeweils besonderem Gewände. Oder

genauer: Jedes Prinzip ist das je in verschiedener Weise verstandene

und entsprechend übersetzte Determinationsprinzip. Auch
das «logische» Prinzip, auf welches wir ja eigentlich zusteuern, ist
nur eine Abwandlung dieses einen Prinzips der Determination.

Sprechen wir über dieses Determinationsprinzip, welches das

«Prinzip» überhaupt darstellt, so müssen wir es unvermeidlich in
einem bestimmten Sinne tun. Es wäre ja ungereimt, über das

Determinationsprinzip als über etwas undeterminiertes zu reden. Am
leichtesten dürfte es aber in formaler Determination zu fassen und
zu untersuchen sein, denn die Umstände, welche seine formale
Gestalt bedingen, lassen sich ohne größere Mühe zusammentragen.

Das Prinzip ist ein Sachverhalt, der unbedingt besteht. Dies soll
freilich nicht heißen, seine Konfiguration sei keinerlei Bedingungen

159



unterworfen. Vielmehr läßt die Behauptung des unbedingten
Bestehens des Prinzips nur dann eine sinnvolle Auslegung zu, wenn
man damit sagen will, die Determination des prinzipiellen
Sachverhalts - im Rahmen des jeweiligen theoretischen Gesichtskreises,
nach welchem sein charakteristischer Sinn sich richtet — sei

unabhängig von irgendwelchen willkürlichen Bedingungen, und bloß
durch Determinanten bestimmt, die im Hinblick aufdas
Determinationsresultat als gleichgültig - gleicherweise gültig - betrachtet
werden können.

Gleichgültig für die Determination sind aber nur jene Bedingungen,

welche durch die konstitutiven Wesenszüge des Bedeutungsmomentes

repräsentiert werden, in welchem die Determination
irgendeines Sachverhalts, sei er abgeleiteter oder prinzipieller
Natur, vor sich geht. Wir müssen daher trachten, diese
bedeutungskonstituierenden (invarianten) Faktoren herauszustellen, und wollen

diese Aufgabe am Beispiel einer konkreten Aussageinterpretation

durchführen; auf diese Weise besitzen wir die Möglichkeit, uns
bei jedem Schritt an empirisch nachprüfbaren Verhältnissen zu
orientieren.

Zu diesem Zwecke greifen wir auf die Aussage «es schneit»
zurück sowie auf die Bedeutungen : «es ist kälter geworden» und «ich
muß mir einen Mantel kaufen», die wir gewählt hatten, um die

Abhängigkeit des Deutungsresultates von den jeweiligen
Determinationsbedingungen zu veranschaulichen. Suchen wir an
Hand dieser Beispiele die vorhin erwähnten konstitutiven
Elemente herauszulesen, so gelangen wir zu bemerkenswerten
Ergebnissen.

Der Sachverhalt der bereits eingetretenen Kälte ist nur als Grund
des im Aussageinhalt festgestellten Schneefalles sinnvoll zu
verstehen. Anderseits ist das Projekt des Kaufs eines neuen Mantels,
welches sich als weitere Bedeutung ergab, vernünftigerweise bloß
als die Folge des Schneegestöbers zu denken. Grund und Folge stellen

somit zwei Deutungsphasen dar, die aber nicht - wie es scheinen

möchte — nur über den gemeinsamen Aussageinhalt hinweg
miteinander in Verbindung stehen, sondern die kurzgeschlossen, das

heißt direkt aneinandergebunden sind. Die «herrschende Kälte»
und das «Kaufprojekt» können ohne inhaltliche Brücke aufeinander

bezogen werden. Und sie gehören auch tatsächlich zusammen.

Hier, wie in jedem Fall einer beliebigen Aussage treten Grund

160



und Folge nicht für sich allein, sondern immer gemeinsam als zwei
durch den Wandel der Determinanten bedingte Bedeutungsphasen
einer einzigen Aussage auf. Psychologisch liegt der Akzent
allerdings meist entschiedener auf der einen oder andern Seite ; horchen
wir jedoch näher hin, so werden wir stets in einer leisen Frage oder
dem Gefühl eines gewissen Ungenügens das scheinbar fehlende

Komplement angetönt finden.
Diesen Grund-Folge-Komplex nennen wir den Satz, und wir

erblicken in ihm die subjektive Bedeutungsdetermination. Im oben

angeführten Beispiel würde der «Satz» etwa lauten: «wegen der
herrschenden Kälte muß ich mir einen neuen Mantel kaufen».
Subjektiv aber ist der Satz, weil in ihm Grund und Folge als lockerer

«zufälliger» Verband vorliegt, in welchem die entsprechenden
Sachverhalte willkürlich aufgegriffen und in einer unserem Belieben

anheimgestellten Weise gereiht erscheinen. Dem Entstehen
nach drückt die subjektive Determination den Bedeutungsentscheid

aus.
Wir haben also Grund und Folge in den beiden Wurzeln des

«Satzes» wiedergefunden und sie derart im subjektiven
Determinationskomplex der Aussagebedeutung lokalisiert. Dieser subjektiven

Seite steht die objektive Bedeutungsdetermination als ein
nichtsachlicher Faktor gegenüber, welcher dem Deutungsvollzug einen

eigentümlich verpflichtenden Charakter verleiht und in welchem
eine Forderung und ihre Gewähr auf seltsam befriedigende «gültige»

Weise ineinanderzugreifen scheinen. «Objektiv» nennen wir
diese Determination, weil in jenem Faktor eine Bindung zur
Geltung gelangt, die unserem Belieben entzogen und sogar zwingend
ist. Dem Entstehen nach drückt die objektive Determination die

Bedeutungsvoraussetzung aus.
Dadurch sind den Momenten, welche mit den Worten: Grund,

Folge, objektiv, subjektiv benannt sind, ihre Plätze im Bedeutungsgebilde

angewiesen. Dieses besitzt zwei Seiten, die subjektive und
die objektive, wobei jede Bedeutung eo ipso, in jedem Falle,
zugleich subjektiv wie objektiv determiniert ist. Der objektiven Seite
werden wir uns freilich meist nicht deutlich bewußt, da die subjektive

Determination — der Satz — durch ihre greifbare Prägnanz den
Blick des Beobachters auf sich zieht. Im Zusammenspiel der
verschiedenen aufgeführten Momente gestaltet sich die Bedeutung zur
Sache, über die wir jeweils reden und die durch den Satz repräsen-

u 161



tiert wird — nämlich in dem Sinne, in welchem der Satz der objektiven

Voraussetzung entspricht.
Mit der «Sache» ist jeweils etwas «gemeint». Dieses Gemeinte

findet gleichfalls im Satze seine Repräsentation, und zwar in dem
Sinne, in welchem der Satz die objektive Voraussetzung erfüllt. Der
Satz zeigt derart das mit der Sache Gemeinte im Bilde eines
fortwährend sich wandelnden — stetigen — Wesens.

Die konstitutiven Momente, die wir schon mehrfach genannt
haben, entsprechen, ergänzen, erfüllen einander, kurz: sie treten
auf mannigfache Weise und in den verschiedenartigsten Kombinationen

füreinander ein. Es wäre eine reizvolle Aufgabe, in der
Abbildung solcher verschiedener Vertretungssituationen gleichsam die
Modelle des Bedeutungskörpers zu entwickeln, in welchen dieser

im Sinne eines einmaligen Faktums beziehungsweise einer Regel
oder gar eines Prinzips besteht. Allein dies würde schwierige und
subtile psychologische Beobachtungen erfordern und muß daher
hier beiseitegelassen werden.

Wir begnügen uns mit der Feststellung, daß in irgendeinem
beliebigen Fall der Deutung die Determination der «Sache»

stets in den drei besprochenen Richtungen: Folge, Grund
(subjektiv) und GeltungsVoraussetzung (objektiv) vor sich geht.
Jene konstitutiven Momente der Bedeutung stellen somit die

spezifischen Achsen der (aktuellen) Bedeutungsdetermination dar.
Dabei sind die beiden subjektiven Achsen (Folge, Grund) nicht
voneinander zu trennen, jede Interpretation einer Aussage weist
dieser einen Grund wie anderseits einen Folgesachverhalt zu,
während die objektive Achse (Geltungsvoraussetzung) selbständig
verläuft. In ihrer Fähigkeit, einander zu vertreten, sind die drei
Achsen äquivalent.

Folge, Grund und Voraussetzung bilden die drei Achsen der
regulären (subjektiven beziehungsweise objektiven) Determination. Im
imaginären Ergebnis ihrer gegenseitigen Repräsentation entsteht
eine vierte - transzendentale - Achse, nämlich diejenige der
pseudoregulären Wesensdetermination.

Die bisher gewonnenen Daten erlauben uns nunmehr, die

Deutung der vier Axiome in formaler Hinsicht in Angriff zu nehmen.
Zu diesem Zwecke machen wir die gefundenen spezifischen
Determinationsrichtungen zu den formal gleichgültigen Determinanten
und fragen nach dem Sachverhalt, welcher die darin gestellten, in

162



den Eigenschaften der vier Determinationsachsen gegebenen Glie-

derungs- und Äquivalenzbedingungen erfüllt.
Die Antwort, die wir auf diese entscheidende Frage finden, erfolgt

jedenfalls durch eine Hypothese. Alle Sachverhalte sind ausnahmslos

hypothetisch. Niemals sind die Determinanten einer Interpretation

so beschaffen und gelagert, daß sich eine einzige, ausschließlich

denkbare, eine «absolute» Lösung ergäbe. Wir können die
Deutungsbedingungen stets nur aus der Beobachtung gewinnen, und
zwar entweder aus der Beobachtung der wechselnden willkürlichen
Aussageumgebung, oder aber aus der Betrachtung des in der
aktuellen Interpretation ans Licht tretenden Wesens des Bedeutungsgebildes.

Es gibt keine andern Quellen, aus denen wir die Umstände
der Determination schöpfen könnten. Demgemäß ist auch in diesem
Fall das Determinationsresultat eine Hypothese, die wir dadurch
werden verifizieren müssen, daß wir sie dem Text der vier Axiome
unterlegen und nachsehen, ob sie dem Inhalt der Formeltexte eine

glaubhafte, auch das gegenseitige Verhältnis der Formeln befriedigend

bestimmende Gestalt geben. Die Hypothese, die wir hier auf
ersten Anhieb bilden, zeigt uns das prinzipielle Argument, in
formalem Sinne, im Sachverhalt der Funktion.

Der Funktionsbegriff steht in mehrfachem Sinn schon längst im
Zentrum der wissenschaftlichen Betrachtungsweise. So lag es nahe,
die Hypothese gleich derart zu wählen, daß sie uns das formale
Prinzip der Determination in der Gestalt eines von jeher in der
Wissenschaft eingebürgerten Sachverhalts lieferte. Immerhin müssen

wir diese hypothetische Lösung den vier Formeln unterlegen,
einerseits zur Kontrolle ihrer Angemessenheit, anderseits aber auch,
um diejenigen formalen Begriffe zu finden, welche den Inhalt der
Formeltexte jeweils in einfachster Weise zusammenfassen.

Bei dieser Verifikation kommt nun der eingangs erwähnte Vorzug

jener undefinierbaren Ausdrücke: «Identität», «wenn-so»,
«entweder-oder» und der Terminus der «Begründung» voll zur
Geltung. Allerdings bieten diese Wendungen der begrifflichen
Auslegung der vier Texte einen fast allzuweiten Spielraum. Es dürfte
sich daher empfehlen, die positiven Disziplinen, in welchen der

Funktionsbegriff am gereiftesten zum Ausdruck gelangt, nach den

hauptsächlichsten Charakteristika zu befragen, die dort der Funktion

zugeschrieben werden. Nehmen wir zum Beispiel die einfache
Funktion: y ax, so ist damit wohl in erster Linie gesagt, daß y

163



gleich ax sei (es kann ax substituiert werden), ferner, daß y von ax
abhängig sei und den Ausdruck ax (beziehungsweise die darin
gesetzten Bedingungen) erfülle. Damit haben wir bereits einige
Anhaltspunkte, welche uns erlauben, die Kongruenz unseres hypothetischen

Ansatzes mit dem Text der vier Axiome zu prüfen. Wir
gelangen damit zu den folgenden Begriffsbestimmungen :

1. Der Begriff der Identität in formalem Sinne
verwendet entspricht dem Begriff der Gleichheit;

2. Der Ausdruck «wenn-so» entspricht zwanglos

dem Begriff der Abhängigkeit:
3. Der Ausdruck «entweder-oder» entspricht

gleichfalls ungezwungen dem Begriff der Bedingtheit;
4. Und nur der Terminus der «Begründung»

bereitet einige Schwierigkeiten. Vergegenwärtigen

wir uns den eigentümlichen Charakter

dieser Verknüpfung, so werden wir Mühe
haben, das formale Verhältnis anzugeben, das

darin zum Ausdruck gelangt. Wir wählen
versuchsweise den Begriff der Ähnlichkeit.

Dieser Begriff scheint am ehesten hieher zu gehören. Grund und
Folge ergänzen einander, und zwar auf dem Boden der
«ähnlichen Situation», aus der die Einheit von Grund und Folge
erwächst. Denken wir umgekehrt an konkrete Fälle von Ähnlichkeit

— etwa zwischen zwei Menschen — so werden wir unwillkürlich

nach einem Begründungsverhältnis suchen, welches die beiden

einander ähnlichen Personen umspannt. Jedenfalls bezeichnet

«Ähnlichkeit» nicht irgendeinen geringeren Grad der «Gleichheit»,

sondern allenfalls eine besondere repräsentative Form des

Gleichheitsverhältnisses.
Wir erhalten also für die vier Formeltexte die vier Begriffe:

Gleichheit, Abhängigkeit, Bedingtheit, Ähnlichkeit ; in ihnen spiegelt

sich formal der primäre Inhalt der Axiome. Daß die betreffenden

Formeln in der anfangs hingesetzten Gestalt von Aussagen von
der Wahrheit und vom Irrtum reden, braucht uns nicht zu stören.
Denn in jener Fassung handeln sie von Regeln des begrifflichen
Aufbaues unserer Aussagen, mithin überhaupt von ganz andern
(methodologischen) Verhältnissen, als wir sie hier, beim Prinzip der
Determination, im Auge haben.

164



Im Zusammenhang und als Ergebnis unserer bisherigen Erörterungen

schreiben wir den vier Axiomen folgende primäre
Fassung zu :

1. A gleich C 1. A gleich (nicht B) ;

oder besser:
2. A abhängig von C

3. A bedingt durch C

4. A ähnlich C

2. A abhängig von (nicht B) ;

3. A bedingt durch (nicht B) ;

4. A ähnlich (nicht B).

Im Rahmen der Funktion sind die vier Formeln einander
äquivalent, sie sind voneinander abhängig, durch einander bedingt
sowie einander ähnlich - das heißt einander gleich.

Aber wie verhält es sich nun mit dem logischen Prinzip?
Wodurch unterscheidet sich dieser besondere Fall vom formalen Sinn
des Determinationsprinzips oder von irgendeiner andern Gestalt
desselben

Man darf nicht meinen, es gebe ein «logisches Prinzip» als

selbständigen prinzipiellen Sachverhalt neben den Prinzipien und
unabhängig davon, wie wir sie sonst kennen oder bilden mögen. Das

Prinzip der Bedeutungsdetermination ist nur eines und durch das

gesamte Bedeutungsgeschehen hindurch dasselbe. Reden wir also

von verschiedenen Prinzipien — wie unter anderem vom logischen
Prinzip — so kann dies nur heißen, daß wir jenes Prinzip der
Determination in mannigfachem Sinne zu verstehen beziehungsweise in
den Axiomen durch jeweils besondere Begriffe zu bezeichnen haben.
Was ist nun gemeint, wenn wir vom Determinationsprinzip im
«logischen» Sinn reden, wie stellt sich uns das «logische Prinzip der

Bedeutungsdetermination» dar
Betrachten wir die Momente, welche uns aktuell zu Bewußtsein

kommen —in der Rede, in der Schrift, in sinnlichen oder gefühlshaf-
ten Daten — ganz imbefangen auf die Bedeutung hin, die sie für uns
fallweise besitzen, so werden wir bemerken, daß wir sie normalerweise

im Sinne von Vorgängen, Gegenständen oder Geschehnissen

interpretieren. Der Sachverhalt, über den wir beispielsweise in
unsern Aussagen reden, ist zunächst stets ein Vorgang, ein Gegenstand

oder überhaupt ein Geschehnis, und dieselbe Bedeutung
erhält gleichsam automatisch alles, was uns im täglichen Leben
anschaulich begegnet. Was drückt sich aber in dieser sachlichen Kon-

165



figuration der Bedeutung eigentlich aus Was meinen wir, wenn
wir die auf uns einströmenden Daten in einer derartigen - aus
Gewohnheit selbstverständlichen und kaum mehr als etwas besonderes

empfundenen — Interpretation auffassen
Man pflegt darauf etwa zu antworten: Jene Geschehnisse drük-

ken das Wesen der Welt aus, wobei der Terminus «Welt» einen
gemeinsamen Namen für alles, was sachlich «der Fall» ist, bildet, also

zur Bezeichnung des Inbegriffs der eo ipso sachlichen
Bedeutungsdetermination dient. Im «Wesen der Welt» werden wir infolgedes-
den das Prinzip der sachlichen Konfiguration erblicken dürfen,
oder anders gesagt, das Prinzip der Bedeutungsdetermination in
seinem allgemeinsten Sinne. Wir haben hiefür ein jedermann
geläufiges Wort: das Dasein. Im «Dasein» ruht die Welt, und das
Dasein ist es, was in der Welt auf mannigfaltige Weise zur Gestaltung

gelangt. In allem, worüber wir täglich reden, meinen wir
eigentlich das «Dasein», und zwar empfinden wir es als dasjenige
Moment, in welchem der Grund wie auch die Gewähr für die Einheit

unseres Erfahrungsbestandes zu suchen ist. Im Dasein wurzelt
alles, was für uns Bedeutung trägt oder tragen könnte, alle

Vorgänge, wie alle gegenständlichen Gebilde, seien sie theoretischer,
praktischer oder moralischer Natur. Und soweit wir im «Dasein»
das Wesen der in der Erfahrung ausgebreiteten Welt erblicken,
bezeichnen wir das darin bestehende Prinzip als das Prinzip der
Erfahrung oder das transzendentale Prinzip der Bedeutungsdetermination.

«Dasein» und «transzendentales Determinationsprinzip» sind
Wechselbegriffe. Sie drücken beide in verschiedenem Gewände ein
und denselben Sachverhalt aus. Was aber soll das «logische Prinzip»

Offenbar haben wir darunter das in besonderer Weise
aufgefaßte Wesen der Welt zu denken, oder, anders gesagt, das
transzendental genommene, hier jedoch in einer bestimmten spezifischen
Prägung verstandene Prinzip der Bedeutungsdetermination.

Wir können zum Beispiel mit dem Begriff des «Daseins»
denjenigen der «Wirklichkeit» verbinden, das heißt im Dasein die
«Wirklichkeit» sehen. Dann ist jedes Geschehen eine Verkörperung
des Wirklichen; und über das Dasein redend, sprechen wir über
Wirklichkeit. Die Welt besteht als «reales» Gebilde in einer Bedeutung

unserer Aussagen, welche durch das transzendentale Prinzip
in spezifischem Verstände determiniert ist.

166



Anderseits aber können wir auch das Dasein im Sinne der «Ewigkeit»

verstehen. In diesem zweiten Fall ist in jenem Bedeutungsgestalten

- etwa der Welt - die Ewigkeit gemeint; Vorgänge, Dinge
und Geschehnisse drücken nicht «Wirkliches» aus, sondern eine
Form des Daseins, die unwandelbar «schlechthin» ist, weil sie einer
Auffassung des transzendentalen Determinationsprinzips - des
Daseins - entspringt, welche die darin ruhende Bedeutungsdetermination

nicht durch «Wirklichkeit» geprägt erscheinen läßt.
Es hängt von gewissen Entscheidungen in unserem Verhalten

zum Leben ab, ob uns das Determinationsprinzip in der einen oder
andern Weise gegenwärtig wird. Wir können uns entschließen,
handelnd ins Leben einzugreifen, um dort Erlebnisse und Erfahrungen
zu sammeln, immer im Banne von Zwecken, die uns — in Vorwegnahme

ihrer Erfüllung — eine Vielfalt von Werten vorspiegeln.
Unter diesen Umständen erhalten unsere Aussagen die Bedeutung
von Anweisungen über das einzuschlagende Verfahren sowie von
Regeln des Verhaltens; die Welt - der Inbegriff der sachlichen Be-

deutungsverhältnisse - wird zum Gesetz. Dann sehen wir uns selbst
als einen solchen besonderen Zweck inmitten anderer Zwecke, die
in unserer «Umwelt» bestehen, und denen gegenüber wir unser
Recht zu behaupten haben.

Aber nicht nur der tätige Einzelmensch, auch die Wissenschaft
steht grundsätzlich auf diesem teleologischen Boden. Was sie

erstrebt, ist die Erkundung der Mittel und Wege, welche es dem
Menschen ermöglichen sollen, die gesteckten Ziele zu erreichen. Und
was sie von der Welt erfährt, ist eine Fülle von Regeln und Anweisungen

und im besten Fall ein allgemeines Gesetz.
Doch können wir uns auch anders entscheiden. Wir vermögen

sozusagen aus dem Leben herauszutreten, um es als das Medium zu
betrachten, in welchem die Zweckgestalten angelegt sind und sich
vollenden. Dann erhalten unsere Aussagen die Bedeutung
unveränderlicher Bedingungen, unter denen die Welt als Entwurf von
Anweisungen und Regeln steht; die Welt wird zu dem alle Gestaltung

ermöglichenden und determinierenden Material.
In welchem Bereich ist nun das Logische zuhause Wie haben

wir den Standort der Betrachtung zu wählen, um die Welt als

«logisches» Phänomen zu sehen

Gewiß nicht dort, wo wir in der Welt ein «Wirkliches» meinen,
und wo die Vorgänge, die Dinge und Geschehnisse das in der Wirk-

167



lichkeit verankerte Gesetz repräsentieren. Der Versuch, das

Logische hier zu lokalisieren, ist - wie wir sahen - zum Scheitern
verurteilt. Wir haben bereits erwähnt, daß die teleologische Auffassung
der Welt dazu zwingt, das Logische in das vornehmste Hilfsmittel
des Menschen, nämlich in die begriffliche Aussage zu verlegen und
es im Aussageraum mit der Konsequenz des begrifflichen
Zusammenhanges zu identifizieren. Wir haben aber auch festgestellt, daß
eine solche Einschätzung des Logischen zu einer Logik führt, die
ihren eigenen Aufgaben entfremdet in methodologischen
Untersuchungen steckenbleibt.

Aber können wir das Logische in der Sphäre zweckfreier
Betrachtung unterbringen? Kann die Welt als das Material des «realen»

Geschehens die Heimat des Logischen sein Wie präsentiert
sie sich als eine solche «ewige» Bedingung aller Gesetzmäßigkeit

Die Welt besteht als Mitteilung; die Vorgänge, wie alle übrigen
Gebilde, welche die Welt als «Erfahrung» konstituieren, sind nur
dadurch vorhanden, daß wir von ihnen wissen, daß sie sich bemerkbar

machen, unsere Aussagen tragen und den Rahmen für die

Interpretation derselben bilden. Als das die Wirklichkeit gestaltende
Gesetz ist jene Mitteilung der Impuls, den wir empfangen und
weitergeben, als das die Ewigkeit darstellende Material ist die Mitteilung

die Sprache.
Wenn wir die Welt zweckfrei betrachten, so redet sie zu uns. Alle

Bildungen der Welt sind von diesem Standort aus Momente der

Sprache. Es gibt kein Ding in der Welt, das uns nichts zu sagen
vermöchte, und umgekehrt: was uns nichts zu sagen hat, besteht
weder in der Welt, noch irgendwo sonst.

Die «Welt» als Bedingung und Material ist «Sprache», jedoch
auf verschiedene Weise: als Wort, als Bild und als Erscheinung.
Die Auffassung der Welt als das Wort kennzeichnet den Standort
logischen VerStehens. Das Prinzip der Determination, in welchem
die Welt als das Wort beruht, ist die besondere Form der Ewigkeit:
die Wahrheit. Diese ist das aktuelle logische Prinzip der
Bedeutungsdetermination.

Sachlich hatten wir das formale Determinationsprinzip in der
Funktion gefunden. Die Wahrheit - das aktuelle logische Prinzip -
als sachliches Bedeutungsmoment determiniert, ist gleichfalls durch
den Funktionsbegriff — in logischer Formulierung - darzustellen.
Wie verhält es sich damit Welche Gestalt nimmt die Funktion in

168



diesem Sinne an und wie müssen wir die vier Axiome begrifflieh
ausstatten, damit sie die Funktion im logischen Sinne adäquat
bezeichnen

Die Funktion im logischen Sinne ist sachlich wie jede Bedeutung
ein Geschehen. Keine «Sache» ist ein fertiges, feststehendes,
endgültig gewordenes Gebilde, sondern immer ein Geschehen, das in
der Formung der Sache stattfindet. Selbst der formale Begriff der
Funktion darf nicht in der Weise verstanden werden, als handelte
es sich hier um eine abstrakte, im übrigen aber endgültig gewordene,

fertige «Sache». Auch hier ist vielmehr die Funktion ein
Geschehen, das allerdings lediglich in einem Verfahren und in dem darin

entstehenden Zusammenhang vorliegt. Dementsprechend sind
auch die Begriffe der «Abhängigkeit», der «Bedingtheit», der
«Ähnlichkeit» und der «Gleichheit» im Sinne von funktionellen Momenten

zu nehmen, in denen ein Geschehen auf besondere — formale —

Weise umschrieben ist. Dieses funktionelle Geschehen müssen wir
umbenennen, um zu Begriffen zu gelangen, welche das «logische»
Determinationsprinzip, die logische Funktion, bezeichnen. Was

besagen in dieser Hinsicht die Texte der vier Axiome

1. Für den Begriff der «Identität» setzen wir
den Begriff der Stellvertretung:

2. für den durch die Wendung «wenn-so»
repräsentierten Begriff setzen wir die Beziehung;

3. für den Ausdruck «entweder-oder» dürfte
der Begriff der Bestimmung
am Platze sein;

4. der Begriff der «Begründung» ist auch hier
nicht leicht angemessen zu ersetzen. Wir
wählen hiefür den Begriff der Ergänzung,
der uns an dieser Stelle am besten zu passen

scheint.

Die einzelnen Funktionsmomente sind auch im logischen Schema

einander in der Stellvertretung äquivalent: sie beziehen, bestimmen

und ergänzen einander — das heißt, sie treten jiireinander ein.
Die Logik ist nicht die Dienerin der Wissenschaften, sondern der

Philosophie. Diese betrachtet das Ereignis des Seins, ein nicht mehr
sachlich zu beschreibendes Phänomen, dessen man gelegentlich
inne wird, und das gleichsam wie ein Ruf ist, der ergeht und den

169



man erwidert. Die Philosophie nennt dieses Ereignis, und dasselbe

antönend will sie uns veranlassen, jenes ursprüngliche «Sein» zum
zentralen Standort der Betrachtung zu machen, von wo aus — auf
dem unmittelbaren Hintergrund der Negation — die ungezählten im
Dasein wurzelnden persönlichen Gestaltungen als individuelles
Ganzes vor unsern Augen sich bilden. Von der Philosophie erhält
die Logik ihren Auftrag. Sie hat in der sprachlichen Form des
Daseins die Bedingungen zu erforschen, unter denen das transzendente

Ereignis des «Seins» als ein mitteilbares Phänomen besteht.
Denn das Sein hat nicht bloß eine mitteilbare, sondern auch eine

unmitteilbare Seite. Mit dieser hat sich die Logik nicht zu befassen.

Ihr Bereich liegt im Mitteilbaren, das im Unmitteilbaren eingebettet,

in seinem Bestehen durch dasselbe bedingt ist. Hier - im
Mitteilbaren- hat die Logik an Hand des Schemas der logischen
Funktionen die zahllosen Möglichkeiten der Determination aufzudecken
und zu ordnen, um schließlich zum Verständnis hinzuleiten, wie in
der Stellvertretung, die alles durchwaltet, das Dasein als Wahrheit,
wie als Wirklichkeit in der «Welt», aufbaut.

Daß die Logik diese Aufgabe - freilich niemals abschließend - zu
bearbeiten fähig ist, dafür gibt es eine Gewähr : sie vermag alles,
worüber wir reden, im Worte zu spiegeln - sogar sich selbst.

170


	Gedanken zur systematischen Deutung der logischen Axiome

