
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 12 (1952)

Artikel: Prädikation und Apophansis : ein Beitrag zum Problem der Aussage

Autor: Schmidt, Gerhart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prädikation und Apophansis

Ein Beitrag zum Problem der Aussage

Von Gerliart Schmidt

I.

Die Prädikation ist eine Gestalt des Wissens. Sie hat, historisch
gesprochen, die Tradition für sich und die Aktualität gegen sich.
Die bloße «Satzwahrheit» steht nicht hoch im Kurs, sie wird als
eine abgeleitete und zweitrangige Art von Erkenntnis angesehen:
In Sätzen läßt sich nur niederlegen, was zuvor geschaut wurde,
Sätze sind also vielleicht nicht einmal Erkenntnisse, sondern nur
der Niederschlag von solchen. Aber einen Vorzug darf die Prädikation

jedenfalls für sich in Anspruch nehmen: sie kann schlicht und
einfach vorgelegt werden ; die Erkenntnis läßt sich in ihr gewissermaßen

beobachten, und man hat die Möglichkeit ständiger
Kontrolle. Was Erkennen ist, müßte gerade am Satz sich zeigen lassen.

Jedoch gibt das im Satz offen zutage liegende Erkennen dem
Nachdenken ein schweres Rätsel auf. Die gewöhnlichen
gegenständlichen Kategorien verbrauchen sich an diesem Problem, ohne

irgendwie zu seiner Klärung beizutragen. Man bedient sich z.B.
des auf Raumverhältnisse passenden Vergleichs der Inklusion und
sagt, das Subjekt sei im Prädikat eingeschlossen. Aber wie soll ein
solches Eingeschlossensein als Erkennen betrachtet werden Das
Wort «Uhrfeder» läßt die Feder als Teil im Ganzen der Uhr
eingeschlossen sein, und doch kann dieses Wort nicht als urteilende
Erkenntnis bezeichnet werden. Anderseits hat im negativen Urteil

das Gegenteil von Einschließung, also Ausschluß statt.
Allgemein kann dann für die Aussage nur gelten, daß in ihr ein Begriff
einen andern entweder ein- oder ausschließt: eine ganz belanglose
Feststellung, mit der sich nicht das geringste anfangen läßt. Die
Aussage verhärtet sich zu einem grundlosen Faktum, dessen De-

skriptionen hilflos und unzulänglich bleiben. Es gibt keine
«Realdefinition» der Aussage.

103



Immerhin gebührt zwei undinglichen Kategorien der Vorrang,
sofern sie nämlich auf das Wesen der Aussage selbst abzielen. Es
sind die Ideen der «Identität» und der «Ubereinstimmung». Beide
sollen den Grund der Wahrheit der Aussage als spekulative
Gedanken ausdrücken. Identität ist der Grund der Wahrheit der

Aussage, sofern das Prädikat mit dem Subjekt identisch ist. Diese
Auffassung setzt einen bestimmten Begriff von Wahrheit voraus, dem
sich die Prädikation unterwerfen soll. Die Konsequenz solcher

Vorentscheidung ist die Verwerfung jedes nicht tautologischen
Satzes. Wir dürfen nicht sagen «der Mensch ist gut», sondern um
der Forderung der Identität Genüge zu tun sind wir beschränkt
auf die Sätze «der Mensch ist Mensch» und «gut ist gut». Das ist
nun freilich absurd, aber es bleibt noch eine Möglichkeit offen:
Wohl sind wahre Sätze nicht einfach tautologisch, aber als Bedingung

ihres Wahrseins müssen sie die Tautologie involvieren, sie

müssen sich auf die Form des identischen Urteils zurückführen
lassen. Für Erfahrungsurteile ist zwar dieser Beweis nicht
durchführbar, aber das fällt der Beschränktheit unseres Erkennens zur
Last - die Auflösung ist möglich im Intellectus infinitus. Für den
Intellectus infinitus sind alle Sätze «analytische» Sätze; die
Basiswahrheit ist der Satz vom Widerspruch.

So betrachtet wären der Grund und die Bedingungen des

Erkennens rein intellektuell, der wahre Satz wäre aus sich heraus wahr
und daher unbedingt gültig. Im Idealfall würde die Erfahrungswelt

für die Erkenntnis nur den Stoff liefern müssen; um
auszumachen, was jeweils wahr ist, würde der Intellekt allein genügen.
Aus der Erfahrung direkt aufgenommene Erkenntnis ist provisorisch.

Aber das Problem ist damit nur hinausgeschoben; wir müssen

jetzt fragen, wie diese provisorische Erkenntnis überhaupt möglich
sei. Subjekt und Prädikat sind in solchen Sätzen so verschieden,
daß die Forderung der Identität nicht anwendbar ist. Die
Erfahrungsurteile sind falsch, oder zumindest unvollkommen. Aber sogar
eine Aussage wie die eben formulierte läßt sich nicht in die intellektuelle

Identität umdeuten, weil sie nämlich «transzendental» ist -
trotzdem sind die transzendentalen Prädikate wie wahr und falsch
Muster des Intelligiblen. Die angeführte spekulative Deutung des

Satzes erreicht nicht den Anschluß an das gewöhnliche Urteil, die
bloß grammatische Gestalt der Aussage hat nichts mit Identität
zu tun.

104



Die gewöhnliche Aussage hat den Grund und den Prüfstein ihres
Wahrseins nicht in sich selbst, sondern in dem Realen, das außer
ihr liegt und worüber sie aussagt. Die Wahrheit der Aussage ist die
Übereinstimmung mit der entsprechenden Sache, die unwahre Aussage

ist diejenige, welche im Seienden keine Entsprechung findet.
Unwahr ist dann nicht bloß der falsche Satz, der über die Sache

anders aussagt als sie sich verhält, sondern sogar der identische
Satz, der ein von allem Realen abgeschnittenes bloß logisches
Phänomen darstellt. Aber auch der wahre Satz ist ein Logisches
und schon als lautliche oder schriftliche Äußerung von der
entsprechenden Sache fundamental verschieden. Wenn daher die
Wahrheit des Satzes an der Sache selbst ihren Prüfstein und Maßstab

haben soll, dann ist dies Messen ein bloß abstrakter
Hilfsbegriff. Die Sache ist der Aussage ganz fremd, es ist vorerst nicht
einzusehen, wie sie das Wissen bestimmen soll.

Ein wesentlicher Schritt zur Überbrückung der Kluft zwischen
Sache und Wissen ist die Feststellung von Denkformen, die
zugleich Seinsformen der Dinge sind, von «Kategorien». Es steht
außer Frage, daß die Dinge irgendwie begriffen werden, sie werden

begriffen in allgemeinen grundsätzlichen Gedanken, welche
allgemeine und radikale Seinsweisen der Dinge wiederholen. Das Denken

der Dinge in Kategorien ist weder ein Tun des Denkens noch
ein Tun der Dinge, oder aber es ist beides zugleich. Die Kategorienlehre

fußt auf der Voraussetzung, daß die Dinge irgendwie schon

logisch sind. Die Dingheit der Dinge ist das zuerst Bekannte. Dann
aber zieht sich fatalerweise das Eigenwesen des konkreten Dinges
hinter die allgemeine Form zurück, es verbirgt sich in einer tieferen
Schicht der Grundrealität und muß jeweils durch den Wissens-Akt
der besonderen Aussage in die Entsprechung zum Logischen
gebracht werden. Das einzelne Ding selbst muß sich von der Kategorie,

in der es ist, zugleich abstoßen. — Wenn von der fertigen Aussage

auf die Sache zurückgegangen wird, dann ergibt sich als das
Reale an der Aussage die schon logisch aufbereitete Sache, der
«Sachverhalt». Der Sachverhalt ist in einer andern Weise

Vermittlung zwischen Ding und Erkennen als die Kategorie. Während
die Kategorie die Dingheit des Dinges, den logischen Vorsprung
vor dem Einzelnen, zugrundelegt, sollte der Sachverhalt aus dem

jeweiligen Ding selbst stammen, er will der reale Vorsprung der

Dinge im Logos sein. Dabei nimmt der Sachverhalt das Ding, aber

105



jetzt als einzelnes, in das Allgemeine der Kategorie zurück. Der

Vorsprung des Dinges verselbständigt sich zu einer logisch-realen
Schicht, der die Aussage nachgebildet werden muß. Der reale

Vorsprung des Sachverhalts vor der Aussage wirkt sich als diejenige
Positivität aus, welche Falschheit, aber auch Negation ausschließt.
Das negative Urteil ist wahr, indem sein Gegenteil mit einem
(positiven) Sachverhalt übereinstimmt. Das Ding wird als zum «schweren»,

in sich verschlossenen, dunklen Grund gehörig betrachtet,
der in das Lichte vorspringt und einen Sachverhalt ausbildet;
dessen Abbild ist die schlechthin «leichte» Prädikation, welche
die Handlichkeit der fixierten Erkenntnis hat.

Wenn also von der fertigen Prädikation aus nach dem Realen

gesucht wird, mit dem die Prädikation übereinstimmen soll, dann
stößt man auf den Sachverhalt. Der Sachverhalt ist das in der
Prädikation Vermeinte, das intentionale Objekt, als die Vermittlung

des Logischen zum Dinglichen hin. Aber ein solches inten-
tionales Objekt hat ja auch die falsche Aussage, wenn anders jede
Aussage sich als wahr weiß oder auch bloß behauptet (in der Lüge).
Gewiß ist nur der Sachverhalt der wahren (positiven) Aussage
wirklich. Aber nun stehen sich zwei kontradiktorische Aussagen
gegenüber, und jede behauptet, sich auf einen wirklichen
Sachverhalt zu beziehen. Der Sachverhalt hat einen Doppelgänger; die

Echtheit des einen oder andern kann nur erwiesen werden durch
Rückgang auf Anschauung - also durch Hereinziehen eines dritten
Sachverhalts, der als Richter über die beiden Prätendenten
fungieren muß. Dieser dritte Sachverhalt gewinnt wiederum die
Gestalt eines Urteils und stellt sich damit bereits in eine Reihe
mit den Prätendenten. Wir stehen in der Flucht eines unendlichen
Regresses: unendlich und unvollendbar ist der Rückgang in das

eindeutig Reale. — Der Sachverhalt ist damit manchmal wirklich,
manchmal nicht, er hört auf, einen realen Vorsprung vor dem fixierten

Satz zu haben. Der Sachverhalt vermag nur solange das
Dinglich-Reale zum Urteil zu vermitteln, als die Kritik stumm bleibt.
Wenn es ernst wird, schlägt er sich auf die Seite des Logischen und
läßt die Kluft zum gemeinten Ding ungemildert bestehen. Diese

Kluft ist die eigentliche Aporie der Übereinstimmungstheorie.
Die Disparatheit von Realem und Logischem, die doch gerade

die Bedingung der Realität dieses Logischen und der Logizität
jenes Realen ist, erscheint zunächst als die absolute Gleichgültig-

106



keit des artikulierten sprachlichen Ausdrucks gegenüber der
auszudrückenden Sache. Die scheinbaren Berührungspunkte durch
Onomatopoeïe verschwinden vor dem konsequenten Durchdenken
der Symbolhaftigkeit der Bedeutungsbeziehung. Die Wörter und
Schriftzeichen sind wohl selbst etwas Reales, aber sofern sie zeigen,
sind sie nicht real; verstanden werden sie stets als Bedeutungen,
nie als akustische oder optische Erscheinungen. Der vernommene
Ausdruck ist so nicht in seiner sinnlichen Äußerlichkeit auf das

gemeinte Seiende bezogen, sondern in seiner sinnhaften
Innersprachlichkeit. Diese Beziehung ist schon rätselhaft genug, aber

man nennt sie eben «symbolisch» und hält dies für eine Erklärung.
Beim Satz kommt jedoch ein weiteres Moment hinzu. Das in ihm
gemeinte Seiende soll nicht bloß unverbindlich angesprochen und
«gemeint» werden, sondern es soll im Satz eine gültige, wahre

Bestimmung erfahren. Das Wort bezieht sich nur äußerlich auf die
bezeichnete Sache, diese bleibt gegen die Bezeichnung gleichgültig.
Sie läßt sich beliebig domus - casa - maison - Haus nennen. Aber im
Satz ist die Beziehung zum Seienden wesentlich; sie wird nicht
nur nicht gleichgültig von diesem geschluckt, sondern sogar reflektiert.

Das Seiende spricht auf sein Ausgesagtwerden an. Bleibt die

Reflexion aus, so ist die Aussage damit verurteilt, sie ist falsch,
das Seiende, von dem sie gelten sollte, entspricht ihr nicht und
verleugnet sich. Die Zeichen seien arbiträr, erst ihre assertorische

Verknüpfung ergebe Wahrheit und Falschheit, lehrt uns die Logik.
Dies Phänomen ist weit erstaunlicher als die Symbolbeziehung:,
es erhält den Namen «Geltungsbeziehung». Nun erst tritt die

Schwierigkeit zutage, die alle vorangegangenen nochmals
aufnimmt und vertieft. Für den Satz «das Haus hat fünf Stockwerke»
ist der gemeinte Gegenstand ein extensives Raumding, die logische
Aussage aber ist gar nichts Räumliches, es sei denn per accidens

wie eben, auf dem Papier: die Ausdehnung der Schrift steht
in keinem Verhältnis zur Ausdehnung des Gegenstandes.
Die logische Aussage ist aber auch kein punktuelles Geltungszentrum,

von dem aus die Radien der Geltungsbeziehung zum Gegenstand

hin und in das sie, reflektiert, wieder zurückkehren könnten.
Denn die Aussage hat eine zeitliche Gestalt. Gewiß ist auch kein Ding
im Raum unzeitlich; was im Raum ist, ist notwendig auch in der

Zeit, und die Bewegung zeigt den Raum als notwendig zeitlich.
Aber die Zeitlichkeit der Aussage verbindet nicht das Logische

107



mit dem Räumlichen, sondern reißt beides schlechterdings
auseinander. Mit diesem zeithaften Logos etwas im Raum zu erkennen,
scheint genau so aussichtslos wie etwa eine Musikästhetik auf
Grund der sphärischen Trigonometrie. Die Erkenntnis von
Zeitobjekten (von Tönen, Bewegungen oder dgl.) ist um nichts klarer,
denn die Zeit der Aussage hat mit jener (immerhin raumverbundenen)

Zeit nichts gemein. Die Erkenntnis von bloßen Denkgegenständen

(«die allgemeine gemischt quadratische Gleichung») sollte

eigentlich an sich selbst zeitlos wahr sein und nicht sich in die Zeit
der Aussage verirren müssen. Die Aussage ist also aufgrund ihrer
Zeitgestalt paradox, wenngleich sie faktisch wirklich ist. Was die
Übereinstimmung nun eigentlich sein soll, wird damit noch
rätselhafter. Die Zeitgestalt der Aussage muß zunächst etwas genauer
bestimmt und beschrieben werden.

Zeitlich ist die Aussage zunächst in ihrer sprachlichen Artikulation:

sie äußert sich als eine Abfolge von Lauten. Diese Abfolge
ist mit dem normalen Zeitbegrilf durchaus zu erfassen. Aber es

genügt nicht, die äußere Gegebenheit zeichenhaft in jene Sprachzeit

aufzulösen (also z.B. die Eigenschaft dem Ding, dem sie eignet,
symbolisch hintanzusetzen), um die «Geltungsbeziehung» sich
herstellen zu lassen, denn die Zeit ist nicht die Erkenntnis des Raumes.

Vielmehr muß dann die Sprachsukzession «verstanden», d.h. auf
eine bestimmte Art im Geist zusammengefaßt werden. Es läßt sich

nun beobachten, daß das Denken nicht nuhaft «seine Verbindungen
schlägt», sondern dem Nacheinander der Sprache sich anpaßt und
selbst sukzessiv wird; freilich nicht in stetiger funktionaler
Abhängigkeit, so daß jedem Lautdifferential ein Denkdifferential
entsprechen müßte. Jedenfalls scheint diese Sukzession dem Denken

nur per accidens zuzukommen, sofern eben Denken auf Sprache
angewiesen ist und von der Zeitlichkeit der Sprache sich abhängig
macht — als Intuition bedarf es der Prädikation nicht. Folgt es aber
der Sprache, dann ist es diskursiv und bewegt sich über Symbolen
fort. Dieses Denken hat sich den Normen der formalen Logik zu
fügen, aher auch die Psychologie meldet ihre Zuständigkeit an. Das

Denken ist hier nämlich ein seelisches Geschehen und verfällt der
inneren Zeit, die nicht von der äußeren Raumzeit her bestimmt ist.

Damit ist zunächst eine Basis geschaffen, von der aus die eigenartige

Zeitlichkeit verständlich wird, innerhalb deren die
Geltungsbeziehung sich hält. Das Verstehen des Außenweltlichen ist ein

108



Vorgang, der sich in der Seele und in deren Zeitlichkeit abwickelt.
Der inneren, psychischen Zeit zuliebe lösen sich aus dem geschlossenen

Raumding Substanz und Eigenschaft, Subjekt und Tätigkeit,

Substrat und Bestimmung heraus und tragen sich hintereinander

im innerzeitlichen Strom des Bewußtseins ein, freilich nur
wieder symbolisch. Auch die denkende Erfassung eines

ausgesprochenen Satzes begibt sich in der inneren Zeit. Die Wörter folgen
einander, die darin angelegten Bedeutungsbeziehungen werden
realisiert und damit in den Bewußtseinsstrom aufgenommen. Der
Sinn des ganzen Satzes ergibt sich erst dann, wenn die Eintragung
vollständig ist. Für die Gegenwärtigkeit der bereits zurückliegenden

Einträge kommt das «Gedächtnis» auf, bzw. eine gewisse
«retentionale» Dehnbarkeit des Jetztbewußtseins.

Das Wesen der Ubereinstimmung ist damit nicht faßlicher
geworden, im Gegenteil. Wo bleibt jetzt die logische ideale Einheit
des Satzes Ein zeitliches Außereinander läßt das Getrennte irgendwie

gleichgültig gegeneinander werden, mag die eingeschaltete
Differenz auch noch so geringfügig sein. Die logische Einheit wird
in der Sukzession zerbrochen. Das Subjekt ist zuerst, dann kommt
die Kopula, und schließlich das Prädikat; was das Ganze sein soll,
ergibt sich erst am Schluß. «Am Schluß» steht aber zunächst das

Prädikat und sperrt die totale Einheit noch aus, so daß für diese

eigentlich erst nach der Rezeption der Bedeutungen im Zeitbewußtsein

Platz ist. Die Folge davon wäre, daß die einzelnen Wörter
zunächst isoliert aufgenommen werden und ihre syntaktische Funktion

erst am Schluß sich ergibt. Dieses Ergebnis aber müßte selbst
noch eine Zeitstelle beanspruchen, es liegt immer noch gleichgültig
neben den Teilen. Die Einheit des Ganzen ist unauffindbar.

Wir können wohl das Übertreten eines sprachlichen Gebildes
in das Bewußtsein erklären, aber dies geschieht dann auf Kosten
der logischen Einheit. Die psychische Zeit ist nicht über die reale
Zeit erhaben, auch sie bestimmt sich als Yerlaufsform. Wo die

psychische Zeit ihre Unabhängigkeit von der realen Zeit unter
Beweis stellen könnte, nämlich bei der Erklärung der psychischen
Immanenz von Logischem, versagt sie. Anderseits sind die
logischen Gestalten, die Bestimmungen und Relationen sehr wohl
unmittelbar in den Blick zu bringen, aber dann geben sie sich als

außerzeitlich, unzeitlich, wohl auch überzeitlich und erweisen
damit ihre absolute Sprödigkeit nicht nur gegenüber der realen,

109



sondern auch gegenüber der inneren Zeit. Zwischen Psychischem
und Logischem klafft ein Spalt, der sich dem Erscheinen verschließt.
Die Disparatheit von gemeintem Ding und der Meinung darüber
ist damit nicht aufgelöst worden, im Gegenteil, es hat sich ein neuer
Widerspruch herausgestellt, der die Ubereinstimmungstheorie
zusätzlich belastet.

Die Aporie liegt folgendermaßen. Wenn die fertige Aussage dem

Dinglichen gegenübergestellt wird, dann erscheinen beide als

unvereinbar, als völlig gleichgültig gegeneinander, und die
Übereinstimmungstheorie ist gegen die Einwände wehrlos. Wenn die Aussage

in statu nascendi, so wie sie im Aussprechen oder Hören
erscheint, ihrem vermeinten Sinninhalt gegenübergestellt wird, dann
stoßen sich beide voneinander ab und schließen sich gegenseitig
aus. Ist die Aussage fertig, dann setzt sie sich gegenüber dem Realen

ins Unrecht, ist sie werdend, dann verleugnet sie das Logische.

II.

Das Problem der Satzwahrheit hat sich in einem Labyrinth
verfangen. Es kann vielleicht wieder in Fluß gebracht werden, wenn
die dogmatischen Bestimmungen der Dingheit und des Erkennens

gesprengt und aufgehoben werden.
Das Ding sollte dem Erkennen gegenüber gleichgültig sein, während

die Realität des Erkennens diese Gleichgültigkeit des Dinges
negiert und die Indifferenz durch eine Vermittlung zu beheben
sucht. Als die fertige Vermittlung der fertigen Prädikation mit dem

jeweils schon vorhandenen Seienden ist der Sachverhalt ausgedacht
worden. Aber ist die Prädikation jemals «fertig», und tut ihr das

gemeinte Ding den Gefallen, stets das zu bleiben, was es ist Die
psychologische Auffassung lehrte jedenfalls, daß der Satz nicht auf
einmal aus dem denkenden Subjekt emittiert wird wie die gewappnete

Minerva. Trotz allen möglichen Vorbehalten gegenüber der

psychologischen Auffassung vom Werden des Satzes darf festgestellt

werden, daß, wenn die Sinngestalt der Prädikation absolut
unteilbar und unzeitlich wäre, kein noch so fundamentales subjektives

Bedürfnis die Auffächerung in der inneren Zeit erzwingen
könnte. Wenn das Subjekt im angenommenen Falle die logische
Einheit nicht geschlossen bewältigen könnte, dann würde es eben
keine Erkenntnis geben. Ferner darf das in der Aussage gemeinte

110



Ding nicht so ohne weiteres als ein ruhendes Fundament betrachtet
werden, über dem das logische Geschehen sich abspielt.

Das Seiende, über das ausgesagt wird, ist zunächst einmal da;
es ist früher als das Wissen von ihm. Zwischen dem Wissen und
dem Seienden, das gewußt werden soll, besteht so etwas wie eine
zeitliche Differenz. Freilich ist diese weder als realzeitlich noch als

innerzeitlich zu bestimmen, sie ist auch nicht daraufhin angelegt,
durch eine dieser speziellen Zeiten ergänzt zu werden. Das Voraussein

des Seienden, das der Aussage zum Gegenstand wird, hat die
Lehre von der im Medium der inneren Zeit erfolgenden mentalen
Integration des «Sachverhalts» nicht mehr bedacht. Der Realzeit
aber entfällt von vornherein die Folge, durch die und von der aus
das Zuvorsein des Dinges sich überhaupt erst herstellt. Das Zuvorsein

des Dinges vor der Aussage ist dann zu kurz gefaßt, wenn es

als Vorangehen eines Zeitpunktes vor einem andern Zeitpunkt
gedacht wird. Man kann dieser Sukzession nicht «von außen» (wie
einem Realvorgang) oder «von innen» (wie einer Abfolge von
seelischen Zuständen) zuschauen. Die Antezedenz des Dinges vor der
Aussage darüber ist unanschaulich, sie kann nur als Voraus-Setzung
sichtbar werden, und dann scheint sie logisch-unzeitlich zu sein.

In der von uns gemeinten Zeitlichkeit aber ist das Logische mit
dem Realen ursprünglich verklammert, obwohl deren Disparatheit
stehen gelassen wird. Gerade der Uberstieg in eine andere Dimension

scheint sich in dieser Zeit abzuspielen.
Der zeitliche Unterschied öffnet aus sich selbst her die Möglichkeit

einer Bewegung vom Seienden zum Wissen. Diese Bewegung
scheint freilich ein Tun des Wissens zu sein, welches das Seiende

unangetastet läßt. Das Seiende ist Ausgangspunkt und bleibt als

das Reale der Aussage zugrunde liegen. Aber anderseits stellt sich
dieselbe Bewegung auch am Ding selbst dar, indem dieses wenn
nicht zum Gewußten, so doch zum Bewußten wird und damit als

gewordene Voraus-Setzung die Aussage auf sich bezogen sein läßt.
Die Erkenntnis ist dann nicht eine mysteriöse Angleichung an ein

Gegebenes (Sachverhalt oder Ding), sondern sie hat eine eigentümliche

Weise des Erscheinens des Seienden zur Grundlage, sie hält
den vom Ding ausgehenden Vorsprung ins Logische fest. Die so

umschriebene Weise des Erscheinens heißt Apophansis. Vorerst sind
dies nur rohe Andeutungen, die eine genauere Betrachtung erfordern.

111



Als Bedingung der Einheit und Stetigkeit einer Bewegung gilt
die Bestimmtheit ihres Anfangs- und Endpunktes ; beide haben in
einer Dimension zu liegen. So kann dann nicht von einer einheitlichen

Bewegung gesprochen werden, wenn sie als Ortsbewegung
beginnt, um als qualitative Veränderung abzuschließen. Ein solcher
Fall scheint aber gerade bei der apophantischen Bewegung vorzuliegen.

Sie fängt an beim Dinglichen, um mit Logischem zu enden.
Dieser Wechsel der Dimension ist genau besehen kein anomaler
Zwischenfall, der im Zuge dieser Bewegung unglücklicherweise
eintritt; sondern diese Bewegung ist gar nichts anderes als der
Wechsel der Dimension. Die apophantische Bewegung ist Meta-
basis und erschöpft sich darin, Metabasis zu sein.

Die Apophansis ist ein Heraustreten des Dinges aus sich, ein
Erscheinen desselben; damit ist sie selbst in gewissem Sinne
Erkenntnis. Jedoch ist die Apophansis nicht prädikativ; sie ist, wie
wir sie bestimmt haben, noch nicht sprachgewordene Erkenntnis.
Andrerseits ist die Prädikation von sich aus nicht apophantisch.
Im falschen Urteil nämlich fehlt gerade der Anschluß an das

Seiende, die «Reflexion» bleibt aus ; und das «analytische Urteil» ist
deswegen leer, weil es sich bloß innerhalb des Begriffs hält, ohne

zum Seienden jeweils durchzudringen. Demnach ist also die
Apophansis das Verbindungsglied oder das Vehikel, welches das
Seiende mit der Prädikation verbindet ; die apophantische Bewegung
scheint in die Prädikation auszulaufen. Oder, von der andern Seite

betrachtet, die prädikative Erkenntnis ist das Resultat der

apophantischen Bewegung, die definitive Gestalt, als die das Reale
sich aus sich selbst herausgestellt hat. Die Apophansis ist dann
eine verbesserte Ausfertigung des Sachverhalts, nach dem die
Prädikation modelliert wird. Im Gegensatz zum Sachverhalt gilt
die Apophansis nicht als ein fertiges, vom Seienden emittiertes
Eidolon, das als eine vermittelnde «horizontale» Schicht den Raum
zwischen dem «schweren» Ding und dem «leichten» Logischen
wenn nicht ausfüllt, so doch verkürzt. Sondern die Apophansis ist
der einmalig-wirkliche «Vorstoß» des Seienden zur Erkenntnis
hin, der die Prädikation erst auslöst; der Vorstoß ist «vertikal»,
und damit durch «Richtung» und Bewegtheit vom Sachverhalt
verschieden.

Die psychologische Betrachtung der Prädikation hat nun den

Nachweis erbracht, daß die Prädikation als sprachliches Gebilde -
112



und sie ist wesentlich ein sprachliches Gebilde - an einen zeitlichen
Ablauf gebunden ist. Auch die Prädikation ist damit eine Bewegung,

sie muß sich an die Bewegung der Apophansis anschließen,
nur in geänderter Richtung. Aber eine solche Beschreibung macht
sich den Erkenntnisvorgang nach einem mechanischen Modell
zurecht. Sie ist darin verfehlt, daß sie sich zu starr an das sinnliche
Bild bindet. Es wird der Anschein erweckt, als würde der Wechsel
der Dimension bereits endgültig in der Apophansis geleistet, so daß
die prädikative Bewegung wieder gleichförmig in einem homogenen
Felde verlaufen könnte. Es scheint uns dasjenige unproblematisch
in einer Ebene zu liegen, was die Gleichförmigkeit einer phonetischen

Einheit oder eines Schriftbildes auszudrücken vermag. Dann
aber wird nicht nur die Prädikation, sondern auch die Apophansis
zu kurz gefaßt, die Apophansis ist nicht ein Prozeß und die
Prädikation dessen Ergebnis. Wir müssen zunächst das Vorurteil
beseitigen, das den Satz zum glatten, ebenen logischen Phänomen nivelliert.

Der Satz baut sich günstigenfalls auf aus den semantischen
Teilen Subjekt und Prädikat. Beide sind verbunden durch die sog.
Kopula, die entweder als dritter Bestandteil des Satzes oder als

Unterglied des Prädikats zu gelten hat. Der Satz soll beispielsweise

ein Inhärenzverhältnis ausdrücken. Das Subjekt ist dann
ein Wort, welches ein Ding nennt und repräsentiert. Die in dem
Wort angelegte Bedeutungsbeziehung ist zunächst zu erfüllen, und
dies geschieht in der Weise der Intention auf ein reales, äußeres

Ding. Das Prädikat (im engeren Sinne) ist ein ebensolches Wort
mit einer Bedeutungsbeziehung, die etwas am Ding meint und
in dieser Intention zu erfüllen ist. Die Kopula schließlich ist ein
Wort ohne eigentliche Bedeutung, ein Formalwort, das in unserem
Falle eigentlich das Zukommen der Eigenschaft für das Ding
ausdrückt und das daher, in seiner Tätigkeit realisiert, die semantischen

Begriffe zur Verbindung auffordert. Nun aber ist das im
Prädikatsbegriff Genannte unselbständig, ein bloßes Moment an
dem im Subjektsbegriff bezielten Gegenstand. Daher geht die im
Prädikat angelegte Intention nicht so sehr auf die Erfüllung der

Bedeutungsbeziehung — diese Erfüllung ist freilich immer möglich,
aber sie bedarf einer besonderen Zuwendung - als vielmehr auf die
Inhärenz im Subjektgegenstand: das Prädikat zielt nicht auf eine
außerhalb des Satzes vorgestellte abstrakte Eigenschaft, sondern

113



auf das Subjekt des Satzes. Was aber ist Subjekt des Satzes Ist
es der am Anfang stehende Nominativ, oder ist es dessen inten-
tionaler Gegenstand, der dem Satz als ganzem zugrundeliegt «Das

Subjekt» wird hier amphibolisch, es ist einerseits die in den

Subjektsbegriff gebannte Repräsentation, andrerseits die ganze reale

Grundlage der Aussage — einerseits das, wovon ausgesagt wird,
anderseits das, ivorüber die Aussage gebt. Diese Amphibolie ist in
der logisch-formalen Auffassung des Satzes nicht vorgesehen, sie

läßt die Gleichförmigkeit der Aussage fraglich werden. Man hilft
sich damit über die Schwierigkeit hinweg, daß man das Wovon als

verworrene Implikation oder als Schrumpfung des Worüber faßt.
Die ganze Grundlage ist also voll positiv und stößt sich damit gleichgültig

gegen die Aussage ab, während ihre Auf-fassung zum
Subjektsbegriff sie in die Unruhe der Negativität und
Ergänzungsbedürftigkeit setzt. Das Aussagen wäre dann ein spielerisches
Auseinandernehmen und Zusammenfügen des symbolisch aufgefaßten
Realen, bei dem eigentlich nichts herauskommt. Der Begriff des

Subjekts wäre also nicht amphibolisch, sondern nur äquivok.
Die Rolle der Repräsentation im Subjektsbegriff ist aber damit

umstritten. Ist das für die Aussage erforderliche Vorstellen des

Dinges wirklich nur die Erfüllung einer in einem Wort schlummernden

Bedeutungsbeziehung Dann müßte jedes Subjektwort einen
semantischen Inhalt haben. Es gibt aber Sätze, die als Subjekt ein
Pronomen tragen, es gibt sogar Sätze, die überhaupt ohne Subjekt
sind, wie in den klassischen Sprachen. Sind Pronomina etwa
Bedeutungen von Bedeutungen, Symbole von Symbolen Man könnte

sagen, wenn das Subjekt fehlt, dann werde ein solches eben vorgestellt,

und ein Pronomen sei ein universelles Zeichen für eine solche

Vorstellung. Aber das Pronomen bedeutet nicht die Vorstellung eines

Subjekts, es ist dem Inhalt dieser Vorstellung gegenüber gleichgültig.

Die symbolische Beziehung scheint hier anomal verkürzt.
Das Wort «Pronomen» ist überhaupt irreführend. Die sogenannten

Pronomina stehen nicht an Stelle von andern Wörtern — von
Nominen -, sondern an Stelle der Sache selbst; sie sind repräsentativ.

Am deutlichsten spricht dafür das Demonstrativum «dies».
Es meint den Hund Karo so gut wie meinen Füllfederhalter oder
eine Apfelsinenschale im Straßengraben, es zeigt charakterlos jedes
beliebige konkrete Ding. «Dies» ist kein «Für-wort», sondern ein
«Wort für» das jeweilige Reale selbst. Die Bedeutungsbeziehung,

114



die sich dann realisiert, ist allein die des Prädikats («dies ist mein
Füllfederhalter»), aber sein intentionales Objekt liegt nicht mehr
außerhalb des Satzes, sondern es ist die Vorstellung des als Subjekt
fungierenden «dies». Der angebliche Normalfall eines nominalen
Subjekts muß sich noch eine weitere ärgerliche Anomalie gefallen
lassen: den Impersonalsatz. Günstigenfalls hat er zum Subjekt ein
Atonon, das Wörtchen «es». Dieses «es» sieht aus wie ein Pronomen

und kann doch nicht dafür gelten. Vom Neutrum des

Personalpronomens unterscheidet es sich grundsätzlich dadurch, daß
sich ihm kein Nomen substituieren läßt; ferner läßt es sich nie als

Akkusativobjekt erhalten, ja überhaupt nicht in einem Objektkasus.

Ebensowenig läßt sich für das Es ein konkreter Vorstellungsinhalt

jemals ausweisen. Der Sinn der Impersonalsätze kommt demnach

ganz ohne Subjekt aus, und jenes Es ist nur eine Konzession
an die Forderungen der Grammatik. Aber sehen wir uns einmal
nach dem Sinn um. Was wird im Impersonale eigentlich
ausgedrückt - Ein Faktum, ein Geschehen, das man damit feststellt.
Impersonalia bestimmen sich als Existenzaussagen, «heute regnet
es» meint eigentlich «heute ist Regen». Wie steckt das Ist im
unpersönlichen Ausdruck Die Existenz hat genau so wenig eine

Bedeutung wie - gerade jenes Es. Und in der Tat wird mit dem
bescheidenen Es das Sein genannt; nicht das vorgefundene Seiende
oder dessen allgemeiner Charakter, sondern das Sein, welches
überhaupt erst das Seiende sein läßt. Man mag es auch «die Welt»
nennen.

Die beiden unsemantischen Nennungen, das Dieses und das Es,
sind nicht Anomalien des Sprachgebrauchs. Es sind vielmehr die

umspannenden polaren Grundweisen des Satzsubjekts. Die
vermeintlichen Normalfälle, die Sätze mit substantivischem Subjekt,
sind bloße Sonderfälle, und je schon zwischen den beiden Extremen
befaßt. Vielleicht ist die nominale «Bedeutung» gar keine letzte
Gegebenheit, die man einfach hinnehmen muß, sondern ein Typus,
der sich aus jener Zwischenstellung ergibt. So wie jedes allgemeine,
besondere, individuelle Seiende schon seine Seiendheit zugewiesen
hat im Umfassen der Welt, als ein Dieses in der Welt stehend, als

ein Weltwesen dem Hier und Jetzt Halt und Gehalt gebend, so mag
auch jede Bedeutung zu verstehen sein als ein in dem Es einbehaltenes

Dies. Ist das Substantiv, das als Subjekt eines Satzes

figuriert, überhaupt ein Symbol, welches eine Vorstellung evoziert und

115



damit die Verbindung zu einer Sache herstellt Nur eine gewaltsame

Deutung kann dies behaupten. Subjekt eines Satzes ist nie
eine bloße Bedeutung (es sei denn, sie werde materialisiert),
sondern immer schon die Sache selbst. Bei genauerem Zusehen zeigt
sich das sogenannte Symbol leicht verändert : es ist ihm der Artikel
vorgesetzt. Der bestimmte Artikel hat sich bezeichnenderweise aus
dem Demonstrativum entwickelt, er ist ein verkümmertes Demon-
strativum. Der Artikel ist für das Satzsubjekt nicht belanglos,
sondern er ist die Hauptsache. Auf die Zeichenhaftigkeit kommt es

gar nicht an, sondern auf den hinweisenden Charakter. Der Satz
«die Hauswand ist feucht» sagt nichts über die Bedeutung Hauswand

oder über die Hauswand im allgemeinen — beide können ja
nicht feucht sein -, sondern über diese Hauswand hier oder jene
Hauswand dort : über eine Hauswand schließlich, die irgendwo und
von irgendwoher in der Welt bereits «diese» ist, eine einzelne,
konkrete, bestimmte Hauswand. — Aber wie ist es beim unbestimmten
Artikel Das Subjekt, das aus einem Substantiv mit unbestimmtem

Artikel besteht, ist noch nicht ein Dieses, es ist aber auch keine

ungerichtete blasse Allgemeinvorstellung: das Wörtchen «ein» in-
dividuiert bereits. Der Zeigecharakter auch dieses Subjekts kommt
sofort nach: in Gestalt des determinierenden Relativsatzes, der
dem so eingeführten Substantiv folgt, außer wenn es sich um eine

Definition handelt. Die Definition nimmt allerdings das

Allgemeine oder auch die Bedeutung zum Subjekt, aber sie macht
dies ausdrücklich; daher ist die Definition überhaupt keine

Aussage. — Aber wie steht es mit rationalen Urteilen etwa der
Mathematik? «Der Kreis ...» meint nicht diese bestimmte Figur, der
Ausdruck meint auch nicht irgendeinen Kreis hier oder dort,
sondern den Kreis schlechthin. Ist das fünfbuchstabige Wort nicht
ein Symbol, das eine Vorstellung evoziert? Der Kreis als
mathematischer Begriff ist real definiert, er ist von seiner Realdefinition
unabtrennbar, und so ist Subjekt nicht eine verschwommene

Allgemeinvorstellung, sondern im strengen Sinne der Begriff des Kreises

als das definierte mathematische Konkretum.
Es ist damit erwiesen, daß die übliche Auffassung von der

symbolischen Evokation einer Vorstellung für das Satzsubjekt
nicht zureicht. Subjekt des Satzes ist nicht eine Vorstellung der
Sache oder gar ein Zeichen für diese Vorstellung, sondern Subjekt
des Satzes ist die Sache selbst. Wenn die Sache unmittelbar gegen-

116



wärtig ist, dann können unsere klassischen Sprachen sogar darauf
verzichten, überhaupt ein Subjekt sprachlich zu kennzeichnen; die
modernen Sprachen vermögen dies noch im Imperativ. Wie macht
es die Sprache, das Reale so ohne weiteres in ihren Bereich
hereinzuziehen Man kann ebensogut fragen : wie bringt es das Reale

fertig, so in das Sprachphänomen vorzuspringen - wie ist die Apo-
phansis überhaupt möglich Die Sache springt nicht nur so weit
vor, daß sich «symbolisch» ein Zipfel von ihr erhaschen läßt,
sondern die Sache wird im Satz selbst gegenwärtig. Diese Gegenwart
wird bezeichnet durch das Demonstrativum. Das Demonstrativum
kann durch ein Substantiv ergänzt werden (es schwächt sich dann
zum Artikel), aber das symbolische Verweisen des Nomens ist
sekundär, es schärft und dirigiert nur das Zeigen des Artikels.

Das Subjekt des Satzes, von dem ausgesagt wird, ist die Sache
selbst. Das Subjekt, das dem Satz als ganzem Sprachphänomen
zugrunde liegt, ist die Sache seihst. Der Ubereifer der logischen
Theorie hat also eine überflüssige, wenn nicht gar falsche
Unterscheidung getroffen. Das Subjekt-wovon kann und will gar nichts
anderes sein als das Subjekt-worüber. Beide unterscheiden sich

nicht, die Unterscheidung ist eine Zutat der äußern Reflexion. Aber
werden nicht zwei Hinsichten von Subjekt geltend gemacht Wie
sind beide zu vereinbaren, wie können sie nebeneinander bestehen
Nebeneinander bestehen sie eben nicht, die Sache ist nicht zweimal

da, und sie ist auch nicht von zwei Seiten zu betrachten.
Sondern das reale Substrat hat sich ins logische Subjekt kontinuiert;
es ist so in dieses übergegangen, daß die vorherige positive Form
restlos und spurlos in das logische Subjekt aufgehoben ist. Sobald
es das Subjekt-wovon gibt, hat das Subjekt-worüber aufgehört zu
sein; es ist nicht vernichtet, sondern verschwunden und war nie
zuvor dagewesen. Anderseits, sobald die Aussage «gemacht ist»,
d. h. formuliert, verstanden, abgetan, taucht das Subjekt-worüber
wieder auf, es bietet einen geschlossenen Anblick oder ist eine

kompakte Vorstellung und zeigt sich als dasjenige, von wo das

Aussagen seinen Anfang nahm, was ihr zugrunde lag. Aber die
kompakte Vorstellung läßt wieder nicht zu, daß ein logisches Doppel
von ihr als mentales Residuum neben ihr gespenstisch umgeht. All
das harrt freilich noch der Aufklärung.

Daß die Sache als der reale Grund, von dem die Aussage ihren
Ausgang nimmt, den Vorsprung in den Logos vermag, ist nicht vor-

117



stellbar. Die logische Theorie des Satzes glaubt daher, daß sich in der
Prädikation zwei Begriffe verbinden: zwei Begriffe sind freilich
homogen, ihre Verbindung läßt sich so leicht denken wie die von
zwei Stricken oder von zwei Fernsprechapparaten. Gewiß ist eine

Verbindung von Begriffen leicht möglich, aber die «Kopula» heißt
dann nicht «ist», sondern «und». Daß aber im Satz eine solche
mésalliance wie die zwischen Begriff (d. i. Prädikat) und Realem
stattfindet, ohne daß diese Verbindung sich mit der bequemen
Vorstellung einer symbolischen Beziehung erklären ließe, ist tatsächlich

unausdenkbar. Trotzdem ist diese Metabasis in der ganzen
Härte ihrer Paradoxic die Grundbedingung für die Realität der
Urteilserkenntnis, oder die Wahrheit der Aussage. Das Erkennen
ist schon seinem Begriff nach metabatisch. Die Lehren des Realismus

und des Idealismus suchen die Spannung zwischen Realität
und Logos gewaltsam zu beheben, indem sie das Ideale in Reales
oder das Reale in Ideales umzudeuten versuchen. Die Kompromisse,

für die noch die größte Wahrscheinlichkeit spricht, suchen
den Gegensatz zu vermitteln und etwa durch Annahme eines
Sachverhalts, der zwischengeschaltet wird, zu mildern und auszugleichen.

Hier dagegen soll versucht werden, die Metabasis einmal in
ihrer ganzen Härte zur Geltung zu bringen und auszutragen.

III.
Die äußere sinnliche Erscheinung der Aussage ist also dazu

angetan, über die in der Prädikation selbst herrschende Spannung
zwischen realem Subjekt und logischem Prädikat hinwegzutäuschen.
Die Prädikation ist nicht als leichtfaßliche Gestalt aus einer
bestimmten Schicht des Geistigen herauslösbar, sie ist kein horizontales

Phänomen, das sich ganz innerhalb des Logos hielte, sondern
sie ist selbst Uberstieg vom Realen zum Logos. Die anfangs
erwähnte Identitätstheorie, welche die Aussage anhand der
mathematischen Gleichung begreift, mutet der Aussage statische
Abgeschlossenheit zu und läßt so den Gedanken an eine Metabasis gar
nicht aufkommen. Es gibt Sätze, die dieser Auffassung tatsächlich
entsprechen: die Definitionen. Auch die sogenannten analytischen
Urteile, die eine Definition immer voraussetzen und von dieser

impliziert werden, gehören hierher, obwohl von einer strikten

118



Gleichung nicht mehr gesprochen werden kann. Aber eine Definition

ist ja keine Aussage, sie hat nichts Apophantisches. Die
Ubereinstimmungstheorie dagegen läßt eine innere Dynamik des Urteils
bereits zu, besonders dann, wenn das Urteil ein äußeres Geschehen

zum Vorbild hat. Aber das Urteil ist gerade deshalb in
Übereinstimmung, weil es alle Momente, mit denen es entspricht, in sich
versammelt hat und in ungebrochener logischer Einheit besitzt.
Die Metabasis, wenn es dergleichen überhaupt geben sollte, liegt
außerhalb ihrer, sie mag wohl apophantisch sein. — Das Wesen der

Aussage wird mit dieser Erklärung nicht getroffen.
Die Prädikation, die selbst metabatisch ist, ist eben damit auch

apophantisch. Denn dieselbe Metabasis, die in der Apophansis sich
bemerkbar machte, taucht jetzt in der Prädikation auf. Es tritt
jetzt eine Einheit von Prädikation und Apophansis zutage, die
nicht Einerleiheit ist. Der wichtigste Anhaltspunkt für diese Einheit

ist die Selbigkeit des Subjekts. Gerade dieses Subjekt ist nicht
einerlei das gleiche. Die Sache, welche dem Wissen von der Sache

voraufliegt, ist Subjekt der Apophansis. Dieselbe Sache wird in der
Prädikation als Subjekt vorausgesetzt, ihr realer Vorsprung in
logische Antezedenz umgedeutet. Das Wissen von der Sache aber
ist die Prädikation selbst. Dann ist die Sache ebensosehr Grundlage
der Prädikation im ganzen, wie sie Voraussetzung des Prädikats
ist. Prädikation und Prädikat gehören ebensogut zusammen wie

Subjekt als Grundlage und Subjekt als Voraussetzung. Ein weiteres
Paar ist der Überstieg von der Grundlage zur Prädikation (die
apophantische Metabasis) und der Überstieg vom Subjekt zum
Prädikat (die prädikative Metabasis). Die Apophansis führt zur
Prädikation hin, wie die Prädikation zum Prädikat. Die Prädikation

ist etwa die mittlere Proportionale dieser Proportion, und
irgendwie die Iteration der Apophansis.

Das Logische gilt als leicht und schwebt über dem Realen, das

durch seine Schwere niedergehalten wird. Das Logische ist dann
eine Schicht über dem Realen, und das Reale ist auch eine Schicht,
wenngleich eine viel mächtigere. Das Logische hat dann die
Möglichkeit und auch die Aufgabe, dem Realen zu entsprechen. Diese

Vorstellung, von der oben schon einmal die Rede war, ist nicht so

sehr primitiv als naiv, d.h. ungedacht. Sie zerschlägt sich an der

Konsequenz der gewonnenen Einsicht. «Das Logische» an der
Prädikation ist nicht die Summe der darin vorhandenen Begriffe

119



oder Bedeutungen, sondern das Prädikat; das Subjekt ist das Reale.
Es ist die Voraussetzung der Grundlage der Prädikation und
vertritt diese im Satz selbst. Das horizontale Gleichgewicht der
Prädikation ist damit gestört, diese taucht mit dem Subjekt in das Reale
selbst ein. Ebenso aber führt die Apophansis das Reale zum Prädi-
ziertwerden heraus. Allerdings muß stets bedacht werden, daß dies

Eintauchen und Herausführen metabatisch, und damit unvorstellbar

ist. Der Unterschied von schwer und leicht darf daher auch
nicht zu kurz gefaßt und als bloß komparativ verstanden werden.
Schwer und leicht sind hier nicht einmal Gegensätze, die sich
ausschließen, sie müßten vielmehr als toto genere verschieden gelten.
Es gibt keine Brücke zwischen ihnen, sondern nur den unvorstellbaren

Überstieg. Wir gaben ihm auch den zweideutigen Namen
«Vorsprung».

Das Schwere ist die dunkle Grundlage. Ihr Vorspringen ist ein

gewissermaßen räumliches Ausgreifen und Vorstoßen ins Logische.
Dieses ist das Leichte, es fängt den Vorsprung auf, aber die Grundlage

ändert sich dabei zur Voraussetzung, der «räumliche»
Vorsprung des Zugrundeliegenden wird zum «zeitlichen» Vorsprung
des Subjekts vor dem Prädikat. Beachten wir nun, daß die Meta-
basis gerade die Disparatheit von Realem und Logischem durchsteht,

dann ist sie nicht bloß ein Durchstoß von der Grundlage zur
Prädikation und vom Subjekt zum Prädikat — sie ist nicht nur
innerhalb der Apophansis und innerhalb der Prädikation
anzusetzen - sondern die Metabasis ist jetzt ebensosehr das Überspringen

von Raumvorsprung in Zeitvorsprung, die Transaktion der
Apophansis selbst zur Prädikation selbst. Die Differenz von Realität

und Aussage, das Voraufliegen der Sache vor dem Wissen davon
ist damit selbst differenziert. Der Rückgang von der Aussage zu
deren Realität führt auf den Zeitvorsprung der Voraussetzung,
der Rückgang ist aber ebensosehr die Reduktion des apophantischen
Raumvorsprungs auf die reale Grundlage schlechthin. Diese Differenz

macht sich auch in der Übereinstimmungstheorie störend
bemerkbar : die Realität des Urteils ist zweideutig, sie ist das Ding
und der Sachverhalt. Wir halten diese Zweideutigkeit nicht für
einen Fehler, der die Erklärung der Realität des urteilenden
Erkennens belastet, sondern für die Grundbedingung der Realität
des Erkennens selbst. Die Verschränkung schafft allerdings äußerst

schwierige und undurchsichtige Verhältnisse. Schwierig ist vor

120



allem der Versuch, die Metabasis deutlich zu machen, ohne sie doch
im Verständnis zu nivellieren.

Schroff ausgedrückt ist die Metabasis eine Umsetzung von Raum
in Zeit. Diese Umsetzung, das Hervorkommen der Sache in die
Aussage, ist grundlegend für diese, apophantisch für jene. Sind dann
«Raum und Zeit» nicht von einer Bewegung umspannt Physisch
betrachtet sind Raum und Zeit in der Bewegung vermittelt.
Bewegung ist als Raumbewegung in der Zeit, die Zeit wird durch
Bewegung gemessen usw. Aber so etwas wie eine Bewegung aus
dem Raum heraus zur Zeit hin ist im physischen Bereich nicht
vorgesehen, ist hier wie überhaupt völlig undenkbar. Die Bewegung,
wie sie gedacht und vorgestellt werden kann, ist mit Anfang und
Ende in einer Zeit und nimmt innerhalb dieser Zeit einen stetigen
Verlauf. Die Metabasis aber, unter dem Begriff der Bewegung
betrachtet, ist nicht nur unstetig, sie ist auch ohne Einheit, wenn
anders die Einheit einer Bewegung die generische Gleichordnung
von Anfangs- und Endpunkt erfordert. Die reale Grundlage der
Aussage hat in ihrem Verhältnis zur Aussage den Charakter der
Ruhe, die Prädikation dagegen zeigt sich als Verlauf. Nun macht
es zwar gewisse Schwierigkeiten, eine Bewegung als anhebend zu
denken, trotzdem können Ruhe und Bewegung als sukzessive
Zustände begriffen werden. Aber die Grundlage der Aussage ist nicht
so in Ruhe wie ein Körper, sondern seine Ruhe stößt sich gegen
Bewegung schlechthin ab; sie ist Unbewegung, nicht Unbewegtheit.
Die Unbewegung in diesem Sinne kann dabei physische Ruhe oder
physische Bewegtheit befassen, sie schließt sich aber von der

Bewegung des Erkennens aus. Und gerade der Sprung in diese

Bewegtheit des Logos ist reale Erkenntnis, er macht auch auf die

Unbewegung der seienden Grundlage überhaupt erst aufmerksam.
Ähnlich wie die Bewegung könnte die Zeit das Medium der Metabasis

darstellen. Die Zeit als Form des inneren Sinnes vermag das

Heterogenste zu umspannen und einzubeziehen. Die reale Grundlage

hat allerdings in der psychischen Zeit nichts zu suchen, und
wenn sie sich durch ein Zeichen vertreten läßt (nicht die Hauswand
selbst ist feucht, sondern das, was dem Zeichen «Hauswand»
entspricht, ist verbunden mit dem, was dem Zeichen «feucht»
entspricht), so verliert sie eben alles Gewicht und wird zur leeren
Seifenblase. Das Seiende muß also wenn nicht außerhalb der Prädikation,

so doch außerhalb der Zeit der Prädikation liegen. Dieses

121



«außerhalb» beschränkt aber keineswegs die Botmäßigkeit der
inneren Zeit, sondern bekräftigt sie erst recht. Die innere Zeit
spannt sich jetzt dem Seienden gegenüber aus als ein Horizont, in
dem dieses Seiende auftauchen muß. Die Zeit ist bereits etwas
Fertiges, sie würde das Kommen des Seienden immer schon erwarten,

um dieses als Subjekt einer anlaufenden Aussage einzubezie-
hen, so etwa wie die Naturteleologie den Charakter der Zweckmäßigkeit

für jede noch unbekannte, neu erfahrene Naturerscheinung
bereit hält. Die innere Zeit ist also das immer Bereite, das Reale
ist das Zufällige, das immer schon der Möglichkeit nach erfaßt und
vorgesehen ist. — Damit wird der radikale Bruch in der Prädikation
unterschlagen und die Glätte eines bekannten Verlaufs wiederhergestellt.

Die Zeit, als Form des inneren Sinnes aufgefaßt, verträgt
sich nicht mit der Metabasis.

Was aber wäre damit gewonnen, wenn die Aussage sich wie eine

aus der Ruhe anlaufende Bewegung oder wie ein in die vorgegebene
innere Zeit fallendes Etwas begreifen ließe Auf Kosten der Metabasis

sollte damit die kinetische oder zeitliche Einheit der Aussage
erwiesen werden. Aber diese Einheit ist der Aussage gar nicht
wesentlich, die Einheit der Aussage als eines Sinnganzen würde
damit gerade preisgegeben und relativiert gegen ein Vorher und
Nachher, das gar nicht zu ihr gehört. Wenn die Aussage ihre Einheit

aus der psychischen Zeit beziehen müßte, dann wäre sie nur
relativ einheitlich, so wie die Seelenzustände, in deren Nachbarschaft

sie zu stehen käme ; die Zäsuren sind hier immer von außen

hinzugebracht, und das Kontinuum bleibt gleichgültig dagegen.
Ebenso verliert sich der schlichte Gegensatz von Ruhe und Bewegtheit

in einem offenen Horizont, und die Zäsuren werden einem
Kontinuum zugemutet, das dafür keine Anhaltspunkte bietet. Die
logische Einheit, wie sie die Aussage fordert, läßt sich überhaupt
nicht in physischen oder psychischen Vorgängen finden, und
selbst die Analogie führt hier in die Irre.

Dagegen scheint die Metabasis jede Einheit auseinanderzureißen.
Aber dies gilt nur für Einheiten, die dinglich verstanden werden.
Wenn nicht eine Einheit schon zuvor fixiert wird, der die Metabasis
dann zustößt, wenn vielmehr die Metabasis ursprünglich ist, dann
formiert sie sich selbst zur Einheit. Diese Einheit der Metabasis
als Metabasis ist nicht mehr in Grenzen einbehalten und damit auf
ein Außerhalb relativiert, sie bedarf keiner äußeren Einschränkung

122



mehr. Damit ergeben sich in bezug auf «Bewegung» und «Zeit»
andere Gesichtspunkte.

Apophansis und Prädikation sind metabatisch, sowohl in sich
wie auch gegeneinander. Die Metabasis soll «Bewegung» sein, heißt
jetzt nicht, sie soll ein Umschlagen aus einem ruhenden Zustand
in einen bewegten bezeichnen, so daß ein möglicherweise unendlicher

Zeitraum der Ruhe vorhergegangen wäre, ein möglicherweise
unendlicher Zeitraum der Bewegung folgen -würde. Die Metabasis ist
etwas anderes als eine peraßoXrj, sie ist auch nicht nur tiEzd.ßaat-
eiç âXXo ysvoç, sondern gewissermaßen el~ ànX&ç svepov, in das

schlechthin Andere. Wenn sie als Bewegung verstanden werden
soll, dann kann sie nicht mehr bloß der Ruhe, sondern nur dem
schlechthin anderen der Bewegung, der radikalen Unbewegung
entgegengesetzt sein, das heißt, die Metabasis ist selbst metabatisch.

Wenn die beschriebene Metabasis zur Prädikation gehört,
dann ist die Apophansis gerade der Uberstieg in diese Metabasis,
der Überstieg aus der radikalen Unbewegung nicht in eine schlichte
Bewegung, sondern in die Metabasis selbst. Die Metabasis der
Prädikation ist aber um nichts weniger paradox als die der
Apophansis, sie ist selbst die Iteration der apophantischen Metabasis.
Daher ist Metabasis überhaupt der Überstieg aus radikaler
Unbewegung in solche Bewegung, die wieder in sich radikale Unbewegung

übersteigt. Die Einheit der Metabasis ist deren Unendlichkeit.
Die Metabasis ist ein aktuell Unendliches, nicht ein potentiell
Unendliches wie die stetige Bewegung oder auch das (immer noch
stetige) Umschlagen.

Die Metabasis ist nicht in einer Zeit, sie ist auch nicht das

Umschlagen eines Zeitlos-Unzeitigen in die Zeit. Sie ist keine bloße

Unstetigkeitsstelle in einem zeitlichen Verlauf, der aus dem Unendlichen

kommt und ins Unendliche weitergeht. Die Zeit der Metabasis

ist allein für die Metabasis da. Sie läßt sich nicht fassen als

eine Dauer. Eine Dauer ist stets relativ auf die Grenzen, in denen
sie eingeschlossen ist, sie hat einen Anfang und es wird ihr ein Ende

gesetzt. Eine Dauer ist nie absolut, sie setzt sich fort in dasjenige,
was sie beendet. Die Zeit der Metabasis ist nicht Teil einer Zeit,
die andere Teile neben sich hätte, sondern sie ist solche Zeit, die

nur an ihrem schlechthin Andern ihre Negation hat: an der
radikalen Unzeit. Vielleicht läßt sich dies Andere als der Raum namhaft

machen, freilich ist dies dann nicht der physische oder physi-

123



kaiische Raum, sondern derjenige, der die reale Grundlage der
Aussage schafft. «Das Räumliche» ist uns hier der Titel etwa für
dasjenige, was man Substanz nennt; die dabei mitschwingende
Idee von Yorausgesetztsein, die das Wissen seinem Gesetz gemäß
damit verbindet, muß jedoch gerade getilgt werden. Das Andere
der Zeit ist in der Prädikation das Subjekt, das als vorausgesetzt
gelten muß, so zwar daß die fragwürdige psychische Zeit überhaupt
erst als Prädikat «beginnt» - und damit auch bereits «aufhört».
Die Metabasis verhält sich also in der Weise zur Zeit, daß sie Un-
Zeit umspringen läßt in Zeit, aber nicht so, daß eine sich verlaufende
Zeit ein für allemal entspringt, sondern so, daß ein unendliches

Umspringen in Zeit ist.
Die Aussage ist nicht eine simple Verknüpfung von Begriffen

oder Bedeutungen, es hat sich ergeben, daß ihr eine komplexe
synthetische Struktur zukommt, die nicht leicht ein geschlossenes
Bild ergibt, sondern paradox, ja antinomisch ist. In der Aussage
begegnen sich Raum und Zeit in einer Weise, die aller Vertrautheit
spottet. Der «räumliche» Vorsprung des Realen in die Prädikation,
die «Realität» der Aussage also, ist nicht wie etwa eine Felsnase

ein Vorsprung in einen umfassenden Raum, sondern ein
Überspringen in das schlechthin Andere der Zeit. Der Vorsprung wird
als «zeitlicher» Vorsprung einer Voraussetzung legitimiert und als

Subjekt dem Satz eingeordnet, so zwar daß der ursprünglich räumliche

Sinn als unvereinbar entschwindet. «Raum und Zeit» ist keine

figürliche Redeweise. Der Raum zeigt sich im Grundsein des

Zugrundeliegenden, die Zeit drückt sich aus in der Differenz von
Wissen und Gewußtem, zugleich taucht sie auf beim Problem der
psychischen Immanenz des Urteils. Befremdlich ist aber, daß dabei
Raum und Zeit nicht wie gewohnt in der Bewegung einfach
vermittelt sind, sondern daß sie sich voneinander wechselseitig und
die Bewegung obendrein gemeinsam ausschließen. Anderseits sind
Ruhe und Bewegung hier nicht einfach in der Einheit einer Zeit
vermittelt und kontinuiert, sie schließen sich wechselseitig aus und
negieren damit die Stetigkeit der Zeit selbst. Am unbegreiflichsten
ist die ursprünglich-synthetische Einheit dieser widerstreitenden
Elemente in der prägnanten Ganzheit einer urteilenden Erkenntnis,

so zwar daß die Antinomien überhaupt erst durch diese Ganzheit

hindurch sichtbar werden. Um dies zu erfassen, fehlt noch ein
eminent wichtiger Begriff.

124



IV.

Die Ganzheit der Aussage ist der Sinn. Der Sinn hat den Charakter

der Wiederholung.
Die Definition, das analytische Urteil sind keine Aussagen: sie

haben keinen realen Grund. Man spricht von «Realdefinitionen»,
um zu verdeutlichen, daß diese Sätze keinen Grund, kein Reales
außerhalb haben («voraussetzen»), sondern dieses Reale überhaupt
erst schaffen. Die Realdefinition ist selbst grundlegend, allerdings
schafft sie kein Hypokeimenon, sondern nur eine Hypothesis. Da
die Spannung zum Grund in diesen Sätzen fehlt, haben sie keinen
Sinn. Dies darf nicht mißverstanden werden : sie sind deshalb nicht
«unsinnig»; die Realdefinition schafft als Hypothesis erst die Basis
für einen Sinn. Damit hängt zusammen, daß eine Definition
wahrheitsindifferent ist. Wahr oder falsch kann auch das analytische
Urteil nicht sein; wenn es gegen die begriffsbestimmende Hypothesis

verstößt, ist es noch keine falsche Aussage, sondern nur ein
unrichtig gebildeter Satz. Der Sinn ist nicht dem Urteil (so wie es

gewöhnlich verstanden wird, als Behauptungssatz) immanent,
sondern er greift aus zur realen Grundlage, zur Grundlage der Aussage,
und befaßt diese notwendig mit. Die übliche Urteilstheorie nimmt
ein formales Gerüst des Satzes an, das dann inhaltlich erfüllt wird
und aufgrund dieser Erfüllung objektive Gültigkeit beansprucht.
So verstanden ist der Sinn das Prinzip des Inhaltlichen, er ist aber

deswegen jeweilig, kommt dem Satz von Fall zu Fall zu, ohne ihn
a priori zu bestimmen. Aber die formalistische Auffassung
unterscheidet naiv; den Rechtsgrund der Unterscheidung liefert die

Adäquationstheorie, die unhaltbar ist. Das Wesen des Sinnes wird
anderseits auch durch eine materialistische Sicht verdeckt, die
der formalistischen Auffassung gegenübersteht. Noch nicht sinnvoll
sind hier die Wortbedeutungen; sie bilden die Basis für den Sinn,
der sich mehreren zusammenstehenden Bedeutungen superponiert
und gewissermaßen als die Summe mehrerer Bedeutungen
herausspringt. Es ist verkehrt, die Wortbedeutungen für fixe, statische
Elemente anzusehen, die als Elemente den Sinn zusammensetzen.
Die lexikalische Mehrdeutigkeit ist kein unglücklicher Zufall der
faktischen Sprachen, dem man durch die rigorose Eindeutigkeit
einer terminologisch exakten Kunstsprache begegnen müßte (die
Terminologie ist der Feind lebendiger SprachWirklichkeit). Das

125



zuerst Eindeutige ist der Sinn, wie jeder Philolog weiß, und die
Wörter gewinnen erst im Sinn ihre jeweilige Bedeutung. Daß die

Bedeutung dem Sinn nicht nur untergeordnet, sondern auch
nachgeordnet ist, macht den metaphorischen Gebrauch von Wörtern
überhaupt erst möglich. Daß in der Hauptbedeutung die

Nebenbedeutungen wie Obertöne mitschwingen, läßt dem Wort eine
besondere «Klangfarbe» zukommen; deren Abstimmung im
«melodischen» Tenor bringt erst den ganzen Zauber der Sprache zum
Vorschein. Der Sinn bleibt dann nicht in der banalen Eindeutigkeit,
sondern er begreift das Ganze solchen Sagens.

Was Sinn ist, kann nicht auf dem Wege der Analyse und der
Abstraktion herausgefunden werden. Der Sinn ist keine nachträgliche

Vereinigung eines formalen und eines inhaltlichen Bestandteils,

er ist vielmehr die ursprüngliche Verwachsung von realem
Grund und logischer Bewegtheit, so zwar daß der reale Grund im
aktuellen Sinn kein gesondertes Bestehen mehr hat, sondern ganz
darin aufgegangen ist. Daß die apophantisch-prädikative Einheit
nicht objektiv gegeben, fertig, reglos und unlebendig sein kann,
beweist die metabatische Unruhe. Der Sinn ist immer aktuell. Aber es

ist noch abzuklären, wie diese Einheit bruchlos sein kann, wie gerade
eine Metabasis, die in der Logik als Fehler gilt, weil sie die Einheit
zumindest einer Argumentation zerstört, selbst einheitlich und in
sich geschlossen sein kann. Was sollen die Dubletten Apophansis
und Prädikation, Subjekt als Grundlage und Subjekt als Voraussetzung

Der Sinn, sagten wir, hat den Charakter der Wiederholung. Es
wiederholt sich der reale Grund im Satzsubjekt, es wiederholt sich
die Apophansis in der Prädikation, und der Zielpunkt der
Apophansis, die Prädikation als ganze, wiederholt sich im Prädikat.
Schon oben wurde unausdrücklich vom Begriff dieses Verhältnisses
Gebrauch gemacht. Die Doppelung aller Momente kann um der
konstitutiven Einheit willen nur als Wiederholung gedacht werden.
Was ist damit eigentlich gesagt

«Wiederholung» meint eine Grundweise von Entsprechung.
Nicht jede Entsprechung ist Wiederholung, eine andere Grundweise

von Entsprechung ist das Abbild. Es ist möglich, daß alle
Arten von Entsprechung sich auf diese zwei Grundweisen zurückführen

lassen, daß sie also den ganzen Bereich der Möglichkeit von
Entsprechung beschreiben. Die Adäquationstheorie denkt die Seins-

126



weise der Aussage gerade nicht als Wiederholung, sondern als
Abbild ; sie muß die Möglichkeit offen lassen, daß die symbolische
Sphäre des Abbilds und die reale Sphäre des Abgebildeten
inkommensurabel sind, daß also die Abbildlichkeit sich beschränke auf
eine Proportion charakteristischer Verhältnisse. Die «Wiederholung»

konkurriert also bei der Wesensbestimmung der Aussage mit
dem «Abbild». Es läßt sich natürlich nicht verhehlen, daß beide
Begriffe bereits aus dem Verständnis von ontischen Bezügen
aufgenommen sind und in unserem Falle als Modellvorstellungen
eingesetzt werden.

Das Abbild ist bezogen auf ein Urbild, von dem es Abbild ist.
Urbild und Abbild sind ursprünglich räumliche Gestalten im Raum.
Daß das Urbild schließlich auch als raumentrückt gedacht werden
kann, ist eine spekulative Übertragimg; räumlich muß aber das

Paradigma auch hier sein, das «Schema eines Begriffs» als «Regel»
ist kein Urbild. Wie das Urbild ein nahes Verhältnis zum Raum hat,
so ist die Wiederholung bezogen auf Zeit. Die Wiederholung muß
zunächst später sein als das, was sie wiederholt (das Wiederholte),
während die Beziehung der Abbildlichkeit gerade auf Koexistenz
beruht. Wiederholt werden können ferner nur sogenannte
Zeitobjekte, Dinge die durch Dauer charakterisiert sind, statt durch
räumliche Ausdehnung oder auch durch Ausdehnung und Dauer,
wie die körperlichen Dinge. Der Geiger kann vom Pianisten die

Wiederholung des Kammertons verlangen, um sein Instrument zu
stimmen. Aber kann der Ton a' wirklich wiederholt werden Als
der Pianist ihn das erstemal anschlug, hätte er ihn ja auch bereits
wiederholen müssen, da es ihn schon vordem gab. Der Ton a', der

gleichzeitig ein paar Straßen weiter erklingt, ist der gleiche Ton wie
der, den wir hören, aber weil er gleichzeitig ist, kann er nicht
Wiederholung sein. Der Pianist wiederholt demnach nicht den

Ton, sondern sein vorheriges Anschlagen des Tones. Nicht alle

Zeitobjekte, sondern nur Bewegungen können wiederholt werden,
und zwar nur irgendwie gestaltete und abgeschlossene Bewegungen.

Läßt sich wohl die Wiederholung auf das Abbild zurückführen
Vielleicht ist die erste Bewegung das Urbild, die zweite Bewegung
das Abbild. Aber eine weitere Bewegung kann ebensogut die zweite
wie die erste Bewegung wiederholen, sie ist doch nicht eine Kopie
der Kopie, also eine noch mindere Ableitung. Das Abbild steht eo

ipso dem Urbild an Wert nach, die wiederholende Bewegung ist,

127



abstrakt betrachtet, der wiederholten ebenbürtig; sie kann ihr im
einzelnen Fall ebensogut überlegen wie nachstehend sein. Die
wiederholte Bewegung hat nicht den Charakter des Originals, insofern
behauptet sich das Genus der Wiederholung gegenüber dem der
Abbildlichkeit. Ferner gilt das Urbild als vorgegeben, das Abbild
als nachgemacht; das Abbild ist so durch ein werkendes Tun mit
dem Urbild verbunden, das Herstellen überträgt das Urbild nach
und nach in das Material der Nachbildung und nähert diese dem

Original. Die Kopie kann das Original nie erreichen, nicht nur
was die Vollkommenheit, sondern auch was den Ort angeht.
Abbild und Urbild sind räumlich getrennt voneinander, sie haben
nichts miteinander zu tun und sperren sich gegenseitig aus. Bei der

Wiederholung verhält es sich damit anders. Es verbleibt nicht ein
seiendes Ergebnis, wir sparen hier einen Terminus: das Wiederholen

ist selbst schon das Wiederholende des Wiederholten. Das
Wiederholte stellt sich aber nicht in paradigmatischer Erhabenheit
außerhalb des Prozesses der Wiederholung, sondern es gehört selbst
mit in diesen Prozeß hinein. Um das zu verstehen, müssen wir
scharf unterscheiden zwischen gestalthaften Bewegungen und
Bewegungen als bloßen Zeitobjekten - eigentliche Wiederholungen
gibt es nur von gestalthaften Bewegungen als solchen. Auch der
«wiederholt» angeschlagene Ton ist, als von Zeit zu Zeit erfolgtes
Anschlagen betrachtet, noch keine Wiederholung im strengen Sinne.
Diese verlangt, daß die Töne eine rhythmische Einheit bilden. Es
charakterisiert das Verhältnis der Abbildlichkeit, daß das Abbild
dem Urbild gleich oder ähnlich ist ; es ist auch immer nur der gleiche
Ton a', der beim Stimmen angegeben wird, ob nacheinander am
selben Ort oder zugleich an verschiedenen Orten ist belanglos.
Wird dagegen in einer rhythmischen Figur ein Ton wiederholt, dann
ist es derselbe Ton. Dabei ist dann ein Ton nie gleich dem andern,
da jeder durch seine Stelle im Takt und sein Verhältnis zu den

übrigen Tönen als unterschieden markiert wird.
Während also Urbild und Abbild gleichgültig gegeneinander und

durch eine räumliche und wertmäßige Kluft geschieden sind, stiftet
die Wiederholung eine unauflösliche Einheit. Das Wiederholte ist
das erste und das Wiederholende das zweite, aber die Wiederholung
ist weder ein Prozeß, der vom ersten zum zweiten führt, noch das

zweite selbst, sondern die Einheit des ersten und des zweiten. Wenn
Antonius in seiner Leichenrede auf Cäsar sein hämisches «honou-

128



rable man» wieder und wieder hervorbringt, dann ist nicht das

zweite die Wiederholung eines originalen ersten, so daß dieses noch
außerhalb der Wiederholung bliebe, sondern das erste zählt bereits
mit, es gehört in die Kette der Wiederholungen schon mit hinein.
Bedingung dafür, daß überhaupt von einer Wiederholung gesprochen

werden kann, ist das Hineingehören in den Kontext dieser
einen Rede. Urbild und Abbild sind also zwei diskrete Seiende, zur
Wiederholung dagegen gehört die Kon-tinuität der Teile, ohne daß
diese jedoch im mindesten ineinanderfließen und ihre Grenzen
verschwimmen. Die Deutlichkeit der Teile gehört ebensosehr zum
Wesen der Wiederholung wie ihr Aufgehobensein im Ganzen einer

Bewegung.
Eine vollständige Beschreibung des Phänomens der Wiederholung

kann und soll hier nicht versucht werden ; es wäre vor allem
noch an die architektonische Wiederholung (Symmetrie usf.) zu
denken. Philosophisch ist zu bemerken, daß die Zeitlichkeit der

Wiederholung ausgezeichnet ist vor der Räumlichkeit des Abbilds.
Das Abbild ist im Raum, seine Möglichkeit ist ihm hier eingeräumt ;

die Wiederholung dagegen bestimmt sich aus sich her als zeitlich,
die Zeitlichkeit ist nicht eine Bedingung für sie, sondern ergibt sich
als eine Konsequenz aus dem Wesen der Wiederholung selbst. Das

vielleicht tiefste Nachdenken über die Zeit bestimmt ihr Wesen

aus der Wiederholung. Reine Wiederholung ist allein die Zeit selbst ;

es müßte gezeigt werden, daß die ontische Wiederholung auch noch
die Abbildlichkeit braucht, daß aber auch umgekehrt jedes ontische
Abbild wiederholend ist.

Diese Darlegung läßt bereits erkennen, wie viel mehr der Begriff
der Wiederholung geeignet ist, die Struktur der Aussage zu erfassen,
als der Begriff des Abbilds. Es gilt zu verstehen, wie die Apophansis
und die Prädikation trotz ihrer Unterschiedenheit eine Einheit
bilden, wie die Apophansis der Prädikation vorgeordnet ist, ohne
doch als Grund diese bestimmen zu können. Die Prädikation
wiederholt die Apophansis, sie bilden zusammen die strenge Form
einer Wiederholung, in der das zweite ebenso das erste bestimmt,
wie das erste das zweite. Die reale Grundlage wiederholt sich im
vorausgesetzten Subjekt, das Prädikat ist die Wiederholung der
Prädikation im ganzen, in der die Apophansis des Grundes terminiert.

Die Adäquationstheorie dagegen hält sich an die Abbildlichkeit.

Sie läßt die reale Grundlage einfach als Original außerhalb der

9 129



Prädikation stehen und kann nicht damit fertig werden, wie dieses

sich in der Prädikation selbst wiederfinden mag. Aber geht anderseits

mit der Kategorie der Wiederholung das Verstehen nicht zu
glatt vor sich, so daß am Ende die Schwierigkeit eingeebnet und
das Problem verdeckt wird Die Kontinuität der Wiederholung
läßt zwar die Unterschiedenheit der Elemente zu, aber eine solche
Unterschiedenheit ist nicht metabatisch. Hier macht sich der bloße
Modellcharakter des Begriffs der Wiederholung bemerkbar. Die
Modellvorstellung trägt zu kurz und muß berichtigt werden.

Die reale Grundlage der Aussage kann nicht wiederholt werden,
sie hat keine zeitliche, sondern eine räumliche Seinsweise. Sie wird
aber docb wiederholt, und das zeigt, daß ihr der Zeitcharakter
aufgeprägt wurde: in der Wiederholung erscheint das Subjekt als

Voraus-Setzung. Das Reale dagegen schließt sich von der Wiederholung

aus, die Wiederholung begreift das erste, wiederholte Glied
nicht mit. Dies geht schon deshalb nicht an, weil das Reale Grund
sein muß (Grund der objektiven Realität der Aussage) und kein
Element einer Wiederholung Grund eines andern sein kann. Da
das erste Glied der Wiederholung Grund ist und der Wiederholung
nicht angehört, ist die Wiederholung selbst metabatisch. Die
Räumlichkeit des Grundes verstattet nur die Möglichkeit des Abbilds;
somit ist vom Grund aus betrachtet das Subjekt der Prädikation
sein Abbild. Abbildlichkeit und Wiederholung aber ergänzen sich

nicht, wie in der dinglichen Sphäre, sondern sie widersprechen sich
und schließen sich aus. Die Metabasis ist eine solche vom Abbild zur
Wiederholung; die Wiederholung ist nicht faktisch da, sie wird auch
nicht auf einmal inszeniert, sondern im Wiederholen selbst geht
sie aus ihrem Gegenteil, dem Abbild, hervor.

Aber es ist nicht nur die Wiederholung metabatisch, sondern es

wiederholt sich schließlich die Metabasis selbst, eben die Metabasis,
in welcher Wiederholung erst wird. Das metabatische Vor- und
Umspringen des Realen in die Zeitlichkeit der Prädikation wiederholt

das Reale als Subjekt-wovon, wiederholt aber auch die apo-
phantische Metabasis als prädikative und wiederholt, wenn anders
die Metabasis wiederholend ist, die Wiederholung selbst. Damit
erscheint als Ergebnis und Ausgang aussagender Leistung energische

Zeitlichkeit, nicht als eine immer schon bereite Zeit-worin, sondern
als eigene Zeit aus Wiederholung. Es kommt nicht aus dem Realen
ein Eidolon in diese Zeit hinein und löst hier das Wissen aus, denn

130



wenn die Apophansis, dem Gesetz des Räumlichen folgend, sich
als abbildend anläßt, dann wird dieser räumliche Charakter zur
Wiederholung verdreht, so aber, daß das «was die Sache ist» sich
gerade in die Zeitlichkeit des Begriffs fortsetzt. Anders ausgedrückt :

In der Prädikation erscheint nicht das Seiende, sondern es erscheint
die Erscheinung dieses Seienden, seine Apophansis. Der Sinn ist
solches Erscheinen des Erscheinens.

Der Sinn hat nichts mehr gegenüber, keinen Sachverhalt, keine
Realität, womit er übereinstimmen muß. Denn er befaßt alle diese

Momente schon mit, er wurzelt selbst im Grund und ist doch logische

Helle. Daher ist der Sinn nichts «Ideales», das über den

Dingen schwebt und mit der Negation des Realen behaftet ist. Der
Sinn läßt sich nicht als logische Identität fassen. Das, was als

Voraussetzung in ihm kenntlich ist, ist das Seiende, das ihm voraufhegt

; es läßt sich außer bei mathematischen Gegenständen (welche
ihre Realdehnition sind) nicht in Logos auflösen. Das Andere der
«energischen» Zeitlichkeit des Sinnes ist die «mächtige» (es sei an
den Sprachgebrauch der Geologie erinnert) «Räumlichkeit» des

Grundcharakters. Das Subjekt der Aussage ist z.B. ein Lebewesen.
Es ist schon an sich individuiert, es hat Ausdehnung und ist im
Raum, es dauert an und ist in der Zeit, es bewegt sich oder wird
bewegt und hat so teil an der ursprünglichen Verbundenheit von
Raum und Zeit. Aber wenn dieses Seiende zum Gegenstand einer

Aussage wird, dann ziehen sich alle diese entfalteten Seinsbestimmungen

zur Mächtigkeit des Grundseins zusammen, und die
Erkenntnis individuiert zum zweiten Male. Auch der Sinn steht
zwischen Raum und Zeit, aber nicht so, daß beide sich in ihm einfach
zusammenfinden wie beim Ding, sondern so, daß sie sich
widerstreiten. Apophansis und Prädikation sind die Weisen dieses Widerstreits,

sie selbst und ihre widerstreitenden Pole sind vereinigt in
der Wiederholung. Wiederholung aber ist eine Grundweise von
Zeit, der Sinn ist gekennzeichnet durch das Ubergewicht der Zeit.
Der Sinn des Sinnes ist energische Zeitlichkeit.

Das Wesen der Sprache wird vom Sinn aus zu denken sein. Die
sprachlich formulierte Erkenntnis ist um nichts weniger fragwürdig
als die Erkenntnis überhaupt, die Satzaussage ist selbst eine
Ausgeburt jenes Widerstreits. Wir halten die alte Frage nach der
Realität der urteilenden Erkenntnis nicht für ein Pseudoproblem,
das man überspringen muß. Aber die Erkenntnistheorie alten Stiles

131



kann nicht damit fertig werden. Denn das Problem ist nicht speziell,
es läßt sich nicht methodisch erledigen, es ist ein ontologisches
Problem. Die eigentümliche Verschränktheit, Gemeinschaft der

ontologischen Begriffe muß auch hier anerkannt werden. Daher ist
eine spekulative Bemühung um gewisse ontologische Kapitel wie
«Raum», «Zeit», «Bewegung» erforderlich.

132


	Prädikation und Apophansis : ein Beitrag zum Problem der Aussage

