Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 12 (1952)

Artikel: Philosophie, Religion und moderne Physik
Autor: Hennemann, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883342

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophie, Religion und moderne Physik

von Gerhard Hennemann

Zwangsliufig ist die Kritik der absoluten Zeit und des euklidi-
schen Raumes durch die Relativititstheorie, die des Kausalgesetzes
durch die Quantentheorie in ein neues Licht geriickt worden. Daraus
meinen manche Naturwissenschaftler folgern zu miissen, alle echte
Philosophie und damit auch Erkenntnistheorie miisse durch die
Einzelwissenschaft, in diesem Falle die exakte Naturwissenschaft,
hindurchgehen. In Wahrheit ist es aber gerade umgekehrt, worauf
auch Hugo Dingler hinweist!, dal nimlich der echte Philosoph und
damit auch Erkenntnistheoretiker nicht auf der Basis der Natur-
wissenschaften philosophieren darf. Damit soll aber nicht gesagt
werden, dal} speziell die Erkenntnistheorie der Ergebnisse der Na-
turwissenschaft entraten soll. Im Gegenteil: sie mul} diese, sofern
sie vollkommen gesichert, d. h. experimentell erhirtet sind, be-
riicksichtigen. Gerade die moderne Physik (Relativitiatstheorie und
Quantenmechanik) ist zu Ergebnissen gekommen, welche die Er-
kenntnistheorie vor ganz neue Aufgaben stellen.

Wenn in unseren Tagen iiber die genannten drei Begriffe Raum,
Zeit und Kausalitit heftig diskutiert wird, so riihrt dies eben daher,
dafl neuerdings von der Physik her iiber diese Begriffe Aussagen
gemacht worden sind, die mit den iiberlieferten Auffassungen nicht
mehr iibereinstimmen, ja im Widerspruch dazu zu stehen scheinen.
Dagegen haben die Auffassungen der modernen Physik iiber Sub-
stanz und Materie in erkenntnistheoretischer Hinsicht nicht so um-
wilzend gewirkt wie die Relativititstheorie und Quantentheorie
hinsichtlich der Kategorien Raum, Zeit und Kausalitit. so daf} wir
nur diese hier behandeln wollen. Erkenntnistheorie als Grundlagen-
forschung hat nun die Aufgabe, das Wesen des Raumes und der
Zeit zu erforschen. Weiter hat sie die Aufgabe, nicht nur mit Hilfe
des Gesetzes der Kausalitit Erkenntnisse zu gewinnen, sondern

1 Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. V, Heft 4.

18



auch Wesen und Ursprung dieses Gesetzes selbst zu ergriinden,
woraus dann die Spezialwissenschaft selbst wieder Nutzen zie-
hen kann. Solche Aufgaben hat sich Kant in seinem erkenntnis-
theoretischen Hauptwerk, der «Kritik der reinen Vernunft»?2, die —
soweit sie physikalische Grundlagen betrifft — der adiquate Aus-
druck der Tendenzen ist, die in der Newtonschen Physik exakt dar-
gestellt worden sind, gestellt und zu lésen versucht.

Wesentlich ist hier, daf3 solche Aufgaben nur innerhalb der Er-
kenntnistheorie, nicht aber von der Physik selbst bewiltigt werden
konnen. Das eben heif3t, dafl nicht auf der Basis der Physik philoso-
phiert werden darf. Die Physiker erliegen hiufig der Versuchung,
Behauptungen aufzustellen, die iiber ihre Fachdisziplin hinaus in
eine andere Wissenschaft, ndmlich die Philosophie, hineingreifen
und die sich darum auch nicht mehr physikalisch entscheiden lassen.
Dagegen muf} sich der Philosoph wehren, daf} der Physiker, mag er
noch so bedeutend auf seinem Fachgebiet sein, mit rein physika-
lischen Mitteln oder doch jedenfalls ohne genaue Kenntnis der gegen-
wdrtigen philosophischen Arbeit Resultate ableitet, die philosophi-
schen Anspruch erheben und in das Gebiet der Philosophie gehiren.
Indessen kann der Physiker davon iiberzeugt sein, daf} die Philo-
sophie heute die spezialwissenschaftlichen Ergebnisse beachtet und
sich einer spekulativen Hybris so leicht nicht wieder schuldig macht.

So kénnen wir zum Beispiel aus dem Folgenden ersehen, daf} die
Kausalitit an sich in der Praxis der physikalischen Forschung selbst
keineswegs als empiristisches Faktum auftritt, also auch nicht durch
die Erfahrung bewiesen oder widerlegt werden kann. Weiter neh-
men auch der Relativitits- und Atomphysiker Raum und Zeit als
phinomenale Befunde, ebenso wie der klassische Physiker, einfach
hin als «Bedingungen der Moglichkeit aller Exfahrung bzw. Mes-
sung». Was sie «in Wirklichkeit» sind — ob subjektive Anschau-
ungsformen, wie Kant lehrte, oder metaphysische Wesenheiten
oder bloBe Zeichen fiir ein Metaphysisches — das ist der Physik als
solcher ganz gleichgiiltig. Denn es handelt sich hierbei eben nicht
um physikalische, sondern um philosophische, speziell erkenntnis-
theoretische Fragen, die deshalb auch in diesem Sektor behandelt
und beantwortet werden miissen.

¢ Zugrunde gelegt ist hier die Reclamsche Ausgabe, herausgegeben von Ray-
mund Schmidt, abgekiirzt: Kr.r. V.

19



Schon die Ausgangsposition aller Physik, niamlich die Subjekt-
Objekt-Relation, auf die wir an dieser Stelle aber nur so weit wie
sie mit der Kausalitit zusammenhingt eingehen konnen, ist eine
erkenntnistheoretische, freilich nicht im Sinne einer unproblema-
tischen Voraussetzung, sondern eher als ein Grundproblem, iiber
dessen Schwierigkeit wir uns erst allmihlich klar zu werden be-
ginnen. Wir wissen aber, daB sich diese Relation in der modernen
Physik, womit jetzt speziell die moderne Atomphysik gemeint ist,
wesentlich anders ausnimmt als in der klassischen Physik, ja daB
sie in der traditionellen Form einer scharfen Trennung des Objekts
der Forschung vom forschenden Subjekt gar nicht mehr anwendbar
ist. Es ist also schon sinngemif}, wenn wir Philosophie und moderne
Physik in Beziehung setzen, d. h. von der Bedeutung speziell der
Erkenntnistheorie fiir die Physik sprechen. Das soll nun in einigen
Punkten niher dargelegt und erliutert werden.

I. DER KAUSALBEGRIFF IN DER PHYSIK

Wir beginnen zweckmiflig mit der Kausalitdt, einem der um-
strittensten Begriffe in der modernen Physik. Der Physiker bekennt
sich zu dem ihm selbstverstindlich erscheinenden, durch die neu-
este Entwicklung seiner Wissenschaft jedoch erschiitterten Grund-
satze, nur wiederholbare oder, wie der Fachausdruck lautet, «re-
produzierbare» Effekte «zuzulassen». Damit aber setzt er schon,
noch bevor er mit der eigentlichen experimentellen oder theore-
tischen Arbeit begonnen hat, inshesondere die Kategorie der Kau-
salitiat als giiltig voraus.

Wenn sich die Physik ihrem Wesen gemill nur an das Mefbare
hilt, wobei die Messung wiederum eine Menge Theorie enthilt3, so
beschrinkt sie sich darauf, unter den meBbaren Zustinden Ursache
und Wirkung zu unterscheiden. Sie erblickt in den mit Notwendig-
keit zeitlich aufeinanderfolgenden Zustandsinderungen eines Na-
turausschnittes (eines Systems) eine Kausalkette und bezeichnet
die jeweils voraufgehenden Verinderungen als Ursachen und die
nachfolgenden als Wirkungen. Damit wird also bestimmtes rein
ridumliches Geschehen fiir den Eintritt nicht weniger bestimmten,

3 Cf. meinen Aufsatz «Zur Theorie der MeBtechnik» (Das Elektron, IV/1951,
Heft 10).

20



nachfolgenden ebenfalls rein raumlichen Geschehens ausschlieflich
verantwortlich gemacht. Es ist noch eine zu erérternde Frage, ob
das hiermit vorausgesetzte Prinzip der Kausalitit, dafl also eine
bestimmte Ursache immer auch eine bestimmte Wirkung nach sich
ziehen miisse und dall umgekehrt jede Wirkung immer eine be-
stimmte Ursache voraussetze, etwa die Bedeutung eines Axioms
(im Sinne der euklidischen Axiome) hat oder sonst etwas ist.

Des Niheren besteht nun in der sogenannten klassischen Physik
folgende Sachlage: Dem Physiker ist in einem bestimmten Augen-
blick (t°) der Zustand seiner Apparatur bekannt. Nun beobachtet
er, welche Vorgiinge sich aus diesem bekannten Anfangszustand im
Laufe der Zeit (t!, t2, t3...) ergeben. Immer aber setzt er dabei
voraus, dal auf einen bestimmten Anfangszustand die Vorginge
in stets gleicher Weise ablaufen. Die Gesetze, nach welchen diese
Vorginge ablaufen, gilt es mit mathematischer Genauigkeit zu
erfassen und in mathematischen Gleichungen, sogenannten Diffe-
rentialgleichungen, zu formulieren.

Fiir die Auffassung der klassischen Physik ist nun folgendes
wesentlich: Wenn der Zustand eines abgeschlossenen Systems in
einem bestimmten Zeitpunkt vollstindig bekannt ist, kann man
den Zustand dieses Systems in jedem spiiteren (und friitheren) Zeit-
punkt grundsitzlich berechnen. Man kann demnach sein Verhalten
fiir alle Zeiten mit beliebiger Genauigkeit voraussagen. Daf} dieses
Gesetz in der Welt, soweit sie mechanisch strukturiert ist, auch tat-
sachlich absolut anwendbar ist, ist unbezweifelbar. Die Himmels-
mechanik mit ihren Vorausberechnungen von Sonnen- und Mond-
finsternissen, Planetenkonstellationen usw., die auch fir die Ver-
gangenheit (etwa zur Zeit von Christi Geburt) exakt berechnet
werden kionnen, ist der schlagendste Beweis fiir diese absolute An-
wendbarkeit. Und so kommt man zu der Definition, daf} ein Ereig-
nis nur dann kausal bedingt ist, wenn es mit Sicherheit voraus-
gesagt werden kann.

In dieser Voraussagbarkeit oder Vorausberechenbarkeit sieht der
sogenannte Physikalismus, von dem wir spiter noch genauer spre-
chen werden, sogar den einzig angebbaren Sinn des Kausalgesetzes,
sein Kriterium. Kausalitit beruht zum Beispiel fiir M. Schlick*

4 Cf. M. Schlick: Die Kausalitiit in der gegenwiirtigen Physik (Die Naturwissen-
schaften 1931, erschienen auch in M. Schlick: Gesammelte Aufsiitze, Wien 1938).

21



allein in ihrer «Bewihrung» im Sinne dieser Voraussagbarkeit.
«Wenn wir mit Hilfe eines Naturgesetzes voraussagen kénnen, wel-
ches Ereignis auf ein bestimmtes anderes Ereignis folgen wird, und
die Beobachtungen bestiitigen die Yoraussage, dann, meint Schlick,
pflegen wir vom Bestehen eines Kausalzusammenhanges zu spre-
chen. Dabei sei es gleichgiiltig, welche Form das Naturgesetz hat,
aus dem die Voraussage abgeleitet wurde»®. Sicherist daran richtig,
daf} wir das Eintreffen von Voraussagen, wenn diese mit Hilfe er-
kannter GesetzmibBigkeiten gewonnen wurden, als Kriterium der
Kausalitit anerkennen.

Wenn aber allein in diesem Kriterium der Sinn des Kausalge-
setzes bestinde, wenn also nach der Schlick’schen Kausalitiits-
definition das Verhiltnis von Ursache und Wirkung nur derart
wiire, daf} die Wirkung verausgesagt oder vorausberechnet werden
kann, falls die Ursache bekannt ist, dann wiirde daraus folgen, da
es fiir prinzipiell nicht vorausberechenbare Ereignisse keine Ur-
sachen gibt, daf} also hier jedenfalls das Kausalgesetz im definierten
Sinne nicht «gilt».

Solche Ereignisse finden nun tatsdchlich bei radioaktiven Vor-
gingen und in der Quantenmechanik, zum Beispiel beim Uber-
springen eines Elektrons von einer duBleren auf eine innere Bahn,
statt, und fiir sie ist von einigen Physikern auch die letztgenannte
Konsequenz gezogen worden. So sagt Born, das «Kausalgesetz sei
leer», und Heisenberg folgert, daf} «seine Ungiiltigkeit definitiv fest-
gestellt» sei. Indessen sind solche weittragenden Konsequenzen,
wie aus dem Folgenden ersichtlich wird, in keiner Weise zulissig.
Mit Recht hat man darauf hingewiesen, daBl die Heisenbergsche
Unbestimmbarkeitsrelation ja gerade durch die strenge Anwendung
der Kausalitit festgestellt worden ist. Jedenfalls geraten wir den
solche Ereignisse betreffenden Ausdrucksweisen gegeniiber in eine
merkwiirdige Lage, die uns vor die zentrale Frage stellt, wie weit der
Inhalt des Kausalbegriffes mit dem der Prognostizierbarkeit zu-
sammenhiingt und eventuell iiber ihn hinausragt. Denn das Pro-
blem der Kausalitit in der Atomphysik betrifft die vollstindige
Bestimmbarkeit eines zukiinftigen Geschehens, so daBl man iiber-
haupt priziser von Determinismus spricht. Durch diese Verkniip-
fung des physikalischen Kausalgesetzes mit dem Begrift der exak-

* Zit. nach Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. VI, Heft 1.
22



ten Vorausberechenbarkeit, die 300 Jahre hindurch, ohne auf
Schwierigkeiten zu stoflen, sich in der Forschung bewiihrt hat, hat
man — philosophisch gesehen — das kategoriale Kausalprinzip tber-
spitzt und es mit einem aposteriori aus der Erfahrung stammenden
konkreten Inhalt vermengt. Infolge dieser extrem metaphysischen
Ubersteigerung wurde der Kausalbegriff seines kategorialen all-
gemein giiltigen Charakters fast entkleidet.

Diese Ubersteigerung des Kausalbegriffes, d. h. die Belastung
seines kategorialen Charakters mit inhaltlichen Momenten, hat zu
der Krise des Kausalsatzes gefithrt, wobei ausdriicklich hinzuge-
fiigt werden muB, daB sich diese Krise nur auf diese Ubersteigerung
bezieht und, worauf wir zuriickkommen werden, dazu zwingt, das
Kausalprinzip von nicht notwendig mit ihm verbundenen Prin-
zipien zu befreien. Man darf nicht die strenge Determinierbarkeit
und exakte Vorausberechenbarkeit des Einzelgeschehens mit der
apriorischen Giiltigkeit des Kausalprinzips gleichsetzen.

Neuerdings hat vor allem C. Fr.v. Weizsicker in bemerkenswer-
ter Weise darauf hingewiesen, daBl auch die moderne Atomphysik —
im Gegensatz zu oft gehorten Behauptungen — keineswegs der
Kant’schen Erkenntnislehre widerspreche und den apriorischen
Charakter der klassischen Physik leugne, sondern ihn — im Gegen-
teil — voraussetze. Ohne apriorische Voraussetzungen kénnten iiber-
haupt keinerlei physikalische Erkenntnisse gewonnen werden.

Man kann natiirlich, zum Beispiel mit Pascual Jordan, in positi-
vistischer Beschrinkung von vornherein den Kausalbegriff so defi-
nieren, dafl er nur und nur mit dem der Prognostizierbarkeit zu-
sammenfillt. Wenn man so verfihrt, geht man nur noch darauf aus,
aus bestimmten beobachteten Erfahrungen zukiinftige zu prophe-
zeien. Dann mul} man sich aber dariiber klar sein, dal} eine solche
Definition und alle weiteren Aussagen, die daraus folgen, keine
ontologische Relevanz besitzen. Denn iiber das Sein selbst, iiber die
«objektive Realitdt» sagt das Determinismusproblem gar nichts
aus, sondern es besagt nur — und damit kommen wir wieder auf die
philosophische Seite unseres Problems — «daBl der Mensch unter
bestimmten Bedingungen physikalische Vorgiinge als determiniert
ansehen und behandeln kann. Die Natur abgesehen von diesem
Kénnen tritt gar nicht vor Augen. Nur ist — bisher verhingnisvoller-
weise — das bezeichnete Konnen dennoch gerade ein solches Ab-
sehen-konnen, das erst in der Mikrophysik sein Ende findet. Die

23



Sache liegt also nicht so, daB die ,klassischen‘ Vorginge nach wie
vor ,voll determiniert* wdren, sondern so, daf} sie nach wie vor als
voll determiniert ,gelten konnen¢, oder genauer: nach wie vor voll
determinierbar sind. Freilich, auf diesen scheinbar winzigen Unter-
schied der Ausdrucksweise iiberhaupt zu achten, liegt dem Nur-
Physiker meist fern, weil in der Tat diese Folgerung, mit der die
Erfahrungen der Quantenmechanik zunichst auf die ilteren Er-
fahrungen der Physik selbst zuriickwirken, gerade in ihrer Acht-
samkeit auf nurphysikalische Formulierungen eine philosophische
Folgerung darstellt»®.

Uber das Sein selbst wird also mit dieser Voraussagbarkeit keine
Feststellung getroffen noch etwas daran geindert, ob wir bestimmte
Naturvorginge nun gerade voraussagen konnen oder nicht. Im
makrokosmischen Bereich, soweit er mechanisch strukturiert ist
(deswegen spricht man auch von «mechanischer Kausalitit»), kén-
nen wir es, im mikrokosmischen dagegen kénnen wir es eben nicht.
Hier ist es nidmlich zunichst im subjektiven Sinne nicht méglich,
mit unseren Beobachtungsmitteln (Rontgenstrahlen o. d.) wie im
Makrokosmos den Anfangszustand eines atomphysikalischen Sy-
stems genau zu bestimmen, sondern diese Feststellung ist grund-
sitzlich nur im Rahmen der von Heisenberg aufgestellten Unbe-
stimmbarkeitsrelationen méglich, die der exakte Ausdruck der
Tatsache sind, dal jede Messung eines atomphysikalischen Vor-
ganges eine Stérung des beobachteten Systems darstellt. (Der sprin-
gende Punkt in der Atomphysik ist zwar nicht, worauf Niels Bohr
immer wieder aufmerksam gemacht hat, dafl der Beobachtungsakt
eine an sichseiende Situationim Atom stirt, sondern vielmehr daf die
physikalische Wechselwirkung zwischen beobachtendem Subjekt
und beobachtetem Objekt von vornherein eine nicht zu umgehende
Bedingung der Kenntnisnahme iiberhaupt ist. Aus diesem allge-
meingiiltigen Satz, der selbstverstindlich auch in der klassischen
Physik gilt, folgt nun die quantenmechanische Unbestimmbarkeit
durch den weiteren Sachverhalt, der in den sogenannten Dualis-
musexperimenten ausgesprochen ist und sich so formulieren 4Bt :
«Die Art der Wechselwirkung zwischen Beobachter und Gegen-
stand, welche notwendig ist, um bestimmte Eigenschaften des

¢ Zit. nach Wilhkelm Kamlah: Der Mensch in der Profanitiit, Stuttgart 1949,
S. 77

24



Gegenstandes in Erscheinung treten zu lassen, zum Beispiel den
Ort, kann nicht gleichzeitig hergestellt werden mit derjenigen
Wechselwirkung, die notwendig ist, um bestimmte andere Eigen-
schaften, zum Beispiel den Impuls, in Erscheinung treten zu las-
sen»). Und zweitens kénnen wir im objektiven Sinne das Gesetz der
mechanischen Kausalitit hier deshalb nicht «anwenden», weil die
Atomteilchen nicht Kérperchen im alten Sinne der Physik sind.
Die Voraussetzungen fiir die «cAnwendbarkeit» des Kausalgesetzes
in seiner klassisch-physikalischen Formulierung sind also weder
von seiten des beobachtenden Subjekts erfiillbar noch am beobach-
teten Objekt erfiillt. Damit stoBen wir gleichzeitig auf die prinzi-
piellen Schranken der exakten Vorausbestimmung eines Natur-
vorganges, die im rein mechanischen Geschehen moglich ist. Die
Quantenmechanik hat also die prinzipiellen Schranken der exakten
Vorhersage in einem bestimmten Gegenstandsbereich aufgewiesen.

So hat uns die Atomphysik den Determinismus sozusagen aus der
Hand genommen; an seine Stelle treten hier Wahrscheinlichkeits-
aussagen. Aber auch die Wahrscheinlichkeit setzt ihrerseits wieder
eine ihr zugrunde liegende Kausalgesetzlichkeit voraus. Mit der
Voraussetzung einer wahrscheinlichkeitstheoretischen Ordnung der
Naturwirklichkeit verfillt man jedoch in denselben Fehler wie in
der klassischen Physik mit der Fiktion des gleich zu erliduternden
Laplace’schen Geistes. In dem einen Falle wird eine streng determi-
nierte Ordnung der Weltwirklichkeit postuliert, im anderen eine
wahrscheinlichkeitstheoretische. Damit aber schligt die positivisti-
sche Haltung genau so wie die allmechanistische des 19. Jahrhun-
derts in eine extrem ontologische Metaphysik um. Denn jede Aus-
sage iiber die endgiiltige Beschaffenheit der Naturwirklichkeit ist
eine unbeweisbare ontologisch-metaphysische Behauptung. Das
einzige, was man sagen kann ist, daf} die konsequent deterministi-
sche Naturauffassung, wie sie etwa noch Laplace in seinem «Essai
philosophique sur les probabilités» vertreten konnte und in dem
klassischen Satz formulierte: «Wenn es moglich wire, fir einen
gegebenen Augenblick alle Krifte zu kennen, von denen die Natur
bewegt ist, und auch die Lage der Wesen zu wissen, aus denen sie
besteht, und wessen Geist zudem umfassend genug wiire, diese Er-
scheinungen einer Analyse zu unterziehen, der konnte die Bewegung
der grofiten Korper des Universums und die der leichtesten Atome
in eine und dieselbe Formel einschlieBen. Nichts wire mehr unge-

25



wiB fiir ihn, und das Zukiinftige wie das Vergangene wire gegen-
wiirtig vor seinen Augen» — dal} diese Auffassung durch die Quan-
tenmechanik nicht nur unbewiesen, sondern widerlegt ist.

Fiir die Frage nach dem Wesen der Kausalitit und damit auch
nach ihrem Zusammenhang mit der Prognostizierbarkeit ergibt
sich aber aus dem Vorhergehenden, dall Erfahrung, sowohl klassi-
sche wie auch atomphysikalische Erfahrung, iiberhaupt nichts iiber
das Kausalgesetz aussagen, es also weder beweisen noch widerlegen
kann. Mit den Mitteln des Experiments und auch der Mathematik
ist hier also gar nichts auszurichten, sondern beim Kausalproblem
handelt es sich um ein ausgesprochen philosophisches, speziell er-
kenntnistheoretisches Problem, so dafl wir daraus die Bedeutung der
Erkenntnistheorie fiir die Physik entnehmen kénnen.

Natiirlich kénnen wir den Kausalsatz auch mit den Nur-Physi-
kern im Sinne des Empirismus als empirischen Satz deuten und die
Geltung dieses Satzes an Beobachtungen priifen. Wenn es sich dabei
zeigen sollte, daB sich innerhalb bestimmter Bereiche keinerlei
GesetzmiBigkeit im Ablauf der Naturereignisse feststellen laft, so
wire damit die Allgemeingiiltigkeit des Kausalsatzes widerlegt.
Aber iiber das Wesen der Kausalitiit ist auch damit nichts ausge-
sagt.

Erfahrung — und das ist in diesem Zusammenhang das Wesent-
liche — zeigt immer nur, daB auf einen Zustand a in der Zeit ein
Zustand b folgt usw. « Wahrgenommen» wird also immer nur die
zeitliche Sukzession. Seit Hume, dem geistigen Ahnherrn des Positi-
vismus, ist es allgemein anerkannt worden, dal} wir aus der Erfah-
rung nichts als die Regelmifigkeit gewisser Phinomene entnehmen
konnen. Wenn beispielsweise ein elektrischer Strom einen Leiter
durchflief3t, so wird eine Magnetnadel abgelenkt (und zwar immer
nach der linken Seite und entsprechend um den selben Winkel).
Aus der Hiufigkeit der Verbindung dieser beiden aufeinanderfol-
genden Ereignisse schlieft nun der Physiker, daf} diese Verbindung
eine notwendige sei, daf} also der erste Vorgang (das DurchflieBen
des Stromes) die Ursache, der zweite (Ablenkung der Magnetnadel)
die Wirkung sei. Auf eine Formel gebracht wiirde dies heiflen, daf3
von zwei aufeinanderfolgenden Ereignissen a und b a die Ursache
von b ist, wenn es unmoglich ist, daB a geschieht, ohne da3 b darauf
folgt. Aber einen empirisch feststellbaren Sinn gibt diese Erklarung
nicht, d. h. wir konnen auf keine Weise die Notwendigkeit der Ur-

26



sache-Wirkung-Verbindung empirisch feststellen. Erfahrung lehrt
also nicht, daBl der Zustand b notwendig auf den Zustand a folgt,
daf} also hier eine gesetzmiflige Folgeverkniipfung vorliegt. Diese
wird gleichsam «hinzugesetzt». Hume behauptet nun, daf} dieses
«Hinzusetzen» ein Produkt der Gewihnung sei. Doch lifit sich
schlechterdings nicht einsehen (was ja auch immer wieder gegen
Hume eingewandt worden ist), auf welche Weise durch eine
blofle Hiufung der Gewohnheitserfahrung, die gar nichts von einer
kausal-notwendigen Verkniipfung enthilt, die Idee einer solchen
Verkniipfung erzeugt werden kionne. An diesem Punkt setzt nun
Kant mit seiner These ein, daf} der Begriff dieser Verkniipfung nicht
aus der Gewohnheitserfahrung stamme, sondern a priori sei, womit
er das Kausal- wie iiberhaupt das Naturgesetz als ein synthetisches
Urteil a priori auffalit.

In der Voraussetzung dieser gesetzmdifigen Folgeverkniipfung
raumzeitlichen Geschehens steckt also die eigentlich erkenntnis-
theoretische Problematik der Kausalitiit, um die allein es uns hier
geht. Diese Voraussetzung macht iibrigens auch die Quantenme-
chanik, denn sonst kénnte sie als Realwissenschaft iiberhaupt keine
Aussagen machen. So schreibt Heisenberg”, daf} auch in der moder-
nen Physik die Anwendbarkeit des Kausalgesetzes die Voraus-
setzung jeder objektiven wissenschaftlichen Erfahrung sei. «Denn
wir konnen Verlauf und Resultat einer Messung gar nicht anders
mitteilen, als indem wir die dazu notigen Handgriffe und die Zeiger-
ablesung als objektive, in Raum und Zeit unserer Anschauung sich
abspielende Vorginge beschreiben, und wir kénnten aus einem
MeBresultat nicht auf die Eigenschaften des beobachteten Objekts
schlieffen, wenn das Kausalgesetz nicht einen eindeutigen Zusam-
menhang zwischen beiden garantierte». In der erkenntnistheore-
tischen Problematik ist das Wesentliche dies, daf} in der Abhéngig-
keit von a (Ursache) und b (Wirkung) nur die Funktion erkennbar
und in einfachen Fillen sogar mathematisch fafibar ist, nicht aber
die Art des Funktionierens selbst. Der eigentliche Nexus, die innere
Notwendigkeit des Hervorgehens von b aus a, bleibt véllig uner-
kannt. Gerade dieser Nexus aber macht den Gesetzcharakter der
Kausalitidt aus. Kein Verstand kann durchschauen, warum b ein-

? Werner Heisenberg: Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissenschaft,
8. erweiterte Auflage, Stuttgart 1949, S. 16.

27



treten mull, wenn a vorhanden ist. Nur soviel liBt sich einsehen,
dafl — unter Voraussetzung des Gesetzes — die Zustinde a und b im
wirklichen Naturgeschehen streng determiniert zeitlich sukzessieren.
Die Voraussetzung selbst aber, d. h. eben das Gesetz selbst, das
eigentliche Entspringen des b aus a, bleibt jenseits der Grenze der
Erkennbarkeit.

Im Kausalpexus wird demnach nichts erklirt, sondern nur
schlicht formuliert, daf eine durchgehende Verbindung besteht,
wobei das Erkennbare an ihr die geradlinige Struktur des Spiteren
(b) aus dem Friheren (a) ist. Wir haben es also mit einem Mini-
mum an rationaler Bestimmung, einem hypothetisch-kritischen Ver-
such, ein an sich irrationales Verhiltnis wenigstens annihernd zu
fassen, zu tun.

Die Urforderung der mathematischen Naturwissenschaft ist also
hinsichtlich des Kausalbegriffes ein methodischer Empirismus, denn
sie kennt eben nur das unmiitelbar Beobachtbare, also die zeitliche
Aufeinanderfolge von Ereignissen und deren Notwendigkeit. Dabei
hat aber der Begriff der Notwendigkeit keinen tieferen, uiber das
rein Empirische hinausgehenden Sinn, sondern er soll lediglich zum
Ausdruck bringen, daB} die Ereigniskette a~b—c . .. bisher immer
ablief, wenn a gesetzt wurde. Damit schaltet die mathematische
Naturwissenschaft das eigentliche Bewirken, das propter hoc, auf das
es aber gerade bei der Frage nach dem Wesen der Kausalitéit an-
kommt, aus dem Kausalbegriff aus. Die wahrgenommene zeitliche
Aufeinanderfolge der Zustinde a, b, ¢ . . . soll zwar eine notwendige
sein, womit gesagt ist, dal} es sich nicht um ein reines post hoc han-
delt, aber dieses post hoc kann eben nicht im Rahmen der mathe-
matischen Naturwissenschaft zu einem propter hoc erhoben werden.
So begreifen wir es, wie von hier aus der oben erwihnte Physikalis-
mus seinen Ausgang nimmt, der Sinn und Bedeutung des Kausal-
begriffes (nach der oben gegebenen Definition) lediglich in der zeit-
lichen Aufeinanderfolge meflbarer Zustinde sieht. In diesem Kau-
salbegriff, der die Vorausberechenbarkeit einschlieBt, denkt der
Experimentalphysiker, aber auch der Theoretiker setzt ihn voraus.

Wenn Kant diesen Kausalitiitsbegriff zu einem Axiom (im Sinne
der euklidischen Axiome) erhob, so wendet die moderne Physik, die
einen anderen Erfahrungsbegriff als den der klassischen Physik
gewonnen hat, etwa mit Heisenberg dagegen ein, daf} eine im Sinne
der klassischen Physik «objektive» Physik, wie sie noch Kant zum

28



Vorwurfe hatte, d. h. aber eine scharfe Trennung der physikalischen
Welt in Subjekt (experimentierender Physiker + MeBapparat) und
Objekt (zur Beobachtung stehender Naturvorgang), vom Stand-
punkt der modernen Physik nicht mehr méglich ist. Gerade der
Verzicht auf die Objektivierbarkeit des atomaren Geschehens, d. h.
eben der Verzicht auf die Beschreibung der atomaren Gegenstinde
als an sich seiende Gebilde, denen man unabhingig vom Beobach-
tungsakt Eigenschaften von der Art, wie sie in Beobachtungsakten
auftreten, zuschreiben kénnte, ist, wie schon erwihnt wurde, der
zentrale Punkt der Quantenmechanik. So kann man von ihrem
Standpunkt aus unter Beriicksichtigung dieses anderen Erfahrungs-
begriffes sagen, dafl die Naturvorgéinge nur so weit kausal (im defi-
nierten Sinne der klassischen Physik) sind, als wir sie als objektive,
von der Beobachtung unabhingige Abliufe beschreiben kénnen.

Daraus darf man aber nicht die erkenntnistheoretische Folgerung
ziehen, dafl mit dem Fortfall der Objektivierbarkeit des Natur-
geschehens, worauf an dieser Stelle nicht weiter eingegangen wer-
den soll®, auch die «Geltung» des Kausalgesetzes ohne weiteres
entfalle und die Quantenmechanik das Ungiiltigsein der Kausalitit
als solcher festgestellt habe. Was entfillt, ist nur ihre Anwendbar-
keit im Sinne der Voraussagbarkeit. Zudem hitte, wie bereits er-
wihnt wurde, eine solche Folgerung und alles, was sich daraus
ergibt, keine ontologische Relevanz.

Die Gleichsetzung der beiden Begriffe Voraussagbarkeit und Kau-
salitit beruht also auf einer Verwechslung. Gerade von den Ergeb-
nissen der Quantenmechanik her bleibt nur die Konsequenz iibrig,
da man den Begriff der Vorausberechenbarkeit von dem der Kau-
salitit trennen muf}. Die exakte Vorausberechenbarkeit, so konnen
wir jetzt gegeniiber der Definition Schlicks sagen, ist nur ein hin-
reichendes, aber kein notwendiges Kriterium fiir das Vorhandensein
von Kausalitiat. Man darf also nicht mit dem Physikalismus sagen,
dafB der einzig angebbare Sinn des Kausalgesetzes in der Voraus-
berechenbarkeit eines Naturereignisses liege, und dal die «Erfah-
rung» die «Unbrauchbarkeit» oder «Leerheit» des Kausalgesetzes,
wie man in jenem Lager wihnt, «bewiesen» habe. «Erfahrung»
kann hier, wie wir horten, iiberhaupt nichts «beweisen». Zwar be-

8 Cf. meine Schrift: Das Verhiiltnis der Quantenmechanik zur klassischen
Physik, Bonn 1947, S. 12-15.

29



deutet es erkenntnistheoretisch dasselbe, wenn man eine Ursache
angibt und eine Wirkung vorausberechnet, weil eben keines von bei-
den eine groBere oder geringere Beweiskraft hat. Aber empirisch
sind es zwei verschiedene Dinge.

So vollzieht auch die Naturphilosophin und Physikerin Grete
Henry-Hermann eine saubere Scheidung des Kausalproblems in
zwel Seiten: in den Begriff der Vorausberechenbarkeit der gesetz-
lichen Naturerscheinungen und den ihrer blof kausalen Verkniip-
fung im bezeichneten Sinne. Also auch hier ist die strenge Voraus-
sagbarkeit als « Bewihrung» vom Begriff der Kausalitiit abgetrennt.
Die Autorin ist demnach auch nicht der Auffassung, daB man jede
Kausalbehauptung unmittelbar durch die Voraussage verifizieren
konne, sondern sie vertritt vielmehr die Ansicht, daB die erwihnten
Ereignisse in der Quantenmechanik das Kausalprinzip keineswegs
als «ungiiltig» erwiesen, sondern es nur geklirt und von Prinzipien,
die nicht notwendig mit ihm verbunden sind, so vor allem eben dem
Prinzip der Vorausberechenbarkeit, befreit, also dessen Anwendungs-
bereich eingeschrinkt und festgelegt haben. Gr. Henry-Hermann
ist also durchaus der Ansicht, dal} auch in der Quantenmechanik
der strenge Kausalnexus der bekannten Naturgesetze gilt.

Die insbhesondere von ihr hervorgehobene Maoglichkeit, zu
jedem wirklich beobachteten Phinomen ein dieses verursachendes
anderes Phinomen aufzufinden, also die Ursache-Wirkung-Ver-
bindung herzustellen, bezeichnet einen Sonderfall der sogenannten
Persistenz der klassischen Gesetze. Diese erkliart sich aus der
Tatsache, daBl die Quantenphysik die klassische Physik nicht
aufhebt, sondern diese als Grenzfall umgreift. Insbesondere ver-
steht man unter dieser Persistenz, daB jede Voraussetzung der
klassischen Physik, die man aus einem wirklich gemachten Experi-
ment ohne Hinzunahme von Wahrscheinlichkeitsiiberlegungen ab-
leiten kann, auch im Bereiche der Quantenmechanik richtig bleibt.

II. RAUM UND ZEIT IN DER PHYSIK

Auch die Fragen nach dem Wesen von Raum und Zeit, die auch
in der Physik zuniichst so vorgestellt werden, wie sie sich im Um-
gang mit der uns umgebenden Korperwelt darstellen, werden (wie
die nach der Kausalitit) nicht innerhalb der Physik selbst, sondern

30



im Rahmen der Philosophie, speziell Erkenntnistheorie entschie-
den, woraus wiederum die Bedeutung der Erkenntnistheorie, also
die Beziehung zwischen Philosophie und Physik, hervorgeht.

Newton legte seinem Aufbau der klassischen Mechanik in den
«Prinzipien» die Ideen des absoluten Raumes und der absoluten
Zeit zugrunde. Dieser absolute Charakter, d. h. die absolute In-
varianz von Raum und Zeit in der Newtonschen Mechanik ent-
spricht dem transzendentalphilosophischen Kantischen Stand-
punkt. So schreibt Newton: «Der absolute Raum bleibt, vermoge
seiner Natur und ohne Beziehung auf einen dulleren Gegenstand,
stets gleich und unbeweglich» und: «Die absolute, wahre und ma-
thematische Zeit verflieBt an sich und vermége ihrer Natur gleich-
formig, und ohne Beziehung auf irgendeinen dulleren Gegenstand».
Bereits Barrow, der Lehrer Newtons, definiert — diese historische
Bemerkung sei hier eingeflochten — «Die Zeit ist kein wirkliches
Sein, sondern die Moglichkeit eines stindigen andauernden Seins,
genau wie der Raum die Fihigkeit des Seins der Grof3e bezeichnet»®.
In diesen Worten erkennen wir deutlich die ersten Skizzen der
Newtonischen Bestimmungen des Raumes und der Zeit in den
«Prinzipien». So sah die sogenannte klassische Physik seit Newton
in Raum und Zeit absolute Wesenheiten. die sie ihrem Naturbilde
zugrunde legte, und eine Rechtfertigung dieser Begriffe kann man
in der Richtigkeit der Prinzipien der Mechanik und der mit Hilfe
dieser Begriffe abgeleiteten Folgerungen erblicken. Raum und Zeit
waren danach eindeutig bestimmte, ein fiir allemal fertig vorlie-
gende Behilter, in welche man sich die physikalischen Vorginge
gleichsam eingepackt dachte.

Mit dieser Vorstellung hat nun der moderne Physiker endgiiltig
gebrochen, wenn er Raum und Zeit nur als Ordnungsschemata vor-
aussetzt, welche er der jeweiligen MaBlbestimmung zugrunde legt.
Anders gesagt, sind also nach der heutigen Auffassung der Physik
Raum und Zeit Ordnungssysteme, in welche ihre Erscheinungen
einzuordnen der physikalischen Erfahrung bzw. Messung iiber-
lassen bleibt. Es geniigt dem Physiker als solchem, wenn er weil3,
daB alle seine Messungen in Raum und Zeit erfolgen, und insofern,
aber auch nur insofern lassen sie sich auch heute noch als Inva-

® Zit. nach S. I. Wawilow: Isaac Newton, Berlin 1951; cf. meine ausfiihrliche
Besprechung dieses Werkes im Philosophischen Literaturanzeiger, Bd. ITI, Heft6.

31



rianten der Exfahrung auffassen. So ist der Raum fiir die Physik in
erster Linie «Bedingung der Moglichkeit aller Messung». Durch
Messung gelangt sie zu dem Begriff der Dreidimensionalitit, und es
ist daher, streng genommen, nicht richtig, wenn man, wie es seit
Lotze oft geschehen ist, fiir die mehr als dreidimensionalen Mannig-
faltigkeiten noch die Bezeichnung «Raum» gebraucht.

Raum ist, so kénnen wir jetzt mit Eduard May definieren, das
einzigartige Ordnungsgefiige von der Bedeutung «Nebeneinander»,
«das die Dreidimensionalitit — und nur sie allein — wesenhaft (nicht
Jogisch¢) notwendig mit sich fithrt». Die Zeit hingegen ist ein Ord-
nungsgefiige von der Bedeutung «Nacheinander». Beide sind dem-
nach Bedingungen der Moglichkeit aller Erfahrung bzw. Messung.
Bei der Raummessung handelt es sich darum, wievielmal ein Nor-
malmafistab auf dem zu Messenden abgetragen werden muf8; bei
der Zeitmessung (im Prinzip genau so) darum, wievielmal ein perio-
discher Bewegungsvorgang (Uhr) ablaufen muf}, bis der zu messende
Bewegungsvorgang abgelaufen ist. Von diesem phinomenalen Be-
fund geht die Physik aus, sie nimmt ihn als giiltig hin und kehrt
immer wieder zu ihm zuriick, wenn sie aus den durch solche Messung
gewonnenen mathematischen Formeln Aussagen iiber die wirkli-
chen physikalischen Vorginge machen will.

Wihrend einerseits von einer «Yereinigung» von Raum und Zeit
keine Rede sein kann, da sie eben auf den genannten unterschied-
lichen Qualititen des «Nebeneinander» und «Nacheinander» be-
ruhende selbstindige Gebilde sind, bleiben anderseits in der Mes-
sung dieses «Neben» und «Nach» gleichsam «drauBlen», so daB
nunmehr von einer Vereinigung der Raum- und Zeitmapzahlen sinn-
voll geredet werden kann.

Nun lassen sich aber bestimmte Erscheinungen aus der Optik
und Elektrizititslehre nur so deuten, dal physikalische Messungen
in einem Raum und Zeit zusammenfassenden sogenannten vier-
dimensionalen «Raum-Zeit-Kontinuum» ausgefiihrt werden, d.h.,
dafl man nicht (wie im klassisch-physikalischen Sinne) bei einem
bestimmten Vorgang seinen Ort im Raume und seine Dauer in der
Zeit unabhingig voneinander messen kann. Entsprechend schaltet
die moderne Physik in der Relativititstheorie beide Anschauungs-
formen Raum und Zeit aus dem physikalischen Gesamtbild bewuBt
aus und setzt an ihre Stelle in der sogenannten «Minkowski-Welt»
ein rein begriffliches mathematisches Gedankengebilde, ein vier-

32



dimensionales Kontinuum, dessen einzelne Punkte durch vier Zah-
len gekennzeichnet sind.

Dadurch wird jedoch die grundsitzliche Bedeutung von Raum
und Zeit als Ordnungsschemata in keiner Weise beriihrt, denn es
ist ein unabinderlicher und auch stets anerkannter Grundsatz der
Naturforschung, dal} jede Darstellung des Naturgeschehens sich
jederzeit in das Erlebnisbild der Natur zuriickiibersetzen lassen
mufl. So bleiben Raum und Zeit auch in der Relativititstheorie

physikalische Begriffssysteme, die durch Zuordnung zu bestimmten
Daten der Erfahrung gebildet werden.

Etwas ganz anderes ist es natiirlich, wenn die allgemeine Relati-
vititstheorie die Metrik des Raumes von der Verteilung der Materie
abhingig macht und damit in der physikalischen Raum-Zeit-Auf-
fassung einen grundlegenden Wandel geschaffen hat. Nur die Fest-
stellung der tatsdchlich giiltigen Metrik hingt von der Erfahrung
ab. So tut Einsteins Relativititstheorie — im Gegensatz zu Kant -
dar, da} die Raum-Zeit-Lehre als von der Erfahrung abhingig
angesehen werden mufl. Damit ist aber nicht Kants aprioristische
Auffassung von Raum und Zeit durch die Relativititstheorie wider-
legt, sondern lediglich seine Formulierung im Sinne von Newtons
Lehre als absoluter physikalischer Raum und absolute physikali-
sche Zeit. Auch die Ergebnisse der Relativititstheorie beruhen,
genau wie die klassische Mechanik, auf den apriorischen Raum-
und Zeitvorstellungen.

Der Raum ist nach Einstein eine «Raum-Molluske», zwar in
allen Richtungen unbegrenzt, aber gleichwohl endlich. Diese Art
von Raum, welche unter Hinzuziehung des Faktors Zeit als vier-
dimensional gedacht werden muf, ist «gekriitmmt», so dafl — dhn-
lich wie auf der Erdoberfliche — eine Bewegung auf der Raum-
Molluske schlieBlich in sich selber zuriickliuft. Dagegen nimmt
de Sitter an, was der Vollstindigkeit wegen hinzugefiigt sei, daf}
wir uns in einem expandierenden Weltall befinden. Danach dehnt
sich also das Universum von einem mehr oder minder genau fixier-
baren Mittelpunkt aus in alle Richtungen aus, und zwar mit einer
Geschwindigkeit, die gegen aullen hin immer mehr zunimmt. Mathe-
matische Untersuchungen des Russen Friedmann (1922) und des
Belgiers Lemaitre haben ergeben, dal} sich diese Auffassungen Ein-
steins und de Sitters wechselseitig erginzen. Man muf} das Univer-
sum im gegenwiirtigen Zustand wohl als ein «de Sitter’sches» auf-

\ 33



fassen, urspriinglich aber diirfte es ein «Einstein’sches Universum»
gewesen sein, das kaum — nach den Einstein’schen Gesetzen — ent-
standen, seine Stabilitit verliert und beginnt sich auszudehnen,
wobei dann diese Ausdehnung dauernd fortgesetzt wird.

Auch die Zeit, von der Kant in seiner transzendentalen Asthetik
der Kr. r. V. spricht, ist nichts anderes als das erwiihnte Ordnungs-
gefiige «Nacheinander», in welchem jedes Ereignis seine bestimmte
Stelle hat und dessen Existenz wir iiberall in der Wissenschaft vor-
aussetzen, auch dann, wenn wir (wie in der Relativititstheorie)
uns iiber die Schwierigkeiten der empirischen Zeitmessung klar
werden und beispielsweise wissen, dafl es vom Standpunkt der
messenden Physik aus sinnlos ist, von einer «Gleichzeitigkeit»
zweier Ereignisse zu reden.

Kant machte sich nun als echter Erkenntnistheoretiker (ebenso
wie bei der Kausalitit) auch dieses einfache «Voraussetzen» von
Raum und Zeit zu einem philosophischen Problem, das er in der
bereits genannten Weise entschied. Ob seine Entscheidung nun
richtig war oder nicht, geht den Physiker, um es nochmals zu sagen,
gar nichts an. Es ist daher auch abwegig, wenn man sagt, Kant sei
durch die Ergebnisse der modernen Physik iiberwunden. Dem muf}
mit Nachdruck entgegengehalten werden, dafl Kant in diesem
Punkte — von der Physik jedenfalls — nicht iiberwunden werden
kann, weil alle diese Fragen, um die der Streit entbrannt ist, eben
auBlerhalb jeder Naturwissenschaft — in der Erkenntnistheorie —
entschieden werden. Mit physikalischer Erkenntnis selbst und
deren — besonders durch die moderne Physik heraufbeschworenen —
empirischen Noten hat das rein gar nichts zu tun. Man kann dar-
iitber hinaus sogar der Uberzeugung sein, daf die Physik heute an
einen Punkt gelangt ist, an dem sie die Frage ernsthaft priifen
miilte, ob nicht das Werk des Konigsberger Philosophen auch fiir
sic noch eine grofle Bedeutung hat. Doch wollen wir diese Frage
hier auf sich beruhen lassen.

Von anders gelagerter Bedeutung fiir das Raum-Zeit-Problem
und speziell fiir die Struktur des Raumes ist der andere Zweig
der modernen Physik, nimlich die Quantenmechanik. Es handelt
sich hierbei letzten Endes nicht um die Messungsméglichkeiten
im gegebenen phinomenalen Raume, sondern um die Erklirung
des Atomismus der Materie aus der Struktur des Raumes
und der Zeit. Gewisse Erfahrungen der sogenannten Kernphysik,

34



auf welche Dbereits Beck hingewiesen hat, liefen vermuten,
dafl dem Begriff des Raumes eine Struktur anhaften kénnte,
und daraus liel sich infolge der engen Verbundenheit von Raum
und Zeit (im oben dargelegten Sinne) auch auf eine Struktur
der Zeit schliefen. Auch sie hat nach einer Theorie Heisenbergs
keinen linear gerichteten Verlauf, sondern besitzt verschiedene
«Dimensionen», wie man es sich bisher nur vom Raum vor-
stellen konnte. Nicht weniger wichtig ist die Wandlung unserer
Zeitvorstellung durch die Ergebnisse der modernen Atomphysik,
die zur Postulierung einer kleinsten Zeiteinheit gefithrt haben. Doch
hat dieser Gedanke wohl noch keine hinreichende mathematische
Begriindung bisher gefunden. Wir wollen darauf, der Absicht unse-
rer Arbeit gemil, an dieser Stelle nicht ndher eingehen, sondern
nur noch ausdricklich hinzufiigen, daB} es sich bei alledem nur um
die physikalischen, speziell atomphysikalischen, Begriffe von Raum
und Zeit handelt.

Man kann also wohl sagen, dafl die Frage, ob Raum und Zeit
der klassischen Physik nach Newton, wovon wir in diesem Ab-
schnitt ausgingen, durch die Begriffssysteme, welche die moderne
Physik (in der Relativititstheorie und Quantenmechanik) kenn-
zeichnen, eine Wandlung ihres Inhalts erfahren haben, bejaht wer-
den mul}, wobei noch eine neuere Arbeit von March iiber « Raum,
Zeit und Naturgesetze»'® erwithnt sei, die dartut, daf} die Bezie-
hungen von Raum und Zeit einer tiefergehenden Wandlung in der
modernen Physik unterzogen sind. Zugleich aber muf} man noch-
mals betonen, dal Raum und Zeit in ihrer begrifflichen Stellung
als Ordnungssysteme durch die moderne Physik nicht angetastet
sind, und daB} vor allem die Frage, auf welche es uns in diesem
Zusammenhang ankommt, was Raum und Zeit nun in Wirklichkeit
sind, sinngemaf} iberhaupt keine physikalische, sondern vielmehr
eine philosophische, speziell erkenntnistheoretische Frage ist, wor-
aus die enge Verbindung zwischen Philosophie und moderner Phy-
sik hervorgeht.

So lassen sich also — das ist das Resumée von Abschnitt I und IT -
weder Kausalitii noch Raum und Zeit aus Erfahrungserkenninissen
heraus umgestalten. Die Frage, ob die Zeit eine «blof subjektive
Anschauungsform», wie Kant meinte, oder sonst etwas sei, wird

10 Zeitschrift fiir Physik, Bd. 117, S. 413ff.

35



grundsitzlich nicht innerhalb des naturwissenschaftlichen (physi-
kalischen) Sachbereiches, sondern ganz im Rahmen der Erkennt-
nistheorie, also philosophisch, entschieden. Dasselbe gilt auch, wie
wir sahen, von Raum und Kausalitit. So hat auch die moderne
physikalische Entwicklung den Kantischen Grundgedanken in ei-
nem gewissen Sinne bestiitigt: dafl nédmlich Raum und Zeit nur
Formen unserer Anschauung, nicht aber Eigenschaften der Welt an
sich sind. Mit der Behauptung der vierdimensionalen «gekriimm-
ten» Beschaffenheit der Weltwirklichkeit iiberschreitet die Physik
ihre Grenzen, indem sie eben in naiv empiristischer Weise die vier-
dimensionale Formel einfach fiir reale Wirklichkeit erklirt. Ebenso
ist die Kausalitit nur eine Grundform des Denkens, aber nicht eine
Aussage iber die Weltwirklichkeit selbst.

III. EMPIRISMUS UND POSITIVISMUS IN DER PHYSIK

Zugleich aber erkennen wir, daf3 die beiden erkenntnistheore-
tischen Positionen, Empirismus und Positivismus, die ja eng ver-
schrankt sind, und auf die wir im bisherigen Gedankengang wieder-
holt stielen, allein nicht physikalische Erkenntnis begriinden kén-
nen. «Die Aussagen, dafl alle Erkenntnis nur aus der Erfahrung
gewonnen werden kann, daf} iiber die Natur von Raum und Zeit
nur die Messung entscheiden kénne usw., entbehren jeden absolu-
ten Beweises und damit eines Beweises iiberhaupt. Jede Anwen-
dung dieser Aussagen bedeutet also eine unvollstindige Disjunk-
tion, also einen logischen Fehler (da eben nicht bewiesen ist, daf3
nicht auch noch andere Fille méglich sind)» .

Der Empirismus nun ist bekanntlich diejenige erkenntnistheo-
retische Richtung, die alle Erkenntnis bloB aus der Sinnes-Erfah-
rung, der Empirie ableitet; methodologisch ist er das Prinzip, alle
Wissenschaft auf Erfahrung zu griinden. Sein Begriinder in der
neueren Philosophie ist John Locke, wihrend Francis Bacon den
methodologischen Empirismus ausgebildet hat. Fiir den Empiris-
mus ist also die Erfahrung die einzige Erkenntnisquelle, als ob
nicht, worauf Goethe immer wieder hingewiesen hat, jede «Erfah-
rung» schon eine «Theorie» enthielte und umgekehrt jede «Theo-

11 Hugo Dingler: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. V, Heft 4.

36



rie» eine Art «Erfahrung» sei. Dafl der Empirismus allein nicht die
Grundlage naturwissenschaftlicher Erkenntnis bilden kann, hat ja
bereits Kant eindeutig dargelegt. Es soll damit jedoch keineswegs
verkannt werden, daBl der Empirismus Fortschritte in der Natur-
wissenschaft erzielen kann und auch tatsichlich erzielt hat, aber
in das Wesen der Naturforschung vermag er eben nicht einzu-
dringen. Denn darauf kommt es dieser ja gerade — zum Beispiel
beim Problem der Kausalitit — an, die einzelnen empirischen Be-
obachtungen nach allen Richtungen hin in ihren notwendigen Zu-
sammenhingen liickenlos zu bestimmen und alles blof} zufillige
Zusammentreffen auszuschalten. Dieses Geschiift vermag aber der
reine Empirismus keinesfalls zu besorgen. Kant sagt daher ganz
treffend: «Erfahrung lehrt uns wohl, was da sei, aber nicht, daf3
es gar nicht anders sein kénne. Daher kénnen empirische Beweis-
griinde keinen apodiktischen Beweis verschaffen» (Kr. r. V., 781).

In dem «Apriorischen» liegt also der Ansatzpunkt der Natur-
erkenntnis und zugleich der Scheidungspunkt zwischen dem Empi-
rismus und der Transzendentalphilosophie, und hier ist auch die
tiefste Wurzel jeglichen Streites zwischen der Naturwissenschaft
und der Philosophie iiberhaupt. «Transzendental» ist eben, um mit
Schopenhauer (Werke Reclamsche Ausgabe, Bd. 4, S. 102) zu spre-
chen, «die Anerkennung des Apriorischen und daher blofl For-
malen in unserer Erkenntnis, als eines solchen, d.h. die Einsicht,
daf3 dergleichen Erkenntnis von der Erfahrung unabhingig sei,
ja dieser selbst die unwandelbare Regel, nach der sie ausfallen
muf}, vorschreibe, verbunden mit dem Verstindnis, warum solche
Erkenntnis dies sei und vermoge, nimlich weil sie die Form
unseres Intellekts ausmache, also infolge ihres subjektiven Ur-
sprungs». Kant selbst definiert wiederum: «Ich nenne alle Er-
kenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit Gegenstinden,
sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenstinden, insofern
diese a priori méglich sein soll, beschiftigt» (Kr.r. V., 83).

Man kann natiirlich sagen, wie es eben im Empirismus geschieht,
daf3 einen nur Erfahrungstatsachen interessieren und nur diese
Element wirklicher Erkenntnis seien. Dabei setzt man dann aber
auch — und darin steckt der Fehler — ohne Priifung voraus, daf} diese
sogenannte wirkliche Erkenntnis nur aus der Erfahrung stamme.
Das «Apriorische» wird dabei einfach iibersehen bzw. verkannt.
In einer solchen Auffassungsweise kommt es gar nicht zum Be-

37



wulltsein, was der tiefere Grund unserer Handlungen ist. Hier
spielt aber der Wille eine maBgebliche Rolle. Aller Empirismus ist
deshalb Passivismus. «Das aber bedeutet, daB der Mensch nur als
Beobachter dasitzt, womit sein eigentliches Wesen, nimlich aktiv
zu sein, vollig ausgeschaltet ist. Das ganze Meer méglicher mensch-
licher Handlungen wird abgeschnitten und der Mensch blof} auf’s
Wahrnehmen beschriankt» 2. Daf} darin ein Teil der auflerordent-
lichen Verarmung des Geistigen liegt, diirfte ohne weiteres ein-
leuchten. In Wirklichkeit ist es aber so, daf} zum Beispiel schon in
der Anlage eines Experiments nach bestimmten Prinzipien der Ver-
nunft ein Subjektives darinliegt, durch welches der betreffende
Experimentator die Aussage der Natur in einer bestimmten Weise
beeinfluflt, sozusagen die Zeugenaussage in einer bestimmten Rich-
tung dirigiert. Die Naturwissenschaft gelangt keineswegs durch
Naturbeobachtung allein zu ihren Resultaten, sondern immer spre-
chen auch Uberlegungen a priori, auf Grund derer dann erst spiter
Experimente angestellt werden, mafgeblich mit.

Der reine Empirismus (mit allen seinen Abarten, wie Positivis-
mus, von dem wir gleich zu sprechen haben) erweist sich also allein
als in der Naturwissenschaft unhaltbar. Das seinoch an einem Kan-
tischen Beispiel niher erliutert: «Daf} zwischen zwei Punkten die
kiirzeste Verbindung die Gerade ist, kann logisch aus gar keiner
Erfahrung abgeleitet werden, denn die Gerade selbst kann nur bis
zu einer endlichen Anniherung Gegenstand der Erfahrung sein,
man spricht daher von einer ,mathematischen Geraden®, d.h. einer
Geraden, die in der reinen Anschauung des Raumes jeder Erfahrung
erst zugrunde gelegt werden muf}, damit solche in einem bestimm-
ten Falle iiberhaupt erst gemacht werden kann .. .».

Eine mit dem Empirismus eng zusammenhingende erkenntnis-
theoretische Position, gleichsam ein Ableger desselben, ist der Posi-
tivismus. Er ist jene Richtung der Philosophie und Wissen-
schaft, die vom «Positiven», d. h. vom unmittelbar Gegebenen,
Tatséichlichen ausgeht und alle wissenschaftliche Erkenntnis
auf Tatsachenerkenntnis einschrinkt. Erérterungen metaphy-
sischer Art werden als nutzlos abgelehnt. Nach Erledigung der
naturwissenschaftlichen Forschungsarbeit, so behauptet der Posi-
tivist, bleibt im Gegenstandsbereich der Naturwissenschaften nichts

2 Hugo Dingler: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. VI, Heft 2.
33



iibrig, was sich stringent in anderer, etwa philosophischer, Weise
bearbeiten lieBe. Alle Probleme jenseits der rein empirischen For-
schung sind bloBle «Scheinprobleme», um einen Ausdruck Rudolf
Carnaps zu gebrauchen.

Zweifellos hat der Positivismus das Verdienst, den einzig legi-
timen Ausgangspunkt jeglicher Naturforschung in den Sinnes-
wahrnehmungen wiedergefunden zu haben und vor voreiligem Spe-
kulieren und Generalisieren zu warnen. Man kann ihn deshalb auch
als in naturwissenschaftlichen Kreisen weit verbreiteten Positivis-
mus den «sensualistischen Positivismus» nennen. Dariiber schreibt
zum Beispiel der Physiologe Max Verworn: «Was ich von den
Dingen unmittelbar weif}, sind nur meine eigenen Empfindungen.
Analysiere ich nur einmal irgendein Ding, zum Beispiel ein Stiick
Kreide. Was kann ich von ihm sagen ? Die Kreide ist weill. Weif3
ist meine Empfindung. Die Kreide ist schwer. Schwer ist meine
Empfindung. Die Kreide ist hart. Hart ist meine Empfindung. Die
Kreide ist kalt. Kalt ist meine Empfindung. Die Kreide hat eine
bestimmte Form, die Form ist nichts weiter als ein bestimmter
Komplex von Empfindungen. Wie ich auch das Stiick Kreide unter-
suchen mag, ich finde immer nur meine eigene Empfindung. Was
aber hier von der Kreide gilt, das gilt von allen Dingen»13.

Zu den bedeutendsten neuzeitlichen Positivisten zihlt Ernst
Mach, der zu den Mitbegriindern des Kreises der Wiener Erkennt-
nistheoretiker zu rechnen ist, dem auch der Carnap-Hahn-Neurath-
sche Physikalismus angehort. Dieser sogenannte « Wiener Kreis» 14
wurde sich jedoch nicht bewuBt, wie Hugo Dingler ganz richtig sagt,
«daf} seine Lehre selbst eine ganz einseitige und hochst problema-
tische Metaphysik hinter sich hat: Eniimlich den metaphysischen

13 Zit. nach Max Hartmann: Allgemeine Biologie. Eine Einfiihrung in die
Lehre vom Leben. 3. Auflage, Jena 1947, S. 809.

14 Dazu gehoren Otto Neurath, Rudolf Carnap, Viktor Kraft, Felix Kaufmann,
Friedrich Waismann und Moritz Schlick. — 1929 erschien die Zeitschrift «Wissen-
schaftliche Weltauffassung — Der Wiener Kreis». 1930 erschien die Zeitschrift
«Erkenntnis» (Herausgeber: Carnap und Reichenbach), 1934-1939 fanden «Kon-
gresse fiir Einheit der Wissenschaft» statt. — Physik wird hier definiert als «ein
Auffinden begrifflicher Zusammenhiinge in den Inhalten der Sinnesbeobachtun-
gen. In den begrifflichen Zusammenhiingen finden wir die Notwendigkeit und
nicht in den Sinneswahrnehmungen, wo sie die Empiristen allein und deshalb
vergebens gesucht haben».

39



Empirismus mit allen seinen Phantasmen, besonders mit der Be-
hauptung, daf} die ganze Welt voninihr sitzenden mathematischen
Gesetzen (mogen sie etwa auch statistischer Art sein) regiert
werde — withrend doch der ,Wiener Kreis’ gerade alle Metaphysik
beseitigen will. Offenbar hat gerade der mangelnde Kontakt mit der
Schulphilosophie es verhindert, da} man sich im ,Wiener Kreis’
dessen bewuflt wurde»15.

Weiter verdient hier auch der bereits genannte Moritz Schlick
Erwihnung, der seine Lehre auf die alte sensualistisch-empiristi-
sche These griindet, da} die «Wahrnehmungen» und «Empfin-
dungen» das einzig Gegebene seien, aus denen die ganze physika-
lische Begriffswelt aufgebaut wird. Zwar bilden den Gegenstand
der Physik, wie Schlick in seiner Abhandlung iiber «Positivismus
und Realismus» sagt, nicht Empfindungen, sondern Gesetze.

Der mit dem Empirismus eng verschrinkte Positivismus eines
Mach und Avenarius scheint nur eine nicht ganz konsequente Er-
neuerung des Hume’schen Versuches zu sein, denn bei Mach und
Avenarius spielen theoretische Setzungen, deren sich Hume strikt
enthalten hatte, wieder eine groBle Rolle. Man muf} aber an jede
Theorie das Postulat stellen, zur Erklirung der Naturerscheinun-
gen iiberfliissige Bestandteile zu vermeiden.

Es ist nun auffallend und daher bemerkenswert, dafl auch inner-
halb der modernen Physik, der Quantenmechanik, wiederum eine
stark positivistische Tendenz und Scheu vor der Metaphysik sich
bemerkbar macht. Was ist nun hier mit diesem Wort gemeint ?
Dariiber ist jetzt das Wesentliche zu sagen. Dem heutigen Natur-
forscher, speziell Physiker, kommt es gar nicht mehr darauf an,
verstehend in das Innere der Natur einzudringen. Thm liegt auch
nicht daran, die Naturvorginge zu erkldren, wie das etwa noch von
Newton und der klassischen Physik beabsichtigt wurde, wo erkliren
die Zuriickfithrung aller Naturvorginge auf das mechanische
Modell bedeutete. Bereits Niels Bohr hat darauf hingewiesen,
daB jede Analyse des Begriffes Erklirung ihrem Wesen nach wohl
immer mit einer Resignation beziiglich des Verstindnisses unserer
eigenen bewufiten Gedankentitigkeit beginnen und enden muf. So
hat der moderne positivistische Naturwissenschaftler in duBerster
Zuriickhaltung auf alles Verstehen und Erkldaren der Naturvorginge

1> Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. V, Heft 4.
40



verzichtet und sich auf deren mathematische Beschreibung be-
schrinkt. Weltanschaulich gesehen, wird damit aber — zum minde-
sten unbewuflt — die Herrschaft des Menschen iiber die Natur, ganz
im Gegensatz etwa zu Goethe, tendiert, so dafli man nicht mit
Unrecht von Naturbeherrschungswissenschaft sprechen kann. So
ist der Gegenstand der heutigen Naturwissenschaft das Sammeln,
Ordnen und Registrieren der unmittelbaren Beobachtungen und
Erfahrungen. Auch Werner Heisenberg betont, dafl nur beobachtete
und beobachtbare Gréflen ein legitimes Recht innerhalb der physi-
kalischen Theorien haben.

Die eigentliche Substanz der heutigen Naturwissenschaft sind
also die experimentellen Tatsachen. Ihr Ziel betrachtet sie als
erreicht, wenn es ihr gelingt (wie beispielsweise Maxwell bei seiner
Erforschung der Elektrizitit), auf Grund bisher beobachteter Ex-
perimente das Ergebnis kiinftiger Experimente vorauszuberechnen.
Wir sagten ja schon, daf} der Physikalismus den einzig angebbaren
Sinn der Kausalitit in der Vorausberechenbarkeit sicht. Charakteri-
stisch fir die heutige Naturwissenschaft ist es, wenn man nach dem
Gesagten in ihren Lehrbiichern und Abhandlungen immer wieder
Worte findet wie «Beobachtungen», «Erfahrungen», «Erlebnisse
im Laboratorium», die nicht mehr «erklirt» und «verstanden»,
sondern nur noch «beschrieben» werden konnen. So will man also
in Bescheidung und Erwartung nur noch aus der Erfahrung lernen.
So viel sei an dieser Stelle iiber das erkenntnistheoretisch Wesent-
liche der modernen wissenschaftlich-physikalischen Situation ge-
sagt. Man kann aber — das sei gleich dazu bemerkt — nicht behaup-
ten ,dal alles, was sich mit der Quantenmechanik grundsitzlich
nicht beobachten laft, iiberhaupt prinzipiell nicht beobachtbar
und damit gar im Sinne des Positivismus prinzipiell nicht vor-
handen sei. Denn genau sowenig wie man jemand zwingend die
Unmoglichkeit eines Perpetuum mobile beweisen kann, kann man
jemand den Glauben aufzwingen, daBl nun die Gesetze der Quanten-
mechanik endgiiltig wiren. Was sich beweisen laft, ist allein dies,
daB unter Zugrundelegung der als richtig angenommenen Gesetze
der Mechanik ein Perpetuum mobile unméglich ist. Desgleichen
kann man nur beweisen, dafl auf Grund der fiir richtig gehaltenen
Gesetze der Quantenmechanik sich gewisse Dinge nicht beobach-
ten lassen. In beiden Fillen kann sich alles iibrige nur im Laufe der
Zeit aus dem Mangel an gegenteiligen Erfolgen cergeben.

41



Weiter hat schon Max Planck dazu einmal ganz richtig bemerkt,
daf} die Grundlage, welche der Positivismus der Physik gibt, zwar
fest fundiert, aber zu schmal sei. Das soll heiflen, dal} der Positivis-
mus zwar ein solider und auch der richtige Ausgangspunkt der
Naturwissenschaft sei, da} sie dabei aber nicht stehen bleiben darf,
da erstens Wissenschaft, also auch Physik, wesentlich mehr und
anderes ist als bloBe Wiedergabe von Sinnesempfindungen in Sit-
zen wie den eben von Verworn vernommenen, entsprechend der
Anweisung des Positivismus, und da zweitens dieser bei konsequen-
ter Durchfithrung alle Wissenschaft vernichten wiirde. Denn diese
hat es immer mit allgemeingiiltigen Urteilen zu tun. Das aber ver-
neint gerade der Positivismus, so da} man seine hinsichtlich seiner
Folgen innere Widerspriichlichkeit mit Bruno Bauch, den wir als
Interpreten der klassischen Naturgesetzlichkeit unter den Philo-
sophen bezeichnen diirfen, treffend so kennzeichnen kann: «Es
giébe nur einen allgemeingiiltigen Satz, nimlich den, daB es auBler
dem Satze — es giibe keine allgemeingiiltigen Sitze — in der Tat
keine gibt . . . Hilt sich der Positivismus auch selbst nur fiir rich-
tig, dann ist er schon falsch und hebt sich auf, da es Richtigkeit fiir
ihn nicht geben kann. Hilt er sich selbst aber nicht fiir richtig,
dann scheidet er auch selber aus der Diskussion aus. Ja, er darf sich
selbst auch nicht fiir unrichtig erkliren, da dann diese Erklirung
dann wieder richtig sein sollte. Ja, es darf in ihm weder Richtigkeit
noch Unrichtigkeit geben. Wie immer er sich wendet, so hebt er sich
auf, und darf sich auch nicht einmal so oder so wenden. In Fragen
der Erkenntnis und der Wissenschaft hitte er konsequenterweise
stumm zu sein, wie ein Fisch und er braucht es auch nicht zu sein,
da er Konsequenz nicht kennen kann. Daher gibt es fiir ihn weder
ja noch nein, und es gibt sie beide wieder. Sinn wird Unsinn, Unsinn
wird Sinn, was alles selbst Unsinn ist» 16,

Wir haben also zu zeigen versucht, da} die Ergriindung der
physikalischen Wirklichkeit nicht einfach einer empirischen Erfah-
rung iiberlassen bleiben darf, sondern dal} transzendentale Ele-
mente dabei doch eine erhebliche Rolle spielen. Insbesondere haben
wir gesehen, dafl Kausalitit, Raum und Zeit nicht aus Erfahrungs-
erkenntnissen, weder den der klassischen Physik noch den der
Atomphysik, heraus umgestaltet werden konnen. Dazu sind weder

16 Zit. nach Max Hartmann, a.a.0., S.810.

42



Empirismus noch Positivismus in der Lage. Es ist also notwendig,
daf} sich die Forschung von solcher Beschrinkung frei macht.
Andererseits hat sich gerade durch Forschungen der modernen
Atomphysik herausgestellt, dal} — mit Werner Heisenberg gespro-
chen — «unsere raumzeitlichen Anschauungsformen und das Kau-
salgesetz nicht in dem Sinne unabhingig von aller Erfahrung sind,
daf} sie in alle Zukunft notwendig inhaltliche Bestandteile jeder
physikalischen Theorie bleiben miiBten».

Der scheinbare Widerspruch dieser Feststellung mit dem oben —
mit Heisenberg — Gesagten, dal} auch in der modernen Physik die
Anwendbarkeit des Kausalgesetzes die Voraussetzung jeder objek-
tiven wissenschaftlichen Erfahrung ist, lost sich, wenn man sich
daran erinnert, da} die physikalischen Theorien nur in dem Bezirk
eine von der klassischen Physik abweichende Struktur haben kon-
nen, wo ihre Gegenstinde nicht mehr Objekte einer unmittelbaren
sinnlichen Erfahrung sind, wo sie also den Bereich der tiiglichen
Erfahrung, die von der klassischen Physik beherrscht wird, ver-
lassen. Insofern kann man allerdings — wiederum mit Heisenberg —
sagen, daB die moderne Physik «die Grenzen, die der Idee des
,a priori’ in den exakten Naturwissenschaften gesteckt sind, ge-
nauer bezeichnet, als dies zu Kants Zeiten moglich war». Allerdings
ist die Frage, wie weit diese Idee in den weiteren philosophischen
Bereichen, die fiir Kant das Wesentliche waren, noch tragfihig
bleibt, von dem neu gewonnenen Standpunkt aus eben erst in
Angriff genommen worden, so daf zu ihrer Losung noch viel zu
tun iibrigbleibt. Uns interessiert sie hier ja nur insofern, als sie die
Beziehung zwischen Philosophie (Erkenntnistheorie) und Physik
erhellt.

IV. MODERNE PHYSIK UND RELIGION

Aber auch zwischen moderner Physik und Religion hat man Be-
ziehungen festzustellen versucht, von denen wir nur einige wesent-
liche herausgreifen wollen.

Sowohl von Seiten namhafter Physiker wie auch seitens bedeu-
tender Theologen sind in unseren Tagen die moderne Physik, wor-
unter wir hier immer die Quantenmechanik und Relativitiitstheo-
rie verstehen, und die Religion in Verbindung gebracht worden.
Streng genommen, ist es zwar nicht richtig, wenn man hiufig von

43



einer Begegnung zwischen Naturwissenschaft, in unserem Falle also
Physik, und «Religion» spricht. Denn man kann «Religion» mit
einer physikalischen Aussage eigentlich nur insofern in Beziehung
setzen, alssieeine Aussage darstellt. Da ferner die physikalische Aus-
sage eine wissenschafiliche Aussage ist, 1Bt sie sich nur insofern mit
der religiosen Aussage vergleichen, als diese selbst auch eine wissen-
schaftliche, d.h. aber eine theologische Aussage ist. So miiflte man,
genau betrachtet, nur von einer Begegnung oder eciner Beziehung
von Physik und Theologie sprechen. Dennoch scheint uns der Ge-
brauch des umfassenderen Wortes «Religion», das den Begriff der
«Transzendenz», auf den wir ja schon in der Kritik des Empiris-
mus und Positivismus stieBen, in sich schlieft, durchaus angebracht
zu sein.

Ein guter Ausgangspunkt fir die Behandlung des Problems
«Moderne Physik und Religion» ist die Frage des sogenannten
theologischen Liberalismus, die sich so formulieren laBt: «Was
kann Christentum noch bedeuten, wenn man das Gesetz der Kau-
salitit und die Kategorien Raum und Zeit, mit denen wir uns bisher
ja auseinandergesetzt haben, absolut setzt ?»

Es geht bekanntlich in der Wandlung im naturwissenschaftlichen
Weltbild, worauf auch Karl Heim in seinem gleichnamigen Werk
hinweist, vor allem eben um diese drei Absoluta: die absolute Be-
stimmtheit des Naturgeschehens, in dem ein Ereignis notwendig
aus den vorausgehenden Ereignissen folgt, den absoluten Raum
und die absolute Zeit, in welche alle Naturvorginge gleichsam ein-
gebettet sind, und schliefilich das absolute Objekt, also die Voraus-
setzung, daf} es einen vom Beobachter oder Experimentator unab-
hingigen, objektiven Tatbestand gibt.

Dieses absolute Objekt verlor in dem Augenblick seine Absolut-
heit, als sich herausstellte, daf} sich dasselbe Objekt, je nach der
Stellung des beobachtenden Physikers und seiner Versuchsanord-
nung, einmal als Teilchen (Partikel) und das andere Mal als Welle
darstellt, so dafl man beide nicht gleichzeitigin einem Anschauungs-
raum sehen kann. Erst dann verschwindet der darin bestehende
Widerstreit, daB} sich dasselbe Objekt sowohl als Partikel wie auch
als Wellenbild darstellen kann, wenn wir uns klargemacht haben,
daf} zu jedem uns erscheinenden Gesamtbild ein Subjekt (eben der
beobachtende Physiker) gehort, das vom Objekt unzertrennlich ist.
Weiter verloren der absolute Raum und die absolute Zeit, Newtons

44



Voraussetzungen, ihre absolute Geltung, als durch die Relativitiits-
theorie nachgewiesen wurde, dal alle raumzeitlichen Messungen
vom Bewegungszustand des Beobachters abhingig sind. Das Kau-
salgesetz im Sinne der Vorausberechenbarkeit verlor seine Absolut-
heit, als sich zeigte, dal man gewisse Vorginge im Atom nicht ein-
deutig, sondern nur mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit bestim-
men kann.

Uns interessiert an dieser Stelle, dafl nach der Auffassung Karl
Heims alle diese Absoluta fiir die Gottesfrage insofern von ent-
scheidender Bedeutung sind, als der Mensch fiir sein Denken und
Leben daran Halt gesucht und auch gefunden hatte, so daf} der
theologische Liberalismus mit Recht seine genannte Frage stellen
konnte. So wird es auch verstindlich, dafl es dem Menschen beim
Zusammenbruch nur eines dieser Absoluta zuniichst so zumute sein
konnte, «wie wenn durch einen Erdstofl das ganze Weltall und alle
seine Ordnungen ins Schwanken gekommen wiiren». Wenn alles,
was wir sehen und beobachten, vom Subjekt mitbedingt wird und
es kein absolutes Objekt mehr gibt, dann — so scheint es — ist nichts
mehr vorhanden, auf das wir uns unbedingt verlassen kénnen.
Ebenso ist es mit dem absoluten Raum und der absoluten Zeit.
Wir fithlen uns in der Welt geborgen, wenn wir in einem solchen
Raum wohnen, der Mal und Ordnung hat. Noch schwerwiegender
ist die Erschiitterung der alten Uberzeugung, da der Gang des
Naturgeschehens absolut determiniert ist, so dall Oswald Spengler
von dem starken religiosen Gewicht dieser Grundiitberzeugung
sprechen konnte, in der er nur den profanen Ausdruck fur dieselbe
Urtatsache sah, die der religiése Glaube meint, wenn er an der Pri-
destination festhilt.

Karl Heim ist nun weiter der Meinung — und damit stoflen wir
auf den Kernpunkt dieses Gedankenganges — daf} der Zusammen-
bruch genannter Absoluta «jedesmal die Riickkehr zum Glauben
an Gott als den einzigen, der wirkliche Absolutheit hat», als Folge
nach sich zieht. Alle anderen fiir absolut gehaltenen GréBlen, so
sagt er, gleichen Gotzen, deren Altire vor dem Zusammenbruch
stehen oder schon zusammengebrochen sind.

Dieser Schluf} ist aber ein denkerischer Kurzschlufl, wie iiber-
haupt ein solcher Rettungsversuch Karl Heims, bei dem man sich
des Eindruckes nicht erwehren kann, daf} sich gerade bei ihm seine
Grundanschauung kaum gewandelt hat, er sie aber in geschickter

45



Weise auf gerade fillige Probleme anzuwenden versteht, nicht
iiberzeugend wirkt. Bei dieser Gelegenheit sei angemerkt, daf} sich
zum Beispiel der Theologe Rudolf Bultmann mit der Art seiner
vielumstrittenen Entmythologisierung, unbeschadet der darin
enthaltenen Wahrheitsmomente, doch wohl noch zum Teil in der
Welt von gestern befindet, die von dem heute iiberholten natur-
wissenschaftlichen Welthild bestimmt war.

Es wire nun ein Leichtes, nachzuweisen, daf3 ein solcher Zu-
sammenbruch, von dem wir eben sprachen, auch geradenwegs zur
Gottferne, zum Nihilismus fiithren kann. Von der Sache selbst her
ist zu wiederholen, dafl die Quantenmechanik zum Beispiel nur
dargetan hat, dafl die Absolutheit der Kausalitit im Sinne der
Vorausbestimmbarkeit auf einen bestimmten Geltungsbereich,
nimlich den der sogenannten klassischen Physik, eingeschrinkt
werden muf}, hier aber nach wie vor uneingeschrinkt anwendbar
ist. Daraus folgt aber fiir die jetzt anstehende Frage nur, daf} die
Ergebnisse der modernen Atomphysik und ihre theoretische Aus-
wertung zwar zu solchen Anschauungen fiithren, die nicht mehr,
wie zur Zeit der Alleinherrschaft der klasssischen Physik, zum Glau-
ben und religiésen Empfinden in direktem Widerspruch stehen.
Von der unbezweifelbaren Tatsache her, dal der Typus der Gesetz-
lichkeit in der Mikrophysik ein anderer ist als der in der Makro-
physik geltende, dafi man also von einer «unverbriichlichen», das
gesamte Naturgeschehen alleinbeherrschenden Gesetzlichkeit im
klassischen Sinne der Physik nicht mehr reden kann, wird der Weg
zum Glauben jedenfalls nicht mehr versperrt. Daraus kann man
aber keinen «naturwissenschaftlichen Gottesbeweis» ableiten.
Ebensowenig kann man wissenschaftlich giiltig sagen, daf} hinter
den Ordnungen und gesetzmifligen Zusammenhingen des Natur-
geschehens, des makrophysikalischen sowohl wie des mikrophysi-
kalischen, «nicht unbegreifliches Fatum, sondern ein lebendiger
Gott steht». Dem frommen Glauben ist dieser Satz natiirlich ge-
stattet.

Aber nicht nur namhafte Theologen, wie Karl Heim, der mit
Recht als einer der besten Kenner der Naturwissenschaften unter
den Theologen gilt, versuchen solche «naturwissenschaftlichen
Gottesbeweise» abzuleiten oder neigen doch zum mindesten dazu,
sondern auch namhafte Physiker. So sagt es der vor einigen Jahren
verstorbene Physiker Bernhard Bavink in seinem gleichbetitelten

46



Buche geradeheraus, daf} die Naturwissenschaft auf dem Wege zur
Religion sei, wenngleich er wohl auch in einer spiteren Auflage
dieser Schrift gewisse Einschrankungen dieser These gemacht hat.
Weiter sagte Max Planck, dessen tiefstes Anliegen zumal in seinen
letzten Lebensjahren es sicherlich war, seine wissenschaftliche
Forschungsarbeit und seinen christlichen Glauben in Beziehung zu
setzen, in seinem letzten in der Berliner Akademie gehaltenen Vor-
trage, daf fiir ihn mehr und mehr schon in den Formeln der Physik
ein Beweis fiir die Existenz Gottes liege, «weil sich in ihnen ein
geschlossener und einheitlicher, sparsamer und klarer Aufbau der
Welt zeige». Aufgabe der Naturwissenschaft sei es, so heiit es in
diesem Vortrage weiter, der vonihr gefundenen Ordnung einen Sinn
zuzuerkennen. Dieser Sinn aber miisse «von aullen», d. h. von Gott,
gestiftet und konne nicht der Natur immanent sein.

Mit einiger Zuriickhaltung dullert sich Walther Nernst in einer
Rektoratsrede hinsichtlich des Kausalgesetzes dahin, daf} eine
gewisse Verwandtschaft der neuen Auffassung von diesem Gesetz
mit theologischen Gedankengiingen nicht zu verkennen sei, wobei
er an Karl Heims Ausfilhrungen zu diesem Punkte gedacht haben
mag, die dartun, «da} das Naturgeschehen seinem innersten Wesen
nach nicht ein toter Mechanismus ist, dessen Gang festliegt, sondern
etwas in irgendeinem Sinn Lebendiges, das man in derselben Weise
durch einen Einsatz des eigenen Willens beeinflussen kann wie etwa
einen menschlichen Gegner».

Andere Physiker versuchen vor allem mit Hilfe der immer wieder
angefithrten Unbestimmbarkeitsrelation Heisenbergs, in welcher
die empirisch feststellbare Tatsache ausgedriickt wird, daf} jeder
Messungsversuch die Bahn eines Elektrons und Photons in seiner
gesetzlichen Abhingigkeit stort, die Freiheit des menschlichen Wil-
lens zu stiitzen und von daher zu einem Gottesbeweis zu gelangen. Lei-
der beruft man sich dabei fast nur auf eine bestimmte Ausdeutung
Pascual Jordans, welche dieser namhafte Physiker mit Hilfe der
sogenannten Quantenbiologie und der «Verstirkertheorie des Le-
bens», die durchaus ernsten Nachdenkens wert ist, gegeben hat.
Gewil} sind dabei Jordan einige philosophische Unvorsichtigkeiten
unterlaufen, so dal man mit Recht darauf hingewiesen hat, daf} es
sich hier nicht um GewiBheiten, sondern um Hypothesen handelt.
Niemals kann der Physiker den Satz, die Atomteilchen «entschie-
den sich frei», wenn er ihn schon gebraucht, anders als im Sinne

47



eines recht vagen Gleichnisses aussprechen!”. Ebensowenig aber
kann man sagen, daBl die atomaren Vorginge «an sich» determi-
niert oder «an sich» zufillig seien. Dieses «an sich» ist vielmehr —
darauf lduft die begriffliche Forderung der modernen Physik hin-
aus — in allen S#tzen solcher Art zu eliminieren.

Diein der Unbestimmbarkeitsrelation ausgedriickte Tatsache be-
deutet jedenfalls noch nicht - dasist wiederum von der Sache aus ge-
gen den angedeuteten Beweisversuch zu sagen - eine Aufhebung der
streng kausalen Bedingtheit und ist deshalb als solche auch nicht
geeignet, den mechanischen Determinismus des Naturgeschehens
aus den Angeln zu heben. Die Einsicht, dafl die Naturgesetzlichkeit
in gewissen Bezirken des Naturgeschehens statistischer Art ist,
1aBt noch nicht die Aussage zu, daf} die nur statistisch zu fassenden
Vorginge im Bereiche der Mikrostruktur nun chaotisch oder gar,
wie eben einige Physiker (und auch Nicht-Physiker) meinen, «frei»
seien. Einen Versuch, vom Standpunkt des oben definierten mo-
dernen naturwissenschaftlichen Positivismus «das Verhiltnis von
Theologie, Philosophie und Naturwissenschaft einmal mit mog-
lichster Unbefangenheit neu zu durchdenken, ohne sich durch ge-
wohnt gewordene Urteilsweisen beeinflussen zu lassen», unter-
nimmt Pascual Jordan. «Bisherige Bestrebungen», so sagt Jordan,
«Theologie und Naturwissenschaft beide anzuerkennen und irgend-
eine Form der Synthese zu suchen, welche die naturwissenschaft-
liche Erkenntnis zu ihrem Rechte kommen lassen mochte, ohne
deshalb auf eine christliche Weltbetrachtung zu verzichten, waren
stets so angelegt, daf} die Philosophie als Briicke oder Zwischenglied
aufgefalit wurde, durch welche die scheinbar so unendlich weit
getrennten Welten christlichen Glaubens und naturwissenschaft-
licher Erkenntnis vereinigt werden sollten».

Indessen haben nach der Auffassung Jordans das naturwissen-
schaftliche und das theologische Denken tief innere Gemeinsam-
keiten, die bisher nur véllig verdeckt und unserem BewufBt-
sein entzogen waren. Dieses Gemeinsame besteht darin, dal
beide — Naturwissenschaft und Theologie — «eine nicht im Men-
schengeist selbst angelegte, sondern ihm von auflen gegeniiber-

17 Aloys Wenzl betont, daf} diese «Freiheit» natiirlich nicht mit menschlicher
Freiheit identisch, sondern ihr nur analog als «unbewuliter» Drang aufzufassen
sel.

48



tretende Wirklichkeit demiitig hinnehmen und zu erkennen
suchen».

Es ist eigentlich iiberraschend, so betont Jordan, daf} in den theo-
retischen Erorterungen iiber die in Rede stehende Problematik die
Tatsache, dal} die religiose Wahrheit durchaus Erfahrungswahrheit
ist — sofern man «Erfahrung» im vollen Wortumfang versteht —
meist unerwihnt bleibt. Auch die Religion lebt «aus der Breite und
Tiefe der Erfahrungstatsachen religivsen Lebens», und Thesen, so
schreibt Jordan weiter, «denen kein Inhalt von ,Erfahrung‘ zu-
grunde liegt — weder im Sinne von Offenbarung noch im Sinne natur-
wissenschaftlicher Empirie — haben fiir das neue Zeitalter keine
Verbindlichkeit mehr».

Zwar kann Jordans scharfe Ablehnung jeder Erkenntnis a priori
philosophisch angefochten werden, aber es lit sich nicht leugnen,
daf} sich seine hier kurz skizzierte Auffassung eng mit den Ein-
sichten der neueren evangelischen Theologie beriihrt.

Weiter hat man behauptet, daB durch die moderne Atomphysik
das Wunder — H. Bergmann hat diesen Ausdruck gebraucht —
«naturwissenschaftlich moglich» geworden sei. Dazu bemerkt auch
Karl Hetm, dafl das Wunder, das Gott tut, niemals im Gegensatz
zum Naturgesetz oder zum Kausalzusammenhang stehe, weil das
Naturgeschehen nach biblischer Auffassung kein Kausalmechanis-
mus sei, dessen Durchbrechung gegenstiindlich aufgewiesen werden
kionne. Deshalb konne auch das in der Bibel bezeugte Wunder nie
ein Experimentalbeweis fiir das Dasein Gottes sein!®. Damit ent-
falltauch der Einwand Karl Jaspers’, der die Wunderbehauptungen
zu den «nachpriifbaren und auf Grund der Nachpriifung wider-
legten» rechnet, ganz abgesehen davon, daB sie doch nur fiir den-
jenigen widerlegt wiren, der das naturwissenschaftliche Denken
mit seinen ihm eigenen Kategorien zum Maf3stab der biblischen
Berichte macht, was aber sicherlich nicht angiingig ist.

Wiederum ist von der Physik selbst her zu der Wunderfrage im
AnschluBl an Eduard May nur folgendes zu sagen. Man muf} unter-
scheiden zwischen einem Wunder, das durch die Zusammenfassung

18 Vergleiche hierzu dieinteressanten Ausfithrungen von Helmuthvon Glasenapp
iiber die absolute Vorrangstellung Gottes und das Wunder in der Auffassung
des Islams in dem Werke «Die fiinf groBen Religionen», Teil II, Eugen
Diederichs Verlag Diisseldorf/Kéln 1952, S. 432,

49



natiirlicher Mittel zustande kommt und einem solchen, bei dem un-
mittelbar ein iibernatiirlicher Faktor in das Naturgeschehen ein-
greift. Bei dem Wunder erster Art handelt es sich darum,da8 anund
fiir sich natiirliche Ereignisse infolge eines besonderen Umstandes,
unter dem sie geschehen, eine iibernatiirliche Leitung denkméglich
machen. In einem solchen Falle kann die rein naturwissenschaft-
liche Analyse nur konstatieren, dal} dieses oder jenes Ereignis «mit
natiirlichen Dingen» zugegangen ist. Jede weitere Aussage fallt in
das Bereich der Theologie und Philosophie. Beim Wunder zweiter
Art mufl zunichst die naturwissenschaftliche Analyse einsetzen
und festzustellen versuchen, ob es nicht doch durch «natiirliche
Faktoren» erklirt werden kann. Selbst aber wenn wir annehmen,
daB Ereignisse stattgefunden haben und noch stattfinden, bei wel-
chen solche «natiirlichen Faktoren» zur Erklirung nicht ausrei-
chen, miissen wir einsehen, dafl das « Wunder» zu Zeiten der Allein-
herrschaft der klassischen Physik ebenso gut moglich war, wie es
heute angeblich maglich ist. Es ist fiir die Wunderfrage also véllig
irrelevant, ob das neue oder das alte physikalische Weltbild gilt,
ob diese oder jene Auffassung vom Kausalgesetz richtig ist. Man
kann also ebensowenig wie mit Schlagworten wie «Einbruch der
Freiheit in das Naturgeschehen» oder «Die entthronte Kausalitat»
mit der «Moglichkeit des Wunders» operieren. So lehnte es auch
der Philosoph Nicolat Hartmann ab, aus gewissen empirischen Er-
gebnissen der modernen Atomphysik metaphysische Folgerungen zu
zichen, wenn er zum Beispiel schreibt: «Wie wurde es moglich, daf}
einwild gewordener Positivismus von der Mikromechanik der Atome
aus uns die Willensfreiheit und das Dasein Gottes beweisen will ?» 1

«Soweit hatte sich die eigentliche Philosophie von ihren Funda-
menten verdringen lassen», sagt mit Recht Hugo Dingler®, «dal
man auf philosophischer und theologischer Seite es als eine be-
grilenswerte Unterstiitzung empfand, wenn vom Physikalischen
her Gott als eine allumfassende Differentialgleichung ( Max Planck
und Gustav Mie) erklirt wurde oder behauptet wurde, die Elek-
tronen spriingen aus ,freiem Willen umher. Welche geistige Not der
Philosophie spricht aus der Tatsache, daB3 man solchen unverbind-
lichen verbalen Umkleidungen gewisser Mefresultate oder Glei-

19 Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. II, Heft 4.
2 Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. VI, Heft 2.

50



chungen ,religionsphilosophische Qualititen‘ beilegte. Niemand
wollte, wie es schien, die geistige Anstrengung aufwenden, sich ein-
mal genau klar zu werden, was an wirklich Sicherbarem hinter
solchen Behauptungen stike. Das waren Formulierungen, die von
Minnern stammten, die gewill sehr beachtenswerte und verdiente
Fachphysiker waren, denen aber erkennbar die notige Sachkennt-
nis gewily nicht eignete, diese schwierigen Probleme zu itberblicken».

Damit ist schon die Antwort auf die naheliegende Frage gegeben,
wie solche bedeutenden Physiker, wie die genannten, zu solchen
apologetischen Versuchen kommen konnten. Man kann diese Ant-
wort auch so formulieren, dal diese Physiker hier eben «Grenz-
iiberschreitungen» ihres eigentlichen Fachgebietes, der Physik,
begehen. Fiir den Physiker ist die Welt grundsitzlich genau dort zu
Ende, wo er nicht mehr messen kann. Physik ist MaB3- und Zahl-
wissenschaft. In diesem mit Zahl und Maf} erfaflbaren physikali-
schen Bereich aber hat Gott keine Bedeutung, wenn eben Physik
Physik bleiben soll. Auch die moderne Physik ist «kein Fundament
fiir eine in den Himmel reichende Jakobsleiter», und eine natiir-
liche Theologie, «die auf der Leiter der natiirlichen, physikalischen
Welt von der hichsten Plattform in ihr transzendentes Luftschiff
einsteigt», ist auch im modernen Gewande nicht méglich.

Wir erkennen also, daf} wir im Rahmen der Physik selbst, auch
der modernen Physik, wie iiberhaupt der Naturwissenschaft nie-
mals zu einer Begegnung mit Gott kommen kénnen, sondern dafl
diese auf einem ganz anderen Wege erfolgen muf}. Nicht zufillig
sind nachgerade die Physiker zu einem Gesprich mit Theologen
unlustig geworden. Sie wollen niamlich gar nicht auf ihr physika-
lisches Weltbild, das sich aus ihrer Wissenschaft ergibt, ange-
sprochen werden, sondern nur auf ihr eigentliches Menschsein mit
allen seinen Néten und Sorgen, die natiirlich auch der Physiker,
wie jeder andere Mensch, hat. Hier ist die einzige Stelle, an der es
zu dem Versuche eines fruchtbaren Gespriches zwischen Physik
und Theologie kommen kann. In Verfolgung dieses persénlichen
Weges kann es dann auch im Glauben zu einer Begegnung mit Gott
kommen. Dagegen ist ein physikalischer Gottesbeweis, wie wir
gesehen haben, unmoglich und eine Bruchstelle in der jeweiligen
Beweisfiihrung leicht nachweisbar.

In klarer Erkenntnis dieses Sachverhaltes, d.h. wissend um die
Grenzen naturwissenschaftlicher (physikalischer) und theologischer

51



Arbeit hat der Theologe Edmund Schlink das Verhiltnis zwischen
Theologie und Naturwissenschaft und damit auch das zwischen
Religion und Physik gelegentlich in einigen Thesen herausgestellt.
Im wesentlichen besagen diese Thesen auch, daff die Physik als
solche nur Abliufe und Gesetzmiifligkeiten der Natur, soweit diese
zihl- und meBbar ist, feststellen, aber von sich aus nie, wenn sie
Physik bleiben will, zur Erkenntnis Gottes gelangen kann. Damit
hingt es zusammen, daf} jeder Versuch eines physikalischen Gottes-
beweises fiir die eigentliche physikalische Wirklichkeit blind macht
und mithin in den groflen Irrtum Hegels verfillt, die rein empiri-
schen Tatsachen zugunsten einer spekulativen (in unserem Falle
religissen) Vorentscheidung, die in der Philosophie Hegels durch
sein System bedingt war, zu vergewaltigen. Physik ist eben keine
Weltanschauung und erst recht keine Religion und kann auch von
sich aus nicht dazu fithren. Sondern Physik ist eine Wissenschaft,
die es nur mit einem (soeben definierten) Teil der erfahrbaren
Wirklichkeit zu tun hat. Sie kann deshalb wissenschaftlich halt-
bare Aussagen auch nur iiber diesen bestimmten Teil der Wirklich-
keit machen. Alle anderen Aussagen sind Spekulationen. Es ist not-
wendig, das einmal mit Nachdruck zu sagen, weil sonst heillose
Verwirrung und véllig falsche Vorstellungen entstehen kénnen, die
weder der Physik noch auch wahrer Religion irgendwie niitzlich
sind.

Zugrunde gelegte Literatur

1. Bernhard Bavink: Das Weltbild der heutigen Naturwissenschaften und seine
Beziechungen zu Philosophie und Religion, Iserlohn 1947.

2. Zeno Bucher: Die Innenwelt der Atome; die Ergebnisse der Atomphysik
naturphilosophisch bearbeitet. Zweite, vermehrte Auflage, Donauworth 1950.

3. Hedwig Conrad-Martius: Naturwissenschaftlich-metaphysische Perspekti-
ven, Hamburg 19438.
4. Heimo Dolch: Theologie und Physik. Der Wandel in der Strukturauffassung
naturwissenschaftlicher Erkenntnisse und seine theologische Bedeutung,
Freiburg 1951.
. Paul Drofbach: Kant und die gegenwiirtige Naturwissenschaft, Berlin 1943.
6. Friedrich Engel: Braucht der Physiker Erkenntnistheorie ? Eine Gegeniiber-
stellung von transzendentaler Philosophie und Naturwissenschaft, Halle a.S.
1929.

7. P. Richard Gercken: Exakte Naturwissenschaft und christlicher Glaube,
Werl i. W. 1951.

(Sa



10.

11,

12,

13.

14,

15.

16.

17.

18.

19.

20.
21.

22,

24.

25.

26.

217.

28.

29.

30.
31.
32.

. Mex Hartmann: Die philosophischen Grundlagen der Naturwissenschaften,

Jena 1948,

. Karl Heim: Die Wandlung im naturwissenschaftlichen Weltbild. Die mo-

derne Naturwissenschaft vor der Gottesfrage, Hamburg 1951.
Werner Heisenberg: Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissenschaft.
Achte, erweiterte Auflage, Stuttgart 1949.

Gerhard Hennemann: Das Verhiltnis der Quantenmechanik zur klassischen
Physik, Bonn 1947.

Gerhard Hennemann: Grundlagen der Atomphysik, Neues Abendland, 1949,
Heft 9.

Gerhard Hennemann: Das Verhiltnis der modernen Atomphysik zur klassi-
schen Physik, Natur und Kultur, 1950, Heft 7.

Gerhard Hennemann: Gibt es eine metaphysikfreie Physik ?, Glaube und For-
schung, Zweite Folge.

Gerhard Hennemann: Die Wandlung der Physik, Westermanns Monatshefte,
1951/1952, Heft 6.

Gerhard Hennemann: Philosophie und Naturwissenschaft (Wissenschaften im
Zusammenspiel), Die Welt vom 10. Juli 1952.

Gerhard Hennemann: Naturwissenschaft und Theologie, Heute und Morgen,
1952, Heft 12.

Wilhelm Holzapfel: Sinnbestimmungen zu den Grundlagen der exakten Wis-
senschaften, Darmstadt 1948.

Giinter Howe: Vorbemerkungen zum Gesprich zwischen Theologie und
Physik: Evangelische Theologie, 1947, Heft 1/2.

Pascual Jordan: Erkenntnis und Erfahrung, Zeitwende, Jahrgang 23, Heft8.
Gerhard Kropp: Die philosophische Verantwortung in der Physik, Berlin-
Hannover 1948.

Gerhard Kropp: Die Aufgaben der Naturphilosophie in der Gegenwart, Phi-
losophische Studien, Band II, Heft 3—4.

. Eduard May: Die Bedeutung der modernen Physik fiir die Theorie der Er-

kenntnis, Leipzig 1937.

Rolf Reifimann: Die Vers6hnung von Wissenschaft und Religion, Weltbild,
Jahrgang 7, Nr. 1.

Edmund Schlink: Thesen iiber Theologie und Naturwissenschaften, Evange-
lische Theologie, 1947, Heft 1/2.

Dieter Smidt: Der Physiker an den Theologen, Die neue Furche, Jahrgang 5,
Heft 11.

Lothar von Strauf3 und Torney: Der Wandel in der physikalischen Begriffs-
bildung, Braunschweig 1949.

Carl Friedrich von Weizsicker: Der begriffliche Aufbau der theoretischen
Physik (Vorlesung, gehalten in Géttingen im Sommer 1948, als Manuskript
vorliegend).

Carl Friedrich von Weizsicker: Beitrag zur Diskussion iiber Kausalitiit, Stu-
dium Generale, Jahrgang 2, Heft 2.

Aloys Wenzl: Metaphysik der Physik von heute, Hamburg 1951.

Walter Wessel: Kleine Quantenmechanik, Freiburg 1949.

Hermann Weyl: Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaft, Miin-
chen 1928.

53



	Philosophie, Religion und moderne Physik

