
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 12 (1952)

Artikel: Philosophie, Religion und moderne Physik

Autor: Hennemann, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie, Religion und moderne Physik
von Gerhard Hennemann

Zwangsläufig ist die Kritik der absoluten Zeit und des euklidischen

Raumes durch die Relativitätstheorie, die des Kausalgesetzes
durch die Quantentheorie in ein neues Licht gerückt worden. Daraus
meinen manche Naturwissenschaftler folgern zu müssen, alle echte

Philosophie und damit auch Erkenntnistheorie müsse durch die
Einzelwissenschaft, in diesem Falle die exakte Naturwissenschaft,
hindurchgehen. In Wahrheit ist es aber gerade umgekehrt, worauf
auch Hugo Dingler hinweist1, daß nämlich der echte Philosoph und
damit auch Erkenntnistheoretiker nicht auf der Basis der
Naturwissenschaften philosophieren darf. Damit soll aber nicht gesagt
werden, daß speziell die Erkenntnistheorie der Ergebnisse der
Naturwissenschaft entraten soll. Im Gegenteil: sie muß diese, sofern
sie vollkommen gesichert, d. h. experimentell erhärtet sind,
berücksichtigen. Gerade die moderne Physik (Relativitätstheorie und
Quantenmechanik) ist zu Ergebnissen gekommen, welche die
Erkenntnistheorie vor ganz neue Aufgaben stellen.

Wenn in unseren Tagen über die genannten drei Begriffe Raum,
Zeit und Kausalität heftig diskutiert wird, so rührt dies eben daher,
daß neuerdings von der Physik her über diese Begriffe Aussagen
gemacht worden sind, die mit den überlieferten Auffassungen nicht
mehr übereinstimmen, ja im Widerspruch dazu zu stehen scheinen.

Dagegen haben die Auffassungen der modernen Physik über
Substanz und Materie in erkenntnistheoretischer Hinsicht nicht so
umwälzend gewirkt wie die Relativitätstheorie und Quantentheorie
hinsichtlich der Kategorien Raum, Zeit und Kausalität, so daß wir
nur diese hier behandeln wollen. Erkenntnistheorie als Grundlagenforschung

hat nun die Aufgabe, das Wesen des Raumes und der
Zeit zu erforschen. Weiter hat sie die Aufgabe, nicht nur mit Hilfe
des Gesetzes der Kausalität Erkenntnisse zu gewinnen, sondern

1 Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. V, Heft 4.

18



auch Wesen und Ursprung dieses Gesetzes selbst zu ergründen,
woraus dann die Spezialwissenschaft selbst wieder Nutzen
ziehen kann. Solche Aufgaben hat sich Kant in seinem
erkenntnistheoretischen Hauptwerk, der «Kritik der reinen Vernunft»2, die -
soweit sie physikalische Grundlagen betrifft — der adäquate
Ausdruck der Tendenzen ist, die in der Newtonschen Physik exakt
dargestellt worden sind, gestellt und zu lösen versucht.

Wesentlich ist hier, daß solche Aufgaben nur innerhalb der
Erkenntnistheorie, nicht aber von der Physik selbst bewältigt werden
können. Das eben heißt, daß nicht auf der Basis der Physik philosophiert

werden darf. Die Physiker erliegen häufig der Versuchung,
Behauptungen aufzustellen, die über ihre Fachdisziplin hinaus in
eine andere Wissenschaft, nämlich die Philosophie, hineingreifen
und die sich darum auch nicht mehr physikalisch entscheiden lassen.

Dagegen muß sich der Philosoph wehren, daß der Physiker, mag er
noch so bedeutend auf seinem Fachgebiet sein, mit rein physikalischen

Mitteln oder doch jedenfalls ohne genaue Kenntnis der
gegenwärtigen philosophischen Arbeit Resultate ableitet, die philosophischen

Anspruch erheben und in das Gebiet der Philosophie gehören.
Indessen kann der Physiker davon überzeugt sein, daß die
Philosophie heute die spezialwissenschaftlichen Ergebnisse beachtet und
sich einer spekulativen Hybris so leicht nicht wieder schuldig macht.

So können wir zum Beispiel aus dem Folgenden ersehen, daß die
Kausalität an sich in der Praxis der physikalischen Forschung selbst

keineswegs als empiristisches Faktum auftritt, also auchnicht durch
die Erfahrung bewiesen oder widerlegt werden kann. Weiter nehmen

auch der Relativitäts- und Atomphysiker Raum und Zeit als

phänomenale Befunde, ebenso wie der klassische Physiker, einfach
hin als «Bedingungen der Möglichkeit aller Erfahrung bzw.
Messimg». Was sie «in Wirklichkeit» sind — ob subjektive
Anschauungsformen, wie Kant lehrte, oder metaphysische Wesenheiten
oder bloße Zeichen für ein Metaphysisches - das ist der Physik als

solcher ganz gleichgültig. Denn es handelt sich hierbei eben nicht
um physikalische, sondern um philosophische, speziell
erkenntnistheoretische Fragen, die deshalb auch in diesem Sektor behandelt
und beantwortet werden müssen.

2 Zugrunde gelegt ist hier die Reclamsche Ausgabe, herausgegeben von
Raymund Schmidt, abgekürzt : Kr. r. V.

19



Schon die Ausgangsposition aller Physik, nämlich die Subjekt-
Objekt-Relation, auf die wir an dieser Stelle aber nur so weit wie
sie mit der Kausalität zusammenhängt eingehen können, ist eine

erkenntnistheoretische, freilich nicht im Sinne einer unproblematischen

Voraussetzung, sondern eher als ein Grundproblem, über
dessen Schwierigkeit wir uns erst allmählich klar zu werden
beginnen. Wir wissen aber, daß sich diese Relation in der modernen
Physik, womit jetzt speziell die moderne Atomphysik gemeint ist,
wesentlich anders ausnimmt als in der klassischen Physik, ja daß
sie in der traditionellen Form einer scharfen Trennung des Objekts
der Forschung vom forschenden Subjekt gar nicht mehr anwendbar
ist. Es ist also schon sinngemäß, wenn wir Philosophie und moderne

Physik in Beziehung setzen, d. h. von der Bedeutung speziell der
Erkenntnistheorie für die Physik sprechen. Das soll nun in einigen
Punkten näher dargelegt und erläutert werden.

I. DER KAUSALBEGRIFF IN DER PHYSIK

Wir beginnen zweckmäßig mit der Kausalität, einem der
umstrittensten Begriffe in der modernen Physik. Der Physiker bekennt
sich zu dem ihm selbstverständlich erscheinenden, durch die neueste

Entwicklung seiner Wissenschaft jedoch erschütterten Grundsatze,

nur wiederholbare oder, wie der Fachausdruck lautet,
«reproduzierbare» Effekte «zuzulassen». Damit aber setzt er schon,
noch bevor er mit der eigentlichen experimentellen oder
theoretischen Arbeit begonnen hat, insbesondere die Kategorie der
Kausalität als gültig voraus.

Wenn sich die Physik ihrem Wesen gemäß nur an das Meßbare
hält, wobei die Messung wiederum eine Menge Theorie enthält3, so

beschränkt sie sich darauf, unter den meßbaren Zuständen Ursache

und Wirkung zu unterscheiden. Sie erblickt in den mit Notwendigkeit

zeitlich aufeinanderfolgenden Zustandsänderungen eines

Naturausschnittes (eines Systems) eine Kausalkette und bezeichnet
die jeweils voraufgehenden Veränderungen als Ursachen und die

nachfolgenden als Wirkungen. Damit wird also bestimmtes rein
räumliches Geschehen für den Eintritt nicht weniger bestimmten,

3 Cf. meinen Aufsatz «Zur Theorie der Meßtechnik» (Das Elektron, IV/1951,
Heft 10).

20



nachfolgenden ebenfalls rein räumlichen Geschehens ausschließlich
verantwortlich gemacht. Es ist noch eine zu erörternde Frage, ob
das hiermit vorausgesetzte Prinzip der Kausalität, daß also eine
bestimmte Ursache immer auch eine bestimmte Wirkung nach sich
ziehen müsse und daß umgekehrt jede Wirkung immer eine
bestimmte Ursache voraussetze, etwa die Bedeutung eines Axioms
(im Sinne der euklidischen Axiome) hat oder sonst etwas ist.

Des Näheren besteht nun in der sogenannten klassischen Physik
folgende Sachlage : Dem Physiker ist in einem bestimmten Augenblick

(t°) der Zustand seiner Apparatur bekannt. Nun beobachtet

er, welche Vorgänge sich aus diesem bekannten Anfangszustand im
Laufe der Zeit (t1, t2, t3 ergeben. Immer aber setzt er dabei

voraus, daß auf einen bestimmten Anfangszustand die Vorgänge
in stets gleicher Weise ablaufen. Die Gesetze, nach welchen diese

Vorgänge ablaufen, gilt es mit mathematischer Genauigkeit zu
erfassen und in mathematischen Gleichungen, sogenannten
Differentialgleichungen, zu formulieren.

Für die Auffassung der klassischen Physik ist nun folgendes
wesentlich: Wenn der Zustand eines abgeschlossenen Systems in
einem bestimmten Zeitpunkt vollständig bekannt ist, kann man
den Zustand dieses Systems in jedem späteren (und früheren)
Zeitpunkt grundsätzlich berechnen. Man kann demnach sein Verhalten
für alle Zeiten mit beliebiger Genauigkeit voraussagen. Daß dieses

Gesetz in der Welt, soweit sie mechanisch strukturiert ist, auch
tatsächlich absolut anwendbar ist, ist unbezweifelbar. Die
Himmelsmechanik mit ihren Vorausberechnungen von Sonnen- und
Mondfinsternissen, Planetenkonstellationen usw., die auch für die

Vergangenheit (etwa zur Zeit von Christi Geburt) exakt berechnet
werden können, ist der schlagendste Beweis für diese absolute
Anwendbarkeit. Und so kommt man zu der Definition, daß ein Ereignis

nur dann kausal bedingt ist, wenn es mit Sicherheit vorausgesagt

werden kann.
In dieser Voraussagbarkeit oder Vorausberechenbarkeit sieht der

sogenannte Physikalismus, von dem wir später noch genauer sprechen

werden, sogar den einzig angebbaren Sinn des Kausalgesetzes,
sein Kriterium. Kausalität beruht zum Beispiel für M. Schlick4

4 Cf. M. Schlick: Die Kausalität in der gegenwärtigen Physik (Die Naturwissenschaften

1931, erschienen auch in M. Schlick: Gesammelte Aufsätze, Wien 1938).

21



allein in ihrer «Bewährung» im Sinne dieser Voraussagbarkeit.
«Wenn wir mit Hilfe eines Naturgesetzes voraussagen können,
welches Ereignis auf ein bestimmtes anderes Ereignis folgen wird, und
die Beobachtungen bestätigen die Voraussage, dann, meint Schlick,
pflegen wir vom Bestehen eines Kausalzusammenhanges zu
sprechen. Dabei sei es gleichgültig, welche Form das Naturgesetz hat,
aus dem die Voraussage abgeleitet wurde»5. Sicher ist daran richtig,
daß wir das Eintreffen von Voraussagen, wenn diese mit Hilfe
erkannter Gesetzmäßigkeiten gewonnen wurden, als Kriterium der

Kausalität anerkennen.
Wenn aber allein in diesem Kriterium der Sinn des Kausalgesetzes

bestände, wenn also nach der Schlick''sehen Kausalitätsdefinition

das Verhältnis von Ursache und Wirkung nur derart
wäre, daß die Wirkung vorausgesagt oder vorausberechnet werden
kann, falls die Ursache bekannt ist, dann würde daraus folgen, daß
es für prinzipiell nicht vorausberechenbare Ereignisse keine
Ursachen gibt, daß also hier jedenfalls das Kausalgesetz im definierten
Sinne nicht «gilt».

Solche Ereignisse finden nun tatsächlich bei radioaktiven
"Vorgängen und in der Quantenmechanik, zum Beispiel beim
Überspringen eines Elektrons von einer äußeren auf eine innere Bahn,
statt, und für sie ist von einigen Physikern auch die letztgenannte
Konsequenz gezogen worden. So sagt Born, das «Kausalgesetz sei

leer», und Heisenberg folgert, daß «seine Ungültigkeit definitiv
festgestellt» sei. Indessen sind solche weittragenden Konsequenzen,
wie aus dem Folgenden ersichtlich wird, in keiner Weise zulässig.
Mit Recht hat man darauf hingewiesen, daß die Heisenbergsche
Unbestimmbarkeitsrelation ja gerade durch die strenge Anwendung
der Kausalität festgestellt worden ist. Jedenfalls geraten wir den
solche Ereignisse betreffenden Ausdrucksweisen gegenüber in eine

merkwürdige Lage, die uns vor die zentrale Frage stellt, wie weit der
Inhalt des Kausalbegriffes mit dem der Prognostizierbarkeit
zusammenhängt und eventuell über ihn hinausragt. Denn das
Problem der Kausalität in der Atomphysik betrifft die vollständige
Bestimmbarkeit eines zukünftigen Geschehens, so daß man
überhaupt präziser von Determinismus spricht. Durch diese Verknüpfung

des physikalischen Kausalgesetzes mit dem Begriff der exak-

9 Zit. nach Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. VI, Heft 1.

22



ten Yorausberechenbarkeit, die 300 Jahre hindurch, ohne auf
Schwierigkeiten zu stoßen, sich in der Forschung bewährt hat, hat
man — philosophisch gesehen - das kategoriale Kausalprinzip
überspitzt und es mit einem aposteriori aus der Erfahrung stammenden
konkreten Inhalt vermengt. Infolge dieser extrem metaphysischen
Ubersteigerung wurde der Kausalbegrilf seines kategorialen
allgemein gültigen Charakters fast entkleidet.

Diese Übersteigerung des Kausalbegrilfes, d. h. die Belastung
seines kategorialen Charakters mit inhaltlichen Momenten, hat zu
der Krise des Kausalsatzes geführt, wobei ausdrücklich hinzugefügt

werden muß, daß sich diese Krise nur auf diese Übersteigerung
bezieht und, worauf wir zurückkommen werden, dazu zwingt, das

Kausalprinzip von nicht notwendig mit ihm verbundenen
Prinzipien zu befreien. Man darf nicht die strenge Determinierbarkeit
und exakte Vorausberechenbarkeit des Einzelgeschehens mit der

apriorischen Gültigkeit des Kausalprinzips gleichsetzen.
Neuerdings hat vor allem C.Fr.v. Weizsäcker in bemerkenswerter

Weise darauf hingewiesen, daß auch die moderne Atomphysik -
im Gegensatz zu oft gehörten Behauptungen - keineswegs der
Kaatschen Erkenntnislehre widerspreche und den apriorischen
Charakter der klassischen Physik leugne, sondern ihn - im
Gegenteil—voraussetze. Ohne apriorische Voraussetzungen könnten
überhaupt keinerlei physikalische Erkenntnisse gewonnen werden.

Man kann natürlich, zum Beispiel mit Pascual Jordan, in
positivistischer Beschränkung von vornherein den Kausalbegriff so

definieren, daß er nur und nur mit dem der Prognostizierbarkeit
zusammenfällt. Wenn man so verfährt, geht man nur noch darauf aus,
aus bestimmten beobachteten Erfahrungen zukünftige zu prophezeien.

Dann muß man sich aber darüber klar sein, daß eine solche

Definition und alle weiteren Aussagen, die daraus folgen, keine
ontologische Relevanz besitzen. Denn über das Sein selbst, über die

«objektive Realität» sagt das Determinismusproblem gar nichts

aus, sondern es besagt nur — und damit kommen wir wieder auf die

philosophische Seite unseres Problems - «daß der Mensch unter
bestimmten Bedingungen physikalische Vorgänge als determiniert
ansehen und behandeln kann. Die Natur abgesehen von diesem
Können tritt gar nicht vor Augen. Nur ist - bisher verhängnisvollerweise

- das bezeichnete Können dennoch gerade ein solches Ab-
sehen-können, das erst in der Mikrophysik sein Ende findet. Die

23



Sache liegt also nicht so, daß die ,klassischen' Vorgänge nach wie
vor ,voll determiniert' wären, sondern so, daß sie nach wie vor als

voll determiniert ,gelten können', oder genauer: nach wie vor voll
determinierbar sind. Freilich, auf diesen scheinbar winzigen Unterschied

der Ausdrucksweise überhaupt zu achten, liegt dem Nur-
Physiker meist fern, weil in der Tat diese Folgerung, mit der die

Erfahrungen der Quantenmechanik zunächst auf die älteren
Erfahrungen der Physik selbst zurückwirken, gerade in ihrer
Achtsamkeit auf nurphysikalische Formulierungen eine philosophische
Folgerung darstellt»8.

Über das Sein selbst wird also mit dieser Voraussagbarkeit keine
Feststellung getroffen noch etwas daran geändert, ob wir bestimmte
Naturvorgänge nun gerade voraussagen können oder nicht. Im
makrokosmischen Bereich, soweit er mechanisch strukturiert ist
(deswegen spricht man auch von «mechanischer Kausalität»), können

wir es, im mikrokosmischen dagegen können wir es eben nicht.
Hier ist es nämlich zunächst im subjektiven Sinne nicht möglich,
mit unseren Beobachtungsmitteln (Röntgenstrahlen o. ä.) wie im
Makrokosmos den Anfangszustand eines atomphysikalischen
Systems genau zu bestimmen, sondern diese Feststellung ist
grundsätzlich nur im Rahmen der von Heisenberg aufgestellten Unbe-
stimmbarkeitsrelationen möglich, die der exakte Ausdruck der
Tatsache sind, daß jede Messung eines atomphysikalischen
Vorganges eine Störung des beobachteten Systems darstellt. (Der
springende Punkt in der Atomphysik ist zwar nicht, worauf Niels Bohr
immer wieder aufmerksam gemacht hat, daß der Beobachtungsakt
eine an sich seiende Situation im Atom stört, sondern vielmehr daß die

physikalische Wechselwirkung zwischen beobachtendem Subjekt
und beobachtetem Objekt von vornherein eine nicht zu umgehende
Bedingung der Kenntnisnahme überhaupt ist. Aus diesem

allgemeingültigen Satz, der selbstverständlich auch in der klassischen

Physik gilt, folgt nun die quantenmechanische Unbestimmbarkeit
durch den weiteren Sachverhalt, der in den sogenannten
Dualismusexperimenten ausgesprochen ist und sich so formulieren läßt :

«Die Art der Wechselwirkung zwischen Beobachter und Gegenstand,

welche notwendig ist, um bestimmte Eigenschaften des

6 Zit. nach Willielm Kamiah: Der Mensch in der Profanität, Stuttgart 1949,
S. 77

24



Gegenstandes in Erscheinung treten zu lassen, zum Beispiel den

Ort, kann nicht gleichzeitig hergestellt werden mit derjenigen
Wechselwirkung, die notwendig ist, um bestimmte andere
Eigenschaften, zum Beispiel den Impuls, in Erscheinung treten zu
lassen»). Und zweitens können wir im objektiven Sinne das Gesetz der
mechanischen Kausalität hier deshalb nicht «anwenden», weil die
Atomteilchen nicht Körperchen im alten Sinne der Physik sind.
Die Voraussetzungen für die «Anwendbarkeit» des Kausalgesetzes
in seiner klassisch-physikalischen Formulierung sind also weder

von Seiten des beobachtenden Subjekts erfüllbar noch am beobachteten

Objekt erfüllt. Damit stoßen wir gleichzeitig auf die
prinzipiellen Schranken der exakten Vorausbestimmung eines

Naturvorganges, die im rein mechanischen Geschehen möglich ist. Die
Quantenmechanik hat also die prinzipiellen Schranken der exakten
Vorhersage in einem bestimmten Gegenstandsbereich aufgewiesen.

So hat uns die Atomphysik den Determinismus sozusagen aus der
Hand genommen; an seine Stelle treten hier Wahrscheinlichkeitsaussagen.

Aber auch die Wahrscheinlichkeit setzt ihrerseits wieder
eine ihr zugrunde liegende Kausalgesetzlichkeit voraus. Mit der

Voraussetzung einer wahrscheinlichkeitstheoretischen Ordnung der

NaturWirklichkeit verfällt man jedoch in denselben Fehler wie in
der klassischen Physik mit der Fiktion des gleich zu erläuternden

Laplace''sehen Geistes. In dem einen Falle wird eine streng determinierte

Ordnung der Weltwirklichkeit postuliert, im anderen eine
wahrscheinlichkeitstheoretische. Damit aber schlägt die positivistische

Haltung genau so wie die allmechanistische des 19. Jahrhunderts

in eine extrem ontologische Metaphysik um. Denn jede Aussage

über die endgültige Beschaffenheit der Naturwirklichkeit ist
eine unbeweisbare ontologisch-metaphysische Behauptung. Das

einzige, was man sagen kann ist, daß die konsequent deterministische

Naturauffassung, wie sie etwa noch Laplace in seinem «Essai

philosophique sur les probabilités» vertreten konnte und in dem
klassischen Satz formulierte: «Wenn es möglich wäre, für einen

gegebenen Augenblick alle Kräfte zu kennen, von denen die Natur
bewegt ist, und auch die Lage der V esen zu wissen, aus denen sie

besteht, und wessen Geist zudem umfassend genug wäre, diese

Erscheinungen einer Analyse zu unterziehen, der könnte die Bewegung
der größten Körper des Universums und die der leichtesten Atome
in eine und dieselbe Formel einschließen. Nichts wäre mehr unge-

25



wiß für ihn, und das Zukünftige wie das Vergangene wäre
gegenwärtig vor seinen Augen» - daß diese Auffassung durch die
Quantenmechanik nicht nur unbewiesen, sondern widerlegt ist.

Für die Frage nach dem Wesen der Kausalität und damit auch
nach ihrem Zusammenhang mit der Prognostizierbarkeit ergibt
sich aber aus dem Vorhergehenden, daß Erfahrung, sowohl klassische

wie auch atomphysikalische Erfahrung, überhaupt nichts über
das Kausalgesetz aussagen, es also weder beweisen noch widerlegen
kann. Mit den Mitteln des Experiments und auch der Mathematik
ist hier also gar nichts auszurichten, sondern beim Kausalproblem
handelt es sich um ein ausgesprochen philosophisches, speziell
erkenntnistheoretisches Problem, so daß wir daraus die Bedeutung der
Erkenntnistheorie für die Physik entnehmen können.

Natürlich können wir den Kausalsatz auch mit den Nur-Physi-
kern im Sinne des Empirismus als empirischen Satz deuten und die

Geltung dieses Satzes an Beobachtungen prüfen. Wenn es sich dabei
zeigen sollte, daß sich innerhalb bestimmter Bereiche keinerlei
Gesetzmäßigkeit im Ablauf der Naturereignisse feststellen läßt, so

wäre damit die Allgemeingültigkeit des Kausalsatzes widerlegt.
Aber über das Wesen der Kausalität ist auch damit nichts ausgesagt.

Erfahrung - und das ist in diesem Zusammenhang das Wesentliche

— zeigt immer nur, daß auf einen Zustand a in der Zeit ein
Zustand b folgt usw. «Wahrgenommen» wird also immer nur die
zeitliche Sukzession. Seit Hume, dem geistigen Ahnherrn des

Positivismus, ist es allgemein anerkannt worden, daß wir aus der Erfahrung

nichts als die Regelmäßigkeit gewisser Phänomene entnehmen
können. Wenn beispielsweise ein elektrischer Strom einen Leiter
durchfließt, so wird eine Magnetnadel abgelenkt (und zwar immer
nach der linken Seite und entsprechend um den selben Winkel).
Aus der Häufigkeit der Verbindung dieser beiden aufeinanderfolgenden

Ereignisse schließt nun der Physiker, daß diese Verbindung
eine notwendige sei, daß also der erste Vorgang (das Durchfließen
des Stromes) die Ursache, der zweite (Ablenkung der Magnetnadel)
die Wirkung sei. Auf eine Formel gebracht würde dies heißen, daß

von zwei aufeinanderfolgenden Ereignissen a und b a die Ursache

von b ist, wenn es unmöglich ist, daß a geschieht, ohne daß b darauf
folgt. Aber einen empirisch feststellbaren Sinn gibt diese Erklärung
nicht, d. h. wir können auf keine Weise die Notwendigkeit der Ur-

26



sache-Wirkung-Verbindung empirisch feststellen. Erfahrung lehrt
also nicht, daß der Znstand h notwendig auf den Zustand a folgt,
daß also hier eine gesetzmäßige Folgeverknüpfung vorliegt. Diese

wird gleichsam «hinzugesetzt». Hume behauptet nun, daß dieses

«Hinzusetzen» ein Produkt der Gewöhnung sei. Doch läßt sich

schlechterdings nicht einsehen (was ja auch immer wieder gegen
Hume eingewandt worden ist), auf welche Weise durch eine
bloße Häufung der Gewohnheitserfahrung, die gar nichts von einer

kausal-notwendigen Verknüpfung enthält, die Idee einer solchen

Verknüpfung erzeugt werden könne. An diesem Punkt setzt nun
Kant mit seiner These ein, daß der Begriff dieser Verknüpfung nicht
aus der Gewohnheitserfahrung stamme, sondern a priori sei, womit
er das Kausal- wie überhaupt das Naturgesetz als ein synthetisches
Urteil a priori auffaßt.

In der Voraussetzung dieser gesetzmäßigen Folgeverknüpfung
raumzeitlichen Geschehens steckt also die eigentlich erkenntnistheoretische

Problematik der Kausalität, um die allein es uns hier
geht. Diese Voraussetzung macht übrigens auch die Quantenmechanik,

denn sonst könnte sie als Realwissenschaft überhaupt keine
Aussagen machen. So schreibt Heisenberg'1, daß auch in der modernen

Physik die Anwendbarkeit des Kausalgesetzes die Voraussetzung

jeder objektiven wissenschaftlichen Erfahrung sei. «Denn
wir können Verlauf und Resultat einer Messung gar nicht anders

mitteilen, als indem wir die dazu nötigen Handgriffe und die
Zeigerablesung als objektive, in Raum und Zeit unserer Anschauung sich

abspielende Vorgänge beschreiben, und wir könnten aus einem
Meßresultat nicht auf die Eigenschaften des beobachteten Objekts
schließen, wenn das Kausalgesetz nicht einen eindeutigen
Zusammenhang zwischen beiden garantierte». In der erkenntnistheoretischen

Problematik ist das Wesentliche dies, daß in der Abhängigkeit

von a (Ursache) und b (Wirkung) nur die Funktion erkennbar
und in einfachen Fällen sogar mathematisch faßbar ist, nicht aber

die Art des Funktionierens selbst. Der eigentliche Nexus, die innere

Notwendigkeit des Hervorgehens von b aus a, bleibt völlig
unerkannt. Gerade dieser Nexus aber macht den Gesetzcharakter der
Kausalität aus. Kein Verstand kann durchschauen, warum b ein-

7 Werner Heisenberg: Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissenschaft,
8. erweiterte Auflage, Stuttgart 1949, S. 16.

27



treten muß, wenn a vorhanden ist. Nur soviel läßt sich einsehen,
daß — unter Voraussetzung des Gesetzes - die Zustände a und b im
wirklichen Naturgeschehen streng determiniert zeitlich sukzessieren.
Die Voraussetzung selbst aber, d. h. eben das Gesetz selbst, das

eigentliche Entspringen des b aus a, bleibt jenseits der Grenze der
Erkennbarkeit.

Im Kausalnexus wird demnach nichts erklärt, sondern nur
schlicht formuliert, daß eine durchgehende Verbindung besteht,
wobei das Erkennbare an ihr die geradlinige Struktur des Späteren
(b) aus dem Früheren (a) ist. Wir haben es also mit einem Minimum

an rationaler Bestimmung, einem hypothetisch-kritischen
Versuch, ein an sich irrationales Verhältnis wenigstens annähernd zu
fassen, zu tun.

Die Urforderung der mathematischen Naturwissenschaft ist also

hinsichtlich des Kausalbegriffes ein methodischer Empirismus, denn
sie kennt eben nur das unmittelbar Beobachtbare, also die zeitliche
Aufeinanderfolge von Ereignissen und deren Notwendigkeit. Dabei
hat aber der Begriff der Notwendigkeit keinen tieferen, über das

rein Empirische hinausgehenden Sinn, sondern er soll lediglich zum
Ausdruck bringen, daß die Ereigniskette a-b-c bisher immer
ablief, wenn a gesetzt wurde. Damit schaltet die mathematische
Naturwissenschaft das eigentliche Bewirken, das propter hoc, auf das

es aber gerade bei der Frage nach dem Wesen der Kausalität
ankommt, aus dem Kausalbegriff aus. Die wahrgenommene zeitliche
Aufeinanderfolge der Zustände a, b, c soll zwar eine notwendige
sein, womit gesagt ist, daß es sich nicht um ein reines post hoc handelt,

aber dieses post hoc kann eben nicht im Rahmen der
mathematischen Naturwissenschaft zu einem propter hoc erhoben werden.
So begreifen wir es, wie von hier aus der oben erwähnte Physikalismus

seinen Ausgang nimmt, der Sinn und Bedeutung des

Kausalbegriffes (nach der oben gegebenen Definition) lediglich in der
zeitlichen Aufeinanderfolge meßbarer Zustände sieht. In diesem
Kausalbegriff, der die Vorausberechenbarkeit einschließt, denkt der

Experimentalphysiker, aber auch der Theoretiker setzt ihn voraus.
Wenn Kant diesen Kausalitätsbegriff zu einem Axiom (im Sinne

der euklidischen Axiome) erhob, so wendet die moderne Physik, die
einen anderen Erfahrungsbegriff als den der klassischen Physik
gewonnen hat, etwa mit Heisenberg dagegen ein, daß eine im Sinne
der klassischen Physik «objektive» Physik, wie sie noch Kant zum

28



Vorwurfe hatte, d. h. aber eine scharfe Trennung der physikalischen
Welt in Subjekt (experimentierender Physiker -j- Meßapparat) und
Objekt (zur Beobachtung stehender Naturvorgang), vom Standpunkt

der modernen Physik nicht mehr möglich ist. Gerade der
Verzicht auf die Objektivierbarkeit des atomaren Geschehens, d. h.
eben der Verzicht auf die Beschreibung der atomaren Gegenstände
als an sich seiende Gebilde, denen man unabhängig vom Beobachtungsakt

Eigenschaften von der Art, wie sie in Beobachtungsakten
auftreten, zuschreiben könnte, ist, wie schon erwähnt wurde, der
zentrale Punkt der Quantenmechanik. So kann man von ihrem
Standpunkt aus unter Berücksichtigung dieses anderen Erfahrungs-
begriffes sagen, daß die Naturvorgänge nur so weit kausal (im
definierten Sinne der klassischen Physik) sind, als wir sie als objektive,
von der Beobachtung unabhängige Abläufe beschreiben können.

Daraus darf man aber nicht die erkenntnistheoretische Folgerung
ziehen, daß mit dem Fortfall der Objektivierbarkeit des

Naturgeschehens, worauf an dieser Stelle nicht weiter eingegangen werden

soll8, auch die «Geltung» des Kausalgesetzes ohne weiteres
entfalle und die Quantenmechanik das Ungültigsein der Kausalität
als solcher festgestellt habe. Was entfällt, ist nur ihre Anwendbarkeit

im Sinne der Voraussagbarkeit. Zudem hätte, wie bereits
erwähnt wurde, eine solche Folgerung und alles, was sich daraus

ergibt, keine ontologische Relevanz.
Die Gleichsetzung der beiden Begriffe Voraussagbarkeit und

Kausalität beruht also auf einer Verwechslung. Gerade von den Ergebnissen

der Quantenmechanik her bleibt nur die Konsequenz übrig,
daß man den Begriff der Vorausberechenbarkeit von dem der
Kausalität trennen muß. Die exakte Vorausberechenbarkeit, so können
wir jetzt gegenüber der Definition Schlicks sagen, ist nur ein
hinreichendes, aber kein notwendiges Kriterium für das Vorhandensein

von Kausalität. Man darf also nicht mit dem Physikalismus sagen,
daß der einzig angebbare Sinn des Kausalgesetzes in der
Vorausberechenbarkeit eines Naturereignisses liege, und daß die «Erfahrung»

die «Unbrauchbarkeit» oder «Leerheit» des Kausalgesetzes,
wie man in jenem Lager wähnt, «bewiesen» habe. «Erfahrung»
kann hier, wie wir hörten, überhaupt nichts «beweisen». Zwar be-

8 Cf. meine Schrift: Das Verhältnis der Quantenmechanik zur klassischen

Physik, Bonn 1947, S. 12-15.

29



deutet es erkenntnistheoretisch dasselbe, wenn man eine Ursache

angibt und eine Wirkung vorausberechnet, weil eben keines von beiden

eine größere oder geringere Beweiskraft hat. Aber empirisch
sind es zwei verschiedene Dinge.

So vollzieht auch die Naturphilosophin und Physikerin Grete

Henry-Hermann eine saubere Scheidimg des Kausalproblems in
zwei Seiten: in den Begriff der Vorausberechenbarkeit der gesetzlichen

Naturerscheinungen und den ihrer bloß kausalen Verknüpfung

im bezeichneten Sinne. Also auch hier ist die strenge Voraus-

sagbarkeit als «Bewährung» vom Begriff der Kausalität abgetrennt.
Die Autorin ist demnach auch nicht der Auffassung, daß man jede
Kausalbehauptung unmittelbar durch die Voraussage verifizieren
könne, sondern sie vertritt vielmehr die Ansicht, daß die erwähnten
Ereignisse in der Quantenmechanik das Kausalprinzip keineswegs
als «ungültig» erwiesen, sondern es nur geklärt und von Prinzipien,
die nicht notwendig mit ihm verbunden sind, so vor allem eben dem

Prinzip der Vorausberechenbarkeit, befreit, also dessen Anwendungsbereich

eingeschränkt und festgelegt haben. Gr. Henry-Hermann
ist also durchaus der Ansicht, daß auch in der Quantenmechanik
der strenge Kausalnexus der bekannten Naturgesetze gilt.

Die insbesondere von ihr hervorgehobene Möglichkeit, zu
jedem wirklich beobachteten Phänomen ein dieses verursachendes
anderes Phänomen aufzufinden, also die Ursache-Wirkung-Verbindung

herzustellen, bezeichnet einen Sonderfall der sogenannten
Persistenz der klassischen Gesetze. Diese erklärt sich aus der
Tatsache, daß die Quantenphysik die klassische Physik nicht
aufhebt, sondern diese als Grenzfall umgreift. Insbesondere
versteht man unter dieser Persistenz, daß jede Voraussetzung der
klassischen Physik, die man aus einem wirklich gemachten Experiment

ohne Hinzunahme von Wahrscheinlichkeitsüberlegungen
ableiten kann, auch im Bereiche der Quantenmechanik richtig bleibt.

II. RAUM UND ZEIT IN DER PHYSIK

Auch die Fragen nach dem Wesen von Raum und Zeit, die auch
in der Physik zunächst so vorgestellt werden, wie sie sich im
Umgang mit der uns umgebenden Körperwelt darstellen, werden (wie
die nach der Kausalität) nicht innerhalb der Physik seihst, sondern

30



im Rahmen der Philosophie, speziell Erkenntnistheorie entschieden,

woraus wiederum die Bedeutung der Erkenntnistheorie, also

die Beziehung zwischen Philosophie und Physik, hervorgeht.
Newton legte seinem Aufbau der klassischen Mechanik in den

«Prinzipien» die Ideen des absoluten Raumes und der absoluten
Zeit zugrunde. Dieser absolute Charakter, d. h. die absolute
Invarianz von Raum und Zeit in der Newtonschen Mechanik
entspricht dem transzendentalphilosophischen Kantischen
Standpunkt. So schreibt Newton: «Der absolute Raum bleibt, vermöge
seiner Natur und ohne Beziehung auf einen äußeren Gegenstand,
stets gleich und unbeweglich» und : «Die absolute, wahre und
mathematische Zeit verfließt an sich und vermöge ihrer Natur
gleichförmig, und ohne Beziehung auf irgendeinen äußeren Gegenstand».
Bereits Barrow, der Lehrer Newtons, definiert — diese historische
Bemerkung sei hier eingeflochten - «Die Zeit ist kein wirkliches
Sein, sondern die Möglichkeit eines ständigen andauernden Seins,

genau wie der Raum die Fähigkeit des Seins der Größe bezeichnet»9.
In diesen Worten erkennen wir deutlich die ersten Skizzen der
Newtonischen Bestimmungen des Raumes und der Zeit in den

«Prinzipien». So sah die sogenannte klassische Physik seit Newton
in Raum und Zeit absolute Wesenheiten, die sie ihrem Naturbilde
zugrunde legte, und eine Rechtfertigung dieser Begriffe kann man
in der Richtigkeit der Prinzipien der Mechanik und der mit Hilfe
dieser Begriffe abgeleiteten Folgerungen erblicken. Raum und Zeit
waren danach eindeutig bestimmte, ein für allemal fertig vorliegende

Behälter, in welche man sich die physikalischen Vorgänge
gleichsam eingepackt dachte.

Mit dieser Vorstellung hat nun der moderne Physiker endgültig
gebrochen, wenn er Raum und Zeit nur als Ordnungsschemata
voraussetzt, welche er der jeweiligen Maßbestimmung zugrunde legt.
Anders gesagt, sind also nach der heutigen Auffassung der Physik
Raum und Zeit Ordnungssysteme, in welche ihre Erscheinungen
einzuordnen der physikalischen Erfahrung bzw. Messung
überlassen bleibt. Es genügt dem Physiker als solchem, wenn er weiß,
daß alle seine Messungen in Raum und Zeit erfolgen, und insofern,
aber auch nur insofern lassen sie sich auch heute noch als Inva-

9 Zit. nach S. I. Wawilow: Isaac Newton, Berlin 1951; cf. meine ausführliche

Besprechung dieses Werkes im Philosophischen Literaturanzeiger, Bd. III, Heft6.

31



rianten der Erfahrung auffassen. So ist der Raum für die Physik in
erster Linie «Bedingung der Möglichkeit aller Messung». Durch
Messung gelangt sie zu dem Begriff der Dreidimensionalität, und es

ist daher, streng genommen, nicht richtig, wenn man, wie es seit
Lotze oft geschehen ist, für die mehr als dreidimensionalen
Mannigfaltigkeiten noch die Bezeichnung «Raum» gebraucht.

Raum ist, so können wir jetzt mit Eduard May definieren, das

einzigartige Ordnungsgefüge von der Bedeutung «Nebeneinander»,
«das die Dreidimensionalität — und nur sie allein — wesenhaft (nicht
.logisch') notwendig mit sich führt». Die Zeit hingegen ist ein
Ordnungsgefüge von der Bedeutung «Nacheinander». Beide sind
demnach Bedingungen der Möglichkeit aller Erfahrung bzw. Messung.
Bei der Raummessung handelt es sich darum, wievielmal ein
Normalmaßstab auf dem zu Messenden abgetragen werden muß; bei
der Zeitmessung (im Prinzip genau so) darum, wievielmal ein
periodischer Bewegungsvorgang (Uhr) ablaufen muß, bis der zu messende

Bewegungsvorgang abgelaufen ist. Von diesem phänomenalen
Befund geht die Physik aus, sie nimmt ihn als gültig hin und kehrt
immer wieder zu ihm zurück, wenn sie aus den durch solche Messung

gewonnenen mathematischen Formeln Aussagen liber die wirklichen

physikalischen Vorgänge machen will.
Während einerseits von einer «Vereinigung» von Raum und Zeit

keine Rede sein kann, da sie eben auf den genannten unterschiedlichen

Qualitäten des «Nebeneinander» und «Nacheinander»
beruhende selbständige Gebilde sind, bleiben anderseits in der
Messung dieses «Neben» und «Nach» gleichsam «draußen», so daß
nunmehr von einer Vereinigung der Raum- und Zeitmaßzahlen sinnvoll

geredet werden kann.
Nun lassen sich aber bestimmte Erscheinungen aus der Optik

und Elektrizitätslehre nur so deuten, daß physikalische Messungen
in einem Raum und Zeit zusammenfassenden sogenannten vier-
dimensionalen «Raum-Zeit-Kontinuum» ausgeführt werden, d.h.,
daß man nicht (wie im klassisch-physikalischen Sinne) bei einem
bestimmten Vorgang seinen Ort im Räume und seine Dauer in der
Zeit unabhängig voneinander messen kann. Entsprechend schaltet
die moderne Physik in der Relativitätstheorie beide Anschauungsformen

Raum und Zeit aus dem physikalischen Gesamtbild bewußt
aus und setzt an ihre Stelle in der sogenannten «Minkowski-Welt»
ein rein begriffliches mathematisches Gedankengebilde, ein vier-

32



dimensionales Kontinuum, dessen einzelne Punkte durch vier Zahlen

gekennzeichnet sind.
Dadurch wird jedoch die grundsätzliche Bedeutung von Raum

und Zeit als Ordnungsschemata in keiner Weise berührt, denn es

ist ein unabänderlicher und auch stets anerkannter Grundsatz der

Naturforschung, daß jede Darstellung des Naturgeschehens sich

jederzeit in das Erlebnisbild der Natur zurückübersetzen lassen
muß. So bleiben Raum und Zeit auch in der Relativitätstheorie
physikalische Begriffssysteme, die durch Zuordnung zu bestimmten
Daten der Erfahrung gebildet werden.

Etwas ganz anderes ist es natürlich, wenn die allgemeine
Relativitätstheorie die Metrik des Raumes von der Verteilung der Materie
abhängig macht und damit in der physikalischen Raum-Zeit-Auffassung

einen grundlegenden Wandel geschaffen hat. Nur die
Feststellung der tatsächlich gültigen Metrik hängt von der Erfahrung
ab. So tut Einsteins Relativitätstheorie - im Gegensatz zu Kant -
dar, daß die Raum-Zeit-Lehre als von der Erfahrung abhängig
angesehen werden muß. Damit ist aber nicht Kants aprioristische
Auffassung von Raum und Zeit durch die Relativitätstheorie widerlegt,

sondern lediglich seine Formulierung im Sinne von Newtons

Lehre als absoluter physikalischer Raum und absolute physikalische

Zeit. Auch die Ergebnisse der Relativitätstheorie beruhen,

genau wie die klassische Mechanik, auf den apriorischen Raum-
und Zeitvorstellungen.

Der Raum ist nach Einstein eine «Raum-Molluske», zwar in
allen Richtungen unbegrenzt, aber gleichwohl endlich. Diese Art
von Raum, welche unter Hinzuziehung des Faktors Zeit als vier-
dimensional gedacht werden muß, ist «gekrümmt», so daß - ähnlich

wie auf der Erdoberfläche - eine Bewegung auf der Raum-
Molluske schließlich in sich selber zurückläuft. Dagegen nimmt
de Sitter an, was der Vollständigkeit wegen hinzugefügt sei, daß

wir uns in einem expandierenden Weltall befinden. Danach dehnt
sich also das Universum von einem mehr oder minder genau fixierbaren

Mittelpunkt aus in alle Richtungen aus, und zwar mit einer

Geschwindigkeit, die gegen außen hin immer mehr zunimmt.
Mathematische Untersuchungen des Russen Friedmann (1922) und des

Belgiers Lemaître haben ergeben, daß sich diese Auffassungen
Einsteins und de Sitters wechselseitig ergänzen. Man muß das Universum

im gegenwärtigen Zustand wohl als ein «de Sitter'sches» auf-

3 33



fassen, ursprünglich aber dürfte es ein «Einstein'sches Universum»

gewesen sein, das kaum — nach den Einstein'schen Gesetzen —

entstanden, seine Stabilität verliert und beginnt sich auszudehnen,
wobei dann diese Ausdehnung dauernd fortgesetzt wird.

Auch die Zeit, von der Kant in seiner transzendentalen Ästhetik
der Kr. r. V. spricht, ist nichts anderes als das erwähnte Ordnungsgefüge

«Nacheinander», in welchem jedes Ereignis seine bestimmte
Stelle hat und dessen Existenz wir überall in der Wissenschaft
voraussetzen, auch dann, wenn wir (wie in der Relativitätstheorie)
uns über die Schwierigkeiten der empirischen Zeitmessung klar
werden und beispielsweise wissen, daß es vom Standpunkt der
messenden Physik aus sinnlos ist, von einer «Gleichzeitigkeit»
zweier Ereignisse zu reden.

Kant machte sich nun als echter Erkenntnistheoretiker (ebenso
wie bei der Kausalität) auch dieses einfache «Voraussetzen» von
Raum und Zeit zu einem philosophischen Problem, das er in der
bereits genannten Weise entschied. Ob seine Entscheidung nun
richtig war oder nicht, geht den Physiker, um es nochmals zu sagen,

gar nichts an. Es ist daher auch abwegig, wenn man sagt, Kant sei

durch die Ergebnisse der modernen Physik überwunden. Dem muß
mit Nachdruck entgegengehalten werden, daß Kant in diesem

Punkte — von der Physik jedenfalls - nicht überwunden werden

kann, weil alle diese Fragen, um die der Streit entbrannt ist, eben

außerhalb jeder Naturwissenschaft - in der Erkenntnistheorie -
entschieden werden. Mit physikalischer Erkenntnis selbst und
deren - besonders durch die moderne Physik heraufbeschworenen -
empirischen Nöten hat das rein gar nichts zu tun. Man kann
darüber hinaus sogar der Uberzeugung sein, daß die Physik heute an
einen Punkt gelangt ist, an dem sie die Frage ernsthaft prüfen
müßte, ob nicht das Werk des Kömgsberger Philosophen auch für
sie noch eine große Bedeutung hat. Doch wollen wir diese Frage
hier auf sich beruhen lassen.

Von anders gelagerter Bedeutung für das Raum-Zeit-Problem
und speziell für die Struktur des Raumes ist der andere Zweig
der modernen Physik, nämlich die Quantenmechanik. Es handelt
sich hierbei letzten Endes nicht um die Messungsmöglichkeiten
im gegebenen phänomenalen Räume, sondern um die Erklärung
des Atomismus der Materie aus der Struktur des Raumes
und der Zeit. Gewisse Erfahrungen der sogenannten Kernphysik,

34



auf welche bereits Beck hingewiesen hat, ließen vermuten,
daß dem Begriff des Raumes eine Struktur anhaften könnte,
und daraus ließ sich infolge der engen Verbundenheit von Raum
und Zeit (im oben dargelegten Sinne) auch auf eine Struktur
der Zeit schließen. Auch sie hat nach einer Theorie Heisenbergs
keinen linear gerichteten Verlauf, sondern besitzt verschiedene
«Dimensionen», wie man es sich bisher nur vom Raum
vorstellen konnte. Nicht weniger wichtig ist die Wandlung unserer
Zeitvorstellung durch die Ergebnisse der modernen Atomphysik,
die zur Postulierung einer kleinsten Zeiteinheit geführt haben. Doch
hat dieser Gedanke wohl noch keine hinreichende mathematische
Begründung bisher gefunden. Wir wollen darauf, der Absicht unserer

Arbeit gemäß, an dieser Stelle nicht näher eingehen, sondern

nur noch ausdrücklich hinzufügen, daß es sich bei alledem nur um
die physikalischen, speziell atomphysikalischen, Begriffe von Raum
und Zeit handelt.

Man kann also wohl sagen, daß die Frage, ob Raum und Zeit
der klassischen Physik nach Newton, wovon wir in diesem
Abschnitt ausgingen, durch die Begriffssysteme, welche die moderne

Physik (in der Relativitätstheorie und Quantenmechanik)
kennzeichnen, eine Wandlung ihres Inhalts erfahren haben, bejaht werden

muß, wobei noch eine neuere Arbeit von March über «Raum,
Zeit und Naturgesetze»10 erwähnt sei, die dartut, daß die
Beziehungen von Raum und Zeit einer tiefergehenden Wandlung in der
modernen Physik unterzogen sind. Zugleich aber muß man nochmals

betonen, daß Raum und Zeit in ihrer begrifflichen Stellung
als Ordnungssysteme durch die moderne Physik nicht angetastet
sind, und daß vor allem die Frage, auf welche es uns in diesem

Zusammenhang ankommt, was Raum und Zeit nun in Wirklichkeit
sind, sinngemäß überhaupt keine physikalische, sondern vielmehr
eine philosophische, speziell erkenntnistheoretische Frage ist, woraus

die enge Verbindung zwischen Philosophie und moderner Physik

hervorgeht.
So lassen sich also - das ist das Resümee von Abschnitt I und II —

weder Kausalität noch Raum und Zeit aus Erfahrungserkenntnissen
heraus umgestalten. Die Frage, ob die Zeit eine «bloß subjektive
Anschauungsform», wie Kant meinte, oder sonst etwas sei, wird

10 Zeitschrift für Physik, Bd. 117, S. 413ff.

35



grundsätzlich nicht innerhalb des naturwissenschaftlichen
(physikalischen) Sachbereiches, sondern ganz im Rahmen der
Erkenntnistheorie, also philosophisch, entschieden. Dasselbe gilt auch, wie
wir sahen, von Raum und Kausalität. So hat auch die moderne

physikalische Entwicklung den Kantischen Grundgedanken in
einem gewissen Sinne bestätigt: daß nämlich Raum und Zeit nur
Formen unserer Anschauung, nicht aber Eigenschaften der Welt an
sich sind. Mit der Behauptung der vierdimensionalen «gekrümmten»

Beschaffenheit der Weltwirklichkeit überschreitet die Physik
ihre Grenzen, indem sie eben in naiv empiristischer Weise die vier-
dimensionale Formel einfach für reale Wirklichkeit erklärt. Ebenso

ist die Kausalität nur eine Grundform des Denkens, aber nicht eine

Aussage über die Weltwirklichkeit selbst.

III. EMPIRISMUS UND POSITIVISMUS IN DER PHYSIK

Zugleich aber erkennen wir, daß die beiden erkenntnistheoretischen

Positionen, Empirismus und Positivismus, die ja eng
verschränkt sind, und auf die wir im bisherigen Gedankengang wiederholt

stießen, allein nicht physikalische Erkenntnis begründen können.

«Die Aussagen, daß alle Erkenntnis nur aus der Erfahrung
gewonnen werden kann, daß über die Natur von Raum und Zeit
nur die Messung entscheiden könne usw., entbehren jeden absoluten

Beweises und damit eines Beweises überhaupt. Jede Anwendung

dieser Aussagen bedeutet also eine unvollständige Disjunktion,

also einen logischen Fehler (da eben nicht bewiesen ist, daß
nicht auch noch andere Fälle möglich sind)»11.

Der Empirismus nun ist bekanntlich diejenige erkenntnistheoretische

Richtung, die alle Erkenntnis bloß aus der Sinnes-Erfah-

rung, der Empirie ableitet; methodologisch ist er das Prinzip, alle
Wissenschaft auf Erfahrung zu gründen. Sein Begründer in der

neueren Philosophie ist John Locke, während Francis Bacon den

methodologischen Empirismus ausgebildet hat. Für den Empirismus

ist also die Erfahrung die einzige Erkenntnisquelle, als ob

nicht, worauf Goethe immer wieder hingewiesen hat, jede «Erfahrung»

schon eine «Theorie» enthielte und umgekehrt jede «Theo-

11 Hugo Dingler: Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. V, Heft 4.

36



rie» eine Art «Erfahrung» sei. Daß der Empirismus allein nicht die
Grundlage naturwissenschaftlicher Erkenntnis bilden kann, hat ja
bereits Kant eindeutig dargelegt. Es soll damit jedoch keineswegs
verkannt werden, daß der Empirismus Fortschritte in der
Naturwissenschaft erzielen kann und auch tatsächlich erzielt hat, aber
in das Wesen der Naturforschung vermag er eben nicht
einzudringen. Denn darauf kommt es dieser ja gerade - zum Beispiel
beim Problem der Kausalität - an, die einzelnen empirischen
Beobachtungen nach allen Richtungen hin in ihren notwendigen
Zusammenhängen lückenlos zu bestimmen und alles bloß zufällige
Zusammentreffen auszuschalten. Dieses Geschäft vermag aber der
reine Empirismus keinesfalls zu besorgen. Kant sagt daher ganz
treffend: «Erfahrung lehrt uns wohl, was da sei, aber nicht, daß

es gar nicht anders sein könne. Daher können empirische Beweisgründe

keinen apodiktischen Beweis verschaffen» (Kr. r. V., 781).
In dem «Apriorischen» liegt also der Ansatzpunkt der

Naturerkenntnis und zugleich der Scheidungspunkt zwischen dem
Empirismus und der Transzendentalphilosophie, und hier ist auch die
tiefste Wurzel jeglichen Streites zwischen der Naturwissenschaft
und der Philosophie überhaupt. «Transzendental» ist eben, um mit
Schopenhauer (Werke Reclamsche Ausgabe, Bd. 4, S. 102) zu
sprechen, «die Anerkennung des Apriorischen und daher bloß
Formalen in unserer Erkenntnis, als eines solchen, d.h. die Einsicht,
daß dergleichen Erkenntnis von der Erfahrung unabhängig sei,

ja dieser selbst die unwandelbare Regel, nach der sie ausfallen
muß, vorschreibe, verbunden mit dem Verständnis, warum solche

Erkenntnis dies sei und vermöge, nämlich weil sie die Form
unseres Intellekts ausmache, also infolge ihres subjektiven
Ursprungs». Kant selbst definiert wiederum: «Ich nenne alle
Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit Gegenständen,
sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenständen, insofern
diese a priori möglich sein soll, beschäftigt» (Kr. r. V., 83).

Man kann natürlich sagen, wie es eben im Empirismus geschieht,
daß einen nur Erfahrungstatsachen interessieren und nur diese

Element wirklicher Erkenntnis seien. Dabei setzt man dann aber
auch - und darin steckt der Fehler - ohne Prüfung voraus, daß diese

sogenannte wirkliche Erkenntnis nur aus der Erfahrung stamme.
Das «Apriorische» wird dabei einfach übersehen bzw. verkannt.
In einer solchen Auffassungsweise kommt es gar nicht zum Be-

37



wußtsein, was der tiefere Grund unserer Handlungen ist. Hier
spielt aber der Wille eine maßgebliche Rolle. Aller Empirismus ist
deshalb Passivismus. «Das aber bedeutet, daß der Mensch nur als
Beobachter dasitzt, womit sein eigentliches Wesen, nämlich aktiv
zu sein, völlig ausgeschaltet ist. Das ganze Meer möglicher menschlicher

Handlungen wird abgeschnitten und der Mensch bloß auf's
Wahrnehmen beschränkt»12. Daß darin ein Teil der außerordentlichen

Verarmung des Geistigen liegt, dürfte ohne weiteres
einleuchten. In Wirklichkeit ist es aber so, daß zum Beispiel schon in
der Anlage eines Experiments nach bestimmten Prinzipien der
Vernunft ein Subjektives darinliegt, durch welches der betreffende

Experimentator die Aussage der Natur in einer bestimmten Weise
beeinflußt, sozusagen die Zeugenaussage in einer bestimmten Richtung

dirigiert. Die Naturwissenschaft gelangt keineswegs durch
Naturbeobachtung allein zu ihren Resultaten, sondern immer sprechen

auch Überlegungen a priori, auf Grund derer dann erst später
Experimente angestellt werden, maßgeblich mit.

Der reine Empirismus (mit allen seinen Abarten, wie Positivismus,

von dem wir gleich zu sprechen haben) erweist sich also allein
als in der Naturwissenschaft unhaltbar. Das sei noch an einem
Kantischen Beispiel näher erläutert : «Daß zwischen zwei Punkten die
kürzeste Verbindung die Gerade ist, kann logisch aus gar keiner

Erfahrung abgeleitet werden, denn die Gerade selbst kann nur bis

zu einer endlichen Annäherung Gegenstand der Erfahrung sein,

man spricht daher von einer ,mathematischen Geraden', d.h. einer
Geraden, die in der reinen Anschauung des Raumes jeder Erfahrung
erst zugrunde gelegt werden muß, damit solche in einem bestimmten

Falle überhaupt erst gemacht werden kann .».
Eine mit dem Empirismus eng zusammenhängende

erkenntnistheoretische Position, gleichsam ein Ableger desselben, ist der
Positivismus. Er ist jene Richtung der Philosophie und Wissenschaft,

die vom «Positiven», d. h. vom unmittelbar Gegebenen,
Tatsächlichen ausgeht und alle wissenschaftliche Erkenntnis
auf Tatsachenerkenntnis einschränkt. Erörterungen metaphysischer

Art werden als nutzlos abgelehnt. Nach Erledigung der
naturwissenschaftlichen Forschungsarbeit, so behauptet der
Positivist, bleibt im Gegenstandsbereich der Naturwissenschaften nichts

12 Hugo Dingler: Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. VI, Heft 2.

38



übrig, was sich stringent in anderer, etwa philosophischer, Weise
bearbeiten ließe. Alle Probleme jenseits der rein empirischen
Forschung sind bloße «Scheinprobleme», um einen Ausdruck Rudolf
Carnaps zu gebrauchen.

Zweifellos hat der Positivismus das Verdienst, den einzig
legitimen Ausgangspunkt jeglicher Naturforschung in den
Sinneswahrnehmungen wiedergefunden zu haben und vor voreiligem
Spekulieren und Generalisieren zu warnen. Man kann ihn deshalb auch
als in naturwissenschaftlichen Kreisen weit verbreiteten Positivismus

den «sensualistischen Positivismus» nennen. Darüber schreibt
zum Beispiel der Physiologe Max Verworn: «Was ich von den

Dingen unmittelbar weiß, sind nur meine eigenen Empfindungen.
Analysiere ich nur einmal irgendein Ding, zum Beispiel ein Stück
Kreide. Was kann ich von ihm sagen? Die Kreide ist weiß. Weiß
ist meine Empfindung. Die Kreide ist schwer. Schwer ist meine

Empfindung. Die Kreide ist hart. Hart ist meine Empfindung. Die
Kreide ist kalt. Kalt ist meine Empfindung. Die Kreide hat eine
bestimmte Form, die Form ist nichts weiter als ein bestimmter
Komplex von Empfindungen. Wie ich auch das Stück Kreide
untersuchen mag, ich finde immer nur meine eigene Empfindung. Was
aber hier von der Kreide gilt, das gilt von allen Dingen»13.

Zu den bedeutendsten neuzeitlichen Positivisten zählt Ernst
Mach, der zu den Mitbegründern des Kreises der Wiener
Erkenntnistheoretiker zu rechnen ist, dem auch der Carnap-Hahn-Neurath-
sche Physikalismus angehört. Dieser sogenannte «Wiener Kreis»14
wurde sich jedoch nicht bewußt, wie Hugo Dingler ganz richtig sagt,
«daß seine Lehre selbst eine ganz einseitige und höchst problematische

Metaphysik hinter sich hat: 'nämlich den metaphysischen

13 Zit. nach Max Hartmann: Allgemeine Biologie. Eine Einführung in die
Lehre vom Leben. 3. Auflage, Jena 1947, S. 809.

14 Dazu gehören Otto Neurath, Rudolf Carnap, Viktor Kraft, Felix Kaufmann.
Friedrich Waismann und Moritz Schlick. - 1929 erschien die Zeitschrift
«Wissenschaftliche Weltauffassung - Der Wiener Kreis». 1930 erschien die Zeitschrift
«Erkenntnis» (Herausgeber: Carnap und Reichenbach), 1934-1939 fanden «Kongresse

für Einheit der Wissenschaft» statt. - Physik wird hier definiert als «ein
Auffinden begrifflicher Zusammenhänge in den Inhalten der Sinnesbeobachtungen.

In den begrifflichen Zusammenhängen finden wir die Notwendigkeit und
nicht in den Sinneswahrnehmungen, wo sie die Empiristen allein und deshalb

vergebens gesucht haben».

39



Empirismus mit allen seinen Phantasmen, besonders mit der
Behauptung, daß die ganze Welt von in ihr sitzenden mathematischen
Gesetzen (mögen sie etwa auch statistischer Art sein) regiert
werde — während doch der ,Wiener Kreis' gerade alle Metaphysik
beseitigen will. Offenbar hat gerade der mangelnde Kontakt mit der

Schulphilosophie es verhindert, daß man sich im ,Wiener Kreis'
dessen bewußt wurde»15.

Weiter verdient hier auch der bereits genannte Moritz Schlick
Erwähnung, der seine Lehre auf die alte sensualistisch-empiristi-
sche These gründet, daß die «Wahrnehmungen» und «Empfindungen»

das einzig Gegebene seien, aus denen die ganze physikalische

Begriffswelt aufgebaut wird. Zwar bilden den Gegenstand
der Physik, wie Schlick in seiner Abhandlung über «Positivismus
und Realismus» sagt, nicht Empfindungen, sondern Gesetze.

Der mit dem Empirismus eng verschränkte Positivismus eines
Mach und Avenarius scheint nur eine nicht ganz konsequente
Erneuerung des Hume'sehen Versuches zu sein, denn bei Mach und
Avenarius spielen theoretische Setzungen, deren sich Hume strikt
enthalten hatte, wieder eine große Rolle. Man muß aber an jede
Theorie das Postulat stellen, zur Erklärung der Naturerscheinungen

überflüssige Bestandteile zu vermeiden.
Es ist nun auffallend und daher bemerkenswert, daß auch innerhalb

der modernen Physik, der Quantenmechanik, wiederum eine

stark positivistische Tendenz und Scheu vor der Metaphysik sich
bemerkbar macht. Was ist nun hier mit diesem Wort gemeint?
Darüber ist jetzt das Wesentliche zu sagen. Dem heutigen
Naturforscher, speziell Physiker, kommt es gar nicht mehr darauf an,
verstehend in das Innere der Natur einzudringen. Ihm liegt auch
nicht daran, die Naturvorgänge zu erklären, wie das etwa noch von
Newton und der klassischen Physik beabsichtigt wurde, wo erklären
die Zurückführung aller Naturvorgänge auf das mechanische
Modell bedeutete. Bereits Niels Bohr hat darauf hingewiesen,
daß jede Analyse des Begriffes Erklärung ihrem Wesen nach wohl
immer mit einer Resignation bezüglich des Verständnisses unserer
eigenen bewußten Gedankentätigkeit beginnen und enden muß. So

hat der moderne positivistische Naturwissenschaftler in äußerster

Zurückhaltung auf alles Verstehen und Erklären der Naturvorgänge

15 Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. V, Heft 4.

40



verzichtet und sich auf deren mathematische Beschreibung
beschränkt. Weltanschaulich gesehen, wird damit aber - zum mindesten

unbewußt - die Herrschaft des Menschen über die Natur, ganz
im Gegensatz etwa zu Goethe, tendiert, so daß man nicht mit
Unrecht von Naturbeherrschungswissenschaft sprechen kann. So

ist der Gegenstand der heutigen Naturwissenschaft das Sammeln,
Ordnen und Registrieren der unmittelbaren Beobachtungen und
Erfahrungen. Auch Werner Heisenberg betont, daß nur beobachtete
und beobachtbare Größen ein legitimes Recht innerhalb der
physikalischen Theorien haben.

Die eigentliche Substanz der heutigen Naturwissenschaft sind
also die experimentellen Tatsachen. Ihr Ziel betrachtet sie als

erreicht, wenn es ihr gelingt (wie beispielsweise Maxwell bei seiner

Erforschung der Elektrizität), auf Grund bisher beobachteter
Experimente das Ergebnis künftiger Experimente vorauszuberechnen.

Wir sagten ja schon, daß der Physikalismus den einzig angebbaren
Sinn der Kausalität in der Vorausberechenbarkeit sieht. Charakteristisch

für die heutige Naturwissenschaft ist es, wenn man nach dem

Gesagten in ihren Lehrbüchern und Abhandlungen immer wieder
Worte findet wie «Beobachtungen», «Erfahrungen», «Erlebnisse
im Laboratorium», die nicht mehr «erklärt» und «verstanden»,
sondern nur noch «beschrieben» werden können. So will man also

in Bescheidung und Erwartung nur noch aus der Erfahrung lernen.
So viel sei an dieser Stelle über das erkenntnistheoretisch Wesentliche

der modernen wissenschaftlich-physikalischen Situation
gesagt. Man kann aber - das sei gleich dazu bemerkt - nicht behaupten

,daß alles, was sich mit der Quantenmechanik grundsätzlich
nicht beobachten läßt, überhaupt prinzipiell nicht beobachtbar
und damit gar im Sinne des Positivismus prinzipiell nicht
vorhanden sei. Denn genau sowenig wie man jemand zwingend die

Unmöglichkeit eines Perpetuum mobile beweisen kann, kann man
jemand den Glauben aufzwingen, daß nun die Gesetze der
Quantenmechanik endgültig wären. Was sich beweisen läßt, ist allein dies,
daß unter Zugrundelegung der als richtig angenommenen Gesetze

der Mechanik ein Perpetuum mobile unmöglich ist. Desgleichen
kann man nur beweisen, daß auf Grund der für richtig gehaltenen
Gesetze der Quantenmechanik sich gewisse Dinge nicht beobachten

lassen. In beiden Fällen kann sich alles übrige nur im Laufe der
Zeit aus dem Mangel an gegenteiligen Erfolgen ergeben.

41



Weiter hat schon Max Planck dazu einmal ganz richtig bemerkt,
daß die Grundlage, welche der Positivismus der Physik gibt, zwar
fest fundiert, aber zu schmal sei. Das soll heißen, daß der Positivismus

zwar ein solider und auch der richtige Ausgangspunkt der
Naturwissenschaft sei, daß sie dabei aber nicht stehen bleiben darf,
da erstens Wissenschaft, also auch Physik, wesentlich mehr und
anderes ist als bloße Wiedergabe von Sinnesempfindungen in Sätzen

wie den eben von Verworn vernommenen, entsprechend der

Anweisung des Positivismus, und da zweitens dieser bei konsequenter

Durchführung alle Wissenschaft vernichten würde. Denn diese

hat es immer mit allgemeingültigen Urteilen zu tun. Das aber
verneint gerade der Positivismus, so daß man seine hinsichtlich seiner

Folgen innere Widersprüchlichkeit mit Bruno Bauch, den wir als

Interpreten der klassischen Naturgesetzlichkeit unter den
Philosophen bezeichnen dürfen, treffend so kennzeichnen kann: «Es

gäbe nur einen allgemeingültigen Satz, nämlich den, daß es außer
dem Satze - es gäbe keine allgemeingültigen Sätze - in der Tat
keine gibt Hält sich der Positivismus auch selbst nur für richtig,

dann ist er schon falsch und hebt sich auf, da es Richtigkeit für
ihn nicht geben kann. Hält er sich selbst aber nicht für richtig,
dann scheidet er auch selber aus der Diskussion aus. Ja, er darf sich
selbst auch nicht für unrichtig erklären, da dann diese Erklärung
dann wieder richtig sein sollte. Ja, es darf in ihm weder Richtigkeit
noch Unrichtigkeit geben. Wie immer er sich wendet, so hebt er sich
auf, und darf sich auch nicht einmal so oder so wenden. In Fragen
der Erkenntnis und der Wissenschaft hätte er konsequenterweise
stumm zu sein, wie ein Fisch und er braucht es auch nicht zu sein,
da er Konsequenz nicht kennen kann. Daher gibt es für ihn weder

ja noch nein, und es gibt sie beide wieder. Sinn wird Unsinn, Unsinn
wird Sinn, was alles selbst Unsinn ist»16.

Wir haben also zu zeigen versucht, daß die Ergründung der
physikalischen Wirklichkeit nicht einfach einer empirischen Erfahrung

überlassen bleiben darf, sondern daß transzendentale
Elemente dabei doch eine erhebliche Rolle spielen. Insbesondere haben
wir gesehen, daß Kausalität, Raum und Zeit nicht aus
Erfahrungserkenntnissen, weder den der klassischen Physik noch den der
Atomphysik, heraus umgestaltet werden können. Dazu sind weder

16 Zit. nach Max Hartmann, a.a.O., S.810.

42



Empirismus noch Positivismus in der Lage. Es ist also notwendig,
daß sich die Forschung von solcher Beschränkimg frei macht.
Andererseits hat sich gerade durch Forschungen der modernen

Atomphysik herausgestellt, daß - mit Werner Heisenberg gesprochen

— «unsere raumzeitlichen Anschauungsformen und das

Kausalgesetz nicht in dem Sinne unabhängig von aller Erfahrung sind,
daß sie in alle Zukunft notwendig inhaltliche Bestandteile jeder
physikalischen Theorie bleiben müßten».

Der scheinbare Widerspruch dieser Feststellung mit dem oben —

mit Heisenberg - Gesagten, daß auch in der modernen Physik die
Anwendbarkeit des Kausalgesetzes die Voraussetzung jeder objektiven

wissenschaftlichen Erfahrung ist, löst sich, wenn man sich
daran erinnert, daß die physikalischen Theorien nur in dem Bezirk
eine von der klassischen Physik abweichende Struktur haben können,

wo ihre Gegenstände nicht mehr Objekte einer unmittelbaren
sinnlichen Erfahrung sind, wo sie also den Bereich der täglichen
Erfahrung, die von der klassischen Physik beherrscht wird,
verlassen. Insofern kann man allerdings — wiederum mit Heisenberg —

sagen, daß die moderne Physik «die Grenzen, die der Idee des

,a priori' in den exakten Naturwissenschaften gesteckt sind,
genauer bezeichnet, als dies zu Kants Zeiten möglich war». Allerdings
ist die Frage, wie weit diese Idee in den weiteren philosophischen
Bereichen, die für Kant das Wesentliche waren, noch tragfähig
bleibt, von dem neu gewonnenen Standpunkt aus eben erst in
Angriff genommen worden, so daß zu ihrer Lösung noch viel zu
tun übrigbleibt. Uns interessiert sie bier ja nur insofern, als sie die

Beziehung zwischen Philosophie (Erkenntnistheorie) und Physik
erhellt.

IV. MODERNE PHYSIK UND RELIGION

Aber auch zwischen moderner Physik und Religion hat man
Beziehungen festzustellen versucht, von denen wir nur einige wesentliche

herausgreifen wollen.
Sowohl von Seiten namhafter Physiker wie auch seitens bedeutender

Theologen sind in unseren Tagen die moderne Physik,
worunter wir hier immer die Quantenmechanik und Relativitätstheorie

verstehen, und die Religion in Verbindung gebracht worden.
Streng genommen, ist es zwar nicht richtig, wenn man häufig von

43



einer Begegnung zwischen Naturwissenschaft, in unserem Falle also

Physik, und «Religion» spricht. Denn man kann «Religion» mit
einer physikalischen Aussage eigentlich nur insofern in Beziehimg
setzen, als sie eine Aussage darstellt. Da ferner die physikalische Aussage

eine wissenschaftliche Aussage ist, läßt sie sich nur insofern mit
der religiösen Aussage vergleichen, als diese selbst auch eine
wissenschaftliche, d.h. aber eine theologische Aussage ist. So müßte man,
genau betrachtet, nur von einer Begegnung oder einer Beziehung
von Physik und Theologie sprechen. Dennoch scheint uns der
Gebrauch des umfassenderen Wortes «Religion», das den Begriff der
«Transzendenz», auf den wir ja schon in der Kritik des Empirismus

und Positivismus stießen, in sich schließt, durchaus angebracht
zu sein.

Ein guter Ausgangspunkt für die Behandlung des Problems
«Moderne Physik und Religion» ist die Frage des sogenannten
theologischen Liberalismus, die sich so formulieren läßt: «Was
kann Christentum noch bedeuten, wenn man das Gesetz der
Kausalität und die Kategorien Raum und Zeit, mit denen wir uns bisher

ja auseinandergesetzt haben, absolut setzt?»
Es geht bekanntlich in der Wandlung im naturwissenschaftlichen

Weltbild, worauf auch Karl Heim in seinem gleichnamigen Werk
hinweist, vor allem eben um diese drei Absoluta : die absolute
Bestimmtheit des Naturgeschehens, in dem ein Ereignis notwendig
aus den vorausgehenden Ereignissen folgt, den absoluten Raum
und die absolute Zeit, in welche alle Naturvorgänge gleichsam
eingebettet sind, und schließlich das absolute Objekt, also die
Voraussetzung, daß es einen vom Beobachter oder Experimentator
unabhängigen, objektiven Tatbestand gibt.

Dieses absolute Objekt verlor in dem Augenblick seine Absolutheit,

als sich herausstellte, daß sich dasselbe Objekt, je nach der

Stellung des beobachtenden Physikers und seiner Versuchsanordnung,

einmal als Teilchen (Partikel) und das andere Mal als Welle
darstellt, so daß man beide nicht gleichzeitig in einem Anschauungsraum

sehen kann. Erst dann verschwindet der darin bestehende

Widerstreit, daß sich dasselbe Objekt sowohl als Partikel wie auch
als Wellenbild darstellen kann, wenn wir uns klargemacht haben,
daß zu jedem uns erscheinenden Gesamtbild ein Subjekt (eben der
beobachtende Physiker) gehört, das vom Objekt unzertrennlich ist.
Weiter verloren der absolute Raum und die absolute Zeit, Newtons

44



Voraussetzungen, ihre absolute Geltung, als durch die Relativitätstheorie

nachgewiesen wurde, daß alle raumzeitlichen Messungen
vom Bewegungszustand des Beobachters abhängig sind. Das
Kausalgesetz im Sinne der Vorausberechenbarkeit verlor seine Absolutheit,

als sich zeigte, daß man gewisse Vorgänge im Atom nicht
eindeutig, sondern nur mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit bestimmen

kann.
Uns interessiert an dieser Stelle, daß nach der Auffassung Karl

Heims alle diese Absoluta für die Gottesfrage insofern von
entscheidender Bedeutung sind, als der Mensch für sein Denken und
Leben daran Halt gesucht und auch gefunden hatte, so daß der

theologische Liberalismus mit Recht seine genannte Frage stellen
konnte. So wird es auch verständlich, daß es dem Menschen beim
Zusammenbruch nur eines dieser Absoluta zunächst so zumute sein

konnte, «wie wenn durch einen Erdstoß das ganze Weltall und alle
seine Ordnungen ins Schwanken gekommen wären». Wenn alles,

was wir sehen und beobachten, vom Subjekt mitbedingt wird und
es kein absolutes Objekt mehr gibt, dann - so scheint es - ist nichts
mehr vorhanden, auf das wir uns unbedingt verlassen können.
Ebenso ist es mit dem absoluten Raum und der absoluten Zeit.
Wir fühlen uns in der Welt geborgen, wenn wir in einem solchen

Raum wohnen, der Maß und Ordnung hat. Noch schwerwiegender
ist die Erschütterung der alten Überzeugung, daß der Gang des

Naturgeschehens absolut determiniert ist, so daß Oswald Spengler

von dem starken religiösen Gewicht dieser Grundüberzeugung
sprechen konnte, in der er nur den profanen Ausdruck für dieselbe
Urtatsache sah, die der religiöse Glaube meint, wenn er an der
Prädestination festhält.

Karl Heim ist nun weiter der Meinung — und damit stoßen wir
auf den Kernpunkt dieses Gedankenganges — daß der Zusammenbruch

genannter Absoluta «jedesmal die Rückkehr zum Glauben

an Gott als den einzigen, der wirkliche Absolutheit hat», als Folge
nach sich zieht. Alle anderen für absolut gehaltenen Größen, so

sagt er, gleichen Götzen, deren Altäre vor dem Zusammenbruch
stehen oder schon zusammengebrochen sind.

Dieser Schluß ist aber ein denkerischer Kurzschluß, wie
überhaupt ein solcher Rettungsversuch Karl Heims, bei dem man sich
des Eindruckes nicht erwehren kann, daß sich gerade bei ihm seine

Grundanschauung kaum gewandelt hat, er sie aber in geschickter

45



Weise auf gerade fällige Probleme anzuwenden versteht, nicht
überzeugend wirkt. Bei dieser Gelegenheit sei angemerkt, daß sich

zum Beispiel der Theologe Rudolf Bultmann mit der Art seiner
vielumstrittenen Entmythologisierung, unbeschadet der darin
enthaltenen Wahrheitsmomente, doch wohl noch zum Teil in der
Welt von gestern befindet, die von dem heute überholten
naturwissenschaftlichen Weltbild bestimmt war.

Es wäre nun ein Leichtes, nachzuweisen, daß ein solcher
Zusammenbruch, von dem wir eben sprachen, auch geradenwegs zur
Gottferne, zum Nihilismus führen kann. Von der Sache selbst her
ist zu wiederholen, daß die Quantenmechanik zum Beispiel nur
dargetan hat, daß die Absolutheit der Kausalität im Sinne der
Vorausbestimmharkeit auf einen bestimmten Geltungsbereich,
nämlich den der sogenannten klassischen Physik, eingeschränkt
werden muß, hier aber nach wie vor uneingeschränkt anwendbar
ist. Daraus folgt aber für die jetzt anstehende Frage nur, daß die

Ergebnisse der modernen Atomphysik und ihre theoretische
Auswertung zwar zu solchen Anschauungen führen, die nicht mehr,
wie zur Zeit der Alleinherrschaft der klasssischen Physik, zum Glauben

und religiösen Empfinden in direktem Widerspruch stehen.
Von der unbezweifelbaren Tatsache her, daß der Typus der
Gesetzlichkeit in der Mikrophysik ein anderer ist als der in der Makro-
physik geltende, daß man also von einer «unverbrüchlichen», das

gesamte Naturgeschehen alleinbeherrschenden Gesetzlichkeit im
klassischen Sinne der Physik nicht mehr reden kann, wird der Weg
zum Glauben jedenfalls nicht mehr versperrt. Daraus kann man
aber keinen «naturwissenschaftlichen Gottesbeweis» ableiten.
Ebensowenig kann man wissenschaftlich gültig sagen, daß hinter
den Ordnungen und gesetzmäßigen Zusammenhängen des

Naturgeschehens, des makrophysikalischen sowohl wie des mikrophysikalischen,

«nicht unbegreifliches Fatum, sondern ein lebendiger
Gott steht». Dem frommen Glauben ist dieser Satz natürlich
gestattet.

Aber nicht nur namhafte Theologen, wie Karl Heim, der mit
Recht als einer der besten Kenner der Naturwissenschaften unter
den Theologen gilt, versuchen solche «naturwissenschaftlichen
Gottesbeweise» abzuleiten oder neigen doch zum mindesten dazu,
sondern auch namhafte Physiker. So sagt es der vor einigen Jahren
verstorbene Physiker Bernhard Bavink in seinem gleichbetitelten

46



Buche geradeheraus, daß die Naturwissenschaft auf dem Wege zur
Religion sei, wenngleich er wohl auch in einer späteren Auflage
dieser Schrift gewisse Einschränkungen dieser These gemacht hat.
Weiter sagte Max Planck, dessen tiefstes Anliegen zumal in seinen
letzten Lebensjahren es sicherlich war, seine wissenschaftliche
Forschungsarbeit und seinen christlichen Glauben in Beziehung zu
setzen, in seinem letzten in der Berliner Akademie gehaltenen
Vortrage, daß für ihn mehr und mehr schon in den Formeln der Physik
ein Beweis für die Existenz Gottes liege, «weil sich in ihnen ein
geschlossener und einheitlicher, sparsamer und klarer Aufbau der
Welt zeige». Aufgabe der Naturwissenschaft sei es, so heißt es in
diesem Vortrage weiter, der von ihr gefundenen Ordnung einen Sinn
zuzuerkennen. Dieser Sinn aber müsse «von außen», d.h. von Gott,
gestiftet und könne nicht der Natur immanent sein.

Mit einiger Zurückhaltung äußert sich Walther Nernst in einer
Rektoratsrede hinsichtlich des Kausalgesetzes dahin, daß eine

gewisse Verwandtschaft der neuen Auffassung von diesem Gesetz

mit theologischen Gedankengängen nicht zu verkennen sei, wobei

er an Karl Heims Ausführungen zu diesem Punkte gedacht haben

mag, die dartun, «daß das Naturgeschehen seinem innersten Wesen

nach nicht ein toter Mechanismus ist, dessen Gang festliegt, sondern

etwas in irgendeinem Sinn Lebendiges, das man in derselben Weise

durch einen Einsatz des eigenen Willens beeinflussen kann wie etwa
einen menschlichen Gegner».

Andere Physiker versuchen vor allem mit Hilfe der immer wieder

angeführten Unbestimmbarkeitsrelation Heisenbergs, in welcher
die empirisch feststellbare Tatsache ausgedrückt wird, daß jeder
Messungsversuch die Bahn eines Elektrons und Photons in seiner

gesetzlichen Abhängigkeit stört, die Freiheit des menschlichen Willens

zu stützen und von daher zu einem Gottesbeweis zu gelangen. Leider

beruft man sich dabei fast nur auf eine bestimmte Ausdeutung
Pascual Jordans, welche dieser namhafte Physiker mit Hilfe der

sogenannten Quantenbiologie und der «Verstärkertheorie des

Lebens», die durchaus ernsten Nachdenkens wert ist, gegeben hat.
Gewiß sind dabei Jordan einige philosophische Unvorsichtigkeiten
unterlaufen, so daß man mit Recht darauf hingewiesen hat, daß es

sich hier nicht um Gewißheiten, sondern um Hypothesen handelt.
Niemals kann der Physiker den Satz, die Atomteilchen «entschieden

sich frei», wenn er ihn schon gebraucht, anders als im Sinne

47



eines recht vagen Gleichnisses aussprechen17. Ebensowenig aber
kann man sagen, daß die atomaren Vorgänge «an sich» determiniert

oder «an sich» zufällig seien. Dieses «an sich» ist vielmehr -
darauf läuft die begriffliche Forderung der modernen Physik hinaus

— in allen Sätzen solcher Art zu eliminieren.
Die in der Unbestimmbarkeitsrelation ausgedrückte Tatsache

bedeutet jedenfalls noch nicht - das ist wiederum von der Sache aus

gegen den angedeuteten Beweisversuch zu sagen - eine Aufhebung der

streng kausalen Bedingtheit und ist deshalb als solche auch nicht
geeignet, den mechanischen Determinismus des Naturgeschehens
aus den Angeln zu heben. Die Einsicht, daß die Naturgesetzlichkeit
in gewissen Bezirken des Naturgeschehens statistischer Art ist,
läßt noch nicht die Aussage zu, daß die nur statistisch zu fassenden

Vorgänge im Bereiche der Mikrostruktur nun chaotisch oder gar,
wie eben einige Physiker (und auch Nicht-Physiker) meinen, «frei»
seien. Einen Versuch, vom Standpunkt des oben definierten
modernen naturwissenschaftlichen Positivismus «das Verhältnis von
Theologie, Philosophie und Naturwissenschaft einmal mit
möglichster Unbefangenheit neu zu durchdenken, ohne sich durch
gewohnt gewordene Urteilsweisen beeinflussen zu lassen»,
unternimmt Pascual Jordan. «Bisherige Bestrebungen», so sagt Jordan,
«Theologie und Naturwissenschaft beide anzuerkennen und irgendeine

Form der Synthese zu suchen, welche die naturwissenschaftliche

Erkenntnis zu ihrem Rechte kommen lassen möchte, ohne
deshalb auf eine christliche Weltbetrachtung zu verzichten, waren
stets so angelegt, daß die Philosophie als Brücke oder Zwischenglied
aufgefaßt wurde, durch welche die scheinbar so unendlich weit
getrennten Welten christlichen Glaubens und naturwissenschaftlicher

Erkenntnis vereinigt werden sollten».
Indessen haben nach der Auffassung Jordans das naturwissenschaftliche

und das theologische Denken tief innere Gemeinsamkeiten,

die bisher nur völlig verdeckt und unserem Bewußtsein

entzogen waren. Dieses Gemeinsame besteht darin, daß
beide — Naturwissenschaft und Theologie - «eine nicht im
Menschengeist selbst angelegte, sondern ihm von außen gegenüber-

17 Aloys Wenzl betont, daß diese «Freiheit» natürlich nicht mit menschlicher
Freiheit identisch, sondern ihr nur analog als «unbewußter» Drang aufzufassen
sei.

48



tretende Wirklichkeit demütig hinnehmen und zu erkennen
suchen».

Es ist eigentlich überraschend, so betont Jordan, daß in den
theoretischen Erörterungen über die in Rede stehende Problematik die
Tatsache, daß die religiöse Wahrheit durchaus Erfahrungswahrheit
ist — sofern man «Erfahrung» im vollen Wortumfang versteht —

meist unerwähnt bleibt. Auch die Religion lebt «aus der Breite und
Tiefe der Erfahrungstatsachen religiösen Lebens», und Thesen, so
schreibt Jordan weiter, «denen kein Inhalt von ,Erfahrung'
zugrunde liegt — weder im Sinne von Offenbarung noch im Sinne
naturwissenschaftlicher Empirie - haben für das neue Zeitalter keine
Verbindlichkeit mehr».

Zwar kann Jordans scharfe Ablehnung jeder Erkenntnis a priori
philosophisch angefochten werden, aber es läßt sich nicht leugnen,
daß sich seine hier kurz skizzierte Auffassung eng mit den
Einsichten der neueren evangelischen Theologie berührt.

Weiter hat man behauptet, daß durch die moderne Atomphysik
das Wunder — Ii. Bergmann hat diesen Ausdruck gebraucht —

«naturwissenschaftlich möglich» geworden sei. Dazu bemerkt auch
Karl Heim, daß das Wunder, das Gott tut, niemals im Gegensatz

zum Naturgesetz oder zum Kausalzusammenhang stehe, weil das

Naturgeschehen nach biblischer Auffassung kein Kausalmechanismus

sei, dessen Durchbrechung gegenständlich aufgewiesen werden
könne. Deshalb könne auch das in der Bibel bezeugte Wunder nie
ein Experimentalbeweis für das Dasein Gottes sein18. Damit
entfälltauch der Einwand Karl Jaspers', der die Wunderbehauptungen
zu den «nachprüfbaren und auf Grund der Nachprüfung
widerlegten» rechnet, ganz abgesehen davon, daß sie doch nur für
denjenigen widerlegt wären, der das naturwissenschaftliche Denken
mit seinen ihm eigenen Kategorien zum Maßstab der biblischen
Berichte macht, was aber sicherlich nicht angängig ist.

Wiederum ist von der Physik selbst her zu der Wunderfrage im
Anschluß an Eduard May nur folgendes zu sagen. Man muß
unterscheiden zwischen einem Wunder, das durch die Zusammenfassung

18 Vergleiche hierzu die interessanten Ausführungen von Helmuth von Glasenapp
über die absolute Vorrangstellung Gottes und das Wunder in der Auffassung
des Islams in dem Werke «Die fünf großen Religionen», Teil II, Eugen
Diederichs Verlag Düsseldorf/Köln 1952, S. 432.

49



natürlicher Mittel zustande kommt und einem solchen, bei dem
unmittelbar ein übernatürlicher Faktor in das Naturgeschehen
eingreift. Bei dem Wunder ersterArt handelt es sich darum, daß anund
für sich natürliche Ereignisse infolge eines besonderen Umstandes,
unter dem sie geschehen, eine übernatürliche Leitung denkmöglich
machen. In einem solchen Falle kann die rein naturwissenschaftliche

Analyse nur konstatieren, daß dieses oder jenes Ereignis «mit
natürlichen Dingen» zugegangen ist. Jede weitere Aussage fällt in
das Bereich der Theologie und Philosophie. Beim Wunder zweiter
Art muß zunächst die naturwissenschaftliche Analyse einsetzen
und festzustellen versuchen, ob es nicht doch durch «natürliche
Faktoren» erklärt werden kann. Selbst aber wenn wir annehmen,
daß Ereignisse stattgefunden haben und noch stattfinden, bei
welchen solche «natürlichen Faktoren» zur Erklärung nicht ausreichen,

müssen wir einsehen, daß das «Wunder» zu Zeiten der
Alleinherrschaft der klassischen Physik ebenso gut möglich war, wie es

heute angeblich möglich ist. Es ist für die Wunderfrage also völlig
irrelevant, ob das neue oder das alte physikalische Weltbild gilt,
ob diese oder jene Auffassung vom Kausalgesetz richtig ist. Man
kann also ebensowenig wie mit Schlagworten wie «Einbruch der
Freiheit in das Naturgeschehen» oder «Die entthronte Kausalität»
mit der «Möglichkeit des Wunders» operieren. So lehnte es auch
der Philosoph Nicolai Hartmann ab, aus gewissen empirischen
Ergebnissen der modernen Atomphysik metaphysische Folgerungen zu
ziehen, wenn er zum Beispiel schreibt: «Wie wurde es möglich, daß
einwild gewordener Positivismus von der Mikromechanik der Atome
aus uns die Willensfreiheit und das Dasein Gottes beweisen will ?»19

«Soweit hatte sich die eigentliche Philosophie von ihren
Fundamenten verdrängen lassen», sagt mit Recht Hugo Dingler20, «daß

man auf philosophischer und theologischer Seite es als eine

begrüßenswerte Unterstützung empfand, wenn vom Physikalischen
her Gott als eine allumfassende Differentialgleichung (Max Planck
und Gustav Mie) erklärt wurde oder behauptet wurde, die
Elektronen sprängen aus ,freiem Willen' umher. Welche geistige Not der

Philosophie spricht aus der Tatsache, daß man solchen unverbindlichen

verbalen Umkleidungen gewisser Meßresultate oder Glei-

18 Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. II, Heft 4.
20 Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. VI, Heft 2.

50



chungen ,religionsphilosophische Qualitäten' beilegte. Niemand
wollte, wie es schien, die geistige Anstrengung aufwenden, sich
einmal genau klar zu werden, was an wirklich Sicherbarem hinter
solchen Behauptungen stäke. Das waren Formulierungen, die von
Männern stammten, die gewiß sehr beachtenswerte und verdiente
Fachphysiker waren, denen aber erkennbar die nötige Sachkenntnis

gewiß nicht eignete, diese schwierigen Probleme zu überblicken».
Damit ist schon die Antwort auf die naheliegende Frage gegeben,

wie solche bedeutenden Physiker, wie die genannten, zu solchen

apologetischen Versuchen kommen konnten. Man kann diese Antwort

auch so formulieren, daß diese Physiker hier eben

«Grenzüberschreitungen» ihres eigentlichen Fachgebietes, der Physik,
begehen. Für den Physiker ist die Welt grundsätzlich genau dort zu
Ende, wo er nicht mehr messen kann. Physik ist Maß- und
Zahlwissenschaft. In diesem mit Zahl und Maß erfaßbaren physikalischen

Bereich aber hat Gott keine Bedeutung, wenn eben Physik
Physik bleiben soll. Auch die moderne Physik ist «kein Fundament
für eine in den Himmel reichende Jakobsleiter», und eine natürliche

Theologie, «die auf der Leiter der natürlichen, physikalischen
Welt von der höchsten Plattform in ihr transzendentes Luftschiff
einsteigt», ist auch im modernen Gewände nicht möglich.

Wir erkennen also, daß wir im Rahmen der Physik selbst, auch
der modernen Physik, wie überhaupt der Naturwissenschaft
niemals zu einer Begegnung mit Gott kommen können, sondern daß
diese auf einem ganz anderen Wege erfolgen muß. Nicht zufällig
sind nachgerade die Physiker zu einem Gespräch mit Theologen
unlustig geworden. Sie wollen nämlich gar nicht auf ihr physikalisches

Weltbild, das sich aus ihrer Wissenschaft ergibt,
angesprochen werden, sondern nur auf ihr eigentliches Menschsein mit
allen seinen Nöten und Sorgen, die natürlich auch der Physiker,
wie jeder andere Mensch, hat. Hier ist die einzige Stelle, an der es

zu dem Versuche eines fruchtbaren Gespräches zwischen Physik
und Theologie kommen kann. In Verfolgung dieses persönlichen
Weges kann es dann auch im Glauben zu einer Begegnung mit Gott
kommen. Dagegen ist ein physikalischer Gottesbeweis, wie wir
gesehen haben, unmöglich und eine Bruchstelle in der jeweiligen
Beweisführung leicht nachweisbar.

In klarer Erkenntnis dieses Sachverhaltes, d.h. wissend um die
Grenzen naturwissenschaftlicher (physikalischer) und theologischer

51



Arbeit bat der Theologe Edmund Schlink das Verhältnis zwischen
Theologie und Naturwissenschaft und damit auch das zwischen

Religion und Physik gelegentlich in einigen Thesen herausgestellt.
Im wesentlichen besagen diese Thesen auch, daß die Physik als
solche nur Abläufe und Gesetzmäßigkeiten der Natur, soweit diese

zähl- und meßbar ist, feststellen, aber von sich aus nie, wenn sie

Physik bleiben will, zur Erkenntnis Gottes gelangen kann. Damit
hängt es zusammen, daß jeder Versuch eines physikalischen
Gottesbeweises für die eigentliche physikalische Wirklichkeit blind macht
und mithin in den großen Irrtum Hegels verfällt, die rein empirischen

Tatsachen zugunsten einer spekulativen (in unserem Falle
religiösen) Vorentscheidung, die in der Philosophie Hegels durch
sein System bedingt war, zu vergewaltigen. Physik ist eben keine
Weltanschauung und erst recht keine Religion und kann auch von
sich aus nicht dazu führen. Sondern Physik ist eine Wissenschaft,
die es nur mit einem (soeben definierten) Teil der erfahrbaren
Wirklichkeit zu tun hat. Sie kann deshalb wissenschaftlich haltbare

Aussagen auch nur über diesen bestimmten Teil der Wirklichkeit

machen. Alle anderen Aussagen sind Spekulationen. Es ist
notwendig, das einmal mit Nachdruck zu sagen, weil sonst heillose

Verwirrung und völlig falsche Vorstellungen entstehen können, die
weder der Physik noch auch wahrer Religion irgendwie nützlich
sind.

Zugrunde gelegte Literatur

1. Bernhard Bavink: Das Weltbüd der heutigen Naturwissenschaften und seine

Beziehungen zu Philosophie und Religion, Iserlohn 1947.

2. Zeno Bucher: Die Innenwelt der Atome; die Ergebnisse der Atomphysik
naturphilosophisch bearbeitet. Zweite, vermehrte Auflage, Donauwörth 1950.

3. Hedwig Conrad-Martius: Naturwissenschaftlich-metaphysische Perspektiven,

Hamburg 1948.

4. Heimo Dolch: Theologie und Physik. Der Wandel in der Strukturauffassung
naturwissenschaftlicher Erkenntnisse und seine theologische Bedeutung,
Freiburg 1951.

5. Paul Droßbach: Kant und die gegenwärtige Naturwissenschaft, Berlin 1943.

6. Friedrich Engel: Braucht der Physiker Erkenntnistheorie Eine Gegenüberstellung

von transzendentaler Philosophie und Naturwissenschaft, Halle a.S.
1929.

7. P. Bichard Gercken: Exakte Naturwissenschaft und christlicher Glaube,
Werl i. W. 1951.

52



8. Max Hartmann: Die philosophischen Grundlagen der Naturwissenschaften,
Jena 1948.

9. Karl Heim: Die Wandlung im naturwissenschaftlichen Weltbild. Die
moderne Naturwissenschaft vor der Gottesfrage, Hamburg 1951.

10. Werner Heisenberg: Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissenschaft.
Achte, erweiterte Auflage, Stuttgart 1949.

11. Gerhard Hennemann: Das Verhältnis der Quantenmechanik zur klassischen
Physik, Bonn 1947.

12. Gerhard Hennemann: Grundlagen der Atomphysik, Neues Abendland, 1949,
Heft 9.

13. Gerhard Hennemann: Das Verhältnis der modernen Atomphysik zur klassi¬
schen Physik, Natur und Kultur, 1950, Heft 7.

14. Gerhard Hennemann: Gibt es eine metaphysikfreie Physik Glaube und For¬
schung, Zweite Folge.

15. Gerhard Hennemann: Die Wandlung der Physik, Westermanns Monatshefte,
1951/1952, Heft 6.

16. Gerhard Hennemann: Philosophie und Naturwissenschaft (Wissenschaften im
Zusammenspiel), Die Welt vom 10. Juli 1952.

17. Gerhard Hennemann: Naturwissenschaft und Theologie, Heute und Morgen,
1952, Heft 12.

18. Wilhelm Holzapfel: Sinnbestimmungen zu den Grundlagen der exakten Wis¬

senschaften, Darmstadt 1948.

19. Günter Howe: Vorbemerkungen zum Gespräch zwischen Theologie und
Physik: Evangelische Theologie, 1947, Heft 1/2.

20. Pascual Jordan: Erkenntnis und Erfahrung, Zeitwende, Jahrgang 23, Heft 8.

21. Gerhard Kropp: Die philosophische Verantwortung in der Physik, Berlin-
Hannover 1948.

22. Gerhard Kropp: Die Aufgaben der Naturphilosophie in der Gegenwart, Phi¬

losophische Studien, Band II, Heft 3—4.

23. Eduard May: Die Bedeutung der modernen Physik für die Theorie der Er¬

kenntnis, Leipzig 1937.
24. RolfReißmann: Die Versöhnung von Wissenschaft und Religion, Weltbild,

Jahrgang 7, Nr. 1.

25. Edmund Schlink: Thesen über Theologie und Naturwissenschaften, Evangelische

Theologie, 1947, Heft 1/2.
26. Dieter Smidt: Der Physiker an den Theologen, Die neue Furche, Jahrgang 5,

Heft 11.

27. Lothar von Strauß und Torney: Der Wandel in der physikalischen Begriffs-
bildung, Braunschweig 1949.

28. Carl Friedrich von Weizsäcker: Der begriffliche Aufbau der theoretischen

Physik (Vorlesung, gehalten in Göttingen im Sommer 1948, als Manuskript
vorliegend).

29. Carl Friedrich von Weizsäcker: Beitrag zur Diskussion über Kausalität, Stu¬

dium Generale, Jahrgang 2, Heft 2.

30. Aloys Wenzl: Metaphysik der Physik von heute, Hamburg 1951.

31. Walter Wessel: Kleine Quantenmechanik, Freiburg 1949.

32. Hermann Weyl: Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaft, München

1928.

53


	Philosophie, Religion und moderne Physik

