Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 11 (1951)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Aurelius Augustinus: Bekenntnisse. Vollstindige Ausgabe, einge-
leitet und neu iibertragen von W. Thimme. Artemis-Verlag,
Zirich 1950.

Die klassischen Bekenntnisse Augustins liegen hier in einer neuen vortrefl-
lichen Ubersetzung vor, in der die friiheren deutschen Ubertragungen sorg-
filtig beriicksichtigt werden. Die Anmerkungen Thimmes sind mehr philo-
logischer Art; wo sie das Verstindnis der Sache zu férdern versuchen, hal-
ten sie sich nicht durchwegs auf der Hgéhe der von Augustin exponierten
Problematik (so die zum 11. Buch). H. Kunz

Nikolaus von Cues: Uber den Ursprung. De principio. Deutsch mit
Einfithrung von M. Feigl. Vorwort und Erliuterungen von

J. Koch. F. H. Kerle Verlag, Heidelberg 1949.

Neben der in der «Philosophischen Bibliothek» des Felix Meiner Verlages
erscheinenden Reihe deutscher Ubersetzungen der philosophischen Schriften des
Nikolaus von Cues gibt nun Ernst Hoffmann mit den gleichen Mitarbeitern zu-
sammen (und ebenfalls im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaf-
ten) eine zweite Reihe von ﬁbertragungen heraus, die jene «nach der theolo-
gischen Seite hin ergiinzen» und auch die Predigten des Cusanus bringen soll.
Davon liegt hier das erste Bindchen in guter Qualitit vor. Es handelt sich um
eine kleine, 1459 entstandene Abhandlung, die «sozusagen die Einleitung zu den
Spitschriften des Cusanus» bildet und das Geheimnis des Gottessohnes, «der
ebenso wie der Vater Ursprung von allem ist», zum Thema hat. Cusanus kniipft
seine tiefsinnigen Spekulationen an den Parmenides-Kommentar des Proklus
an. Sowohl die ausfiihrliche Einleitung der Ubersetzerin wie die sehr eingehenden
und griindlichen, sich nicht auf die Quellen und die iibrigen Schriften des Cu-
saners beschrinkenden Anmerkungen und Erlauterungen Kochs férdern das
Verstindnis des nicht leichten Textes erheblich. H. Kunz

Henri Bergson: Zeit und Fretheit; derselbe: Das Lachen; derselbe:
Denken und schépferisches Werden. Aufsitze und Vortrige.
Westkultur-Verlag Anton Hain, Meisenheim /| Glan 1948.

Bei den ersten beiden Biichern handelt es sich um Neudrucke der alten,
seinerzeit bei E. Diederichs-Jena erschienenen Ubersetzungen, das dritte ist die
(von L. Kottje besorgte) erstmalige Ubertragung des letzten Werkes Bergsons
ins Deutsche. Es enthiilt eine Reihe von friiher publizierten Abhandlungen und
Vortrigen (Das Mégliche und das Wirkliche, die philosophische Intuition, die
Wahrnehmung der Verinderung, Einfiihrung in die Metaphysik, die Philo-

199



sophie von Claude Bernard, iiber den Pragmatismus von William James, das
Leben und das Werk von Ravaisson), wozu Bergson eine eigene, sehr ausfiihr-
liche Einleitung schrieb, in der er die Quintessenz seiner Philosophie nochmals
zusammenfassend darstellte, Die Ubersetzung liest sich flieBend und gibt die
Klarheit der Bergsonschen Diktion adiquat wieder. H. Kunz

Edmund Husserl: Husserliana. Gesammelte Werke. Band 3: Ideen
zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philo-
sophie, erstes Buch, herausgegeben von W. Biemel. Martinus

Nijhoff, Haag 1950.

Mit der gleichen editorischen Sorgfalt und in derselben glinzenden Aus-
stattung wie die beiden fritheren Binde der «Husserliana» ist nun der 3. Band
erschienen, der das erste Buch der «Ideen» enthiilt. Es handelt sich dabei aber
nicht um einen bloBen Neudruck des zuerst 1913 veréffentlichten Grundwerkes
der Husserlschen Phinomenologie, vielmehr bringt der Band alle wesentlichen
von Husserl am urspriinglichen Text vorgenommenen Erweiterungen und Um-
arbeitungen einschliefllich Husserls eigenen kritischen Bemerkungen zu jenem.
Es versteht sich von selbst, daf jede kiinftige Beschiiftigung mit Husserl sich an
diese Ausgabe der «Ideen» halten muf. H. Kunz

Jakob Burckhard:i: Briefe. Vollstindige und kritisch bearbeitete
Ausgabe. Herausgegeben von Max Burckhardt, Band I. Benno
Schwabe & Co. Verlag, Basel 1949.

Die erstmals von Kaphahn bei Kroner herausgegebene Briefausgabe hatte das
grole Verdienst, die bis dahin nur in verschiedenen Verlagen zerstreut erschie-
nenen Briefpublikationen erstmals gesammelt und so geordnet zu haben, dal} sie
ein einprigsames Bild von Burckhardt als Freund, Lehrer und Forscher gaben.
Die nunmehr begonnene Gesamtausgabe der Briefe ergiinzt aufs schonste die der
Werke und W. Kaegis Biographie. Sie wird noch viel unverdffentlichtes Material
bringen und den Reichtum von Burckhardts Geist und Gemiit denen erschliellen,
die sich an diesem letzten groffen Humanisten aus der Tradition des Erasmus,
aber doch schon an der Wende der Zeiten, noch zu stiarken fihig sind.

Der erste Band reicht bis 1843 und enthilt Briefe aus der Jugend und Schul-
zeit, den ersten beschwingten Reisen nach Italien, dem Studium in Neuenburg,
Basel, Berlin und Bonn. Ein fast allzu ausfithrlicher Anmerkungsteil ergiinzt die
Brieftexte. Bleistiftskizzen, die sich Burckhardt auf seinen Kunstreisen gemacht
hatte, und Bildnisse seiner Freunde illustrieren den Band. Diese frithen Briefe
sind naturgemiil von ungleichem Interesse, aber alle tragen den Stempel eines
seltenen Menschen, dessen Jugend schon erstaunlich friih das spitere Geprige des
reifen Mannes anzeigt. Auffallend ist auch, wie frithzeitig, trotz denkbar gliick-
licher Lebensumstinde, das Motiv der Entsagung anklingt. Einige Briefe des
Zwanzigjihrigen bezeugen schon eine Reife der Betrachtung der menschlichen
Dinge, wie sie ihren letzten und schénsten Ausdruck in der zur Verlesung an sei-

200



nem Grab bestimmten autobiographischen Skizze des alten Mannes fand. Die lei-
denschaftlich durchlebte Krise der Auseinandersetzung mit der christlichen Theo-
logie und dem Glauben, das tiefe Bediirfnis nach Mitteilung und Freundschaft,
die frische Arbeitskraft und Aufgeschlossenheit der Studienjahre, die zarte Riick-
sicht im Verhiltnis za Angehérigen und Freunden, all dies erschliefit uns einen
Menschen, dessen intime Kenntnis fiir jeden eine Bereicherung sein muf}, der
iiberhaupt noch Briefe zu lesen und zu schreiben vermag. Karl Léwith

Paul Kucharski: Les chemins du savoir dans les derniers dialogues
de Platon. Presses universitaires de France. Paris 1949, 401 pages.

Si I'on admet que la critique platonicienne s’oriente aujourd’hui dans deux
directions privilégiées, a savoir ’analyse structurale des procédés dialectiques et
I’étude attentive des derniers dialogues, 'ouvrage de M. Kucharski apparaitra
comme doublement actuel, puisqu’il examine de fagon formelle, indépendam-
ment de leur contenu, les ceuvres du vieux philosophe.

On connait les difficultés que ces ceuvres offrent au lecteur et les discussions
auxquelles a donné lieu la thése de Lutoslavski d’aprés laquelle Platon, a partir
du Parménide, aurait renoncé aux Idées. Le Parménide est, sans nul doute, une
charniére dans I’évolution de la pensée platonicienne. Quel sens faut-il donner
a ces pages énigmatiques ou le philosophe dirige contre son propre idéalisme des
arguments impressionnants qu’Aristote et la postérité ne feront guére que re-
prendre en variations diverses? M. Kucharski a compris que, pour répondre &
cette question, il convenait de s’attacher avec une attention patiente et méticu-
leuse a la lettre des derniers dialogues. Son livre, nourri de substance platoni-
cienne, prodigue d’analyses fines et judicieuses, témoigne d’une remarquable
familiarité avec son beau et grave sujet.

Les conclusions sont importantes: elles tendent a distinguer dans les Dialogues
deux conceptions successives et irréductibles de I'Intelligible, 2 opposer en quel-
que sorte Platon a Platon. Le philosophe aurait d’abord congu I'ldée comme
eldog, c’est-a-dire comme 'unité d’une pluralité d’objets désignés du méme nom,
comme une essence transcendante et unique obtenue a partir d’une multiplicité
d’homonymes.

Apreés le Parménide, qui porte un coup mortel a ce réalisme idéal, Platon
aurait élaboré une théorie nouvelle de I'intelligible, concu comme I'unité d’un
genre, c’est-a-dire comme le fond commun d’une pluralité d’objets désignés de
noms différents. Cette nouvelle Idée, ou {déa, proche de @doig et d’0daia, s’obtient
par une démarche de divisions, de rassemblements et de dénombrements opérée
a partir d’hétéronymes; les derniers dialogues en donnent de nombreux exemples.

Il y aurait donc eu substitution d’une conception a une autre. L’&e(d0g ne serait
pas devenu id0éa par transformation progressive, a la maniére d’un concept en-
visagé d’abord en compréhension, dans son isolement qualitatif, puis ensuite
élargi en extension. La découverte de I'idéc implique un processus d’abstraction
et de généralisation radicalement nouveau. Nous avons donc sous le nom d’Idée,
d’une part, une sorte de monade fermée sur elle-méme, d’autre part, une essence

201



communiante, dont la fonction consiste a rassembler les hétérogénes en se divi-
sant elle-méme.

A ce changement dans la conception de la réalité intelligible correspond une
opposition de méthodes. Dans les dialogues du premier groupe, la science se
fonde sur la réminiscence qui rattache le sensible a I’Idée innée, congue dans son
isolement substantiel. Les dialogues du dernier groupe mettent en jeu une faculté
de division et de rassemblement, rattachant, non le sensible a I'inné, mais I'in-
connu au connu. A la science d’origine innée fait place une science classificatrice,
inspirée a Platon par Hippocrate. La notion d’Idée-Genre, qui se substitue a
celle d’Idée-Monade «frise une épistémologie assez proche de 'empirisme (379)».

L’évolution de Platon se raméne au schéma suivant: «La théorie de
I’sidoc ou de I'archétype métaphysique, sans usage dans ’étude des phénomeénes
et de la contexture de toutes choses, céde la place a une conception inspirée par
le point de vue ,naturalistec et dans laquelle le sentiment de la science innée,
ou de la part qui y revient au Sujet, s’efface devant la richesse et la complexité
de I’Objet (380).»

Platon aurait donc élaboré d’abord I’sidog a partir du concept (M. Kucharski
rejette la thése de Stenzel, profonde et juste a notre avis, selon laquelle I'Idée
aurait été formée, dans sa premiére phase, a partir de la notion d’arété; v. p. 382
note); puis, comprenant I'insuffisance d’une pareille théorie, il 'aurait écartée
dans le Parménide. Il y restera fidéle cependant, puisqu’elle réapparait dans le
Timée, mais c’est alors sur le plan mythique qu’elle se situe. Rationnellement
la Forme-Eidos est dépassée et ne joue plus aucun réle. Sous réserve des inter-
médes mythiques, qui lui font encore une place, le réalisme idéaliste s’est effacé
définitivement devant un empirisme classificateur.

Telle est la thése de M. Kucharski, dont Poriginalité n’a pas besoin d’étre
soulignée. Et pourtant, quelle que soit l'intelligence de la démonstration et la
richesse de la documentation, nous ne pouvons nous y rallier. Car la coupure
établie par 'auteur entre les deux conceptions de I'intelligible nous parait arti-
ficielle. Interpréter ’eidog des premiers dialogues comme une sorte de monade
incommunicable, c¢’est trahir Platon, c¢’est méconnaitre le sens du Protagoras,
dont I'effort consiste 2 démontrer que les parties de la vertu: justice, sainteté,
courage et modération, forment un ensemble homogéne «comme un lingot d’or»
(329d). Prétendre ensuite que ’i0éc s’obtient a partir du concept, bien plus a
partir d’un groupe d’homonymes, ¢’est rendre inexplicable la transcendance de
I’Idée, c’est faire jouer au langage un role que Platon n’aurait jamais reconnu,
lui qui, loin d’asservir la pensée a la parole et a I'écriture, ne manque pas une
occasion de mettre ses disciples en garde contre les piéges qu’elles nous tendent.

Certes 'intérét de Platon se porte de plus en plus, avec les années, vers les
choses concrétes. Mais ce concret, c’est toujours a partir de I’efdog qu’il 'orga-
nise, par une opération qui rappelle 'action du Démiurge. La dialectique a tou-
jours comporté deux démarches distinctes, dont I’équilibre s’est modifié,
certes, mais n’a pas été rompu. Au début tout "accent était mis sur ’ascension
vers I'Idée justifiante, dont la forme la plus haute est le Bien. A partir du Par-
ménide, la dialectique se renverse en quelque sorte, et ’accent porte sur la des-

202



cente vers ’ldée justifiée, vers ’essence particuliére, dont le cheveu, la boue et
la crasse sont les exemples les plus humbles ( Parménide, 130 c). Mais il n’y a pas
de coupure. L’erreur de M. Kucharski, c’est d’avoir, en dépit de son titre, inter-
prété les Dialogues d’une manitre statique. Dés lors I'idée lui apparait une
création nouvelle que rien ne rattache a 1’éldog. Or, en fait, I’éid0g se maintient
comme justification nécessaire de ’idéc. Les définitions particuliéres du Sophiste,
du Politique, du Philébe et des Lois sont obtenues, non par voie empirique, encore
que I'observation joue un certain role en la matiére, mais par une réorganisation
du réel a partir des Idées premiéres.

Il y a done chez Platon un passage constant d’sldog a i0éa, de 'ldée justifiante
a I'Idée justifiée, de ’Essence pure au mixte. Cela crée certes une ambiguité,
semblable a certains égards a celle qu’on découvre chez Husserl entre les essences
régionales et les essences particuliéres. Mais cette ambiguité méme engendre le
mouvement dialectique.

I1 est regrettable qu’une étude aussi dense et aussi riche, qui restera longtemps
un instrument utile & la connaissance des derniers Dialogues, aboutisse a des
conclusions qui nous paraissent incompatibles avec la lettre et I'esprit du plato-
nisme. René Schaerer

Hans Rudolf Neuenschwander: Mark Aurels Beziehungen zu Seneca
und Poseidonios. Noctes Romanae — Forschungen iiber die

Kultur der Antike. Verlag Paul Haupt, Bern und Stuttgart 1951.

Mit der heutigen Absage an das mechanistische Weltbild hat ein friiher Gegner
des (epikuriischen) Mechanismus, Poseidonios, der grofle Kiinder eines lebens-
durchfluteten, allumfassenden Kosmos, eine ganz neue Bedeutung und Wertung
erfahren. Wie sein Gedankengut ausgewertet und weiterentwickelt wurde und
so verschiedene Philosophen wie Mark Aurel und Seneca miteinander verbindet,
interessiert uns heute besonders. Dieser Fragestellung geht die vorliegende Ar-
beit mit groBer Sachkenntnis und eingehendem Quellenstudium nach — sie
erhellt philosophie-historische Zusammenhinge und zeigt, wie von der kos-
mischen Verbundenheit her Ethik und Liebe zum Schicksal des Philosophen-
kaisers zu deuten sind. So gewinnt sie mit vier Hauptteilen: Grundlegung, Ethik,
Theodizee und amor fati eine wertvolle Ausgangsposition fiir die Interpretation
der einzigartigen «Selbstbetrachtungen» und fithrt die bisherigen Deutungen
Mark Aurels in vortrefflicher Weise weiter. Neuenschwanders Untersuchung
darf durch ihr solides altphilologisches und philosophisches Fundament der An-
erkennung weiter Kreise gewil} sein. Josef Ratiner

Paul Wilpert: Zuwei aristotelische Friihschriften iiber die Ideenlehre.
Verlag Josef Habbel, Regensburg 1949.

Das bemerkenswerte Buch des katholischen Philosophen sucht aus den bei
Aristoteles selbst und vor allem in den antiken Aristoteles-Kommentaren nach-
weisbaren Resten den systematischen Inhalt zweier verlorener Schriften des
jungen Aristoteles iiber die Lehre Platons zu rekonstruieren. Die eine ist die
Aristotelische Nachschrift der beriihmten Altersvorlesung Platons «Uber das

203



Gute», zu der Wilpert schon 1941 im «Hermes» (Bd. 76) ein umfangreiches
«Fragment» bei Sextus Empiricus (adv. math. X 249—276) glaubte nachweisen
zu kionnen. Setzt man statt «Fragment» «Bericht aus erster Hand», so wirkt
der Nachweis iiberzeugend, wiewohl anderseits bedenklich anmutet, dal an
wichtiger Stelle (X 261) eine Uberarbeitung des Berichtes im Sinne des spiit-
antiken Prinzipienmonismus schon in der Quelle des Sextus angenommen werden
muf} (S. 173ff.). Die andere Schrift ist die, wie Wilpert annimmt, kurz nach
Platons Tod verfafite, erste kritische Auseinandersetzung des Aristoteles mit der
Ideenlehre des Meisters, «Uber die Ideen», die noch den entsprechenden Aus-
fithrungen der «Metaphysik» zu Grunde liegt.

Wilpert befragt damit die éltesten Zeugnisse, die uns auf Seiten des Schiilers
iiber die Entwicklung der Philosophie von Platon zu Aristoteles Aufschlul} geben
konnen. Er verzichtet zwar ausdriicklich auf eine Einordnung der untersuchten
Schriften in diesen weitern Zusammenhang und will nur das in ithnen enthaltene
Material darbieten; dennoch deutet er in der Beschrinkung, die ihm die philo-
logische Exaktheit auferlegt, ein Bild dieser so sehr im Dunkel liegenden Phase
der Geschichte der klassischen Philosophie an. Dabei wird erneut deutlich und
jetzt auch im einzelnen greifbar, wie kontinuierlich die Linie verlduft, die die
Philosophie der Platonischen Dialoge durch die indirekt tiberlieferte, in den
Dialogen nur andeutungsweise fallbare Alterslehre Platons hindurch mit den
Anfingen und der reifen Gestalt der Aristotelischen Ontologie verbindet. Auch
fitr das Verstindnis des weitern Ganges der griechischen Philosophie sind die
Resultate Wilperts bedeutsam; denn sie bestitigen, dall man die Anfinge des
Neupythagoreismus und damit auch des Neuplatonismus durchaus in der alten
Akademie zu suchen hat.

Was man dem Buch an manchen Stellen wiinschen méchte, wire ein tieferes
Eindringen in den philosophischen Problemgehalt. So ist etwa die Formulierung
der «Streitfrage der Platonforschung, ob Platon den Ideen Existenz zuschrieb»
(S. 38) bedenklich schief. Mit der Festlegung des Ideenverstindnisses in der
Akademie auf den «Allgemeinbegriff» (S. 91 Anm.) ist wenig — oder doch
wenig Richtiges — gesagt. Auch wire zu fragen, ob die Parteinahme des Ver-
fassers zu Gunsten der Aristotelischen Kritik ihm nicht manchmal den Blick fiir
die Tiefe der Alterslehre Platons getriibt hat. Davon abgesehen aber darf die
sorgfiltige und iibersichtliche Darstellung Wilperts, die vor allem durch die in
die Einzelheiten gehende Interpretation des reichen Materials wertvoll ist, als
der seit den Arbeiten Stenzels hervorragendste Beitrag zur Erforschung der
«ungeschriebenen Lehre» Platons und ihrer Bedeutung fiir die Aristotelische
Metaphysik bezeichnet werden. Wilperts Buch wird einen wichtigen Ausgangs-
punkt fiir die weitere Forschung bilden. Gerhard Huber

Wilhelm Kamlah: Christentum und Geschichtlichkeit. Untersuchun-
gen zur Entstehung des Christentums und zu Augustins «Biir-
gerschaft Gottes». Zweite, neubearbeitete und erginzte Auflage.
W. Kohlhammer-Verlag, Stuttgart und Kéln 1951.

Es handelt sich um die 2. neubearbeitete Auflage eines zuerst 1940 unter dem
Titel: «Christentum und Selbstbehauptung» erschienenen Buches, in welchem

204



Kamlah seine historischen Untersuchungen zur Entstehung des Christentums
und zu Augustins «De civitate Dei» darlegt. Tragend und leitend ist dabei die
Uberzeugung, «dal3 es heute auf eine verniinftize Aneignung der christlichen
Wahrheit ankommt», und dieser Aneignung sollen die Studien vorbereitend
dienen. «Dabei wird das MiBverstindnis nicht aufkommen diirfen, es konne
solche Aneignung so etwas wie den Besitz der Wahrheit erreichen, der dann auf
das jeweils jetzt zu erneuernde Vernehmen nicht mehr angewiesen wiire». Kam-
lah gibt der «Vernunft» den seit der Aufklirung verschwundenen urspriing-
lichen Sinn des «Vernehmens» zuriick, und fragt: «Sollte vielleicht gerade die
Vernunft als wahre, nimlich vernehmende Vernunft die Allgemeinheit des
Menschen als die Allgemeinheit der versagenden Eigenmiichtigkeit sehen miissen,
somit aber als die dialektische Allgemeinheit der Besonderung und der Geschicht-
lichkeit ? Denn im Versagen erweist sich ja immer die eigenmiichtige Besonde-
rung, die erst in der Aufhebung ihr Ende findet». In einem ersten Teil zeigt der
Verfasser die Faktoren, die zur Entstehung des Christentums beigetragen haben:
die Uberwindung der israelitisch-jiidischen Geschichtlichkeit, die erste Ausbil-
dung einer christlichen Geschichtlichkeit, die Selbstbehauptung gegen das
Heidentum mittels einer christlichen Philosophie und gegen die Ketzerei,die
durch den Bischof Kallist bewirkte Wende. Wihrend sich hier Kamlah vorwie-
gend auf die sekundire Literatur stiitzt, enthilt der zweite Teil eine auBer-
ordentlich griindliche und sorgfiltize Interpretation von Augustins «Biirger-
schaft Gottes», in der eine Reihe von (zumal seit Harnack iiberlieferten) Fehl-
deutungen und -urteile ins Licht geriickt und revidiert werden. Das ganze Buch
erweckt eine fast erregende Anteilnahme, nicht zuletzt deshalb, weil es dem
Autor offensichtlich zuletzt nicht um distanzierte, kiihle historische Forschung,
sondern um ein existentielles Anliegen geht, was zum Beispiel auch die einge-
streuten kurzen Konfrontationen mit der gegenwiirtigen Situation bezeugen. Im
Hinblick darauf wiire dann freilich zu bedenken, ob die Verwerfung der eigen-
miichtigen, vermessenen, emanzipierten Vernunft der Aufklirung berechtigt ist,
oder ob diese nicht doch eine genuine Moglichkeit der Vernunft entdeckt und
herausgestellt, obzwar zugleich einseitig iibertrieben und ihren auch bestehenden
vernehmenden Charakter verkannt hat. H. Kunz

Jakob Amstutz: Zweifel und Mystik, besonders bei Augustin. Verlag

Paul Haupt, Bern 1950.

Als Brenn- und Ausgangspunkt philosophischer Bemiihungen spielt der Zwei-
fel im abendliindischen Denken seit Augustin eine wesentliche Rolle, iiber Des-
cartes Cogito, der Wiege des modernen Rationalismus, bis zum umfassenden
Zweifel, mit dem der moderne Existentialismus die Nachfolge Kierkegaards an-
getreten hat. Die vorliegende Studie gliedert sich in zwei Teile: nach etymolo-
gischen und systematischen Begriffserklidrungen stellt sie eine Reihe «zweifeln-
der Denker» einigen Mystikern gegeniiber, wobei Zweifel und Mystik in engen
Zusammenhang gebracht werden. In diesem historischen Teil finden sich Erér-
terungen iiber Augustin, Eckehart, Montaigne, Pascal, Descartes und — in
kiithnem Sprung iiber Jahrhunderte — Heidegger; der Hauptteil der Arbeit ist

205



aber der Untersuchung des Augustinischen Denkens gewidmet, das der Verfasser
detailliert herauszuarbeiten versucht. Wiahrend der Cartesische Zweifel profan,
der der Existenzphilosophie teilweise anti- oder areligios genannt werden darf,
handelt es sich bei Augustin um einen «frommen Zweifel», eine Art diskursives
Denken, ein innerliches Fragen und Antworten, das letztlich in eine Gewillheit
des gottlichen Gegeniibers einmiindet, respektive aus ihr hervorgegangen ist.
Der Augustinische Zweifel erinnert mehrfach an den Erkenntnisweg der Mysti-
ker, die aus dem Gegenstiindlichen ins Ungegenstindliche vorzudringen bemiiht
waren; in diesem Sinne zeigt Amstutz bedeutsame philosophiegeschichtliche
Relationen auf, die wechselseitige Abhiingigkeiten in ein helles Licht riicken und
das Problem des Zweifels — vor allem im Hinblick auf die religiose Sphire —
in griindlicher Argumentation diskutieren. Josef Rattner

Pierre Lachiéze-Rey: Les origines cartésiennes du Dieu de Spinoza.

2° édition. Vrin. Paris 1950. 288 pages.

Les historiens de la philosophie seront heureux d’apprendre la réédition de
cette savante étude (1r¢ édition, 1932). Elle dégage, au cours d’une démonstra-
tion serrée, ’originalité de Spinoza par rapport a Descartes, en se fondant princi-
palement sur un dialogue inséré dans le Court Traité, mais antérieur a lui, et sur
le Court Traité lui-méme. Parti d’un panthéisme de nature stoicienne, Spinoza
a pris conscience, en méditant Descartes, des exigences de sa propre doctrine.
La conception de I'univers comme systéme intelligible doit beaucoup a la con-
ception cartésienne des substances et des modes. L’originalité de Spinoza appa-
rait dans le fait que, sur la plupart des points ou il fut marqué de I'influence
cartésienne, il sut en prolonger les lignes, allant plus loin que Descartes dans
I’application de méthodes qu’il avait reques de lui. René Schaerer

René Taton: L’euvre mathématique de G. Desargues. Textes publiés
et commentés avec une introduction biographique et historique.
Presses universitaires de France. Paris 1951.

Tous ceux qui ont lu avec intérét I’Essai sur les coniques de Pascal seront
heureux des lumiéres nouvelles que ce volume projette sur le devancier de Pas-
cal. En effet, M. Taton a pu mettre la main sur un exemplaire original du Brouil-
lon project qu’il édite en le faisant précéder d’une introduction explicative.

Dans celle-ci, il montre comment Desargues sut dégager les principes géo-
métriques servant de base aux différentes techniques concernant le tracé des
épures de coupe des pierres et la construction des cadrans solaires. Desargues
fut ainsi aprés Diirer un précurseur de la géométrie projective. 11 sut comprendre,
par exemple, la similitude profonde entre droites concourantes et droites paral-
I¢les et voir que les coniques étaient «des sections de cones particuliers, possédant
la propriété fondamentale d’étre coupés par certaines directions de plans privi-
Iégiées suivant des cercles. Dés cet instant, I’essentiel de sa doctrine était congu;
les propriétés communes aux trois coniques appartenaient également au cercle
et il suffisait pour les découvrir de chercher parmi les propriétés de cette der-
niére courbe celles qui se conservaient par perspective» (op. cit. p. 96).

206



C’est ainsi que Desargues fait prévoir Monge avec qui il a en commun le sens
de D’espace, les préoccupations d’ordre social et I'union constante et harmo-
nieuse des principes théoriques s’alliant a la pratique.

Mais ’ceuvre de Desargues ne connut pas le succeés qu’elle efit mérité, d’une
part, a cause de I'invention de termes nouveaux: rameaux, ramures et brins
pour désigner différents segments de droites, d’autre part, & cause de son style
a la fois trop concis et obscur, enfin parce que ses découvertes furent éclipsées
par le succés de la géométrie analytique cartésienne.

Le philosophe des sciences aura le plus grand intérét a voir s’élargir la notion
du géométrique du siecle de Desargues a celui de Monge auquel est consacrée
la grande thése de M. Taton (L’ceuvre scientifique de Monge. Presses universi-
taires de France. Paris 1951)'. Tandis que pour Desargues et Descartes il fallait
opter entre la méthode projective ou celle de ’analyse, pour Monge au contraire
il s’agit d’une coopération étroite entre les diverses branches géométriques: pure
ou synthétique, analytique et infinitésimale. Dans ce volume, M. Taton montre
avec perspicacité comment on trouve unis en Monge les deux apports de Desar-
gues et de Descartes. L’auteur suit, au cours des 400 pages environ que comporte
ce volume, les diverses faces du génie si multiple de Monge et montre que sur
presque tous les terrains scientifiques il fut un précurseur.

Voici le plan de 'ouvrage: vie et carriére scientifique de Monge, la géométrie
descriptive, la géométrie analytique, la géométrie infinitésimale, géométrie pure
et géométrie moderne, I’analyse mathématique, les autres travaux scientifiques
de Monge (mécanique, physique, chimie, météorologie), enfin la personnalité de
Monge est diagnostiquée comme un ferment intellectuel devant s’ajouter a celui
de ses écrits: «Son enthousiasme pour la géométrie se communiqua a toute une
plétade de jeunes chercheurs qui, renversant partiellement le courant purement
analytique issu des grandes découvertes du XVII® siécle, réintroduisirent I'esprit
géométrique dans la vie de la science . .. Enfin Monge est un des savants dont
les efforts préludérent a la création de la physique et de la chimie moderne»
(p. 375).

Les philosophes qui savent a quel point les rapports entre sciences, histoire
des sciences et philosophie sont féconds, seront reconnaissants & M. René Taton
de leur apporter deux études si claires et si vivantes. Antoinette Virieux

Hans M. Wolff: Goethes Weg zur Humanitit. A. Francke AG.

Verlag, Bern 1951.

Eine Auseinandersetzung mit diesem neuen Werk iiber Goethe wird auf jeden
Fall fruchtbar sein — auch fiir den, der sich dem Urteil des Verfassers nicht in
allen Stiicken anschlieBen kann. Wolff vertritt die Auffassung, Goethe habe zu
einer Reihe von Werken, vornehmlich zum Wilhelm Meister und Tasso, bereits
viel friiher einen ersten Plan entworfen, als wir dies nach den bekannten Zeug-
nissen anzunehmen geneigt sind. Insofern nun Wolfl weniger bekannte Angaben
zu verwerten weil}, vermag er uns auf Grund dieser dulleren, historisch-biogra-

1 OQuvrage muni d'un tableau d’ensemble de I’ceuvre scientifique de Monge, d’une bibliographie
générale et d’un index alphabétique.

207



phischen Tatsachen von der Richtigkeit seiner Ansicht zu iiberzeugen. Weniger
iiberzeugend scheint uns aber sein Versuch, das Bestehen solcher «Urfassungen»
auch von innen, das ist vomm Werke selbst her zu begriinden.

Der Verfasser geht zuversichtlich von der Annahme aus, der erste Entwurf
cines Werkes sei etwas Einheitliches, die Handlungen der einzelnen Personen
zuniichst in sich widerspruchsfrei. Wo sich in den uns bekannten Dichtungen
Goethes solche Einheitlichkeit und Widerspruchsfreiheit nicht findet, mul} daher
nach Wolff die Vermengung verschiedener Pline und Entwiirfe stattgefunden
haben; in einer «ersten Fassung» hitten sich diese Widerspriiche noch nicht
ergeben. — Das scheint uns nicht zwingend. Denn warum soll nicht auch der
erste Plan zu einer grof3en Dichtung, oder vielleicht sogar gerade er, verschiedene
Ansiitze zur Weiterfiihrung der Handlung enthalten haben, von denen noch
keiner dem Dichter als der einzig richtige sich gezeigt hiitte ? Leben die Personen
denn nicht als «schwankende Gestalten» vor seinem innern Auge, denen ein
fester Umril} gerade bei den ersten Versuchen, sie ins Werk zu bannen, noch
fehlen mag ? Wo es sich aber gar um so ritselhafte Wesen wie Mignon oder den
Harfner handelt, wird jeder Versuch, die einzelnen Taten und Auﬁerungen
dieser Gestalten in eine fest zusammenhiingende und iibersichtliche Linie riicken
zu wollen, scheitern. Mignons Lied etwa: «Heill mich nicht reden, heifl mich
schweigen! Denn mein Geheimnis ist mir Pflicht» ist aus einem tieferen Grunde
und Lebensbereiche heraus erwachsen, als dal} es sich, wie Wolff wahrhaben will,
aus der Annahme, «dal Mignon urspriinglich Wilhelms und Marianes Kind
war», «erkliren» lieSe.

Oder ein anderes Beispiel aus den uns nicht iiberzeugenden Beweisfithrungen
des Verfassers. Wolff zitiert aus Wilhelm Meisters theatralischer Sendung: «Es
war Sonntag geworden, und Wilhelm hatte sich noch nicht wieder zu Hause
sehen lassen. Sein Schwager legte es aus, wie es auch wirklich war, dal} er die
Zeit theils zur Versohnung der Familie, theils zu seinem Vergniigen wiirde ange-
wendet haben. Es war ein Festtag, und jedes wiinschte spazieren zu gehen.»
Dazu meint der Verfasser: «Die sinnlose Wiederholung: ,Es war Sonntag ge-
worden. .. Es war ein Festtagé liBt schlieBen, dal} diese Stelle urspriinglich
hieB: ,Es war Sonntag geworden, und jedes wiinschte spazierenzugehen¢; was
dazwischen steht, ist offensichtlich spiiter eingeschoben worden, um eine Ver-
bindung mit den beiden vorangehenden Kapiteln herzustellen.» Nun ist aber der
Satz: «Es war ein Festtag» nach unserm Empfinden «offensichtlich» kausal zu
verstehen (man lese sich dic Stelle nur einmal laut vor) im Sinne eines: «Da es,
wie gesagt, ein Festtag war...» Goethe vermeidet hier den logisch unter-
ordnenden Satzbau, der etwas pedantisch gewirkt hiitte, und zieht die paratak-
tische Fiigung vor: seinem damaligen Stile und dem frischen, naiven Ton der
Erzihlung entsprechend.

Doch es priife, von Wolff dazu herausgefordert, ein jeder selbst, wie weit er
die Gestalten der Goethischen Werke in ihren verschiedenartigen, durchsichtigen
oder geheimnisvollen Lebensiuflerungen «begreift»; und er vergegenwiirtige
sich an Hand von Wolffs Darstellung aufs neue und mit einem tieferen, geweckte-
ren Verstindnis «Goethes Weg zur Humanitit». Maria Bindschedler

208



Karl Lowith: Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionire Bruch im
Denken des neunzehnten Jahrhunderts. Marx und Kierkegaard.
Zweite Auflage. Europa-Verlag, Ziirich | Wien o. J.

Es bedarf gewill keines empfehlenden Wortes mehr fiir dieses hervorragende
Buch Lowiths, in welchem jene in den iiblichen historischen Darstellungen der
Philosophie nur am Rande behandelten geistigen Bewegungen des 19. Jahr-
hunderts mit souveriiner Sachkenntnis herausgearbeitet werden, die fiir unsere
Gegenwart entscheidend geworden sind. Er sagt im Vorwort zur 2. Auflage des
zuerst 1941 erschienenen, Husserl gewidmeten Werkes: «Die zehn ereignis-
reichen und nun so armen Jahre, welche seit der Abfassung dieser Studien ver-
gangen und doch so gegenwiirtig sind, veranlafiten den Verfasser, in dieser neuen
Auflage einige Verdnderungen vorzunehmen, die hauptsichlich aus Weglassun-
gen und Kiirzungen bestehen». Aullerdem sind nun die Anmerkungen in einem
Anhang zusammengefalit und einige seit der ersten Auflage erschienene ein-
schldgige Werke nachgetragen worden. H. Kunz

Max Bense: Hegel und Kierkegaard. Eine prinzipielle Untersuchung.

Staufen-Verlag, Kéln und Krefeld 1948.

Alle Identititen bei Hegel kénnen auf die Identitit von Denken und Sein
zuriickgefiithrt werden, alle bei Kierkegaard auftretenden Spriinge (z. B. der
zwischen Quantitit und Qualitit) wurzeln im «fundamentalen Sprung zwischen
Sein und Denken». Am Leitfaden dieser zwei Thesen entwickelt Bense die Gegen-
sitzlichkeiten zwischen Hegel und Kierkegaard, wobei der kritische MaBstab der
modernen mathematischen Logistik entnommen wird. Ziel ist die «Vereinba-
rung» von «System und Existenz», d. h. der groflen, beherrschenden Problem-
komplexe des 19. Jahrhunderts und der «Quellgeister» von Hegel und Kierke-
gaard: Leibniz und Pascal. Bense glaubt, mit seiner Abhandlung den Grund zu
dieser Vereinbarung gelegt zu haben, indem er einerseits die beiden Problem-
komplexe geistesgeschichtlich genau aus den Quellen entwickelt «und als signi-
fikant fiir unsere philosophische Situation zu erkennen» gegeben, und anderer-
seits gezeigt hat, «daB es eine Metaphysik (d. h. eine Menge metaphysischer Ele-
mentarsiitze) gibt, die einem System (d. h. einer Folge von Disziplinen) voran-
geht, das auch die Existenzphilosophie involviert». In diesen weitrdumigen Pro-
blemen dokumentiert sich «der unvermeidliche Zusammensto3 zwischen der
logischen Forschung in der Philosophie, die von Plato iiber Pascal, Descartes,
Leibniz, Bolzano zu Frege, Peirce, Schrider, Hilbert, Lukasiewicz und Scholz
verlduft und der existentiellen Denkweise, die von Sokrates, Augustinus, Pascal
zu Kierkegaard sich hinzieht. Die axiomatisch-deduktive Methodologie der mo-
dernen Wissenschaft hat sich in ein wohlbestimmtes, systematisches Verhiiltnis
zum existentiellen Denken gesetzt, um einerseits den systematischen Gesichts-
punkt in der Philosophie durchzusetzen und um andererseits die Selbstauffassung
des Menschen als ,Existenz¢ wirklich auf Philosophie beziehen zu kénnen». Das
alles wird in einem wunderlichen Gemisch von umstindlicher sich wiederholender
Prizision und kecker geistreicher Behauptung vorgetragen. H. Kunz

14 209



H. Knittermeyer: J. Burckhardt. Deutung und Berufung des abend-
lindischen Menschen. S. Hirzel Verlag, Ziirich 1949.

Diese neue Darstellung will nichts Neues bringen, wohl aber den wesentlichen
Anspruch Burckhardts, von uns gehdrt zu werden, eindriicklich herausstellen.
Dies gelingt ihr aufs trefflichste, weil sie sich bescheidet, nichts Eigenwilliges
und Kritisches hinzuzugeben, sondern ausschlieBlich B. selbst sprechen zu lassen.
Das Eigene des Verfassers dauflert sich nur in einer behutsamen Verstirkung der
Einsichten B.s, die sich auf das Schicksal des abendlindischen Menschen beziehen.

Die Einleitung des Buches hilt sich vor allem an B.s Unterscheidung der drei
Potenzen der Weltgeschichte: Staat, Religion und Kultur, um auf dieser Grund-
lage seinen Begriff von der Geschichte herauszuarbeiten und seine Anschauung
der Antike, des Mittelalters und der Neuzeit zu artikulieren. B. ist fiir K. ein
Mensch der Erkenntnis, keiner der ganz Groflen, die die Welt auf neue Grund-
lagen stellen, dafiir um so mehr unser Zeitgenosse, ein hervorragender und klar
sehender, der die Wirklichkeit zu wiigen und die Zukunft zu durchschauen ver-
stand. «Iir beschwért uns nicht, und er beschiimt uns nicht.» Er zieht uns viel-
mehr in ein sehr kluges und ernstes Gespriich hinein, in dem es um verstiindige
Uberlegungen geht. Getreu dem Grundsatz, daB eine Interpretation keine ge-
waltsame Eindeutung, sondern eine umsichtige Auslegung sein soll, behandelt K.
einleitungsweise den Menschen Burckhardt an Hand einer musterhaften Aus-
legung der wenigen Siitze von B.s spiiter autobiographischer Skizze, desgleichen
seine undogmatische Definition der Kultur. So hat man nach dem Lesen von K.s
Buch den Eindruck, daf} dies schon alles von B. selbst gesagt worden sei, aber es
mulite eben doch erst deutlich von einem andern gesagt werden, um die verbor-
gene Tragweite der unscheinbaren Formulierungen B.s ganz zu ermessen.

Infolge dieser getreuen AnschlieBung des Darstellers an den Dargestellten
teilt er freilich auch die Schwichen des Burckhardtschen Humanismus und dies
um so mehr, als die geschichtliche Situation seit B. so viel radikaler und heilloser
geworden ist. Gewil} ist es etwas Grofles, dal} ein um geschichtliche Schicksale
Wissender wie B. den Mut hatte, «seine Zeitgenossen in eine vollig offene Situa-
tion zu entlassen» und nur Fragen zu stellen, ohne eine Antwort zu geben. Aber
wer unter den Gebildeten von heute konnte noch so eindeutig B.s Uberzeugung
teilen, da3 Historie und Philosophie «und einige andere schone Sachen» zu den
«sehr wenigen trockenen Felsen» gehoren, zu welchen «die [lut der Zeitlichkeit
nicht steigen darf, weil sie der Erkenntnis als solcher zur Zuflucht dienen» ? Die
Zeitlichkeit ist lingst bis ins Sein der Philosophie gestiegen und keine unbe-
stimmte Hoffnung kann die Gefahr des Abendlandes bannen. K. beschlie(t seine
Darstellung mit einer christlich betonten Auslegung von B.s letzter humaner
Bitte an das Schicksal: «Um Pflichtgefiihl fiir das jedes Mal Vorliegende, um
Ergebung in das Unvermeidliche und — wenn die groflen Fragen der Existenz
auf uns zukommen — um klare, unzweideutige Stellung derselben.» B. hat in
seiner Lehre von der «Taxation des Lebens» diese letztlich entscheidenden Fra-
gen fiir sich personlich gestellt und klargestellt. Aber kann seine Fragestellung

210



ohne weiteres iibernommen werden, ohne eine grundsitzliche Revision gerade
des neuzeitlichen Historismus und Humanismus, der B.s Werk und K.s Darstel-
lung trigt? Karl Liwith

Alfred Kastil: Die Philosophie Franz Brentanes. A. Francke AG.
Verlag, Bern 1951.

Das Interesse fiir die Philosophie von Franz Brentano ist in den letzten Jahr-
zehnten mehr und mehr gewachsen. Dies ist nur zum Teil der Uberzeugungskraft
und der Aktualitit von Brentanos Hauptwerken, unter denen die «Psychologie
vom empirischen Standpunkt» wohl den vordersten Rang einnimmt, zuzuschrei-
ben — von ebensolcher Wichtigkeit wie die Leistungen des bedeutenden Philo-
sophen ist die Tatsache, da} er in hervorragender Weise schulbildend gewirkt
hat, und dadurch das philosophische Denken der Gegenwart weitgehend beein-
flufit. Von der Brentanoschen Schule, die die Anregungen des Meisters in man-
nigfachen Variationen aufgenommen hat, ist — ihnlich wie bei derjenigen He-
gels — zu sagen, dal} in ihr alle Schattierungen von rechts bis links vertreten
sind. Der ultramontane, ehemalige deutsche Reichskanzler Graf Hertling ziihlte
sich zu ihr wie der aus seinen Wiener Jahren her mit Brentano befreundete
Thomas Masaryk, der liberale Schépfer des modernen tschechischen Staates. Der
Schweizer Sprachphilosoph Anton Marty und der bekannte deutsche Tonpsycho-
loge Karl Stumpf, der Sinnespsychologe Franz Hillebrand, ferner Alexius Mei-
nong und Edmund Husserl mit der Gegenstandstheorie und der Phinomenologie
oder Reinen Logik, der Werttheoretiker und Gestaltpsychologe Christian Ehren-
fels — sie alle gehoren der ersten, unmittelbaren Schiilergeneration von Franz
Brentano an. Obschon sie sich auf verschiedenen Wegen von ihrem Lehrer ent-
fernten, haftet ihnen ein charakteristischer Zug an, der immer wieder auf eine
urspriingliche Verbundenheit mit Brentanos Denken hinweist.

Alfred Kastil, bekannt durch die zusammen mit Oskar Kraus sorgfiltig be-
treute Gesamtausgabe des Brentano-Werkes sowie durch einige Arbeiten zur Er-
kenntnistheorie, gehort ebenfalls zum engeren Kreis von Brentanos Schiilern,
die den Meister noch personlich gekannt haben und durch jahrzehntelange Be-
miithungen in den Geist seiner Lehre einzudringen bemiiht waren. Die vorliegende
zusammenfassende Darstellung war nur moglich auf Grund jener vollstindigen
Beherrschung aller Einzelheiten der Brentanoschen Philosophie, die Kastil
durch intensivste Beschiftigung mit ihr mehr als ein halbes Jahrhundert hin-
durch erworben hatte. Im Umgang mit Brentano sowie in einem bis zu des
Lehrers Tod im Jahre 1924 reichenden Briefwechsel erwarb Kastil eine ein-
gehende und tiefgriindige Kenntnis von dessen Methodik, als deren wesentlichste
Kennzeichen die scharfe Analyse unseres psychischen Lebens, die unnachsich-
tige Kritik logischen VerstiBBen gegeniiber, die Aufdeckung der so leicht irre-
fihrenden sprachlichen Fiktionen usw. zu nennen sind. Diese Methodik wurde
von ihm, der seine eigentliche Lebensaufgabe in der Interpretation und Weiter-
fihrung der Brentanoschen Anregungen erblickte, iibernommen und in ver-
schiedenen Einzelabhandlungen fruchtbringend angewendet.

211



«Die Philosophie von Franz Brentano» ist nun die Krénung von Kastils Le-
bensarbeit — im 75. Lebensjahr begann er die Arbeit an diesem Buche, das er
noch kurz vor seinem Tode fertigzustellen vermochte. Das Werk umspannt mit
souveriner Systematik den Gesamtbereich des Brentanoschen Philosophierens.
Ausgehend vom Postulat der «Philosophie als Wissenschaft», bietet es eine de-
taillierte Ausgliederung der Lehre von den «Bewulltseinstiitigkeiten und ihren
elementaren Differenzen», wobei die von Brentano so stark akzentuierte «In-
tentionalitit» in ihren Hauptformen — Vorstellen, Urteilen und Interesse —
sorgfiltig analysiert wird. Damit ist das BewulBltsein sowohl in seiner Struktur
als auch in den Weisen seiner Aktivitit philosophisch geklirt, und man kann im
Sinne Brentanos zur Theorie von den Fiktiven und den Echten Objekten iiber-
gehen. Es ist durchaus zu billigen, daf3 Kastil breite Erorterungen dem Erkennt-
nisproblem widmet und sachkundig die schwierigen Fragen der mittelbaren und
der unmittelbaren Erkenntnis zergliedert, so dafl der eigentiimliche Standpunkt
Brentanos mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit hervortritt. Ethische Pro-
blemstellungen fithren zur Darlegung des Brentanoschen «rationellen Theismus»,
der wohl zu den schwichsten Konzeptionen innerhalb des Gesamtwerkes zu
zihlen ist, und deshalb nicht — wie Kastil dies tut — iiberschitzt werden darf.
Indem die Grenzen eines bedeutenden Philosophen aufgezeigt werden, geschieht
seiner Gesamtbewertung kein Abbruch, und gerade der in die Zukunft weisende
Teil seines Werkes kann durch schonungslose Wahrhaftigkeit nur gewinnen.

Man darf das vorliegende Buch riickhaltlos als eine vortreffliche Einfiithrung
in die Philosophie von Franz Brentano begriilen. Sowohl inhaltlich als auch der
Form nach — seine Diktion ist der Ausdrucksweise Brentanos in angemessener
Weise angeglichen — kann sich diese Arbeit neben den hervorragendsten Mono-
graphien der Philosophiegeschichte sehen lassen. Josef Rattner

Friedrich Georg .Jiinger: Nietzsche. Vittorio Klostermann, Frank-
furt a. M. 1949.

Die vorliegende Darstellung «ist die Frucht einer erneuten Beschiftigung
mit den Gedanken Nietzsches, wie sie der geschichtliche Moment gebot». Drei
Themen werden ins Zentrum geriickt: die Beschworung der «dionysischen Wirk-
lichkeit» (die Jiinger auBler Nietzsche auch Hélderlin nachsagt), die Lehre von
der ewigen Wiederkehr und vom Ubermenschen. Diesen bestimmt Jiinger als
den Menschen, «der es aushilt, in einer Welt ohne Sinn zu leben», ein anderes
Mal als den Menschen «der hichsten, stirksten, sublimsten Einbildungskraft»,
Die Lehre von der ewigen Wiederkehr folge konsequent aus der Bejahung des
Willens zur Macht (in dessen Darlegung Jiinger auch Nietzsches verschiedene
Methoden charakterisiert); sie «hat eine ganz bestimmte Aufgabe: sie sanktio-
niert das Werden». Nietzsches Ende im Wahnsinn deutet der Verfasser als das
notwendige «Ergebnis seines Denkens, des tiefsten und intensivsten Lebens-
prozesses, der ihn beschiftigte». Die Schrift stellt offensichtlich keine «wissen-
schaftlichen» Anspriiche, sie bleibt unverbindlich, ist aufschluBreicher fiir
Jiinger als fiir Nietzsche, so ernst sie dessen Denken nimmt; aber sie fasziniert

durch die ungewihnliche schlichte Schonheit und Klarheit ihrer Sprache. H. Kunz

212



Pauls Jurevi¢s: Henri Bergson. Eine Einfithrung in seine Philo-

sophie. Verlag Karl Alber, Freiburg i. Br. 1949.

In einer klaren, korrekten, besonnenen, nicht enthusiastisch gliubigen, son-
dern gelegentlich auch kritisch reflektierenden Weise gibt Jureviés in der Tat,
was er beabsichtigt: eine Einfiilhrung in Bergsons Philosophie. Bildungsgang,
Lebensdaten und Werke werden zuniichst kurz vergegenwiirtigt, dann in cinem
ersten Teil die «Grundthesen» (Dauer, Wahrnehmung, intellektuelle Erkennt-
nis, Wissenschaft, Intuition), in einem zweiten die «Lehre» (Freiheit, Geist und
Korper, Leben, Moral, Religion, menschliche Gemeinschaft, offenc Fragen)
dargelegt. Ab und zu finden sich zwar fliichtige Hinweise auf Bergsons Wirkung
auf seine Zeitgenossen und die Gegenwart, indessen hiitte man gern etwas iiber
seine geistesgeschichtliche Bedeutung erfahren, zumal uns heute der von ihm
ausgegangene revolutionidre Impetus aus Art und Gehalt seiner Philosophie
selbst nicht mehr recht verstiindlich ist. H. Kunz

Manfred Schriter: Metaphysik des Untergangs. Eine kulturkritische
Studie iiber Oswald Spengler. Leibniz-Verlag, Miinchen 1949.

Seinerzeit hat Schriter eine eingehende antikritische Auseinandersetzung mit
den Kritiken an Oswald Spengler geschrieben, die sich in ausgesprochenem Mafle
um Sachlichkeit und Gerechtigkeit bemiihte. Sie bildet, da und dort gekiirzt,
jetzt das erste Buch (Der Streit um Spengler) des vorliegenden Werkes, vermehrt
um ein zweites: Ergebnis und Bedeutung. Um die kulturmetaphysische, kultur-
philosophische und geschichtsphilosophische Problematik kreisend, versucht es
den Ertrag der Spenglerschen Leistung herauszustellen. Schroter ist keineswegs
ein blinder Verehrer Spenglers: obzwar er ihn — allerdings mit gewissen Reser-
ven — in die Reihe Bohme, Leibniz, Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Schopen-
hauer, Nietzsche einordnet und vor allem seine genialen Intuitionen anerkennt,
unterstreicht er auch immer wieder seine Irrtiimer, Unzulinglichkeiten, gewalt-
samen Simplifikationen. Spengler sei, schreibt der Verfasser etwa, «mit seiner
Metaphysik gleichsam auf halbem Weg stehen geblieben und hat die weitdeuten-
den Ansiitze nicht ausgestaltet. Die Folge war notwendig das Abgleiten des nicht
Ausgereiften in ein flacheres Niveau, und zwar auf metaphysischem, erkenntnis-
theoretischem und ethischem Gebiet — in den so oft an ihm getadelten Natu-
ralismus, Skeptizismus und Biologismus». Das abschliefende Urteil lautet: «So
liegt die wirkliche und bleibende Bedeutung Spenglers weder auf dem wissen-
schaftlichen noch auf dem eigentlich-philosophischen, d.i. metaphysischen Ge-
biet, sondern ausschlieBlich auf dem kulturellen. Spengler ist, wie letzten Grun-
des auch schon Nietzsche, wesentlich Kultur- und eigentlich politischer Schrift-
steller.» H. Kunz

Karl Pfleger: Dialog mit Peter Wust. Briefe und Aufsitze. F. H.
Kerle Verlag, Heidelberg 1949.

Der erste umfangreichere Teil dieses Bandes enthilt den Briefwechsel des
Verfassers mit Peter Wust aus den Jahren 1935—1939, der zweite Teil bringt
«Aufsiitze und Betrachtungen zur Personlichkeit und zum Werk Peter Wusts»

213



(«Christliches ExistenzbewuBtsein in der Philosophie Peter Wusts», «Brief an
Peter Wust, den geistlichen Menschen», «Meditation iiber das Sterben Peter
Wusts», «Peter Wust und der Existentialismus»). Wust war unter den katho-
lischen Philosophen derjenige, der dem existentiellen Philosophieren wohl am
nichsten gekommen ist und sich von ihm am entschiedensten beeinflussen Liel.
Das zeigen nicht nur Pflegers Abhandlungen, sondern auch die Briefe Wusts, die
ein erschiitterndes Dokument eines Menschen sind, der versuchte, dem langsam
voranschreitenden Erliegen einer qualvollen tédlichen Krankheit durch ein
glaubiges Denken standzuhalten. H. Kunz

Hans Heinz Holz: Jean Paul Sartre. Darstellung und Kritik seiner
Philosophie. Westkulturverlag Anton Hain, Meisenheim /Glan
1951.

Wenn auch Sartres Philosophie heute aus dem Brennpunkt der literarischen
Modediskussion geriickt sei, bleibe, meint der Verfasser, eine Auseinandersetzung
mit dem Existentialismus doch wichtig, «wenn die Wirrnis nihilistischen Den-
kens des Absurden durch die zielstrebige Klarheit einer Philosophie der Hoffnung
auf — und der Arbeit fiir — die Zukunft iiberwunden werden soll». So skizziert
er zuniichst die Herkunft und die Methode Sartres, um dann von dessen Haupt-
werk ein korrektes, auf die wesentlichen Punkte beschrinktes ausgezeichnetes
Referat zu geben. In der anschlieBenden Kritik bestreitet Holz in einer Konfron-
tation Heidegger-Sartre mit Recht den Anspruch des letzteren, Heideggers
Ontologie fortzusetzen, da es sich beim Existentialismus gar nicht um eine
Ontologie, sondern um eine Anthropologie — idealistischen Fichteschen Ge-
priges — handle. Im von Sartre entworfenen Bild des Menschen zeige sich eine
«Mangelstruktur der menschlichen Wirklichkeit», die zumal von Pascal scharl
herausgestellt worden sei, und darin driicke sich «die sikularisierte Form der
sansenistischen Abwertung des Menschseins gegeniiber Gott aus». Sartres Philo-
jophie «bleibt als letzte, vielleicht extremste Stufe einer biirgerlichen Ideologie
ein Ausdruck der Ratlosigkeit, in der sich das ,geistige Sein’ einer der Krise aus-
gesetzten herrschenden Klasse befindet»; seine «Freiheit» sei ein konsecquenz-
loser Riickzug in die romantische «Innerlichkeit». Demgegeniiber gelte es, die
menschliche Freiheit, die schon bei Kant der transzendentale Grund der Auf-
klirung war, zum Leitfaden der Bestimmung des Menschen zu machen. «Sie
gewinnt einen allgemeinverbindlichen Charakter nur dann, wenn sie aus der ge-
sellschaftlich fundierten Vernunft abgelesen wird. Damit aber wird der eigent-
liche Sinn der Aufklirung erschlossen». Des Verfassers «Philosophie der Hofl-
nung» zeigt sich also als Philosophie des Marxismus, die seine Kritik an Sartre
bestimmt. Ob damit der Sachgehalt des Existentialismus getroffen wird, bleibt
zweifelhaft, : H. Kunz

Franz Sawicki: Lebensanschauungen moderner Denker. Die Philo-
sophie der Gegenwart (Bd. II). Verlag F. Schéningh-Paderborn
1952.

Die Darstellung der philosophischen Stromungen der Gegenwart hat sich mit
einer ganzen Reihe spezifischer Schwierigkeiten auseinanderzusetzen, die fiir

214



jede Gegenwartsgeschichtsschreibung, sei dies im Bereiche der Wissenschaften,
der Politik und des kulturellen Lebens iiberhaupt, charakteristisch sind. Die
Philosophie der fritheren Jahrhunderte steht in geschlossenen Systemen vor uns,
die sich bereits geschichtlich ausgewirkt haben. Der Gegenwart stehen wir zu
nahe, um sie zu iiberschauen und richtig zu werten, sie ist auch noch in der Ent-
wicklung begriffen, und wir selbst stehen im Flul} der Bewegung. Als zweiten
Band seiner «Lebensanschauungen moderner Denker» legt nun Sawicki einen
Versuch vor, der sich das Ziel setzt, im Chaos philosophischer Systeme, Rich-
tungen und Tendenzen seit der Jahrhundertwende Orientierung zu verschaffen.
Das Buch ist als Problemgeschichte konzipiert, wodurch nicht eine Geschichte
der Philosophen, sondern der Philosophie selber im Hinblick auf die Entwicklung
ihrer Hauptprobleme — FErkenntnistheorie, Wertphilosophie, Lebensphilo-
sophie, Existenzphilosophie, Ontologie und Metaphysik, Religionsphilosophie,
Ethik — dargeboten werden soll; ein Verfahren, das wohl seine Vorziige haben
kann, aber in den Hiinden des Autors zu einem Instrument der Uniibersichtlich-
keit wird. Der einseitig vertretene neuscholastische Gesichtspunkt tut ein wei-
teres hinzu, um diese Darstellung fiir den Nicht-Scholastiker ungenieBbar zu
machen: in der Auseinandersetzung mit den fiir ihn unakzeptablen philoso-
phischen Stromungen wirft der Verfasser mit Gemeinplitzen um sich, die sich
stellenweise von einem philosophisch zu nennenden Niveau meilenweit entfernen.

Josef Rattner

Friedrich Maurer: Leid. Studien zur Bedeutungs- und Problem-
geschichte, besonders in den grofien Epen der Staufischen Zeit.
A. Francke AG. Verlag, Bern, Leo Lehnen Verlag GmbH.,
Miinchen 1951. (Bibliotheca Germanica, herausgegeben von
W. Henzen, F. Maurer und M. Wehrli, Bd. 1).

Der bekannte Ordinarius fiir Germanistik in Freiburg i. Br., Friedrich
Maurer, hat mit seiner bedeutungs- und problemgeschichtlichen Studie iiber das
Wort «Leid» ein Werk geschrieben, das nicht allein dem Germanisten, sondern
auch dem Philosophen in hohem Mafle Belehrung und Anregung bietet. Die
Bedeutungsgeschichte eines Wortes zu verfolgen, gehort wohl iiberhaupt zu den
spannendsten und dankbarsten Aufgaben der Philologie, da sich hierbei, wenn
das Wort beziehungsreich und der Forscher scharfsinnig ist, in nuce eine Phiino-
menologie des Sprachgeistes enthiillen mag.

Maurer weist am Bedeutungswandel des Wortes «Leid» nach, wie im Bereich
der deutschen Sprache die vorchristliche von der christlichen und diese wiederum
von der «staufischen»: Christentum und Welt harmorisierenden Geisteshaltung
abgelost wurde oder, anders gesagt, wie dieser Wechsel der ideellen Voraus-
setzungen einen Wechsel im Gebrauch des Wortes zur Folge hatte. Beide Vor-
ginge lassen sich gegenseitig auseinander interpretieren; denn «wie die Kenntnis
des Wortes und seiner Geschichte die Voraussetzung fiir eine echte Erkenntnis
der Ideen ist, so ist umgekehrt allerdings die Ideengeschichte auch wichtige
Erkenntnisquelle fiir die Erforschung der Wortinhalte und ihrer Entwicklung.»

215



Das Wort und der Begriff «Leid» steht auf einer ilteren Stufe im Gegensatz
zum Begriff der «Ehre». Leid bedeutet «Beleidigung»: ein angetanes Unrecht,
das unter allen Umstiinden geriicht werden mufl. In diesem Sinne deutet Maurer
iiberzeugend das Geschehen im Nibelungenlied, das, obschon in christlicher Zeit
gedichtet, nur im Hinblick auf die altgermanische Ethik sich verstehen lifit.
Krimhilds «Leid» etwa ist nicht gleichbedeutend mit «Schmerz und Trauer um
den verlorenen Gatten», wie wir heute dies Leid aufzufassen geneigt sind; son-
dern ihr Leid ist vielmehr die todliche: ihre Ehre «titende» Beleidigung, die ihr
von Seiten Hagens und der Burgunden widerfahren ist. Solange sie diese Belei-
digung nicht geriicht hat, bleibt sie ohne Ehre; und darum mu8 sie sich riichen,
wie sich auch Briinhild, wie sich alle «Leidtragenden», das sind die an ihrer
Ehre Verletzten, in dem Gedichte aus innerster Verpflichtung heraus richen.

Diese urheidnische Hochschiitzung der «Ehre» — man kénate fast sagen,
als eines eifersiichtigen und racheheischenden sittlichen Gottes hilt sich erstaun-
lich lange am Leben, auch wo sich in der Literatur eine christliche Gesinnung
immer stirker durchzusetzen beginnt, Noch in den hochhéfischen Epen der
Stauferzeit erscheint das Leid im Gegensatz zu der weit «héflicheren», vorneh-
meren und darum ehrenwerteren Haltung der «hochgemuten» Freude, die auch
in schmerzvoller Lage zu zeigen, sittliche Pflicht ist. Freilich haben sich die
Begriffe: Freude, Ehre, Leid, Beleidigung wiihrend der Entwicklung der stau-
fischen Kultur in ihrer Bedeutung unendlich verfeinert; und ihre Beziehungen
untereinander sind komplizierter geworden im Mafle, wie sich eine christliche Ge-
sinnung bald geltend machte, bald sich durch den nunmehr «ritterlichen» Ehr-
begriff modifizieren liel. Maurer hat mit Recht als philosophische Voraus-
setzung des Bedeutungswandels von «Leid» in den christlich-héfischen Epen
ein Kapitel iiber die Rolle des «malum (als peccatum und poena peccati) bei
Augustinus» der Auslegung dieser Epen vorausgeschickt. In seinen Untersu-
chungen iiber die einzelnen Dichtungen der staufischen Zeit gibt der Verfasser
subtile Deutungen des jeweiligen Sinngehaltes der Worte: Leid, Ehre, Siinde,
Freude usw., wobei sich aus der Erhellung dieser Schliisselworte wiederum die
ganzen Dichtungen in ihrer Eigenart besser verstehen lassen. Einen Héhepunkt
seiner Darstellung bildet wohl das Kapitel iiber Gottfrieds «Tristan», wo sich
jenseits der Gegensitze von Leid und Freude (im Gefolge der Minne) oder der
einander zuwiderlaufenden Forderungen von «Ehre» und «Natur» das Ideal
der «Maze» erhebt: dieses bei Gottfried noch selten als solchen erkannten
Zentralbegriffes, der die Erfiillung aller Anspriiche verlangt — im Sinne eines
«héchstmittelalterlichen» Humanismus, vielleicht auch im Sinne jener my-
stischen, Eckhartischen, «Gerechtigkeit».

Uber Maurers Darstellung des Bedeutungswandels von «Leid» hinaus wiire
vielleicht einmal die Frage zu untersuchen, wie weit auch heute noch bei unsern
psychologischen Wertungen dem Begriffe «Leid», entgegen der christlichen
Seligpreisung, das odium des Ehrenriihrigen anhaftet; und ob sich auch fiir uns
noch, wie einst fiir Corneille, das Wort «Bonheur» auf « Honneur» zu reim en hat.

Maria Bindschedler

216



Charles de Montet: Evolution vers Uessentiel. Lausanne, Rouge, 1951.

Voici un livre écrit avec une conviction et une chaleur communicatives. Sui-
vant une stratégie vieille comme le monde, et qui réussit quelquefois, ’auteur
tente de provoquer un renversement de valeurs en transformant I'obstacle en
instrument de progres, les oppositions en ferments spirituels, ou, pour tout dire
en deux mots, le mal en bien. Une telle stratégic est le signe d’un incoercible
optimisme, d'une espérance qu’aucun échec empirique ne saurait détruire. Rap-
pelons que M. de Montet, qui est décédé au milieu de ’année 1951, avait été
cruellement meurtri peu de temps auparavant par la mort de son fils, a la mé-
moire duquel cet ouvrage est dédié. _

De tous les c6tés, aussi bien sur le terrain de la connaissance que sur celui de
la vie et de I’action, ’homme se heurte & des oppositions de toute espéce, a des
antagonismes douloureux. Impossible de concilier cette «alliance des contraires»
avec I'idée de Dieu, «& moins que toute séparation, toute souffrance, tout conflit,
toute opposition, ne soient le gage d’une solidarité, d’une consubstantialité, d’une
communion cachées et secrétes qu’aucun ,jugement selon les apparences¢ ne
saurait menacer». (P. 19.) L’auteur s’évertue & mettre en évidence ’existence
d’un principe supréme, matrice du monde, auquel il donne plusieurs dénomina-
tions: principe de complémentarité, de consubstantialité ou de relation.

Nous reprocherons a ce livre de ne pouvoir se dégager d’une constante ambi-
guité théorique. L’intention de I'auteur est claire: elle est de déceler dans I'oppo-
sition méme des contraires une unité fonciére et réconciliatrice. Mais tantét
M. de Montet insiste sur la «polyphonie» du réel, sur I'universelle complémen-
tarité, tantdt sur la consubstantialité de toutes choses, sans qu’on puisse jamais
déceler §’il s’agit de deux plans de réalités, 'un phénoménal et ’autre noumé-
nal, c’est-a-dire i I’Un I'emporte finalement sur le multiple ou, au contraire, s
I’Un et le multiple sont définitivement relatifs I'un a ’autre et dialoguent éter-
nellement sur le méme plan de réalité. Nous ne pensons pas qu’il suffit de
généraliser le principe de complémentarité, emprunté a la physique, en le met-
tant a toutes les sauces pour qu’automatiquement toutes les oppositions réelles
réveélent une harmonie supérieure qu’elles contribuent a créer.

Malgré cette confusion métaphysique, Pouvrage de M. de Montet est riche en
apercus ingénieux, en exemples suggestifs: il est un témoignage émouvant de
cette classe d’hommes dont I'apport peut étre parfois si précieux et que les
métaphysiciens spécialistes auraient grand tort de traiter systématiquement par

le mépris: nous voulons parler des médecins philosophes.
Maurice Gex

Rolin Wavre: L’imaginaiton du réel et La figure du monde. 2 Cahiers
de philosophie, collection. Etre et Penser, La Baconniére, Neu-
chatel, 1948 et 1951 (Préface de Jean Piaget).

Depuis le jour oii 'esprit humain prit conscience de I’étrange pouvoir qu’il
posséde de réduire certains aspects de I'univers en schémas abstraits, de traduire
certaines sensations en concepts logiquement coordonnés, d’animer ces sym-

217



boles et ces formules d’une vie presque autonome et de les relancer dans la réalité
en quéte de nouvelles expériences, il ne cesse de manifester son admiration ou
son étonnement pour 'efficacité de cette méthode.

Certains savants, confiants dans la puissance d’une connaissance purement
technique et craignant les généralisations abusives, pensent qu’il faut se borner
i enregistrer cette efficacité sans en rechercher les causes, les moyens, les limites.
D’autres penseurs, attirés vers des spéculations uniquement philosophiques,
succombent parfois a la tentation de vouloir traiter le probléeme de la connais-
sance indépendamment des techniques formalisantes ou expérimentales de nos
diverses sciences.

Entre ces deux attitudes extrémes se situent des esprits qui, tout en attachant
le plus haut prix au savoir spécifiquement structuré, admettent pourtant la
possibilité et 'intérét de le soumettre a une critique qui déborde le cadre tech-
nique et les entraine parfois jusque dans le courant de la réflexion philosophique.
Rolin Wavre était un de ces esprits.

Dans cette position intermédiaire, et sans doute pour en mieux protéger
I’équilibre constamment menacé, Wavre a toujours évité de présenter ses re-
marques comme une théorie de la connaissance ou comme une méthodologie de
la recherche scientifique. Telle est sa crainte de céder a I'esprit de systéme et
de s’abandonner a quelque néoconformisme intellectuel. A ses yeux, la mathé-
matique n’est ni une transeription abstraite du monde sensible, ni cet édifice
que 'on se représente encore parfois, ou une logique inconditionnelle déduit
a partir d’axiomes évidents des conséquences nécessaires. Elle constitue simple-
ment «un domaine, le seul d’ailleurs, o1 la pensée s’enchaine par ses libres res-
sources». Elle atteste aussi la capacité de I'esprit de construire un réel (un réel
mental, est-il précisé ailleurs) a partir d’idées distinctes et de quelques sugges-
tions de ’expérience.

Qu’il s’agisse du premier ouvrage, ot Wavre cherche a caractériser certains
aspects de la méthode des mathématiques, ou du second qui porte sur un pro-
bléme mathématiquement plus particulier, mais épistémologiquement plus vaste
puisqu’il intéresse également le physicien et ’astronome, on est frappé de ce
souci constant de proclamer I'autonomie de D’esprit et de défendre son activité
contre toute tentative d’en limiter la méthode et d’en fixer a priori les voies.
Cette indépendance jalousement protégée et la fantaisie si personnelle de I'auteur,
toutes ces citations qu’il a choisies avec soin, mais au sujet desquelles il nous
recommande lui-méme une certaine prudence, cette place faite aux objections,
méme si c’est finalement pour tenter de les réfuter, ce goit du paradoxe qui
éclate déja dans I’'un des deux titres, tout ceci contribue singuliérement a éveiller
notre intérét ou a raviver nos souvenirs.

Toutefois cette attitude comporte un risque. Celui de ne pas poursuivre le
raisonnement jusque dans ses conséquences lointaines, de laisser le lecteur tirer
lui-méme ses conclusions au moment ou le probléeme devient plus délicat a
résoudre, ou de clore la discussion par une boutade. Assurément I’auteur nous
intéresse et nous amuse, il nous surprend et nous déroute parfois; presque jamais
il ne nous fait violence, mais c’est aussi peut-étre parce que jamais nous ne savons

218



exactement jusqu’olt va notre accord avec lui. Serait-ce la rancon d’une attitude
intellectuelle qui semble s’apparenter assez étroitement a celle des grands
humanistes ?

Considérons par exemple dans L’imagination du réel cette distinction entre
découverte et invention qui constitue le centre d’intérét de tout I'ouvrage. C’est
en effet a cette distinction qu’aboutissent les considérations des chapitres précé-
dents sur le déterminisme et la prévisibilité, sur la liberté et les contraintes qui
se manifestent dans Pactivité créatrice relative aux domaines les plus divers;
c’est sur cette distinction que viennent aussi s’appuyer les chapitres suivants
portant plus spécialement sur la recherche mathématique, sur sa tendance au
réalisme, sur 'influence du platonisme et sur le role d’un sentiment esthétique,
enfin sur enseignement des mathématiques (chapitre un peu décevant et ou
I’auteur ne laisse méme pas entrevoir a ceux qui ne 'ont pas connu 'ampleur de
son admirable talent pédagogique; il est vrai que dans ce domaine il n’existe
guere de recette).

Il semble bien acquis aujourd’hui que la création intellectuelle, la recherche
scientifique tout particuliérement, s’orientent suivant deux composantes au moins.
J’accepte bien volontiers qu'on appelle I'une invention et ’autre découverte, et
je reconnais que dans la plupart des cas il est relativement facile de déterminer
la part de I’'une et de I’autre; je suis heureux de voir a la lumiére de cette distine-
tion se présenter de maniére moins théorique les vieilles oppositions entre réa-
lisme et idéalisme, entre logique et intuition, entre analyse et synthese, et se
libérer partiellement d’une controverse métaphysique désespérée le probléme
de I'existence des étres mathématiques. Il n’en reste pas moins que «cette dis-
tinction s’atténue lorsqu’on s’approche des notions premiéres», telles que nombre
entier, ensemble, égalité, correspondance, etc.; on risque alors de se trouver
singuliérement embarrassé ou de se livrer & une classification assez arbitraire.
Ces complications n’ont pas échappé a 'auteur, qui accepterait méme de «carac-
tériser, dans un certain sens, les notions fondamentales par la difficulté d’une
telle analyse». Toutefois, il n’insiste pas trop sur cette question, et peut-étre
a-t-il raison. Mais cela ne montre-t-il pas que la distinction entre 'invention et
la découverte, pour suggestive qu’elle soit, ne saurait aller beaucoup plus loin
que les autres couples de notions utilisées pour décrire le double pouvoir des
mathématiques, leur rigueur et leur efficacité?

On regrette donc que Wavre n’ait pas développé davantage ses réflexions sur
les permutations possibles entre le caractére de découverte ou d’invention, de
tel ou tel concept, sur le role que joue cette alternance dans la genése de la
connaissance scientifique, sur leur enchainement en fait beaucoup plus complexe
que ne le laissent supposer au non spécialiste quelques exemples bien choisis.
Si I’on veut donc dépasser le stade d’une simple classification entre les décou-
vertes et les inventions et affronter les problémes méthodologiques posés par
cette distinction, je ne vois pas pour ma part qu’on puisse éviter dans le cadre
d’une épistémologie moderne la constatation du sens sommaire et ouvert des
notions de découverte et d’invention et ’examen du rapport dialectique de ces
deux fonctions de esprit.

219



Dans le dernier paragraphe du premier livre, Wavre affirme «que 1'on ne
peut se faire une juste idée de la signification du progres actuel des sciences qu’a
la condition d’étre attentif a I’histoire des sciences». C’est la ligne directrice qui
le conduit, dans le second ouvrage, des opinions des premiers philosophes sur la
forme de la terre jusqu’aux idées des physiciens et mathématiciens actuels sur
la notion d’espace. Ouvrage dont la valeur repose sur la compétence toute parti-
culiére de I'auteur, qui, il y a déja une vingtaine d’années, publiait un livre plus
proprement technique consacré aux figures planétaires et n’a cessé de s’intéres-
ser a ce probleme. En un langage facile, mais sans concessions exagérées a la
vulgarisation, il passe en revue I’évolution de nos connaissances sur la forme et
I’histoire du globe terrestre, sur sa constitution et sur son mouvement, signalant
au passage 'apport d’une foule de savants et de philosophes et marquant les
tétes de certains chapitres des plus grands noms, Aristote et Platon, Copernic,
Galilée, Newton et le vide, Leibniz et le plein, de Kant a Einstein, ’espace chez
Bergson. On trouverait difficilement un autre sujet pouvant se rapporter a un
pareil systéeme de référence.

Les derniers noms nous conduisent d’ailleurs déja au probléme plus géné-
ral, mais combien plus ardu, de la structure et de la signification de I'espace.
En effet, de difficiles et délicates qu’elles étaient pour la terre, les confrontations
des théories avec la réalité deviennent quasi inexistantes, par I'impossibilité ou
se trouve la physique d’expérimenter géométriquement dans le cadre de I’atome
ou dans celui de 'univers tout entier. La recherche sur ces plans doit faire appel
a tout un appareil mathématique dont Wavre se garde bien de nous donner ou
de supposer la connaissance. Ce qu’il cherche, c’est a évoquer la signification des
problémes, les points sur lesquels porte la critique, les notions qui peuvent étre
appelées a révision, plus spécialement celle d’espace a trois dimensions. En effet,
ce cadre, ou pendant si longtemps nous avions réussi a situer de maniére satisfai-
sante l'origine de nos sensations, semble aujourd’hui refuser sa participation
bienveillante. Devrons-nous vraiment étendre jusqu’a l’espace sensible la re-
marque de Ch.-Eug. Guye, que «c’est I'échelle de grandeur qui crée le phéno-
meéne» ? Wavre semble le penser. Pourquoi n’aurait-il pas raison ? L’échelle de
grandeur, et avec elle peut-étre tant d’autres choses . . .

D’un des derniers chapitres, intitulé Sensations et calculs, qu’on nous permette
d’extraire en guise de conclusion les lignes suivantes, qui témoignent a la fois
des obstacles qui se dressent sur le chemin de la connaissance scientifique et de
la puissance de I’esprit vivant qui doit les surmonter. «Les sensations des objets
de notre voisinage sont écrites en clair pour nous, elles n’ont pas besoin d’une
traduction, elles se lisent immédiatement dans le réceptacle. Tandis que les
lectures spectroscopiques constituent un cryptogramme qu’il s’agit de déchiffrer.
Ce décryptement ne se fait plus suivant les mémes régles de syntaxe que le texte
en clair. Ces sensations ne se coordonnent pas d’une maniére immédiate avec les
autres. Les vieilles images de corpuscules en mouvement et méme d’ondes méca-
niques deviennent trompeuses. Il y a dans la théorie des quanta une crise de la
représentation concréte des phénomeénes.

220



Peut-étre vaudrait-il mieux comprendre la symphonie sans chercher a voir
le mouvement des archets.

il semble difficile de sortir de ce malaise sans changer radicalement de point
de vue. Passons des substantifs aux verbes!

La physique, réduite a ce qu’elle a d’essentiel, revient a prévoir un ensemble
de sensations a partir d’un autre ensemble de sensations. L’existence des lois
physiques n’est garantie que dans la mesure ot ces prévisions sont possibles.
Par 1a, nous ne voulons pas nier ’existence des lois puisqu’on a découvert tant
de rapports simples entre des phénoménes qui paraissaient trés compliqués et
trés différents. Mais nous voulons réduire la notion de loi a ce qu’elle a d’es-
sentiel.»

Et un peu plus loin: «Les sensations seront reliées par des calculs, sans le
secours d’un réceptacle. Les mathématiciens inventent les maniéres de relier les
mesures suivant des schémes opératoires . . . C’est donc une élévation de tout le
niveau symbolique de la science qu’exige un certain malaise actuel. Pour mieux
comprendre le fond caché de I'univers, il faudra peut-étre renoncer a le voir.»

F. Fiala

Hans-Hermann Kritzinger: Zur Philosophie der Uberwelt. Ursprung
und Uberwindung der Antinomien. J.C. B. Mohr, Tibingen
1951.

In diesem seltsamen «Versuch zur Philosophie der Uberwelt» handelt es «sich
nicht um Anhéufung von Wissen, von Kenntnissen, es handelt sich um Erkennt-
nis, um das Eine des Plotin, aus dem Alles (andere) abgeleitet werden kann»; es
ist das Bestreben des Verfassers, «nicht Gelehrsamkeit als Kenntnis-Masse
aufzuhiufen, sondern als Weltdeuter zur Auflosung der schreckenerregenden
Riitsel der Gegenwart beizutragen». Das geschieht in der Hauptsache so, dal}
Kritzinger einen Wust von Zitaten heterogenster Herkunft — vom «Buch der
Wandlungen» bis zur modernen Physik und Rhines «teleplastischen Experi-
menten» reichend — in vollig uneinsichtige verworrene Beziehungen bringt,
um das Bestehen der «Uberwelt» — sich vor allem in Prophetie und Telepathie
bekundend — zu beschwiren. Zwei Beispiele: eine Zeitung hat die Tuschzeich-
nung eines «Gesichtes» Albrecht Diirers aus dem Jahre 1525 einer Photographie
der Detonation der Atombombe iiber Hiroshima gegeniibergestellt. Kritzinger
sagt: «Die Ahnlichkeit der Diirerschen Schau mit der Photographie ist erschrek-
kend», er scheint sie fiir einen Beweis fiir «exakte Prophetie» zu halten. Sodann:
«Die Statistik von Hunderten von Ehescheidungen hat ergeben, daB sich weit
iiber die Grenze des Zufalls hinaus Ehen als instabil erweisen, bei denen der
Abstand der Geburtstage der Ehepartner gerade ein Vierteljahr betriigt. Dies
Naturgesetz ist soweit gesichert, dal} es geradezu in der Eheberatung eine Rolle
spielen konnte». Das mag geniigen; erstaunlich ist eigentlich nur, daB8 diese
wundersiichtige Schrift in der Sammlung «Philosophie und Geschichte» er-
scheinen konnte. H. Kunz

221



Carlo Sganzini: Ursprung und Wirklichkeit. Beitrige zur Philo-
sophie, Psychologie und Piddagogik. Verlag Paul Haupt. Bern-
Stuttgart 1951.

Der vorliegende Band, dessen IHerausgabe von der Philosophisch-Histori-
schen Fakultiit der Universitit Bern befiirwortet und von der Erziehungsdirek-
tion des Kantons Bern, dem Staatsrat des Kantons Tessin (auf Antrag des
Erziehungsdepartementes), der Ulrico-Hoepli-Stiftung sowie der Stiftung Pro
Helvetia mit Beitriigen unterstiitzt wurde, enthilt die wichtigsten Arbeiten
Carlo Sganzinis (1881—1943), des friitheren Berner Ordinarius fiir Philosophie,
Psychologie und Pidagogik. Damit werden die wichtigsten Publikationen
Sganzinis, hisher grofitenteils in Zeitschriften verstreut und nicht leicht erreich-
bar, erstmals im erforderlichen Zusammenhang zugiinglich gemacht. Auch
einige Arbeiten aus dem Nachlal} sind aufgenommen worden. Da Sganzini selber
nicht dazugekommen ist, seine zum Teil nur programmatisch und skizzenhaft
vorgelegten Grundgedanken in einer groBeren und zusammenfassenden Dar-
stellung bekanntzumachen, méchte das Buch, durch die Art der Auswahl und
die systematische Anordnung der einzelnen Schriften sowie durch die ausfiihr-
liche «Finleitung» und die den fiinf Teilen des Bandes vorangestellten erliu-
ternden «Vorbemerkungen», nach Moglichkeit einen Ersatz fiir die fehlende
Gesamtdarstellung bieten. Die Einleitung gibt nicht nur eine systematische
Uberschau iiber die Hauptgedanken, sondern zeigt iiberdies die historischen
Ankniipfungspunkte und sucht den Ort Sganzinis in der Philosophie der Gegen-
wart zu bestimmen. Eine Bibliographie und biographische Daten bilden will-
kommene Erginzungen.

Esist die Uberzeugung der Herausgeber, dall Sganzini, ein zu Unrecht wenig
bekannter Denker, Wesentliches zur Klirung der philosophischen, psycho-
logischen und pidagogischen Problematik in ihrer heutigen Gestalt beizutragen
vermag. Sganzinis Bemiihungen fiigen sich nicht nur in den Zusammenhang der
groBen Tradition ein, sondern stehen mitten in der aktuellen Problematik der
Gegenwartsphilosophie. An den neuesten Umwilzungen in den exakten Wis-
senschaften und am Neubau der Psychologie, die fiir die gegenwiirtige Lage be-
stimmend wurden, bat Sganzini lebhaften Anteil genommen. Er hat sich mit
den wesentlichen Strémungen der Gegenwartsphilosophie auseinandergesetzt.
Namentlich an phinomenologische und ontologische — inshesondere «IFunda-
mentalontologie» —, an wissenschaftskritische sow'e an existenzphilosophische
Motive hat er in eigenstiindiger Weise angekniipft. Er hat sie im Brennpunkt
seiner «Theorie der fundamentalen Strukturen» gesammelt, die sein Haupt-
anliegen hildet.

Mit der «Theorie der fundamentalen Strukturen» (Teil I und IT des Bandes)
méchte Sganzini eine selbst noch hinter den Sinn der Transzendentalen zuriick-
greifende letzte Grundlegung der Philosophie geben. Die Psychologie, die Sgan-
zini unter Verwertung der neuesten Ansiitze als eine iiberstandpunktliche, vom
amerikanischen Behaviorismus scharf unterschiedene Lehre vom Verhalten ent-
wirft, bildet dabei den inhaltlichen Ausgangspunkt — so sehr sie anderseits
zugleich einen Anwendungsfall der Strukturtheorie darstellt (Teil I1I). Obwohl

222



der Sganzinische Entwurf einer Verhaltenspsychologie mit dem philosophischen
Hauptbestreben eng zusammenhiingt, ist dieser Entwurf auch fiir sich allein, im
Rahmen der heute noch andauernden Diskussion um die Grundlagen der
Psychologie sehr bedeutsam. Die Pddagogik als Philosophie der Erziehung er-
weist sich als ein bevorzugtes Anwendungsfeld der Strukturtheorie, dem Sgan-
zini seine besondere Aufmerksamkeit zuwandte (Teil 1V). Da die Struktur-
theorie der Absicht nach einen elastischen Rahmen fiir alle vorkommenden und
denkbaren Philosophien, Weltanschauungen, Standpunkte und Problem-
l6sungen abgibt und nicht selber einen einseitigen «Standpunkt» darstellt, da
also Systematik und Geschichte eine innere Einheit bilden, sind die Sganzi-
nischen Analysen historischer Gestaltungen ebenfalls unter den Gesichtspunkt
der Strukturtheorie zu stellen (Teil V). Diese Untersuchungen sind aber auch
wertvolle Beitriige zur Philosophiegeschichte: vor allem sei die seinerzeit viel-
beachtete Abhandlung iiber Gentile erwiihnt (V, 1) und im Hinblick auf den
Pestalozzi-Aufsatz (V, 2) sei beigefiigt, dall Sganzini zu den malgebenden
Pestalozziforschern gehért. Auch in dieser Hinsicht ist er bisher im deutschen
Sprachgebiet zu wenig bekannt.

Das Buch ist fiir alle von Bedeutung, die an der gegenwiirtigen philosophi-
schen, psychologischen und p#dagogischen Problematik Anteil nehmen und
nach grundsiitzlichen Losungen suchen. Den Herausgebern Hans Ryffel und
Gottfried Fankhauser, die in sorgfiltiger Kleinarbeit die Edition betreuten, ist fiir
ihre hingebungsvolle Bemiihung zu danken. Eine umfassende «Einleitung» von
Hans Ryffel und ein «Geleitwort» von Hermann Gaufl und Arthur Stein eréffnen
den stattlichen Band, der sich unzweifelhaft im philosophischen Schrifttum den
ihm gebiihrenden Platz erobern wird. Josef Rauner

Nicolai Hartmann: Teleologisches Denken. W. de Gruyter & Co.,
Berlin 1951.

Obgleich diese Abhandlung aus dem Nachlal herausgegeben worden ist, lag
sie doch bereits seit 1944 druckfertigc vor. Hartmann wollte sie erst nach der
«Philosophie der Natur», von der sie urspriinglich als Teil gedacht war, ver-
éffentlichen. Im Zentrum steht wohl die «Kategorialanalyse des Finalnexus»,
indessen liegt das Gewicht doch auf der Kritik der mannigfachen verfehlten
Anwendungen der nur im geistigen BewuBtsein, also im Bereich des Menschen
realisierten und legitimen Kategorie auf auflermenschliche Seinszusammen-
hiinge (organisches Geschehen, Geschichte, Weltentstehung und kosmische Ab-
ldufe). Hartmann enthiillt die Motive im naiven Bewufltsein, im wissenschaft-
lichen und im populir- und spekulativ-metaphysischen Denken, die zu jenen
haltlosen Ausweitungen der sowohl als Erkenntnis- wie als Seinskategorie fun-
gierenden Finalitit gefiihrt haben; und wenngleich man sich die historischen
Exemplifikationen gelegentlich etwas weniger stilisiert gewiinscht hiitte, ist die
Kritik trotzdem durchwegs iiberzeugend: sie bildet ein groBartiges Dokument
der Hartmannschen Niichternheit und Phinomentreue. Was die kategoriale
Analyse des Finalnexus angeht, so leidet sie wohl etwas unter der erstarrten
Schichtenkonzeption. Hartmann erweitert hier die «unvollstindige Finalanalyse

223



des Aristoteles», die an der menschlichen Kunstfertigkeit orientiert ist und nur
zwel «Bewegungen» — den noetischen, die Mittel zur Verwirklichung des Eidos
{(Zweck) entwerfenden Prozel3 und das in der Aullenwelt ablaufende Realisie-
rungsgeschehen — kennt, um einen dritten Akt, so dal} ein dreischichtiger Zu-
sammenhang entsteht: «1. Akt: Setzung des Zweckes im BewuBtsein mit Uber-
springen des Zeitflusses, als Antizipation des Kiinftigen; 2. Akt: Selektion der
Mittel vom gesetzten Zweck aus im BewuBltsein (riickliufige Determination);
3. Akt: Realisation durch die Reihe der seligierten Mittel; rechtliufiger Real-
prozef3 auflerhalb des BewuBtseins». Der 1. und 2. Prozef3 «spielen durchaus nur
in mente», in der «Anschauungszeit», wihrend erst der 3. ein in der «Realzeit»
ablaufender «reiner KausalprozeB» ist. Der die irrefithrenden universalen An-
wendungen des Finalnexus ermdglichende Grund liegt darin, daB} sich einem
RealprozeB von aullen nicht ansehen lidf}t, ob es sich blo3 um einen Kausal- oder
itberdies um einen Finalnexus handelt. Man méchte dringend wiinschen, daf}
dieses ausgezeichnete Buch eine grofle Leserschaft findet, zumal die darin auf-
gezeigten Grenziiberschreitungen noch immer — oder wieder — zeitgemil sind.

H. Kunz

Johannes Thyssen: Die wissenschafiliche Wahrheit in der Philo-
sophie. H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn 1950.

Die Schrift will einerseits eine Art von Fortsetzung der 1930 erschienenen
«philosophischen Methode» des Verfassers, andererseits eine Auseinandersetzung
mit der Jaspersschen Auffassung der philosophischen Wahrheit sein. Wie
Thyssen auf diese letztere Meinung kam, ist kaum verstiandlich; denn faktisch
beriihrt er in der Folge die Jasperssche Konzeption nur ganz peripher und fliich-
tig — und kann es gar nicht anders tun, weil Thyssens eigener Ansatz im Bereich
des gegenstindlichen Erkennens bleibt, riicksichtlich dessen die «philosophische
Wahrheit» sich lediglich in ihrem Allgemeinheitsgrad von der partikular-
wissenschaftlichen unterscheidet. Er trennt an den empirischen Gegenstinden
die «Dominanten» (zum Beispiel sinnlich wahrgenommene Objektqualitiiten)
als Triger der Konkreta vom «Inhirenten» (Beziehungen, Kategorien), und
versucht den Nachweis zu fiihren, dal sich die philosophischen Aussagen im
Inhiirenten hewegen, was beispielhaft unter anderem auch an Kants erstem
Raumargument demonstriert wird. Die nicht immer leicht zu verstehenden
Darlegungen entziehen sich einem kurzen Referat. H. Kunz

Hans Leisegang: Meine Weltanschauung. W. de Gruyter & Co.,

Berlin 1951.

Die aus dem Nachlall herausgegebene Schrift entstand 1947 auf Verlangen der
SMA an die damaligen Philosophiedozenten der Jenaer Universitit, ihre «Welt-
anschavung» darzulegen und darin zum dialektischen Materialismus Stellung
zu nehmen. Davon findet sich freilich nichts, vielmehr skizziert Leisegang ohne
jede politischen Nebentone knapp seine philosophische Entwicklung, die vom
Problem des Verstehens der Philosophiegeschichte ausging und seine Lésung in

224



der Entdeckung und Herausarbeitung von y er¢chiedenen «Denkformen» (oder
«Logiken») fand, wie Leisegang sie im gleic hbetitelten Werk eingehend exphi-
ziert hat. Der Hauptteil der vorliegenden Schrift ist ein Referat dieses Werkes,
woran sich die systematischen Konsequenzen schlieBen, die Leisegang aus der
erwihnten philosophiegeschichtlichen Losung gezogen hat. Sie lassen sich in den
folgenden Sitzen zusammenfassen: «Es ist ... nicht wahr, dafl die Natur
keinen Sprung macht. Sie springt vielmehr vom toten Stofl zum lebendigen
Organismus und vom bloBen Leben zum Geist iiber fiir uns unausfiillbare Ab-
griinde hinweg, und alle Versuche, den Stoff zu vitalisieren oder den mensch-
lichen Geist in tierische oder pflanzliche Organismen hineinzudeuten, sind Fehl-
versuche und ungerechtfertigte Verallgemeinerungen unseres Denkens, das
trotz besserer Einsicht immer wieder monistisches Denken sein, die Welt aus
einem einzigen Prinzip begreifen und, was noch viel gefiihrlicher ist, aus einem
Punkte kurieren will trotz stiindlicher, tiglicher und tausendjiihriger Erfahrung,
daf} alle solche Versuche eine Verfilschung der Wirklichkeit und der Wahrheit
sind». Hinsichtlich der Kulturphilosophie hat Leisegang an eine «absolute
Rangordnung der Werte» geglaubt, die eine Kultur beherrschen.
H. Kunz

Egon Vietta: Die Seinsfrage bei Martin Heidegger. Curt E. Schwab,
Stuttgart 1950.

Angesichts der mannigfachen Versuche, jenen einen Zugang zum Denken
Heideggers zu bahnen, die das Studium seiner Schriften zu «schwer» ankommt,
driingt sich nachgerade die Frage nach dem Sinn dieser Unternehmungen auf.
Gewill kann man sich an ihrer Hand iiber Heidegger «unterhalten» und diese
oder jene «Meinung» iiber seine Bedeutung hegen. Aber verschiittet man sich
solcherart nicht vollends die einzige wesentliche, nimlich produktive, das eigene
denkende Bemiihen erweckende — sei es im iibrigen das Heideggersche Philo-
sophieren bejahende oder verneinende — Begegnung mit ihm? Auch die adi-
quateste Auslegung des Sinnes seiner Sitze kann die Anstrengung des Versuches
ihrer unmittelbaren Aneignung so wenig ersetzen, wie etwa die Beschreibung des
Sehens uns vom Vollzug desselben befreit. Die Schrift Viettas will freilich nicht
das Studium der Werke Heideggers ersetzen, sondern lediglich zu ihm hinfiihren.
Man muB ihr zugestehen, daf3 sie dazu in der Tat das zentrale Problem Heideggers
zum Leitfaden wiihlt und auBerdem aus einer grolen — gelegentlich etwas zu-
dringlichen — Vertrautheit auch mit unveréffentlichten Auflerungen Heideggers
spricht. Trotzdem bleibt zu befiirchten, dafl sie dessen Denken fiir die Leser von
vornherein in einen mifBverstindlichen Aspekt riickt — und zwar zufolge der
bevorzugten Darstellungsweise. Vietta will néimlich das Philosophieren Heid-
eggers «nicht mit begrifflicher Schiirfe, sondern mit dem Ziel gréferer Anschau-
lichkeit» darstellen «und deshalb die Gedanken teilweise mit dichterischen Mit-
teln vertreten..., um die Tragweite dieser Wende» (vom Seienden — das Vietta
iibrigens inkorrekt Gfters mit der «Materie» identifiziert — zum Sein) «am Hori-
zont der Gegenwart aufzuweisen». Ob man die Verwendung von Bildern und das
Einschieben von «Gespriichen» bereits als «dichterische Mittel» beanspruchen

15 225



darf, sei dahingestellt. Dall Heidegger selbst in seinen spiiteren Publikationen
gelegentlich zum dichterischen Wort greift, rechtfertigt denselben Ausweg beim
Darsteller keineswegs von vornherein. Auch die Deutung des Denkens des Seins
als Gegenstofl zur Fluchtbewegung der Zivilisation und ihrer Technik akzen-
tuiert zu sehr das «weltanschauliche Pathos» auf Kosten des Gehaltes des Den-
kens. Aber weil Vietta wie gesagt seinen Einfiihrungsversuch um die Seinsfrage
Lreisen laBt, mag er dem oder jenem den direkten Zugang zu Heidegger erleich-
tern. : H. Kunz

Eberhard Rogge: Axiomatik alles miglichen Philosophierens. West-
kulturverlag Anton Hain, Meisenheim/Glan 1950.

Es besteht kein Zweifel dariiber, da3 alle erkenntnistheoretischen Fragestel-
lungen und immanenten Diskussionen eine Reihe von Prinzipien voraussetzen,
die das Gesamtgebiude einer Erkenntnistheorie fundieren. Nach der Auffassung
Rogges lassen sich diese Prinzipien in «Voraussetzungsdreiheiten» zusammen-
fassen, die drei ausgepriigten Grundhaltungen des philosophischen Denkens ent-
sprechen, und zwar im Sinne der Diltheyschen Typen der Weltanschauung,
wobei Rogge den logistisch orientierten Wiener Kreis, Brentanos Sprachkritik
und Heideggers Fundamentalontologie einander gegeniiberstellt. Der strengen
Tradition der Brentano-Schule folgend, versucht Rogge den Standort der gegen-
wiirtigen Philosophie durch minutiése Analysen zu bestimmen; seine Erorte-
rungen umspannen — in magnis voluisse sat est — den Gesamtbereich philo-
sophischer Problematik, was naturgemil} nicht ohne perspektivische Verkiir-
zungen und betonte Akzentuierung eigenwilliger Gesichtspunkte abgeht. Die
vorliegende Schrift des sehr jung verstorbenen Philosophen liflt uns bedauern,
daf} es dem Verfasser nicht mehr moglich war, seine Untersuchungen iiber das
«grundsiitzliche Sprechen der Logistik, der Sprach-Kritik und der Lebensmeta-
physik» in abschlieBender Form zu gestalten. Josef Rattner

Helmut Thielicke: Der Nihilismus. Otto Reichl Verlag, Tiibingen
1950.

Seit einigen Jahrzehnten spricht man davon, dall Europa und damit die ganze
Welt vom Gespenst des Nihilismus bedroht sei. Von den verschiedensten Seiten
her wird zur Abwehr gegen diese Bedrohung aufgerufen, ohne daf} allgemeine
Klarheit dariiber bestiinde, was man eigentlich unter Nihilismus zu verstehen
habe. Die «Heraufkunft des europiischen Nihilismus», die Nietzsche als einer
der ersten mit eindriicklichen Worten angekiindigt hatte, lalt sich nur begreifen
aus philosophischen und kulturgeschichtlichen Erwigungen, die anzustellen
heute notwendiger denn je erscheint; ist doch das Nihilismusproblem ldngst zu
einer Grundfrage des heutigen Menschen geworden. Inmitten der endlosen Dis-
kussionen iiber Herkunft, Ursache und Uberwindung des Nihilismus scheint es
fir jeden verantwortungsbewufiten Einzelnen unumginglich, in diesen Fragen
eine prinzipielle Abklirung anzustreben.

226



Der Nihilismus ist eine Interpretation der Welt und des menschlichen Lebens.
Als solche gehort er zu den moglichen Interpretationen von Sinn und Wert der
Wirklichkeit, die uns durch Philosophie, Wissenschaft und Religion nahegelegt
werden. Zum Bewulltsein seiner selbst gelangt, kann der Mensch nicht umbhin,
eine Gesamtbewertung seines Lebens und der Welt iiberhaupt durchzufiihren.
Insofern diese Bewertung die Welt weder «die beste aller Welten» (Optimismus)
noch die «schlechteste aller Welten» (Pessimismus) nennt, sondern die Welt ab-
seits vom Vorherrschen eines guten oder bésen Prinzips einfach sinn- und wert-
los, ohne Ordnung und Gestaltung heif3t, darf von Nihilismus gesprochen werden.
Es leuchtet ein, dafl der Nihilismus im Grunde ein radikalisierter Pessimismus
ist. Die mannigfaltigen Erfahrungen der Nichtigkeit der Welt und des mensch-
lichen Lebens veranlassen den «Nihilisten» (das Wort Nihilismus wurde zuerst
von Fr. H. Jacobi gebraucht, spiiter im heute verwendeten Sinne von F. v. Baa-
der; populir wurde es durch Turgenjews Roman «Viter und Séhne»), ein «ver-
nichtendes» Gesamturteil iiber Welt und Wirklichkeit auszusprechen. Dabei ist
es nur dann korrekt, von Nihilismus zu reden, wenn jegliche Sinn- und Wert-
haftigkeit innerhalb der Welt geleugnet wird. Wann immer Sinn und Wert noch
in irgendeiner Form anerkannt werden, handelt es sich nicht um Nihilismus.
Halt man sich dies mit aller Klarheit vor Augen, so erkennt man, daf} es eigent-
liche und echte Nihilisten mit Ausnahme einiger Spielarten des Buddhismus gar
nicht gibt und vielleicht auch gar nicht geben kann. Was gemeinhin im abschiit-
zigen Sinne mit dem Ausdruck Nihilismus belegt wird, ist in der Regel nicht
nihilistisch — es widerspricht teilweise nur traditionellen Wertungen, wobei aus
dem Gesichtswinkel dieser Werte alles als nihilistisch erscheint, was aus dem
Rahmen iiberlieferter Dogmen und Glaubenssitze fillt. Auf Grund dieser Sach-
lage wird ein heilloser MiBbrauch mit dem Verdikt des «Nihilismus» getrieben,
der eine klare Problemstellung nahezu unmdéglich macht.

Diese grundsiitzlichen Erwigungen miissen der Auseinandersetzung mit der
Schrift Helmut Thielickes vorausgeschickt werden, die sich mit dem Kultur-
phinomen des Nihilismus, seiner Entstehung, seinem Wesen und seiner Uber-
windung befa3t. Thielicke spricht als Theologe und verfillt immer wieder der
Versuchung, das nichtreligiose Denken als nihilistisch zu charakterisieren. Dabei
wird der «Rechtspositivismus» als «Nihilismus im Recht» vor Augen gefiihrt,
und der Verfasser versteigt sich zu der gewagten, durch die Geschichte keines-
wegs zu belegenden Hypothese, daf eine Entgétterung des Weltgrundes ein
Schwinden der Gerechtigkeit und der sittlichen Wertgesetze beinhalte. Auch die
positivistisch ausgerichtete Medizin soll als nihilistisch gelten, und Heidegger,
Camus und Sartre werden als Nihilismus in der Philosophie vorgestellt, was wohl
keinem dieser drei Philosophen gerecht wird. Denn Philosophien der Immanenz
sind keineswegs nihilistisch, weil sie an Stelle der Transzendenz die Diesseitigkeit
setzen, und sie verleugnen nicht die Werte, wenn sie diese auf den Menschen zu-
riickfiihren — wenn auch als héchster Wert die schopferische Individualitit ein-
gesetzt wird, so hat man es immer noch mit «Werten» zu tun; die von der Exi-
stenzphilosophie hervorgehobenen Phinomene der Angst, des Ekels und der Ver-
zweiflung sind kein «Ausdruck des Nihilismus», sondern wollen nur eine rea-

227



listische Analyse des Menschseins anstreben — hier von Nihilismus zu reden, wird
nur solchen Autoren einfallen, die wie Thielicke ihren theologischen Standort
verabsolutieren und jede nichtreligiose Philosophie oder jede antimetaphysische
Wissenschaft mit dem Verdikt des Nihilismus belegen. Da dieses Verfahren
auBerordentlich zweifelhaft ist, kann man weder der Argumentation noch den
Schlullfolgerungen Thielickes die Zustimmung geben. Josef Raiiner

Hans Werthmiiller: Der Weltprozef3 und die Farben. Ernst Klett

Verlag, Stuttgart 1950.

Die These Werthmiillers ist, dafl der Stufenbau der Wirklichkeit demjenigen
der Farben, so wie er sich im Spektrum des Sonnenlichtes ergibt, villig ent-
spreche, so daBl mittels der Farben der «Grundri eines integralen Analogie-
systems» dargestellt werden kénne. Das so entstandene «allgemeingiiltige Be-
ziehungssystem» soll den Schliissel zum Verstindnis aller Beziehungen liefern,
seien es nun physikalische, biologische, psychologische, philosophische, theolo-
gische oder geschichtliche. Den vier Wirklichkeitsschichten und den ihnen zu-
geordneten Wissenschaften sollen bestimmte Farbcharaktere zu eigen sein:
Physis und Physik gehéren zum Wei3-Schwarz-Gegensatz; Bios und Biologie
unterstehen dem Griin; Psyche und Psychologie sind «rote» Wirklichkeits- und
Denkbereiche, und der Geist und die Philosophie schlieflich — man wird an
Hegels Eule der Minerva erinnert, die nur in der hereinbrechenden Dunkelheit
ausfliegt — miissen unter das Grau verrechnet werden. Auf dem Gebiete mensch-
licher Uberlieferung sollen denselben Kategorien entsprechen: die Vorgeschichte
der Menschheit dem Weill-Schwarz; die ersten verhiltnismiillig geschichtsarmen
Hochkulturen dem Griin; die zweiten, geschichtsintensiven Hochkulturen dem
Rot; endlich als vierte Stufe die Technokratie, die technische Weltzivilisation,
dem Grau. In diesem Sinne handelt Werthmiiller mit einem erstaunlichen Kennt-
nisreichtum den Gesamtbereich der Wirklichkeit und des menschlichen Denkens
ab und weil} mit schiitzenswerter Souverinitit sein «integrales Analogiesystem»
immer und iiberall anzuwenden. Wirkt so in dieser Hinsicht sein Versuch im-
ponierend, so kann man doch nicht umhin, zu fragen, ob die grandiose Bemii-
hung sich nicht darin erschépft, eine einfache Bildsprache hervorgebracht zu
haben, die in mehr oder weniger ungebundener Phantasie den Weltprozel} «far-
big» interpretiert. Als dichterisch gemeinter Versuch mag diese Kosmogonie an-
gehen — der Philosoph aber wird die Diszipliniertheit des Denkens vermissen,
was jedoch die Bewunderung fiir die universale Belesenheit des Autors in keiner
Weise beeintrichtigen mulf. . Josef Rattner

Foi et raison: Quatre conférences présentées au Centre protestant
d’études 4 Genéve, préfacées par M. D. Christoff, un vol.
19,5 %13 de 127 p. Edition Sonor. Genéve 1950.

Le Centre protestant d’études de Genéve cherche a incarner la foi réformée
dans les manifestations de la vie de I’esprit. Le travail du philosophe, par exemple,
vérifie-t-il ou supprime-t-il la Révélation, ou bien prépare-t-il ’homme a y croire ?

228



Sans tomber dans 'orthodoxie, ni dans le libéralisme, M. D. Christoff développe
cette problématique comme introduction a une confrontation sur ce sujet.
Pour M. Thévenaz, étudier les conflits des facultés de croire et de penser,
I'opposition de la connaissance religieuse et de la connaissance rationnelle, la
comparaison entre la philosophie, la science et la religion, conduit a des impasses.
Le penseur réformé préfere se pencher sur «la situation du croyant philosophe»,
sur le fait que Dieu met en question la raison, la foi et les valeurs, qui ne valent
pas en elles-mémes, mais seulement dans la promesse de salut en Jésus-Christ.
C’est pourquoi, tout en doutant de la valeur de la raison, le penseur réformé

s'engage dans le monde et poursuit son ceuvre philosophique.

L’analyse des facteurs constitutifs de la certitude, I’étude de la vérité et de
Ferreur conduisent M. Reverdin & mettre en lumiére la notion de valeur, pré-
sente dans les relations entre le «donné» et le «construit». La recherche de la
vérité implique la quéte du bien et I'instauration d'une société des esprits; la
science, la morale et la religion sont donc étroitement liées, quand on les envisage
a travers la notion de valeur.

La raison fait-elle évanouir les mythes ou les conserve-t-elle ? Pour M. Mié-
ville, pensée mythique et pensée rationnelle reposent sur les notions d’ordre et
d’activité, qui portées a ’absolu conduisent a des impasses: si la liberté créa-
trice de Dieu est absolument libre, son ordre est relatif, si elle se référe a un ordre
préexistant, sa liberté est relative. Pour ’homme, activité et ordre sont compleé-
mentaires, mais leurs rapports en Dieu nous échappent. Une «pensée religicuse
philosophiquement avertie» usera du langage mythique et du langage rationnel
pour exprimer sa relation avec I’absolu, sans jamais parvenir a une connaissance
adéquate.

Pour M. P. Frutiger, la science et la religion sont sur deux plans distincts et
pourtant envisagent la méme réalité sous des angles différents, quoique histo-
riquement ’autorité de la Bible et celle d’Aristote aient souvent empéché cette
convergence; en effet, la raison est présente dans toutes les activités de Pesprit,
si on la considére comme un instrument de connaissance et non comme une
faculté discursive. Ce sens large de la raison permet d’intégrer I’irrationnel, le
religieux.

Face a ce dialogue de philosophes de diverses tendances, le théologien se
demande pourquoi M. Thévenaz ne distingue pas entre la foi, don de Dieu, qui
ne peut étre mis en question par le fidéle, et 'acte de foi, attitude humaine en
présence de ce don; pourquoi M. Reverdin passe sous silence les nuances entre
certitude philosophique et certitude chrétienne, les différences entre la société
des esprits et 'Eglise. M. Miéville entend-il par «pensée religieuse philosophique-
ment avertie» un compromis entre la foi et 'esprit critique, un genre d’éclectisme
(dénoncé par Brunschvicg), un symbolisme qui risque de faire perdre a la raison
son originalité et A la foi sa substance ? Le eroyant aurait rappelé a M. Frutiger
qu’il croit au Sauveur non pour connaitre I'univers, mais pour jouir de la pré-
sence de Dieu. Confrontation féconde certes, o1 les auteurs auraient aimé avoir
plus de temps pour s’exprimer; mais confrontation plus précise, si les théologiens
avaient pu faire entendre la voix de I'Eglise. G.-Ph. Widmer

229



Beth E. W.: Les Fondements logiques des Mathématiques, dans
«Collection de Logique mathématique», préface de M™ Des-
touches-Février, Gauthier-Villars, Paris, E. Nauwelaerts, Lou-
vain, 1950, 1 vol. in-8, 222 pages.

Le vaste et toujours actuel probleme des fondements des mathématiques est
traité ici a la fois des points de vue historique, analytique et critique par un
esprit original et bien informé. Cet ouvrage vient combler une lacune dans la
littérature mathématique-philosophique francaise. Un «lecteur de langue fran-
caise, en particulier un étudiant, observe M™¢ Destouches-Février, trouve diffi-
cilement un ouvrage d’ensemble qui soit écrit dans sa langue et tienne compte
des travaux récents et si divers concernant cette question». L’ouvrage de
M. Beth, «amplement informé, solidement construit et clairement écrit», répond
tout a fait a cette attente. Sur le terrain philosophique on peut ne pas partager
en tous points les opinions de 'auteur, il n’en reste pas moins que tout lecteur
impartial tirera de la confrontation des différentes doctrines un enrichissement
appréciable. L’abondante bibliographie, d’abord distribuée a la suite de chaque
chapitre, puis rassemblée par ordre alphabétique a la fin de 'ouvrage, permet a
qui le désire de s’orienter vers telle question particuliére ou de saisir la question
des fondements des mathématiques dans son ensemble.

Raymond Savioz

Hans Leisegang: Denkformen. Zweite, neu bearbeitete Auflage.
Walter de Gruyter & Co., Berlin 1951.

Unter einer «Denkform» versteht Leisegang «die auf die logische Struktur
eines Bereiches gleichartiger Gegenstiinde und der zwischen ihnen bestehenden
Beziehungen zutreffenden Begriffsbildungen und die Verbindungen der Begriffe
in Siitzen und Schliissen». Im Unterschied zu den andersartigen Weltanschau-
ungstypolegien von Dilthey, Jaspers u. a. versucht nun Leisegang an Hand der
Analyse einzelner philosophischer Texte die Einheit der jeweiligen Denkform
und Weltanschauung herauszuarbeiten und so, unter Anerkennung von ver-
schiedenen «Logiken», ein geschichtliches Verstindnis der sich widersprechenden
Philosophien zu gewinnen. «Der sich als einheitliches Wesen durch die ganze
Menschheitsgeschichte entfaltende, eine objektive Geist Hegels hat seinen un-
mittelbaren Vorldufer in der einen, allgemeingiiltigen Vernunft der Aufklirer,
und diese wieder liiBt sich zuriickverfolgen bis zum A670¢ %0tv65 der Stoiker und
Heraklits. Obgleich die Denker aller Zeiten sich immer wieder vor das Problem
des Verstehens fremden Geistes gestellt sahen, und dies nicht nur bei ihrer histo-
rischen Forschung, sondern im Leben selbst, haben sie doch an dieser den tat-
sichlichen Sachverhalt auf eine ungeheuerliche Weise vereinfachenden Fiktion
des einen allein richtigen Denkens und der einen allein mafigebenden Logik fest-
gehalten». Als solche Denkformen charakterisiert der Verfasser den «Gedanken-
kreis» (vor allem an Heraklit, Paulus und Goethe illustriert), der sich am Kreis-
prozel} des organischen Lebens orientiert und kennzeichnend fiir das Denken der

230



Mystiker sei; den «Kreis von Kreisen» — eine in erster Linie von Hegel grofl-
artig realisierte Denkweise, die Leisegang besonders eingehend zergliedert, dabei
das Denken Hegels als ein «gegenstiindliches» auffassend; die «Begriffspyra-
mide» (als Denkmodell der Einteilung von Begriffen in Gattungen und Arten,
an Platon, Aristoteles und den scholastischen Summen aufgewiesen); schlielich
die «euklidisch-mathematische Denkform», die bei Euklid nicht mit der Syllo-
gistik identisch war, an diese vielmehr erst von den spiiteren Kommentatoren
angeglichen worden ist. Fin eigenes Kapitel widmet der Verfasser den Anti-
nomien; diejenigen Kants nennt er «kiinstlich» — die daran geiibte heftige
Kritik hilt sich nicht an den Problemgehalt, sondern wirft Kant in der Haupt-
sache sein mangelhafies philosophiegeschichtliches Wissen vor. Ein Durchgehen
der Geschichtsphilosophien von den Griechen bis zu den modernen Theorien —
Augustin erfihrt eine sehr eingehende Behandlung — weist das Zusammen-
spielen der Denkformen als Gegensatz von kreisférmiger Entwicklung und gerad-
linigem Fortschritt auf. Es ist ein solid gearbeitetes, ungemein klares Buch; wie
weit die darin begonnenen Intentionen des verstorbenen Verfassers zur ange-
zeigten «Logik und Dialektik» gediehen sind, bleibt abzuwarten. H. Kunz

Herbert Kraus: Von ehrlicher Kriegsfithrung und gerechtem Friedens-
schluf3. Eine Studie iiber Immanuel Kant. Heft 149 der Reihe
Recht und Staat, Verlag J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen
1950.

Dieser Vortrag, gehalten vor der Gesellschaft der Freunde Kants in Gottingen
zu Kants 226. Geburtstage am 22. April 1950, geht Gedanken Kants nach,
welche iiber seine Zeit hinaus «befruchtend und mahnend in unsere Gegenwart»
wirken oder wirken sollten. Kraus priift, inwieweit die Ansichten Kants iiber das
Vélkerrecht eine solche Bedeutung besitzen. Er stellt die wichtigsten Auflerungen
Kants zum Problem von Krieg und Frieden, wie sie vor allem in der Schrift «Zum
ewigen Frieden» enthalten sind, knapp dar. Besonderes Gewicht legt Kraus
darauf, die sich widersprechenden AuBerungen Kants iiber die Bedeutung des
Krieges einander gegeniiber zu stellen. Kraus 16st diese Widerspriiche auf, indem
er den ewigen Frieden nur als eine regulative Idee — recte in Kantscher Termi-
nologie ein regulatives Prinzip — ansieht.

Kraus findet die Ansichten Kants hochaktuell, welche auch dem ungerechten
Feind e gegeniiber ehrliche Kriegsfiihrung und einen Friedensschlul3, welcher auf
Vergangenes nicht zuriickgreift, fordern. «So fiihlt man Absicht und man wird
verstimmt.» H. Schuliz

Hans Welzel: Um die finale Handlungslehre. J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), Tiitbingen 1949.

Von allen juristischen Sonderdisziplinen fithrt aufler dem Staatsrecht das
Strafrecht am leichtesten zu philosophischen Fragestellungen. Die Praxis des
Strafrechts ist ja nichts anderes als ein groBartiges Exercitium iiber die Frage

231



der menschlichen Freiheit und Schuld. Deshalb ist es nicht erstaunlich, wenn die
Ergebnisse philosophischer Besinnung vor allem in den strafrechtlichen Lehren
wirksam werden. Anselm von Feuerbach folgte 1801 in seinem Lehrbuch mit der
Theorie des psychologischen Zwanges Immanuel Kant; in der ersten Hiilfte des
19. Jahrhunderts war Hegels Einflul herrschend und wirkte auf die Straf-
rechtler A. F. Berner, Kostlin und Hilschner. In der zweiten Hilfte des 19. Jahr-
hundert folgte auch das Strafrecht der Lehre des reinen Positivismus: Aufgabe
der Strafrechtswissenschaft war die widerspruchslose, systematische Darstellung
des durch eine bestimmte Gesetzgebung gegebenen Strafrechtes.

Diese positivistische Strafrechtslehre arbeitete mit einem naturalistischen
Handlungsbegrifl. Handlung war fiir sie die willkiirlich bewirkte Verinderung
der AuBlenwelt. Die psychische Beziehung des Handelnden zu dieser Handlung
wurde systematisch als Schuld in der Form des Vorsatzes oder der Fahrlissigkeit
gesondert dargestellt.

Beeinflufit von den modernen philosophischen Ansichten iiber die Eigenart
menschlichen Verhaltens (Phinomenologie, philosophische Anthropologie) und
in bewuBtem Riickgriff auf die aristotelisch-thomistische Uberlieferung (causa
finalis!) stellte Welzel der herrschenden Lehre die Theorie der finalen Handlung
gegeniiber. Finalitit ist fiir Welzel eine ontologische Kategorie. Sie kennzeichnet
menschliches Handeln als — der Moglichkeit nach immer — ein Handeln,
welches ausgeht von einem Subjekt, dem die Folgen der Handlungsweise zum
voraus erkennbar sind und welches sein Handeln nach den vorausgesehenen und
vorgesetzten Wirkungen des Handelns richtet. Der Vorsatz gehort nach dieser
Lehre zum vorjuristischen Handlungsbegriff und, entgegen der herrschenden
Lehre, nicht zur Schuld. Er wird vielmehr durch das Urteil uber die Schuld
bewertet, ob er in der, der betreffenden Rechtsordnung entsprechenden Weise,
sozialethisch verwerflich war oder nicht.

Diese seine Lehre verteidigt Welzel in der angezeigten Schrift gegen Angriffe,
welche der Strafrechtler Paul Bockelmann gegen sie richtete. Ohne die mehr die
strafrechtliche Dogmatik berithrenden Einzelfragen zu erwiihnen, sei die Schrift
von Welzel allen denen empfohlen, welche sich dafiir interessieren, wie philo-
sophische Anschauungen in einer Einzelwissenschaft unmittelbar fruchtbar
werden konnen. Denn Welzel betont, daBl ein Strafrecht wohl ontologische Ge-
gebenheiten anders werten konne als die philosophische Einsicht es tut, aber es
kann nicht an ihnen vorbeigehen. H. Schuliz

Hans Welzel: Vom irrenden Gewissen. Eine rechtsphilosophische
Studie. Verlag J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1949.

Dierechtliche Bewiiltigung einer grauenvollen Vergangenheit fiihrte in D eutsch-
land zu auBergewdhnlichen rechtlichen Entscheidungen, insbesondere wenn
die Grenze gezogen werden mufBte zwischen einem noch als verbindlich anzu-
sehenden, ungerechtem Gesetz und dem gesetzlichen Unrecht, welches keine ver-
pflichtende Kraft besitzt. Um solche Entscheidungen zu begriinden, griff die
deutsche Rechtssprechung der Nachkriegszeit wiederholt auf das Naturrecht

232



zuriick. Der gediegene Aufsatz des philosophisch vorziiglich ausgewiesenen
gottinger Kriminalisten Hans Welzel, Gustav Radbruch zum 70. Geburtstage
gewidmet, sucht diese Problematik zu erfassen und zu klédren.

In einer straffen Darstellung, welche immerhin die wichtigsten Belegstellen
von Aristoteles, Thomas von Aquin und den Naturrechtlern der Aufklirung
wortlich wiedergibt, zeigt Welzel die Entwicklung der Problematik, Welzel
wendet sich, die Kritik Schelers aufnehmend und vertiefend, vor allem gegen
Kants Lehre, die Frage, was Pflicht inhaltlich sei, miisse durch den Verstand
beantwortet werden. Mit Kant iibernimmt Welzel die Kritik aller herkémmlichen
Lehren des Naturrechts, welche unbedingt geltende materiale Gebote aufstellen,
in Wirklichkeit jedoch praktisch bedingte Zwecke zu absoluten ethischen Geboten
hypostasieren. Fiir Kant ist nur eines wichtig: der reine Wille des moralischen
Subjektes, welcher sich einzig durch das Gesetz bestimmen lif3t. Damit ist aber
die Méglichkeit eines Gewissensirrtums ausgeschlossen, eine Folgerung, welche
zu ziehen Kant sich nicht scheute.

Diese Hinwendung zum Subjektiven findet Welzel, noch vertiefter und ent-
schlossener, im Existentialismus. Er weist darauf hin, dafl sowohl hei Kant
(Kr. d. r. Vernunft, Ausgabe Cassirer, 3 596) wie bei Heidegger (Sein und Zeit
298) ein Inhalt méaglicher Pflichten unangetastet blieb: der Mitmensch, in der
kantischen Sprache die Person als «Zweck an sich selbst», welche nie als Mittel
gebraucht werden diirfe. Welzel fordert, dem Handelnden «die Verantwortung
nicht nur fiir die Reinheit der Gesinnung, sondern auch fiir die Richtigkeit der
Entscheidung» aufzuerlegen.

Welzel gelangt deshalb zu vier Thesen, von denen allerdings die beiden
letzten weiterer Begriindung bediirftig sind, welche Welzel in Aussicht stellt:

1. Alle materialen ethischen Anforderungen unterliegen menschlichem Irr-
tum, welcher zur Schuld zuzurechnen ist, wean er durch die zu erwartende und
zu erbringende Gewissensanspannung hitte vermieden werden kénnen.

2. Voraussetzung des Gewissensirrtums ist der Bestand materialer ethischer
Werte des Handelns,

3. «Fiir das Problem der ethischen Materie besteht ein grundlegender Unter-
schied zwischen dem Triger der geschichtlichen Entwicklung — dem Menschen —
und den Inhalten geschichtlicher Entwicklung». In allem geschichtlichen Wandel
miisse der Mensch einen identisch beharrenden Weseuskern aufweisen, dessen
Selbstverstiindnis in der geschichtlichen Entwicklung erst schirfer heraustrete.
Im Gegensatz zum Altertum_welches das Wesen des Menschen in der Vernunft
sah, sei nach der christlichen Sicht der zur Selbstbestimmung fihige Mensch als
sittlicher Selbstzweck der materiale Mindestgehalt jeder Ethik.

Die Gehalte der geschichtlichen Ethik seien nicht a priori deduzierbar, son-
dern «nur a posteriori feststellbare Leistungen der jeweiligen geschichtlichen
Situation». Doch miisse ein, wenn auch geschichtlich-individuelles Urteil iiber
ihre Richtigkeit méglich sein, wenn die Geschichte dem Menschen sinnvolle Auf-
gaben stellen solle.

4. Fiir die rechtliche Beurteilung ist deshalb nicht nur ungerechtes, aber noch
verbindliches Gesetz, sondern nicht verpflichtendes, gesetzliches Unrecht eine

233



Norm, welche «die von ihr betroffenen Menschen nicht mehr als Personen aner-
kennt, sondern zur blofen Sache degradiert».

Fine Kritik dieser wertvollen, gedankenreichen Schrift iiber eine wichtige
Frage der Naturrechtslehre miil te zu einer Auseinandersetzung mit dem Natur-
recht iiberhaupt werden, welche eine bloBe Anzeige sprengen wiirde. Angemerkt
sei nur, daf3 die Ergebnisse Welzels, so sehr man ihnen in ihrer Tendenz und
ihrem Gehalt zustimmen mag, die «Geltung», das heilt das Anerkennen eines
Naturrechtes und des in diesem Naturrecht widergespiegelten Bild des Menschen
voraussetzen. Nur wenn iiber oder hinter allen Wirrnissen der Entwicklung des
positiven Rechtes einer Gemeinschaft solche Anschauungen unverriickbar gelten,
ist es moglich, das positive Recht am Naturrecht zu messen. Ein Blick auf die
Gegenwart zeigt, dall ein Naturrecht, welchem die sich selbst bestimmende
Person zu Grunde liegt, nur von einem bestimmten Teil der Menschheit als
richtiggebend anerkannt wird. Damit wird hinter der Frage des irrenden Ge-
wissens, welche im Bereich eines Naturrechtes so iiberaus wichtig ist, die schwere
Frage nach dem Naturrecht iiberhaupt und der «Natur» des Menschen, welche
als bestimmend angesehen wird, sichtbar. H. Schuliz

Etienne Souriau: Les deux cent mille situations dramatiques. Biblio-
théque d’esthétique. Flammarion, Paris, 1950, 282 p.

La «Bibliothéque d’esthétique» est nouvelle; en fait, il y eut bien un essai,
chez Savel, de fonder une collection analogue. M. Veinstein, qui en fut le dévoué
secrétaire, ne se laissa pas rebuter par les difficultés de toute sortes qu'il ren-
contra, ¢t il tente a nouveau ’aventure sous les auspices de Flammarion. Il a
déja publié: «Architecture et dramaturgie», un recueil sténographique de com-
munications et de discussions de la premiére session du Centre d’études philo-
sophiques et techniques du théatre (Sorbonne, décembre 1948); Mlle Liliane
Guerry lui a donné son remarquable essai «Cézanne et I’expression de 'espace».

M. Souriau, professeur d’esthétique a I'Université de Paris, nous parle de
théatre. Son but, ¢’est nous introduire a I’esthétique et a la philosophie a I'aide
d’un art particulier, étudié dans un esprit méthodique rigoureux. Il cherche dans
les ceuvres scéniques les ressorts de 'action; il se demande s’il n’existe pas des
schémes formels identiques qui recouvrent des situations de fait variables. Il ne
s’interroge ni sur ’acteur, ni sur le personnage représenté, mais sur la fonction
scénique des rales.

M. Souriau est empiriste; il ne croit pas aux impératifs esthétiques imposés
comme des lois. Il veut découvrir des constantes formelles, a force de hanter le
Frangais ou d’assister aux «premiéres». Sa liste des fonctions dramatiques est
naturellement révisable; il attend avec confiance le dramaturge qui ajoutera une
210142® situation aux 210141 que son analyse combinatoire lui livre. Son espoir
est cependant tempéré, car il est certain d’avoir travaillé avec I’honnéteté et la
rigueur, avec la modestie aussi, d'un véritable savant.

Le résultat de cet effort, c¢’est un instrument accompli d’analyse du théitre
et de ’art dramatique. Il serait inexact de croire que le théitre n’a pas besoin

234



d’étre compris; mais encore faut-il savoir le comprendre. M. Souriau nous en
donne le moyen, dans un livre neuf, original, rigoureux, qui, ajouté a la Corres-
pondance des arts du méme auteur, constitue la meilleure étude d’esthétique qui
ait paru depuis bien longtemps. J.-Claude Piguet

René Leibowitz: Introduction & la musique de douze sons. L’Arche,

Paris, 1949.

M. Leibowitz est le premier musicien qui ait livré au public des analyses dé-
taillées de la musique dodécaphonique, cette fameuse musique atonale dont
Schoenberg fut le promoteur. Mais qu’on y prenne garde: ses ouvrages sont tous
trés techniques. C’est ce qui leur confére de la valeur. Grace a eux, grice parti-
culiérement a cette Introduction, le mélomane sait exactement quelles sont les
ressources de la musique dodécaphonique. Il pénétre dans ce monde nouveau qui
renie absolument la technique tonale de toute la musique occidentale connue.

Alors que cette derniére reposait sur la primauté de la quinte, intervalle-
étalon, référence universelle de ’ordre tonal, la musique dodécaphonique repose
sur la série. Une série se compose des douze sons chromatiques de 'octave, sans
répétition ni omission, Le travail compositionnel consiste & transformer la série
de base (ce qu’on peut appeler le théme) au moyen de variations (la méme série in-
versée, en écrevisse, etc.).

Les analyses de M. Leibowitz permettent ainsi au musicien de savoir exacte-
ment de quoi il s’agit quand on parle de musique atonale, et elles permettent
aux esthéticiens de mesurer exactement les insuffisances de cette nouvelle tech-
nique, est de poser la question fondamentale: la pensée musicale trouve-t-elle
encore dans la technique sérielle un aliment suffisant ?

Pour qui s’intéresse a la musique contemporaine, tout en maniant suffisam-
ment le vocabulaire musical technique, les ouvrages de M. Leibowitz sont fon-
damentaux — et personne n’est naturellement tenu de souscrire a ses conclusions
audacieuses sur la musique d’hier ou de demain. J.-Claude Piguet

Giséle Brelet: Esthétique et création musicale. Presses universitaires
de France, Paris, Nouvelle Encyclopédie Philosophique, 1947.
Le temps musical. 2 volumes. PUF, Paris, 1949.

Dans son premier livre, Madame Brelet est apparue comme une philosophe
aussi souple que ferme et une musicienne trés avertie des productions contem-
poraines. Elle tentait en 1947 une mise au point rapide, mais jamais sommaire,
de I'esthétique musicale, envisageant 1’art sous un angle psychologique, tentant
une typologie des musiciens, et cherchant toujours, derriére les faits constatés,
les normes formelles qui président théoriquement 2 toute apparition de musique.
Ce qu’elle appelait le type psychologique s’opposait au type formaliste, le pre-
mier soumettant sa création a des exigences intérieures, affectives, suivant le flux
de sa durée profonde, le second, plus proche de ’académisme, déduisant la
musique de conceptions théoriques ou d’impératifs a priori. A Schumann s’oppo-
sait Schoenberg.

235



Cette distinction se fondait — dans une deuxiéme partie de ce petit ouvrage —
sur la double nature du temps musical, envisagé selon les musiciens tantét comme
un cadre abstrait (la forme musicale figée, telle que d’Indy, par exemple, I’étudie),
tantot comme un flux bergsonien imprévisible, générateur de formes diverses.
Gisele Brelet condamnait le type psychologique et le temps bergsonien qui lui
est lié, au nom d’un formalisme nuancé, et son sens aigu de la forme lui permettait
de prendre dans ce débat une position extrémement intéressante et approfondie.

La thése de doctorat qu’elle publie en 842 pages reprend les théses essentielles
de son premier livre, et c’est ce qui en fait la valeur. Madame Brelet part des
éléments sonores (forme sonore, son, mélodie, harmonie), étudie ensuite la forme
rythmique et la forme musicale proprement dite, insistant a juste titre sur le role
trés important de la pensée musicale et discutant fort heureusement le probleme
du concept musical. Toute son étude, comme la précédente, est faite au point de
vue exclusif du «temps musical», aspect négligé jusqu’ici, il est vrai, mais loin,
selon nous, d’étre la panacée universelle qu’elle réve.

Malheureusement, dans ce gros ouvrage, 'expression est souvent amphigou-
rique, peu nette, peu rigoureuse. La mélodie est définie comme «inachévement
du devenir et du désir» (p.115); I’harmonie est «présent de la pensée, simultanéité
et distinction qui définissent la forme et le sonore comme tel, cette matiére essen-
tiellement formelle» (p. 179). Quant au rythme, continue Madame Brelet, «avant
nos travaux, on l'identifiait au temps de la musique» (p. 359). Dorénavant, «le
rythme est la mélodie du temps pur» (p. 352), «prise de possession du temps»
(p. 355), il est «consubstantiel au temps», par lui «I’dme devient ordonnée et
sage» (p. 360), car il est «la discipline de I’ame» (p. 365), «il fait jaillir notre joie
de la source méme de tous nos maux» (p. 366).

On avouera que, devant ces extraits, qui sont presque tous soulignés dans le
texte, le lecteur soit quelque peu désorienté; loin de faciliter la compréhension
de la pensée, de telles expressions la voilent, méme si ’accusation de «bavardage»
que nous avons entendue d’un musicien trés averti nous parait finalement exces-
sive. De toute maniére, Le temps musicel ne témoigne plus des qualités qui fai-
saient le prix d’Esthétique et création musicale, ce que chacun regrettera.

J.-Claude Piguet

Boris de Schloezer: Introduction a J.-S. Bach. Essai d’esthétique
musicale. Biblioth¢que des idées, NRF, Paris, 1947,

Le sous-titre est beaucoup plus important que le titre. Il révele le contenu
méme de ce livre trés dense et trés riche,

M. de Schloezer affirme sur tous les tons qu’il faut comprendre I’ceuvre d’art,
et non se laisser bercer par elle. Et il cherche ce qui permet cette compréhension.
Pour cela, il opére une distinction fondamentale, que nous avons déja lue sous
la plume avisée de Pius Servien: celle de langage lyrique et de langage scienti-
fique. Dans la terminologie de M. de Schloezer, il s’agit de sens immanent et de sens
transcendant de la forme musicale. Le langage courant et le langage scientifique
offrent un sens qui est transcendant par rapport au mot. Grossierement dit, der-

236



riere le mot il y a I'idée, signifiée par le mot. Cela permet la traduction d’une
langue dans une autre, le rapport entre le signifiant et le signifié restant constant,
quoique le signifiant (le mot) soit une variable. Dans le langage lyrique, au con-
traire, le signifiant et le signifié sont immanents 'un a autre; le mot poéiique
(ou la forme mélodique) ne signifie rien d’autre que lui-méme. Il est, comme le
dit excellement M. de Schloezer aprés Hegel, une idée concréte. Comprendre la
musique, c’est alors saisir cette immanence de la forme a elle-méme, c’est entrer
dans un systéme clos. Mais, bien entendu, cette compréhension n’est jamais
absolue; loin de pouvoir la comprendre (c’est-a-dire prendre ce tout comme un
tout), je ne puis que la connaitre (émettre des jugements a son sujet). Ces juge-
ments chercheront a enserrer la réalité individuelle de I’ceuvre d’art sans y par-
venir absolument. La multiplicité des jugements que I’on peut porter sur une
méme ccuvre témoigne simultanément de la richesse de 'ceuvre et de I'imper-
fection de ces jugements, Et il devient dés lors difficile de distinguer le jugement
objectif et le jugement subjectif.

La musique, tout organique, présente, selon M. de Schloezer, trois aspects
fondamentaux étudiés successivement. L’aspect rythmique comporte un schéme
rythmique (la mesure), qui est abstrait, et un mouvement concret (le rythme
méme), qui confére a la succession son dynamisme. L’harmonie est assimilée,
d’une maniére discutable, a4 une dimension spatiale de la musique. Le chapitre
sur la mélodie, moins vigoureux que les précédents, est complété par des con-
clusions assez audacieuses.

M. de Schloezer est souvent disciple de Leibniz: il est rationaliste, affirme le
primat de Pintelligence sur le «plaisir», ou mieux place le plaisir dans le jeu de
I'intelligence; il désire «entendre» la musique aux deux sens de ce verbe. Mais
ce rationalisme, loin de se replier sur lui-méme, est au contraire ouvert a toutes
les expériences possibles, ce qui le transforme en un anti-intellectualisme d’une
admirable richesse. M. de Schloezer affirme également le caractére individuel des
ceuvres musicales, qui sont autant de sujets dont on ne saisit que les attributs
en nombre infini. L’individu musical est indicible, dira-t-il en paraphrasant
Aristote.

Esthétique vécue, philosophie sentie et non pensée seulement, le livre de
M. de Schloezer s’affirme comme le témoignage d’un musicien authentique épris
de réflexion. J.-Claude Piguet

André Michel: Psychanalyse de la musique. Bibliothéque inter-
nationale de musicologie. PUF, Paris, 1951.

M. Michel est titulaire de la chronique musicale dans la revue Psyché. La
déja il étonnait ses lecteurs par la facilité avec laquelle il mélait la psychanalyse
et la musique. Le lecteur de son premier ouvrage s’étonnera bien davantage.
Averti des intentions scientifiques de la collection par M™e Giséle Brelet, son
directeur, il admirera le projet de M. Michel; car ¢’il y a beaucoup de «psycho-
logies de la musique» qui ont vu le jour, cette «psychanalyse de la musique»
est premiére en titre. J’ignore en fait si le psychanalyste y trouvera son compte,

237



mais je suis str de la déception du musicien. Ce qui 'intéresse, n’est-ce pas, c’est
la musique; et celle-ci reste un peu la parente pauvre, qui s’efface devant les
fautes d’impression des partitions, devant les exploits amoureux plus ou moins
normaux des compositeurs, devant les propriétés non musicales (thérapeutiques,
par exemple) de la musique elle-méme.

Peut-étre tout ceci est-il capital au point de vue psychanalyste. Mais il faut
se rendre compte que cette psychanalyse-la est orientée vers le musicien ou
vers 'auditeur, non vers la musique. Celle-ci est-elle vraiment a I'image de I'in-
conscient révélé du compositeur ou a 'image des fantaisies subjectives — cli-
niques souvent — d’un halluciné ? L’ouvrage ne tient ainsi nullement les pro-
messes du titre. Cela vient essentiellement de ce que M. Michel ne distingue pas
suffisamment ce qui dans la musique est essentiellement musical et ce qui ne
Pest pas. Et il faut vraiment confondre I’essentiel et I'accessoire pour oser ce
jeu de mots, par lequel M. Michel intitule sans un sourire ironique son chapitre V:
Les guerres péniques chez Wagner . . . J.-Claude Piguet

Joseph Nuttin: Psychanalyse et conception’ spiritualiste de ’homme.
Une théorie dynamique de la personnalité normale. Institut supé-
rieur de Philosophie de Louvain, et Librairie philosophique,
J. Vrin, Paris 1950, 1 vol. grand in-8, 434 pages.

Probité scientifique, clarté de I'exposé, netteté de la position personnelie de
I’auteur, telles sont les qualités indéniables de cet ouvrage. Son but est de montrer
Pinsuffisance de tout systéme psychanalytique qui n’embrasse pas la totalité
complexe de la personne humaine et de souligner ’apport réel des différentes
doctrines a la compréhension de ’homme. «Ainsi, cet ouvrage sera avant tout
un essai d’intégration de la psychanalyse a 'ensemble de la science psychologique
et une contribution positive, du point de vue de la psychologie générale, a I’étude
de la personnalité normale . . . Tenir compte de tout I’homme, c’est-a-dire de la
personnalité humaine sous tous ses aspects — aspects organiques et aspects
spécifiquement humains —, c¢’est a peu prés ce que nous visons en parlant, dans
le titre de cet ouvrage, de la «conception spiritualiste» de ’homme.» (Avani-
Propos, p. 7). L’exposé critique de la psychanalyse de Freud, auquel est consacrée
I’ Introduction, repose sur une distinction capitale: Valeur réelle mais limitée du
freudisme et «fragilité méthodologique de la construction dans son ensemble».
Freud a ouvert le vaste champ de inconscient, trop peu exploré avant lui; etil
faut reconnaitre que, dans ce domaine, les résultats de ses recherches sont un
gain précieux pour la connaissance de la vie psychique. Son erreur fondamentale
réside dans la généralisation illégitime de ces résultats. De sa méthode de trai-
tement psychothérapeutique il a fait une psychologie générale de I’homme,
une philosophie de la culture. 11 en arrive a n’accorder a la différence entre le
normal et I’'anormal qu’une valeur purement conventionnelle. Bien plus, I'anor-
mal seul expliquerait le normal. «Nous avons la prétention légitime, écrit-il, de
comprendre la vie psychique normale @ partir de ses états anormaux.» Une philoso-
phie spiritualiste ne saurait admettre la conception freudienne de I’homme.

238



11 importe donc de distinguer en tout premier lieu dans le freudisme les «faits
établis des constructions théoriques élaborées pour interpréter ces faits». C’est ce
que fait M, Nuttin, avec une objectivité remarquable, dans la suite de ouvrage.
«Les faits établis ont et conservent leur valeur; ils sont éventuellement a préciser
par des recherches ultérieures. Par contre, les théories sont des constructions
quelquefois fragiles et, en tout cas, des élaborations provisoires, que le déve-
loppement de la science nous oblige a élargir ou a reviser sans cesse.»

Quant a la psychanalyse employée comme méthode thérapeutique, voici la
conclusion & laquelle s’arréte 'apercu de M. Nuttin sur les tendances psycho-
thérapeutiques contemporaines: «Le psychiatre et le psychothérapeute attachent
peut-étre trop peu d’importance a ’étude psychologique approfondie de ’homme
normal. Nous pensons que 1'étude des déviations de la vie psychique doit se faire
en partant de la psychologie normale tout comme on n’apprefondit pas les pro-
blémes de physiologie pathologique avant d’avoir une connaissance de la phy-
siologie générale.» (P. 157.) Toutefois, il existe aujourd’hui une «plus grande
possibilité d’élaborer une conception spiritualiste de la personnalité». En effet, on
a tendance a «utiliser d’une fagon moins exclusive les notions vagues de l'incon-
scient et du refoulement». On tient de plus en plus compte des «aspects sociaux»
de la vie psychique, ainsi que des «forces de croissance saines», a c6té des «im-
pulsions organiques» et des «mécanismes destructifs». C’est a la psychologie
spiritualiste qu'incombe la tiche de contribuer au développement d’une psy-
chothérapie qui s’inspire d’une conception compléte de I’homme.

La deuxi®dme partie de 'ouvrage pose les principes généraux d’une psycha-
nalyse spiritualiste en relation étroite avec la psychologie générale: Réduc-
tion du champ d’application des notions de refoulement et d’inconscient, et,
parallelement, importance donnée au «développement constructif» de la per-
sonnalité. Celle-ci manifeste une interpénétration continuelle de I'instinctif et du
spirituel. Si la psychanalyse s’est trop limitée & mettre en lumiére un aspect de
la vie psychique, la psychologie spiritualiste traditionnelle n’a pas suffisamment
considéré cet aspect dans ses effets positifs. M. Nuttin insiste, en conclusion,
pour que, a I’égard de la psychanalyse, on adopte, comme lui, une attitude
«d’intégration constructive et non de critique négative».

La psychanalyse et ses applications thérapeutiques attirent a tel point
’attention générale qu’on accorde de moins en moins d’intérét a la psychologie
normale. L’ouvrage de M. Nuttin présente, en ce sens, un effort louable pour
rétablir chacune de ces disciplines a sa place légitime dans la hiérarchie scienti-
fique. 1l est, pour quiconque désire avoir une vue d’ensemble de ces doctrines et
méthodes, un tableau éclairant et une critique objective. Sa lecture procure un
enrichissement considérable dans la connaissance de ’homme.

Raymond Savioz

Heinrich Frieling: Der Tod. Vergehen, Wandlung, Uberwindung.
Verlag von Ernst Klett, Stuttgart 1949.

Dem sich an ein weiteres Publikum wendenden Buche geht es nicht eigentlich
um das Erkennen des Todes, sondern um eine trostliche Sinngebung desselben.

239



In leicht verstindlicher Form berichtet Frieling zunichst iiber den «Tod im
Rhythmus des Lebens», also uber das Altern, iiber den Kreislauf von Sterben
und Entstehen in der Natur usw., dann «vom Vorgang und Erlebnis des Ster-
bens», von Tod und Jenseits im Menschheitsglauben, vom Leben nach dem
Tode, von den Stellungnahmen der Menschen zu den verschiedenen Manife-

stationen des Todes, schlieBlich vom «ewigen Sinn des Todes». Es ist — un-
geachtet der Darbietung eines reichen Wissensmateriales — ein Dokument des
bekennenden Glaubens, daher der Kritik entzogen. H. Kunz

Paul Matussek: Metaphysische Probleme der Medizin. Ein Beitrag
zur Prinzipienlehre der Psychotherapie. 2. erweiterte Auflage.
Springer-Verlag, Berlin-Géttingen-Heidelberg 1950.

Im Zusammenhang des Bestrebens des Verfassers, den «metaphysischen»
Problemen einen legitimen Ort im #rztlichen Handeln und Denken zu sichern,
setzt er sich kritisch mit Freuds — zweifellos verfehlten — Versuchen ausein-
ander, die ethischen Phiinomene, das Gewissen und den Unsterblichkeitsglauben
rein psychologisch zu deuten. Das geschieht mit ruhiger Sachlichkeit und auf
hohem Niveau. Wenn die Arbeit trotzdem unbefriedigt 1iBt, so deshalb, weil
Matussek die Diskussion von einer «glaubenden» Position aus fiihrt, die der
Dimension der empirischen Aufweisbarkeit und Deutbarkeit der Phinomene
entriickt ist. Von einigen kleineren Zusiitzen abgesehen ist in der vorliegenden
zweiten Auflage der Abschnitt iiber «die Willensfreiheit als psychotherapeutische
Leitidee» neu hinzugekommen. H. Kunz

Gordon W. Allport: Persionlichkeit. Struktur, Entwicklung und
Erfassung der menschlichen Eigenart. Ubertragen von Helmut
von Bracken. Verlag von Ernst Klett, Stuttgart 1949.

Im Zentrum des umfangreichen Buches steht Allports «Theorie der funk-
tionellen Autonomie der Motive». Sie «betrachtet die Motive des Erwachsenen
als unendlich verschiedenartige und sich selbst tragende, in der Gegenwart
bestehende Systeme, die aus vorhergehenden Systemen erwachsen, aber von
ihnen funktionell unabhiingig sind». Darum herum baut der Verfasser eine Ge-
samtdarstellung der Gesichtspunkte und Methoden, die die bisherigen psycho-
logischen Bemiihungen zur Erfassung der Einzelpersénlichkeit herausgearbeitet
haben. DaB daraus kein einheitliches, in sich geschlossenes Ganzes entstehen
konnte, versteht sich von selbst. Trotzdem kommt dem Werk ein unbestreit-
barer Wert zu, und wir sind dem Verlag dankbar, dal} er davon eine — iibrigens
ausgezeichnete — deutsche Ubersetzung herausgebracht hat. Vor allem lernt
man daraus die zahlreichen amerikanischen Arbeiten zum Thema kennen, die
gelegentlich in wunderlicher Weise eine zihlbare Exaktheit ohne sachhaltigen
Erkenntnisgewinn anstreben, was Allport selbst ironisch bemerkt. Im Ganzen

240



bleibt seine Kritik etwas an der Oberfliche hingen, aber andererseits ist man
irgendwie auch froh, da} er auf tieferdringende Erorterungen verzichtet hat.
H. Kunz

James Drever: Psychologie des Alltagslebens. Sammlung Dalp,
A. Francke AG. Verlag, Bern 1950.

Die Psychologie des Alltagslebens kann man mit Fug und Recht als etwas be-
trachten, das den gréeren Teil des Arbeitsfeldes der modernen Psychologie um-
fat. Heute ist die Zeit gekommen, da der durchschnittlich Gebildete mit dieser
Wissenschaft nihere Bekanntschaft schlieBen méchte; galt die Psychologie doch
withrend langer Zeit als ein ziemlich geheimnisvolles Land, in das er kaum ein-
zudringen wagen durfte — eine Haltung, die durch die Fremdheit der dlteren
Psychologie gegeniiber den Problemen und Interessen des tiglichen Lebens be-
stirkt wurde. Diese Fremdheit ist in jiingeren Zeiten verschwunden. Die Arbeit
des modernen Psychologen greift das tigliche Leben an vielen Punkten auf. Was
man das «Glaubensbekenntnis» der Psychologen nennen mochte, wird heute
nicht mehr blofl von psychologischer Seite her vertreten — nimlich der Glaube,
dal} die Wissenschaft der Psychologie fiir alle jene Wissenschaften, die sich mit
dem Menschlichen im Weltgeschehen in irgendeinem seiner Zweige befassen,
ebenso grundlegend ist wie die Wissenschaft der Physik fiir alle jene Wissen-
schaften, die sich mit den Naturvorgiingen beschiiftigen. Auch das Gefiihl des
Geheimnisvollen wich einem wirklichen Verlangen nach mehr Erkenntnis,

Das Buch Drevers ist in der Absicht geschrieben worden, dieses sehr begriin-
dete Bediirfnis zu stillen. Es ist kein einfaches Lehrbuch der Psychologie, noch
ist es eine volkstiimliche Darstellung psychologischer Sonderphinomene. Bei
aller Wertschitzung fiir die Sachkenntnis und die Griindlichkeit des Autors muf}
man allerdings bedauern, daf} er der «Physiologie» des Alltagslebens weit gréfle-
ren Raum zuweist als der eigentlichen Psychologie — nach langen Erdrterungen
iiber Wahrnehmen, Vorstellen, Erinnern, Téne und Farben, Geschmack und Ge-
ruch usw. findet man im Text gleich erratischen Blécken ein Kapitel iiber das
Triumen und ein anderes iiber «Soziale Wechselwirkung»; dafiir aber ist das
Schluflkapitel den «spiritistischen Phinomenen» gewidmet, was man gerne
missen wiirde, wenn man tatsiichlich in Drevers Buch mehr «Psychology of
everyday life» — unter diesem Titel ist das Buch zuerst im Englischen erschie-
nen — finden kénnte. Josef Raitner

René Le Senne: La destinée personnelle. Flammarion éditeurs,

bibliothéque de philosophie scientifique, 1951.

Il s’agit d’une anthropologie philosophique qui tente de situer avec précision
le role du caractére de I’lhomme dans sa destinée.

L’auteur a su éviter deux écueils dans lesquels donnent généralement les
philosophes de la destinée: parler de 'homme en général en méconnaissant tota-
lement les différences humaines, ou alors tenir compte de ces différences en iden-

16 241



tifiant caractére et destinée dans la perspective d'un déterminisme radical:
tel caractére, donc telle destinée.

Qu’est-ce qu'un homme ? Dans son intimité, un homme est un moi conscient,
un centre spirituel libre et créateur; le moi n’est pas un «objet», mais I'existence
méme de I’homme. Dans sa nature, il est un caractére, c’est-a-dire une structure
mentale permanente qu’il tient de son hérédité. L’individualité dépend de la
maoniére dont le moi a spécifié le caractére au contact des circonstances histo-
riques: elle est la nature mentale de I'’homme prise dans sa totalité objective, elle
comprend I'inné plus 'acquis.

L’ouvrage de M. Le Senne est divisé en trois parties dont I’énoncé des titres
constitue a lui seul un manifeste philosophique: 1. La nature. 2. La liberté, 3. La
valeur.

Qu’on nous permette de nous attarder quelque peu sur la premiére partie qui
condense en cent pages d’une maniére remarquable toute la matiére du gros
Traité de caractérologie de 'auteur — car il n’a jamais été rendu compte de ce
Traité dans cet annuaire.

L’auteur, a la suite de I’école caractérologique de Groningue (Heymans et
‘Wiersma), analyse le caractére au moyen de six propriétés: I'émotivité, I'activité,
le retentissement, "ampleur du champ de conscience, 'opposition égocentrisme-
allocentrisme et I'opposition intelligence généralisante-intelligence particulari-
sante.

Du point de vue énergétique, le jeu des quatre premiéres propriétés est le
suivant. L’émotivité est la capacité d’éprouver des émotions plus ou moins vives.
L’émotion libére une énergie psychique, laquelle se heurte a une résistance d’in-
tensité variable. C’est I'inactivité qui mesure ce degré de résistance, une activité
élevée signifiant une résistance réduite. Le retentissement indique la maniére
dont se répartit ’efficacité d’une représentation: un grand retentissement la fait
travailler & longue échéance, dans 'avenir, alors qu'un faible retentissement
épuise I’énergie de la représentation dans le présent. Le «primaire» (retentisse-
ment faible) est un improvisateur qui se renouvelle a chaque instant, tandis que
le «secondaire» (retentissement fort) est un homme qui intégre en lui une longue
expérience passée et songe a préparer I'avenir. L’opposition entre largeur et
étroitesse du champ de conscience manifeste la maniére dont I’énergie se distribue
dans I’expérience présente: elle peut, chez un sujet, se diffuser et s’étaler, ou bien
au contraire, chez un autre, se concentrer comme la lumieére au foyer d'une loupe.
Quand le premier cas est habituel, nous avons des réveurs, des intuitionnistes;
quand c’est le second, nous sommes devant des esprits roides et tranchants.

Nous apprécions tout particulierement la maniere dont M. Le Senne comprend
Iopposition égocentrisme-allocentrisme, qui a une grande portée philosophique.
Il s’agit de Iattitude de ’homme face au cosmos: se congoit-il comme centre du
monde, ou place-t-il son centre de gravité hors de lui, lui-méme n’é¢tant qu’une
partie du monde ? On congoit les conséquences lointaines d’une tendance si pri-
mordiale, qui influe sur toutes les autres tendances. M. Le Senne recommande
judicieusement de laisser & ces deux notions polaires leur compléte généralité et
de ne pas les limiter a quelqu’une de leurs spécifications.

242



Enfin, disons que l'intelligence généralisante préféere les lois, les principes, les
théories «comme les Anglais le reprochent aux Francais» et que I'intelligence
particularisante s’attache aux faits, aux détails, aux données empiriques «comme
les Francais le reprochent aux Anglais»! Cette derniere distinction est due au
caractérologue belge M. Robert Maistriaux.

Pour simplifier, nous n’avons parlé que de cas extrémes: n’oublions pas que
Ion peut rencontrer dans la réalité tous les cas intermédiaires.

Les trois premidres propriétés: I’émotivité, I'activité et le retentissement,
considérées tantdt comme faibles tantét comme fortes, donnent naissance par
leurs combinaisons aux huit types-repéres de ’école de Groningue. Les nerveux
et les sentimentaux, émotifs non-actifs (c’est-a-dire moins actifs que la moyenne
des hommes), fournissent un fort contingent d’artistes et d’écrivains; les colé-
riques et les passionnés, émotifs actifs, «font I'histoire»; les sanguins et les
flegmatiques, actifs non-émotifs, ont P’esprit clair et objectif; enfin les amorphes
et apathiques, ni émotifs, ni actifs, ne font pas grand-chose! (Le premier terme de
chacun des couples énoncés est primaire, le second secondaire).

Chaque individu concret se situe d’une certaine maniére par rapport a ces
types-repéres, lesquels sont de simples schémas et non pas des étres que 'on
trouve tels quels dans la réalité. Ces types sont précisés et nuancés par les trois
autres propriétés dont nous avons parlé.

La caractérologie se prolonge nécessairement en idiologie, ou étude de I'indi-
vidualité. La liste des propriétés secondaires (celles qui ne définissent pas les
types) reste ouverte.

Pour M. Le Senne, le caractére occupe une position centrale: il est situé aux
confins de l'organique et du mental, il achéve le corps et conditionne I’esprit:
voila pourquoi le caractére est comme le pivot de la destinée.

Tout homme fait I'expérience de la contradiction intérieure dont Pessence
métaphysique réside dans I'opposition entre I'exigence d’unité selon laquelle une
ccuvre doit se fermer sur elle-méme, et 'exigence d’infini qui pousse a dépasser
toute détermination. La liberté du sujet jaillit & partir de ces contradictions que
manifeste le caractére. La recherche, ame de I’homme, est un perpétuel compromis
tendant a satisfaire a la fois au besoin d’unité et a celui d’infini qui s’exprime par
une visée de valeur.

L’ouvrage s’achéve par une philosophie de la valeur que Pauteur avait abon-
damment développée dans son livre capital Obstacle et Valeur, et qu’il avait mise
a la portée du grand public cultivé dans son Introduction & la philosophie: nous
nous excusons de ne pouvoir en dire plus, faute de place.

Ce qui est nouveau dans cet ouvrage, c’est le pont que M. Le Senne établit
entre ceux que nous venons de citer et le Traité de caractérologie. Le caractire
confére au sujet la possibilité d’accomplir sa destinée dans certaines directions,
mais cet accomplissement, s’il se produit, requiert une grice spirituelle qui trans-
cende les données caractérielles et fait intervenir la valeur.

Combien cette anthropologie nuancée nous parait plus satisfaisante et plus
vraie que les affirmations abruptes des existentialistes sur la liberté absolue de
Fhomme! Maurice Gex

243



COLLECTION «CARACTERES» dirigée par René Le Senne

Gaston Berger: Traité pratique d’analyse du caractére. Collection
«Caractéres», P. U. F. Paris 1950.

La collection «Caractéres», que dirige avec un admirable zéle M. René Le
Senne, est destinée a promouvoir la caractérologie par une série d’études spé-
ciales; les unes se fondent sur des statistiques (caractérologie quantitative), et
les autres, de nature historique (caractérologie qualitative), analysent les méan-
dres d’une destinée humaine dans ce qu’elle a de plus individuel, au moyen d’une
«idiologie» qui compléte 'enquéte caractérologique.

Chaque ouvrage de la collection contient une préface de M. Le Senne qui le
situe dans I’ensemble et en dégage ainsi la signification générale,

Il convient de louer sans réserve la remarquable présentation de ces volumes:
typographie élégante sur excellent papier, nombreuses tables et index facilitant
la recherche. La tenue scientifique des quatre volumes déja parus est ézalement
digne d’éloges; la proportion entre la théorie et les éléments descriptifs varie
nécessairement d’un volume a I’autre suivant la nature du sujet, mais elle reste
toujours bien équilibrée, ce qui permet de contenter a la fois le spécialiste et le
profane.

M. Le Senne a axé tous les volumes de sa collection sur I’Ecole de Groningue
dont nous avons exposé les théses principales dans le compte rendu précédent, ce
qui Ieur confére une grande unité, facilite les confrontations et permet I'intégra-
tion des divers résultats obtenus, condition nécessaire de tout progrés scienti-
fique. Il s’agit bien entendu d’une orientation méthodologique et non d’un
dogmatisme: la caractérologie de Heymans sert de point de départ, unifiant de
fagon heureuse le vocabulaire, et chaque enquéte relevant de cette collection
peut pousser librement ses investigations dans de multiples directions pour re-
joindre la graphologie, la physiognomonie mimique, la morpho-psychologie, les
théories de Kretschmer, de Jung, d’Adler, la psychotechnique, la psychana-
lyse, ete.

M. Gaston Berger a inauguré la collection avec 'ouvrage de base qui présente
la théorie générale a laquelle tous les autres volumes se référent.

L’auteur a grand soin de souligner I'originalité de la caractérologie, qui part
de la réalité concréte des individus — chacun étant a la fois un et unique — par
rapport a la psychologie générale. En fait, il semble bien qu'une rénovation com-
pléte de la psychologie se dessine, dont l'origine se situe dans I"étude des diffé-
rences humaines.

La caractérologie, nous dit ’auteur, oriente la réflexion en la détournant du
sensible, elle est la meilleure introduction — avee la sociologie — a la méta-
physique. Ensemble elles nous mettent en garde contre la «précipitation» qui
vient de notre tempérament et contre la «prévention» qui vient de la société.

Comme tous les auteurs de la collection, M. Berger se rattache a ’'école de
Groningue, mais il le fait librement: il se méfie des types et préfére analyser la
personnalité d’une maniére plus souple et plus nuancée, au moyen d’une série de

244



facteurs dont on cote 'iniensité, ce qui fournit finalement de la personnalité
un «profil psychologique».

Parmi les neuf facteurs adoptés, nous retrouvons I’émotivité, activité, le re-
tentissement et la largeur du champ de conscience, utilisés déja par Heymans et
Le Senne (voir analyse précédente). M. Berger ajoute la polerité Mars-Vénus, qui
s'inspire de conceptions astrologiques traditionnelles. Ce facteur concerne les
moyens utilisés par les hommes pour parvenir a leurs fins: ceux du type Mars
veulent dominer, contraindre les autres par la lutte, alors que les Vénus se servent
de la séduction. Ajoutons que beaucoup d’hommes sont vénusiens, sans étre
nécessairement effémings, et beaucoup de femmes martiennes, qui ne sont pas
toutes des viragos.

L’émotivité et I'activité sont des facteurs énergétiques de puissance. Le reten-
tissement, la largeur du champ de conscience et la polarité déterminent le style
de vie d’un homme. Il reste a considérer quatre facteurs de tendance: I'avidité,
tendance a s’approprier d’abord et a conserver ensuite; les intéréts sensoriels qui
poussent a goiter les sensations pour elles-mémes, indépendamment de leur
utilité et de leur signification, et qui ouvrent la porte aux beaux-arts; la tendresse
ou tendance a éprouver les sentiments d’autrui, racine de Ia cruauté comme de
la pitié, enfin la passion intellectuelle ou désir de comprendre pour comprendre,
et nullement pour amasser du savoir, car se serait alors une forme d’avidité.

L’ouvrage se termine par un questionnaire caractérologique qui contient
10 questions par facteur, soit 90 questions en tout, et qui peut étre rempli en
1 h. 1% environ.

Ce qui fait a la fois le charme et la valeur pratique de ce petit livre, ce sont
les nombreux textes empruntés aux artistes, aux penseurs et aux hommes d’ac-
tion qui illustrent trés habilement le sens des questions: Geethe, Vinci, Valéry,
Napoléon, Franklin et beaucoup d’autres viennent tour i tour animer et éclairer
tel ou tel trait de caractére. Maurice Gex

André Le Gall: Caractérologie des enfants et des adolescents. A 1'usage
des parents et des éducateurs, Collection «Caractéres», P. U. F.

Paris 1950.

Tache urgente: appliquer la caractérologie a I’éducation, a la pédagogie.

M. Le Gall, qui dirige I’Education nationale en Haute-Savoie comme inspec-
teur d’Académie, est familier avec le travail exécuté dans les centres d’orienta-
tion professionnelle; il connait, pour les avoir pratiquées, les méthodes de la
psychotechnique, de la psychanalyse, le test de Rorschach, celui du T. A. T.,
etc., et il tente de coordonner et de mettre a leur place véritable toutes ces mé-
thodes disparates au moyen de la typologie de Heymans-Le Senne: La caracté-
rologie — au sens restreint et précis employé dans les ouvrages de cette collec-
tion — devient ainsi le centre de référence de toutes les autres investigations

caractérielles.
Nous pensons que cette maniére de voir doit triompher en matiére d’éduca-

245



tion et qu'une caractérologie du normal doit précéder toute recherche de psycho-
pathologie. Les huit types-repéres de Heymans forment une table d’orientation
éminemment utile au pédagogue — nous ’avons éprouvé par nous-méme — a
laquelle il est possible d’ajouter tous les compléments désirables apportés par la
«psychologie des profondeurs».

Les psychanalystes — ils sont orfévres — veulent toujours que tous les hom-
mes soient leurs clients. Grave erreur . . . Il est des types de caractéres qui n’ont
pas et ne peuvent pas avoir de complexes nocifs: ce sont surtout les flegmatiques.
I1 est sans doute dangereusement anormal d’étre pareillement «normal», pen-
sera-t-on! Rappelons la boutade de M. Le Senne qui, comme beaucoup de bou-
tades, exprime une profonde vérité: «La psychanalyse est fréquemment une
psychologie de nerveux pour nerveux et elle trouve son objectivité dans cette
concordance; mais cela limite sa portée».! Nous ajouterions: pour nerveux et
pour sentimentaux. La lecture des éditoriaux d’une revue, par ailleurs excel-
lente a bien des égards, comme «Psyché», dont les caractéres typographiques
changent de corps a chaque article, confirme magnifiquement cette remarque
malicieuse.

L’ouvrage de M. Le Gall contient la description concrete et détaillée des divers
types d’enfants et d’adolescents, accompagnée d’une série d’observations clini-
ques. L’auteur insiste chaque fois sur les méthodes d’éducation et de rééducation
qu’il convient d’appliquer, d’ou1 la grande valeur pratique de ce livre. Parfois des
correspondances avec la morpho-psychologie du Dr. Corman sont discrétement
indiquées, sous bénéfice de plus amples vérifications.

Cet ouvrage rendra un immense service a la pédagogie en la forcant a se renou-
veler et 4 se repenser A la lumiére des différences caractérielles. Il est inutile, par
exemple, de vouloir enseigner longuement 1'ordre et la méthode a des flegma-
tiques qui les pratiquent spontanément; par contre, ils manqueront de sens
poétique, alors que les nerveux, leur contraire en tout, possedent souvent au plus
haut degré ce sens, mais manquent de toute méthode a un degré rare: le péda-
gogue doit connaitre ces choses pour ceuvrer efficacement, au lieu de partir de
conceptions a priori qui ne sont le plus souvent qu'une projection de son propre
caractére. Maurice Gex

Ginette Judet: La timidité. Contribution a 'hygiéne du sentimental.
Collection «Caractéres», P. U. F. Paris 1951.

Cet ouvrage présente les résultats d’une enquéte avec questionnaire sur la
timidité, a titre de vérification d’une théorie explicative proposée. Commencons
par la théorie.

La timidité est définie d’une maniére large comme une relation entre une
cause objective intimidante, un événement, et un sujet doué pour étre intimidé
par cet événement. La caractérologie se doit de prospecter I’'élément subjectif de
cette relation. L’hypothése de ’'ouvrage est la suivante: le caractére sentimental
est «le centre de diffusion caractérologique» de la timidité, en d’autres termes,

1) La destinée personnelle, p. 91.

246



c’est celui qui contient la plus forte proportion de timides. Nous savons déja que
ce caractére accuse la plus grande vulnérabilité et qu’il est le centre de diffusion
de l'introversion et de la schizothymie.

Voici comment «fonctionne» un sentimental. Son émotivité est plus élevée
que la moyenne, mais I’énergie qu’elle dégage n’a pas la ressource de se dépenser
librement en action: I'inactivité du sentimental force cette énergie a rebrousser
chemin, a se réfléchir sur le moi. La secondarité enfin pousse a la rumination
mentale, & remacher les expériences vécues, a approfondir les échecs essuyés, ce
qui en prépare fatalement de nouveaux.

Voyons maintenant comment se manifeste la timidité. Quand un homme ac-
complit un acte naturellement, sans timidité, il est tout entier dans son acte et
s’oublie lui-méme. La timidité consiste dans 'interposition, au cours d’un acte,
de la pensée du moi, agent de cet acte, ce qui transforme ’extraversion en intro-
version et a pour conséquence ordinaire I’échec de I'acte.

On voit fort bien le parallélisme des deux processus: ¢’est le barrage de I'inac-
tivité du sentimental qui intercale la pensée du moi dans ’acte en cours, en for-
cant I'énergie intérieure a se réfléchir sur le moi, donc dialectiquement nous voyons
que le sentimental est particuliérement exposé a la timidité. On montrerait que
les autres caractéres ne le sont pas au méme degré. Enfin, expérimentalement,
I'enquéte vérifie toutes ces déductions: les timides constitutionnels sont le plus
souvent des sentimentaux.

Apres avoir apprécié la valeur morale de la timidité, 'ouvrage se termine par
sa thérapeutique pratique. La conclusion est qu’il ne convient pas tant de com-
battre la timidité, qui recouvre des éléments possédant une incontestable valeur
éthique — sans cela ce seraient les opposés de la timidité, le cynisme et I'inso-
lence qui seraient désirables! — mais bien de I’épurer pour en éliminer les effets
facheux.

Cette excellente monographie caractérologique est complétée par deux notes,
I'une de physiognomonie mimique et ’autre de graphologie de la timidité, dues
respectivement a la plume du Dr. Bardonnaut et de M. E. Caille.

Le prochain volume de cette collection qui est annoncé est Caractérologie et
histoire littéraire: le cas Diderot, par Pierre Mesnard. Maurice Gex

Paul Griéger: L’intelligence et Iéducation intellectuelle, Collection
«Caractéres», P. U. F. Paris 1950.

On connait les interminables discussions sur les relations entre le caractére
et I'intelligence: alors que Th. Ribot considérait l'intelligence sans rapport avec
le caractére, Fouillée intégre U'intelligence dans le caractére.

I1 semble bien qu’on soit parvenu de nos jours a une compréhension plus
nuancée de ce probléme délicat.

La notion polyvalente d’intelligence est, comme on le sait, la béte noire des
psychologues: certains avouent méme ingénument qu’ils ignorent ce que ce mot
signifie. Pratiquement, on doit pouvoir débrouiller ce probléme jusqu’a un cer-
tain point, or la caractérologie vise la pratique, Papplication concréte. «Nous

247



constatons que l'intelligence procéde toujours de la méme facon: elle analyse
pour construire des formes nouvelles et elle construit en débordant le concret,
en disloquant le donné, en le recomposant selon ses lois propres. Elle dépasse
donc le donné par le construit et le coneret par I’abstrait. D’autre part, si 'intelli-
gence construit, ¢’est pour analyser et par conséquent encore pour abstraire»
(p. 31). M. Griéger définit I'intelligence comme «aptitude et goiit pour ’abstrac-
tion réfléchie» (p. 35).

L’intelligence prise en elle-méme, dans ses dispositions uniquement intellec-
tuelles, n’est qu'une abstraction: en fait nous avons toujours affaire a une intelli-
gence modifiée et orientée d’'une maniére particuliére par le caractére dans lequel
elle s’insére: il s’agit alors de I'intelligence investie, par opposition a l'intelligence
nue.

L’auteur distingue trois types d’intelligences investies:

1. L’intelligence systématisante qui dégage partout I'un et I'identique sous le
multiple et le différent; elle est favorisée par le groupement activité-secondarité
(passionnés et flegmatiques).

2. L’intelligence généralisante qui extrapole et tend a formuler des lois, des
régles; elle est polysystématisante et aboutit a des systémes (et non i un systéme
unique, comme la systématisante); le groupement activité-primarité la favorise
(colériques et sanguins).

3. L’intelligence particularisante dont les aptitudes a unifier et 4 extrapoler
sont inférieures a la moyenne; elle est surtout apte a reconnaitre des faits et des
idées isolés. Tous les autres groupements s’accommodent d’elle (sentimentaux,
nerveux, apathiques, amorphes).

Cette division des intelligences nous parait correspondre exactement a la
réalité; elle rejoint entre autres, dans ses deux premiers échelons, la classification
des savants selon Ostwald : les «classiques» sont des systématisants et les «roman-
tiques» des généralisants.

M. Griéger, professeur dans un collége francais de Beyrouth, a mené une en-
quéte minutieuse avec questionnaire sur les aptitudes intellectuelles des jeunes
orientaux, ses éléves, enquéte qui a confirmé dans ses grandes lignes celle faite
par Heymans sur des Hollandais: belle preuve del’objectivité de la caractérologie.

Les aptitudes intellectuelles des flegmatiques, telles qu’elles ressortent de
cette double enquéte, sont impressionnantes: ce sont bien les maitres incontestés
de la systématisation abstraite et de la pensée froidement objective. Les passion-
nés, il est vrai, les serrent de prés et méme les dépassent sur certains points —
I'originalité des comparaisons, par exemple — eux qui n’ont pas leur froideur.

Signalons les si intéressantes analyses de dissertations philosophiques qui
abondent dans cet ouvrage et en font une mine de documents psychographiques.

La conclusion de’auteur est la suivante: «Dans le développement intellectuel,
le donné naturel, les puissances caractérielles jouent un réle beaucoup plus consi-
dérable que celui de I'éducation, du milieu». (P.255.) Ainsi on tentera vainement
de donner a une intelligence particularisante de nerveux le sens de la systémati-
sation logique: elle restera toujours une intelligence morcelante, sautant acroba-
tiquement, et parfois avec brio, d’une idée a I'autre. Les esprits peuvent sans

248



doute s’enrichir, s’assouplir, se «cultiver», mais non pas changer leur nature
profonde. Maurice Gex

Constaniin von Monakow: Gehirn und Gewissen. Psychobiologische
Aufsitze. Mit einer biographischen Einfiihrung von M. Min-
kowski. Morgarten-Verlag Conzett & Huber, Ziirich 1950.

Die hier gesammelten Aufsitze — Gefiihl, Gesittung und Gehirn, die Syn-
eideisis, das biologische Gewissen, Wahrheit, Irrtum, Liige, Religion und Nerven-
system — des grofen Hirnforschers sind weniger um ihres sachlichen Gehaltes
willen denn als Dokument eines griiblerischen, um eine «Weltanschauung»
ringenden Forschers von Interesse. Dieser Zug, der von Monakow offenbar
zeitlebens zum Ausbrechen aus den gewohnten Bahnen trieb, kommt auch in
Minkowskis Einfiihrung sehr eindriicklich zur Darstellung. Man mul} die Auf-
sitze unter diesem Aspekt lesen, sonst lassen sie gleichgiiltig. H. Kunz

Adolf Portmann: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Men-
schen. Zweite, durch neue Anmerkungen erweiterte Auflage.

Benno Schwabe & Co. Verlag, Basel 1951.

Portmanns anthropologische Konzeption, die er vor Jahren in diesen«Frag-
menten» zuerst zusammenfassend dargelegt und seither in einer Reihe von
Abhandlungen ausgebaut hat, ist heute so bekannt, daB sich ein Referat an-
LiBlich der eben erschienenen zweiten Auflage eriibrigt. Er schreibt selbst im
Vorwort: «Die Erweiterung, welche die Grundlagen dieser Studie seit ihrer ersten
Veriffentlichung erfahren haben, hiitte es gerechtfertigt, den Text betrichtlich
umzuarbeiten. Ich habe darauf verzichtet, um dem kleinen Werk seinen ur-
spriinglichen Charakter zu bewahren und es in seinem Umfang nicht zu ver-
groBern. Das Wesentliche ist ja die Einordnung der biologisch faflbaren Tat-
sachen der menschlichen Entwicklungsweise in die gesamte Daseinsform des
Menschen». So hat Portmann lediglich den Anmerkungsteil um rund sechs Seiten
vermehrt. H. Kunz

Karen Horney: Der neurotische Mensch unserer Zeit. Ubersetzung
von G. Lederer-Eckardt; dieselbe: Neue Wege in der Psychoana-
lyse. Ubersetzung von H. Neumann. Gustav Kilpper Verlag,
Stuttgart 1951.

Karen Horney, urspriinglich zur Schule Freuds gehdrend, hat sich spiiter von
der orthodoxen — oder wenn man lieber will: klassischen — Theorie distanziert
und in Amerika eine eigene Richtung inauguriert. Kennzeichnend und zugleich
abweichend von Freud ist einmal die entschiedenere Beriicksichtigung der ak-
tuellen Situation in der Neurosenstruktur, ohne dafi die frithkindliche Entste-
hungsgeschichte vernachlissigt wiirde; und sodann die Betonung der gesell-
schaftlich-kulturellen Einflisse an Stelle der biologischen bei Freud, ineins mit

249



der Unterstreichung der Wichtigkeit des Sicherheitsstrebens und der mit ihm
zusammenhiingenden Angste. Im ersten jetzt in deutscher Sprache erschienenen
Buche hat Horney vor 15 Jahren zuerst ihre Gedanken in einer Analyse der
«neurotischen Personlichkeit» dargelegt. Bei dieser handelt es sich vor allem um
jene Menschen, die an den Schwierigkeiten ihrer gestérten mitmenschlichen Be-
ziehungen leiden, ohne doch Triger auffallender neurotischer, das heilit seelisch
entstandener krankhafter Symptome zu sein. Angst, Angst und Feindseligkeit,
neurotisches Liebesbediirfnis, die Rolle der Sexualitiit in diesem, Empfindlich-
keit gegen Ablehnung, Sucht nach Macht, Anerkennung und Besitz, neuro-
tisches Konkurrenzbediirfnis, Zuriickweichen vor Wettbewerb, neurotische
Schuldgefiihle, charakterlicher Masochismus sind die Themen, die Horney
eingehend erortert, stets darauf bedacht, das vielfiltige Verflochtensein der
Phinomene in die Gesamtpersénlichkeit und in die mitmenschlichen Beziige
sorgfiiltig zu beriicksichtigen. Zur Ubersetzung wire zu bemerken, daf} sie zwar
wortlich korrekt, aber eben deshalb oft schlechtes Deutsch ist. Das gilt nicht fiir
das zweite Buch, die «neuen Wege in der Psychoanalyse»: bei aller treffenden
Genauigkeit merkt man bei der Lektiire kaum mehr, daf3 es sich um eine Uber-
tragung aus dem Englischen handelt. Etwas storend wirkt es, daB3 die meisten
Freud-Zitate aus diesem riickiibersetzt sind, wiithrend es gewi3 am Platz gewesen
wire, die originalen Formulierungen Freuds einzusetzen, desgleichen die ur-
spriinglichen Titel seiner Schriften (und die anderer primiir deutsch publizie-
render Autoren). Davon abgesehen enthilt das Buch eine griindliche Ausein-
andersetzung mit der Freudschen Theoretik unter dem Aspekt der in der «neu-
rotischen Personlichkeit» entworfenen Anschauungen. Es geht der Verfasserin
darum, einerseits die Entdeckungen und Beobachtungen Freuds zu bewahren
und sie in jhrer groflen Bedeutung zu wiirdigen, andererseits sie aus ihrer dog-
matischen verzerrenden Deutung herauszulésen. Alle Kernstiicke der Theorie
Freuds werden dargestellt und kritisiert. Dabei hat man den Eindruck, dal3
Horney doch gelegentlich den biologischen Gesichtspunkt unter- und den soziolo-
gischen iiberschitzt (so wenn sie etwa die Rivalitidt ausschlielich als von sozialen
Faktoren bedingt ansieht). Aber im Ganzen behandelt sie Freud mit einer groflen
Gerechtigkeit und Sachlichkeit. Man méchte wiinschen, daf3 auch die iibrigen
Biicher der Autorin in deutscher Ubersetzung erscheinen. H. Kunz

Ludwig Etidelberg: Das Gesicht hinter der Maske. Arbeitstag eines
Psychoanalytikers. Deutsch von G. Hiibner. Hippokrates-Ver-
lag Marquardt & Cie., Stuttgart o. J.

Der Untertitel des Buches gibt dessen Anliegen genauer an als die etwas
merkwiirdige, wohl nur aus propagandistischen Erwiigungen gewihlte Uber-
schrift. Es handelt sich um die ansprechende und lebendige, novellistisch stili-
sierte Schilderung von acht psychoanalytischen Sitzungen mit je verschiedenen
Patienten bzw. Themen, selbstverstindlich nicht genau ihren Verlauf nach-
zeichnend, sondern zahlreiche Faktoren abindernd oder neu zusammenfiigend,
um — wie der Verfasser sagt — «das Tatsachenmaterial, das ich in meiner

250



Praxis gesammelt habe, in lesbarer Form darzubieten». Sein Wunsch, eine
ernsthafte Diskussion des wissenschaftlichen Inhaltes des Buches zu entfachen,
wird freilich nicht leicht zu erfiillen sein. H. Kunz

E. Bay: Agnosie und Funktionswandel. Eine hirnpathologische
Studie. Springer-Verlag, Berlin-Géttingen-Heidelberg 1950.

Die Analyse der «normalen», das heit ungestérten Wahrnehmungen ver-
dankt der Wahrnehmungspathologie sehr viel. Was sich jener als ganzheitliche
Leistung zeigt, die sich erst in der experimentellen Untersuchung in die konsti-
tutiven Ingredienzien zergliedern 148t, das bieten die zum Beispiel als Folge von
Gehirnverletzungen auftretenden Wahrnehmungsstérungen gewissermallen in
Naturexperimenten an. So war es in der Psychologie lange Zeit iiblich, in den
Wahrnehmungen einen sogenannten «gnostischen», «begrifflichen» Faktor zu
unterscheiden, und zwar eben nicht zuletzt deshalb, weil die Pathologie an
gewissen Hirnverletzten den «Ausfall» dieses Faktors meinte konstatieren und
aullerdem in einer bestimmten Stelle des Gehirns lokalisieren zu kénnen. Man
nannte daher diese — nurim visuellen und taktilen Bereich auftretenden — St~
rungen «Agnosien» und war der Uberzeugung, daB dabei lediglich der gnostische
Faktor, das «gegenstiindliche Erkennen» oder «begriffliche Subsumieren» des Ge-
sehenen, bzw. Getasteten ausgefallen, die Sinnesleistungen als solche und die
«Intelligenz» der Kranken aber intakt seien. Bay versucht nun in der vorlie-
genden Monographie die Unhaltbarkeit dieser klassischen Agnosieauffassung
nachzuweisen. Er bestreitet den isolierten Ausfall eines gnostischen Faktors und
zeigt meines Erachtens iiberzeugend, dal} es sich in Wirklichkeit um (durch die
Gehirnverletzung bewirkte) pathologisch verinderte (physiologische) Sinnes-
funktionen, den sogenannten Funktionswandel handelt, die den Kranken nur
héchst fragmentarische Einzelheiten der «Gegenstinde» vermitteln und deshalb
nicht als Ganzes erkannt und angesprochen werden kénnen. Dal} diese sinnes-
miiligen Minusleistungen bislang iibersehen wurden, hiingt unter anderem mit
der unzuliinglichen iiblichen Untersuchungsmethodik zum Beispiel der Gesichts-
feldeinschrinkungen zusammen. Bay demonstriert dies nicht nur an 19 eigenen
sorgfiltig analysierten Patienten, sondern macht es auch an den — nicht sehr
zahlreichen — Fiillen der Literatur plausibel. Gewif} ist damit zum ganzen
Problemkomplex noch nicht das letzte Wort gesprochen, aber das éndert nichts
an der Tatsache, daB3 der Verfasser eine aullerordentlich griindliche und unge-
mein interessante Arbeit geleistet hat, die zugleich einen exemplarischen Beitrag
zur erhellenden Destruktion eines herrschend gewordenen Dogmas innerhalb

der Forschung realisiert. H. Kunz

Ernst Kretschmer: Korperbau und Charakter. Untersuchungen zum
Konstitutionsproblem und zur Lehre von den Temperamenten.
Zwanzigste, wesentlich verbesserte und vermehrte Auflage.

Springer-Verlag, Berlin-Gottingen-Heidelberg 1951.

251



Kretschmers «Korperbau und Charakter» ist zweifellos seit langer Zeit das
erfolgreichste psychiatrische Buch geworden. Woran das liegt, bleibe hier auf
sich beruhen. Jedenfalls hat es zu einer groflen Zahl von Untersuchungen ange-
regt, und man darf es ruhig zu den klassischen Werken der Psychiatrie zahlen.
Daf} der Verfasser die 20. Auflage durch eine sorgfiltige Beriicksichtigung der
einschligigen Literatur auf den gegenwirtigen Stand der Forschung gebracht
hat, wird ihm jedermann danken. H. Kunz

Gustav Hans Graber: Die Frauenseele. Das Ewig-Weibliche in
Midchen, Frau und Mutter. Artemis-Verlag, Ziirich und Stutt-
gart 1951.

Aus einer fiinfundzwanzigjihrigen tiefenpsychologischen Praxis, in welcher
der Verfasser «in Griinde und Abgriinde des Trieb- und Seelenlebens von Hun-
derten von Frauen aus allen Stinden und von allen Altern hinabgesehen» habe,
schildert er anschaulich eine Anzahl von Miidchen-, Frauen- und Miittertypen
und ihre Schicksale, mit Vorliebe unter Heranziehung von entsprechenden
Mirchenfiguren. So entstehen Gestalten von vertrauter Lebendigkeit, wihrend
die mehr theoretischen Darlegungen iiber die « Wandlungen der Frau im Wandel
der Zeit» und iiber die Entwicklung und die Storungen des weiblichen Liebes-
lebens blafl und schematisch bleiben. Die gesamten Ausfithrungen stehen unter
einer bestimmten Leitidee (von der sie zwar gliicklicherweise losgelost werden
konnen): unter Grabers sonderbarer These vom «Selbst», dergemil dieses die
«embryonale Seele» sei, als welche auch im Manne unverindert «das Ewig-
Weibliche, das Tiefste und Hochste in seines Lebens Mitte» bleibe und die tief
in uns schlummernde Erlésungssehnsucht (nach dem wunschlosen Dasein im
Mutterleib) trage. Es konne «keinen Zweifel an der Richtigkeit und Zwinglich-
keit einer Psychologie des Selbst als embryonaler Seele geben», meint der Ver-
fasser. Sein Buch erweckt einen zwiespiltigen Eindruck, man weill nicht recht,
fiir wen es geschrieben ist: zu dem enthusiastischen Appell an die Miitter, sich
zum Heile der Menschheit durch eine tiefenpsychologische Behandlung um-
erziehen zu lassen, pat das wehleidige Geltendmachen von wissenschaftlichen
Priorititsanspriichen schlecht. Auch sonst finden sich seltsame Stellen, etwa
folgende: «Die groBlen Heiligen flohen das Weib, fanden in der Einsamkeit zu
ihrem Selbst und kehrten, in ihm verankert, unanfechtbar und unberiihrbar in
die Welt zuriick. Mir schien — als junger Mann schon — die Flucht der Heiligen
vor der Frau iiberlebt, meiner und unserer Zeit nicht mehr gemil3, nicht mehr
wiirdig. Darin sollte sich in mir die neue Heiligkeit und Minnlichkeit erweisen,
daB ich die Frau miterlosen wollte, mitziehen auf dem Pfad der Pfade zur Uber-
windung aller Ichsiichte»; oder: «Die wahre Liebe des Mannes kann nur die
hochste sein: die Frau zu lésen und zu erlésen. Nur dort ist echte Minnlichkeit,
wo der Freiheitsdrang im Blut sténdig aufwallt, im Streben alles andere ver-
driingt und im Geiste stets oberstes Gesetz bleibt». Es ist wohl das Beste, dazu
zu schweigen. H. Kunz

252



M. A. Bloch: Philosophie de I'éducation nouvelle. Presses univer-
sitaires de France. Paris 1948. 146 pages.

Le conflit des méthodes éducatives qui oppose depuis plusieurs années les
pédagogues de la tendance novatrice aux partisans de la tradition est-il en voie
de s’apaiser ? Certains indices invitent & croire qu’en matiére de pratique sco-
laire, les maitres sont arrivés a une sorte d’entente. Sur le plan des principes
théoriques, en revanche, la polémique se rallume périodiquement. Ce sont, en
fait, des métaphysiques qui se heurtent. C’est ainsi que M. Dottrens dirige, au
nom du libéralisme religieux, des attaques violentes et sommaires contre la péda-
gogie de tradition chrétienne!, tandis que les marxistes s’en prennent, de leur
c6té, a I'école nouvelle, coupable, selon eux, de perpétuer une idéologie de classe
et une conception abstraite de ’enfant?

M. Bloch prend parti, lui aussi, mais il le fait avec la modération d’un huma-
niste. Une vérité lui semble acquise définitivement: il appartient aux méthodes
et aux programmes de graviter autour de Ienfant, non a I'enfant de tourner
autour d’eux. La pédagogie moderne a opéré une véritable «révolution coperni-
cienne», sur laquelle il n’y a pas a revenir.

L’idée directrice de cette éducation nouvelle, I’auteur I'emprunte & une décla-
ration de M. Ferriére: «Tout ce qui est apporté du dehors, sans répondre a un
besoin, tout ce qui est apporté trop t6t ou trop tard ou hors du champ de la jeune
intelligence naissante est un mal.» L’initiative appartient a I’enfant, le maitre
se bornant a réagir. Sit6t que I’adulte prend les devants, le contact est rompu.
11 n’y a plus dialectique, il n’y a plus éducation, mais dressage. Toute vraie legon
est une réponse.

Nous ne pouvons, a regret, suivre M. Bloch dans les étapes de sa démonstra-
tion: critique de 1’éducation traditionnelle, principes fondamentaux de I'édu-
cation nouvelle, pédagogie morale et sociale, signification et limites de la con-
fiance en I'enfant. L’auteur n'y €nonce pas des nouveautés, certes, car la doc-
trine est bien connue, mais il opére une utile mise au point de la question et il
hausse le débat sur un plan philosophique ot 'on n’est guére accoutumé a le
rencontrer. Qu’on nous permette de suivre, dans un sens plus personnel, certaines
suggestions que cet ouvrage a suscitées en nous.

I1 s’agit de savoir en définitive, comme I’a fort bien marqué I'un des pionniers
de I’école active, Kerchensteiner, si 'enseignement a pour tiche de révéler a
Penfant certaines valeurs objectives, ou, au contraire, de le laisser élaborer par
une impulsion de sa nature les valeurs subjectives dont il porte le germe. Notons
d’emblée que, de ces deux conceptions, il serait absurde de considérer la premiére
comme ancienne, la seconde comme moderne. L’antagonisme se retrouve a
toutes les époques de I'histoire; et les plus grandes doctrines sont, & notre avis,
celles qui ont su concilier les termes. Telle la pensée deux fois millénaire de
Socrate, pour qui la dialectique accomplit une mission a la fois révélatrice et
maieutique: d’une part, elle dévoile un idéal transcendant de justice et de vérité;

1 R. Dottrens. Education chrétienne et éducation nouvelle. Gendve 1950. |
2 V. Nouvelle critique. Juillet - Aot 1950. Cf. Enseignement et systéme scolaire en U.R.S.S.

Paris 1949, p. 6 et 7.

253



d’autre part, elle proportionne cet idéal aux capacités du jeune homme, multiplie
les étapes, les paliers, les précautions, allant jusqu’a définir I'idéal comme un
fruit personnel enfanté par I'éleve. Celui-ci crée véritablement ce qu’il découvre.
Ainsi se trouvent conciliées les deux exigences de sincérité et d’objectivité.

Un souvenir nous revient en mémoire. Il y a deux ou trois ans, un jeune maitre
donna devant deux experts une lecon d’épreuve dans une école secondaire de
Neuchatel. Il avait pour tiche de présenter a son auditoire une grande figure du
passé, précisément ce Socrate dont nous venons de parler. La lecon fut-elle bonne
ou mauvaise, peu importe ici. Ce qui mérite attention, c’est la réaction des deux
juges. Pour I'un d’eux, Socrate représentait une valeur positive et le maitre avait
pour devoir de la dévoiler: «Vous étiez libre d’adopter la méthode qui vous con-
venait le mieux, dit-il au candidat. L’essentiel, c’était que, grace a vous, la
classe parvint a la révélation de cette grandeur nouvelle incarnée en Socrate.»

Pour I'autre expert, Socrate figurait une valeur possible, qu’il appartenait
aux jeunes gens de créer ou de détruire en vertu d’un jugement personnel et
sincére. «A votre place, dit-il au candidat, j’aurais fait une rapide présentation
de Socrate et j’aurais laissé une discussion s’instituer librement. Si le philosophe
avait été condamné a boire la cigué une seconde fois, je n’y aurais pas vu d’in-
convénient.»

On saisit 'opposition sur le vif. Mais ce qu’il faut ajouter, c’est que les deux
experts tombérent aussitét d’accord des qu’il fut question d’apprécier par une
note la lecon donnée. Ce qui prouve, encore une fois, qu’a I’origine de 'opposition
doctrinale, il n’y a pas une divergence de techniques, mais de métaphysiques. Et
que la meilleure maniére de réconcilier les théories antagonistes, c’est de les obliger
a se rcaliser concrétement. Aussitét I'insuffisance de chacune d’elle saute aux
yeux. S’agissant de présenter Socrate a des éléeves, la premiére méthode risque
de manquer I’éléve pour avoir visé Socrate; la seconde de manquer Socrate pour
avoir visé I'éleve. Aucune révolution copernicienne ne nous fera sortir de la:
pour enseigner une chose a un enfant, il faut atteindre a la fois la chose et I'en-
fant. Si Virgile, Racine, Gathe sont, pour tant d’éléves, synonyme d’ennui,
comme I’étaient jadis Mozart et Schumann pour les petites pensionnaires, c’est
que I’école traditionnelle n’a pas su provoquer cette indispensable question dont
Virgile, Racine et Geethe eussent été la réponse attendue. Mais encore faut-il
que la question soit dignement posée. Ne risque-t-on pas de dévaloriser Virgile
en le réduisant a la condition de réponse ? Je me souviens d’un chef éclaireur qui
présentait Jésus-Christ a ses garcons en leur disant: «C’était un chic type.»
Il répondait sans doute a la question que se pose naturellement tout jeune sportif
en présence d’un inconnu. Mais quel ravalement du Christ! Si le Christ n’est qu’un
chic type parmi tant d’autres, vaut-il encore la peine de parler de lui?

Le premier de nos deux experts proposait peut-étre un Socrate inaccessible,
en proposant le vrai Socrate a des enfants. Mais le second expert, en recomman-
dant un Socrate-réponse, en livrant Socrate en piture a des gamins mal ren-
seignés, en approuvant méme sa condamnation par eux, commettait-il un assas-
sinat moins grave? A quoi bon ressusciter Socrate, si ¢’est pour le tuer a nou-
veau? A quoi sert une réponse, si elle est inauthentique ? Socrate doit vivre. Et

254



je vois, pour ma part, un égal inconvénient a le savoir tué par les éleves ou par
le maitre, par le mépris ou par I'ennui.

Evitons donc d’apporter des solutions d’adultes aux problémes posés par
Penfant. Mais craignons autant de perpétuer I'infantilisme en laissant I’enfant
maitre de la question et de la réponse. Bon gré, mal gré, I’éducation doit prendre
les devants. C’est 1a son plus beau risque. Respecter la culture pour la culture,
sans souci de enfant, ¢’est offenser la culture elle-méme dans sa plus touchante
et délicate espérance. Mais respecter 'enfant pour I’enfant, sans souci de la cul-
ture, c’est offenser ’enfant dans sa ferveur spirituelle, dans son attachement a ce
qui le dépasse. En dépit d’une gracieuse et célebre image, Emile est plus qu'un
«jeune chevreuil», créateur spontané de bonds et de valeurs. Il est un espoir
d’homme. Et la culture a des droits sur lui. René Schaerer

Bijdragen uitgegeven door de philosophische en theologische Fa-
kulteiten der Noord- en Zuid-Nederlandse Jezuieten. J.J. Romen
en Zn, Roermond-Maaseik. Années 10, 11 et 12 (1949, 50, 51).

(Chaque année comprend trois numéros.)

Cette revue est, comme son nom [l'indique, I'organe des Facultés philoso-
phiques et théologiques des Péres Jésuites néerlandais et flamands. Elle publie
des contributions philosophiques et théologiques. Nous relevons ici les articles
de caractére philosophique.

Année 10 (1949):

N°1: H. Ruygers, Naar een wijsgerige Sexuologie (Vers une sexologie philo-
sophique). L’auteur rejette 'interprétation aristotélicienne expliquant la diffe-
rence des sexes selon le couple actif-passif, et souligne la nécessité d’une sexo-
lIogie philosophique nouvelle.

N°2: J. De Munter, Aristotelisme en Platonisme. C’est une étude sur le
platonisme d’Aristote, se basant sur les ceuvres de L. Robin et de A. et S. Mansion.
E. J. E. Huffer, La théorie physique correspond-elle a la réalité des choses? Texte
francais intégral de la communication faite au Congrés international de philo-
sophie &4 Amsterdam, L’auteur donne a la question posée une réponse affir-
mative nuancée.

N°3: P.Hoenen, Het Principium tertii exclusi in de Branding (La controverse
autour du principe du tiers exclu). Contre le Prof. Brouwer, 'auteur maintient
la validité du principe en question. — S. Trooster, Existentie contra Essentie?
Sur la base du livre d’E. Gilson, L’étre et 'essence, I'auteur fait une mise au
point et défend le caractére fondamentalement existentiel de la philosophie de
saint Thomas. — A. Van Kol, Vrijheid in Twijfel (Liberté dans le doute).

Réflexions de moraliste qui intéresseront également I’éthicien.

Année 11 (1950):
N°1: L. Van der Kerken, Le devenir interne du moment esthétique. Texte fran-
cais d’une communication au X¢ Congrés international de philosophie & Amster-

255



dam. Etude remarquable sur la structure de I’expérience esthétique. — W. Cou-
turier, Een nieuwe wijsgerige Psychologie (Une nouvelle psychologie philoso-
phique). Etude critique sur la Psychologie réflexive de A. Mare.

N° 2: W. Couturier, Het menselijk Lichaam in het thomistisch Denken (Le
corps humain dans la pensée thomiste). Une mise en valeur des doctrines tho-
mistes sur le corps comme extériorité de l'esprit humain. — A. Borret, De
Sociologie als zelfstandige Wetenschap (La sociologie comme science indépen-
dante). L’auteur définit le statut de la sociologie comme science et la distingue
des autres disciplines s’occupant du fait social. — A.Van Kol, Neurose en ra-.
tionele Psychologie (Neurose et psychologie rationnelle). Etude critique du livre
de A. A. A. Terruwe, De Neurose in het Licht der rationele Psychologie (La neu-
rose a la lumiére de la psychologie rationnelle).

N°3: L. Van der Kerken, De Moraalphilosophie van Vladimir Jankélévitch.
Etude critique sur le «Traité des vertus» de V. Jankélévitch. — J. De Munter,
Het Hindoeisme en de indische religieuze Wijsbegeerte (L’hindouisme et la philo-
sophie religieuse hindoue). Etude critique sur le livre de J. Gonda, Inleiding
tot het indische Denken (Introduction a la pensée hindoue).

Année 12 (1951):

N°1: E. Huffer, Elen Wijsbegeerte der Wiskunde (Une philosophie des mathé-
matiques). Etude critique sur le livre du méme titre publié par E. W. Beth.

N° 2: E. Vandenbussche, Intentionele Existentie. Prolegomena tot de Anthro-
pologie (Existence intentionnelle. Prolégoménes a une anthropologie philo-
sophique). L’auteur voit dans la présence de I’étre a I'esprit la donnée la plus
fondamentale de toute anthropologie et montre la présence de cette notion dans
la philosophie de saint Thomas. — Th. Fornoville, De Verhouding tussen Philo-
sophie en christelijke Mystiek (La relation entre la philosophie et la mystique
chrétienne). L’expérience mystique, interprétée dans la perspective d'une
métaphysique, peut étre d’une grande utilité pour le philosophe. — H. Van Zun-
deren et A. Van Kol, Vrijheid in Twijfel (Liberté dans le doute). Discussion
ultérieure se rattachant a ’étude critique du vol. 10, N° 3.

N° 3: A.J.Boekraad, Newman’s Godsbewijs uit het Geweten (La preuve de
I’existence de Dieu par la conscience chez Newman). Un exposé de 'argument
a Paide de textes inédits. — M. De Tollenaere, Het Ontstaan van de Tijdsstruc-
tuur volgens Aristoteles en S. Thomas (La genése de la structure temporelle selon
Aristote et saint Thomas). L’auteur étudie critiquement les positions d’Aristote
et de saint Thomas dans le probléme du temps et est amené a redresser des inter-
prétations erronées de leur pensée. N. Luyten

Algemeen Nederlands Tijdschrift voor Wijsbegeerte en Psychologie,
année 43 (1951) N° 4. Van Gorcum en C° N. V., Assen.

J. L. Snethlage, Gezindheidsethiek en Situationisme (Ethique de la conviction
et situationisme). Une interprétation de I’éthique comme science de structures
idéelles. — A. J. Westerman-Holstijn, Gelijkheid en Ongelijkheid bij de Mens

256



beschouwd van ontwikkelings-psychologisch Standpunt II (Ressemblance et dis-
semblance chez ’homme du point de vue de 'évolution psychologique). L’auteur
met en lumiére les divergences individuelles par rapport aux manifestations, la
sublimation et le refoulement des tendances psychiques primitives (au sens
freudien). — En outre la revue contient deux études critiques de R.F. Beerling,
Pune sur le livre de Jaspers, Von der Wahrheit, I'autre sur le livre de E. Mayer,
Dialektik des Nichtwissens. — En annexe a la revue paraissent les Annalen van
het Genootschap voor wetenschappelijke Philosophie (Annales de la société de
philosophie scientifique) qui contiennent, dans le numéro présent, un article de
H. Meyer, Het Waarschijnlijkheidsoordeel (Le jugement de probabilité).
N. Luyten

Tijdschrift voor Philosophie. N. V. Vereniging voor wijsgerige
Uitgaven, Leuven.

12¢ année (1950), N° 4: J. Gonda, Brahman, Indische traditie en westerse
Methode (Brahman, tradition hindoue et méthode occidentale). Etude sur le
sens exact de la notion de brahman. — J. Linschoten, Logische en phenomeno-
logische Analyse der Bewegingsverschijnselen (Analyse logique et phénoménolo-
gique des phénomeénes de mouvement). Contre la notion rationnalisée du mouve-
ment, 'auteur tente de donner une description phénoménologique plus prés de
la réalité. — A. Forest, La conversion rationaliste. L’esprit prenant possession de
soi-méme est amené a se dépasser dans la possession du réel.

13¢ année (1951), N° 1: A.Dondeyne, Beschouwingen bij het atheistisch Exi-
stentialisme (Réflexions sur D'existentialisme athée). Malgré son opposition a
une notion trop rationaliste de Dieu, 'existentialisme prépare la voie vers une
affirmation du vrai Dieu. — L. Lavelle, La voie étroite. La découverte de I'étre
dans D’intimité de notre étre propre est la voie étroite mais royale de toute
métaphysique. — F. J. von Rintelen, Der metaphysische Grund des Wertes.
Etude montrant le fondement ontologique des valeurs.

N°2: J. A.J. Peters, Over de Qorsprong van het Woord (Sur I'origine de la
parole). Réflexions sur une métaphysique du langage. — C.A. Van Peursen,
De Philosophie van Martin Heidegger als Wending tot het Zijn (La philosophie
de M. Heidegger comme retour a I’étre). — E. Minkowski, La médiocrité, —
P. Paniker, La novedad que en el concepto de Naturaleza introduce el Cristianismo.
(Comment la notion de nature a changé de sens dans le contexte chrétien). —
En outre, les numéros contiennent des études critiques (J. H. Walgrave, sur le
livre de A. Farrer, Finite and Infinite); des éditions de texte (C. Van Steen-
kiste, Procli elementatio theologica translata a Guilelmo de Moerbeke); des apergus
sur la littérature philosophique dans les domaines de la sociologie, de la philo-
sophie arabe et juive, de la logique et de la philosophie des mathématiques; une
chronique de la vie philosophique; des comptes rendus de congrés et, last not
least, une bibliographie extrémement riche. C’est assez dire la valeur de cette
publication. N. Luyten

17 257



Revue philosophique de Louvain, tome 48, IN°° 19, 20, tome 49,
N9 21, 22, 4 fascicules, 25x 16,5 de 291 p- et 292 p. Editions
de D'Institut supérieur de philosophie de Louvain. Louvain

1950—1951.

La revue encourage I’étude historique et le commentaire des ceuvres du doc-
teur angélique, de ses maitres et de ses disciples, provoque une comparaison
féconde entre le thomisme et les philosophies nouvelles, tout en suscitant des
recherches originales de morale, de logique et de méthodologie.

Philosophie médiévale: H. Holstein: L’origine aristotélicienne de la «tertia via»
(N° 19). La preuve de Dieu par la cause des possibles (soumis a la génération et
a la corruption) n’est ni d’Avicenne, ni de Maimonide, mais d’Aristote; en niant
I’éternité du monde et celle du mouvement, saint Thomas transpose la preuve du
plan temporel au plan métaphysique. G. Verbecke: G. de Moerbecke, traducteur
de Jean Philopon (N" 22). M. n’a pas seulement traduit le troisieme livre du com-
mentaire de Ph. sur le De 4nima, mais un fragment du premier livre. Edition
critique de ce fragment. ¥, Van Steenberghen: L’interprétation de la pensée
médiévale au cours du siécle écoulé (N 21). Théses de I’école rationaliste (Pica-
vet, Prantl, Rougier, Bréhier, etc.) et de I’école catholique (Ehrle, Mandonnet, De
Wulf, Grabmann, Gilson, ete.).

Rapports enire le thomisme et les philosophies contemporaines: B. Pruche: Le
thomisme peut-il se présenter comme philosophie existentielle ? (IN° 19). Philo-
sophie du «consentement a I’Etre», le thomisme se distingue des existentialismes
en ce qu'il explicite «l’existant-en train-d’exister» et non pas «’acte-d’exister»
ou «l’acte-d’existant». A. Dondeyne: Les problémes philosophiques soulevés
dans ’Encyclique «Humani Generis» (IN°s 21, 22, a suivre). Critique de l'idéa-
lisme et du positivisme issus de Descartes, a la lumiére de la description de 1’exis-
tence comme histericité et de intégration de lirrationnel dans une «raison
élargie». Les existentialistes refusant les idées claires, le sentiment et la foi pour
fonder le savoir, ne déprécient-ils pas le concept et le discours ? A. De Waelhens:
La Phénoménologie du corps (N 19). L’A. critique a la suite de Sartre, de Mer-
leau-Ponty, de Marcel, les théories classiques de la sensation et de la perception,
puis décrit I'existence incarnée comme facticité et dépassement, sans se pro-
noncer sur ’apport du thomisme dans une telle conception.

Morale: A. Mansion: L’existence d’une fin derniére de ’homme et la morale
(IN© 20). Ni Platon, ni Aristote n’explicitent cette fin, la béatitude; I’étude de la
nature humaine implique celle de la volonté de Dieu — qui inscrit cette fin dans
le cceur humain -— pour en connaitre les modalités de réalisation. M. Van Vyve:
La mort volontaire {N" 21). Les théologiens affirment le caractére illicite du sui-
cide comme violation des devoirs envers la société, envers Dieu et sol-méme;
mais ces arguments ne sont pas contraignants.

258



Meéthodologie: R. Verneaux: La notion de probléme (N°21). A partir de
Paporie (Aristote), de la question (Heidegger, Sartre), du mystere (Marcel), I’A.
montre, a 'aide de la problématique cartésienne, que le probléme, comme aporie
résoluble par une méthode logique, appartient & la métaphysique comme aux
sciences. P. H. Van Laer: Causalité, déterminisme, prévisibilité et science mo-
derne (N° 20). Le principe de causalité est philosophique, ceux de déterminisme
et de prévisibilité sont scientifiques. J. Zaraguéta: La fonction estimative dans
P'induction empirique (N°©22), Cette fonction inhérente aux sciences qui usent
de la statistique et des probabilités recommande la prudence dans I'interpré-
tation des résultats.

Logique: R. Feys: Les systémes formalisés des modalités aristotéliciennes
(N0 19). Quelques procédés techniques pour le calcul des modalités (nécessaire
et possible). A. Church: Special Cases of the Decision Problem (N° 22). La légi-
timité de la démonstration dans un calcul. G.-Ph. Widmer

Eranos-Jahrbuch. Band 15 (1947), 16 (1948), 17 (1949), 19 (1950).
Herausgegeben von 0. Frobe-Kapteyn. Rhein-Verlag, Ziirich
1948—1951.

'Wie schon in einer fritheren Anzeige miissen wir uns auch im Hinblick auf die
vier weiteren jetzt vorliegenden Biinde dieser Jahrbuchreihe damit zufrieden
geben, die jeweiligen Themata und die daran beteiligten Autoren aufzuziihlen.
Bei aller Verschiedenheit der Betrachtungsweisen bleibt es eine bewunderungs-
wiirdige Leistung der Herausgeberin, immer wieder eine imponierende Einheit
und Geschlossenheit unter den Rednern zu stiften, die man anderswo kaum mehr
finden diirfte. Band 15: Der Mensch (erste Folge). A. Portmann: Das Ursprungs-
problem; K. Kerényi: Urmensch und Mysterium; F. Dessauer: Mensch und
Kosmos; K. L. Schmidt: Homo imago Dei im Alten und Neuen Testament;
H. Rahner: Das Menschenbild des Origines; G. Quispel: La conceptionde’homme
dans la gnose Valentinienne; L. Massignon: L Homme Parfait en Islam, et son
originalité eschatologique; V. White: Anthropologia rationalis (The Aristote-
lian-Thomist Conception of Man); L. Baeck: Individuum ineffabile; Band 16:
Der Mensch (zweite Folge). H. Rahner: Der spielende Mensch; G. Quispel:
L’homme gnostique (La Doctrine de Basilide); G. van der Leeuw: I’homme et
la civilisation; K, Kerényi: Mensch und Maske; J. Layard: The making of man
in Malekula; C. G. Jung: Uber das Selbst; E. Neumann: Der mystische Mensch;
H. Weyl: Wissenschaft als symbolische Konstruktion des Menschen; M. Fierz:
Zur physikalischen Erkenntnis; A. Portmann: Der naturforschende Mensch.
Band 17: Der Mensch und die mythische Welt. G. van der Leeuw: Urzeit und
Endzeit; K. Kerényi: Die Orphische Kosmogonie und der Ursprung der Orphik;
E. O. James: Myth and Ritual; H. Corbin: Le récit d’initiation et Phermetisme
en Iran; E. Neumann: Die mythische Welt und der Einzelne; L. Beirnaert: La
dimension mythique dans le sacramentalisme chrétien; G. G. Scholem: Kabbalah
und Mythus; J. Baum: Darstellungen aus der germanischen Gotter- und Helden-

259



sage in der nordischen Kunst; P. Radin: The Basic Myth of the North American
Indians; A. E. Jensen: Die mythische Weltbetrachtung der alten Pflanzer-
Volker; A. Portmann: Mythisches in der Naturforschung. Band 19: Mensch und
Ritus. K. Kerényi: Dramatische Gottesgegenwart in der griechischen Religion;
L. Beirnaert: La Symbolisme Ascensionnel dans la Liturgie et la Mystique
Chrétiennes; E. Neumann: Zur psychologischen Bedeutung des Ritus; G. G.
Scholem: Tradition und Neuschépfung im Ritus der Kabbalisten: H, Corbin:
Rituel Sabéen et Exégése Ismaélienne du Rituel; M. Eliade: Psychologie et
Histoire des Religions; P. Radin: The Esoteric Rituals of the North American
Indians; L. Massignon: Le rite vivant; A. Portmann: Riten der Tiere; R. Pet-
tazzoni: Der babylonische Ritus des Akitu und das Gedicht der Weltschopfung;
F. J. J. Buytendijk: Zur Phinomenologie der Begegnung. H. Kunz

260



	Besprechungen = Comptes rendus

