
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 11 (1951)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen — Comptes rendus

Aurelius Augustinus: Bekenntnisse. Vollständige Ausgabe, eingeleitet

und neu übertragen von W. Thimme. Artemis-Verlag,
Zürich 1950.

Die klassischen Bekenntnisse Augustins liegen hier in einer neuen vortrefflichen

Ubersetzung vor, in der die früheren deutschen Übertragungen
sorgfältig berücksichtigt werden. Die Anmerkungen Thimmes sind mehr
philologischer Art; wo sie das Verständnis der Sache zu fördern versuchen, halten

sie sich nicht durchwegs auf der Höhe der von Augustin exponierten
Problematik (so die zum 11. Buch). H.Kunz

Nikolaus von Cues: Über den Ursprung. De principio. Deutsch mit
Einführung von M. Feigl. Vorwort und Erläuterungen von
J. Koch. F. H. Kerle Verlag, Heidelberg 1949.

Neben der in der «Philosophischen Bibliothek» des Felix Meiner Verlages
erscheinenden Reihe deutscher Übersetzungen der philosophischen Schriften des

Nikolaus von Cues gibt nun Ernst Hoffmann mit den gleichen Mitarbeitern
zusammen (und ebenfalls im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften)

eine zweite Reihe von Übertragungen heraus, die jene «nach der
theologischen Seite hin ergänzen» und auch die Predigten des Cusanus bringen soll.

Davon liegt hier das erste Bündchen in guter Qualität vor. Es handelt sich um
eine kleine, 1459 entstandene Abhandlung, die «sozusagen die Einleitung zu den

Spätschriften des Cusanus» bildet und das Geheimnis des Gottessohnes, «der
ebenso wie der Vater Ursprung von allem ist», zum Thema hat. Cusanus knüpft
seine tiefsinnigen Spekulationen an den Parmenides-Kommentar des Proklus

an. Sowohl die ausführliche Einleitung der Übersetzerin wie die sehr eingehenden
und gründlichen, sich nicht auf die Quellen und die übrigen Schriften des Cu-

saners beschränkenden Anmerkungen und Erläuterungen Kochs fördern das

Verständnis des nicht leichten Textes erheblich. H. Kunz

Henri Bergson: Zeit und Freiheit; derselbe: Das Lachen; derselbe:
Denken und schöpferisches Werden. Aufsätze und Vorträge.
Westkultur-Verlag Anton Hain, Meisenheim / Glan 1948.

Bei den ersten beiden Büchern handelt es sich um Neudrucke der alten,
seinerzeit bei E. Diederichs-Jena erschienenen Übersetzungen, das dritte ist die

(von L. Kottje besorgte) erstmalige Übertragung des letzten Werkes Bergsons
ins Deutsche. Es enthält eine Reihe von früher publizierten Abhandlungen und
Vorträgen (Das Mögliche und das Wirkliche, die philosophische Intuition, die

Wahrnehmung der Veränderung, Einführung in die Metaphysik, die Philo-

199



sophie von Claude Bernard, über den Pragmatismus von William James, das
Leben und das Werk von Ravaisson), wozu Bergson eine eigene, sehr ausführliche

Einleitung schrieb, in der er die Quintessenz seiner Philosophie nochmals
zusammenfassend darstellte. Die Übersetzung liest sich fließend und gibt die
Klarheit der Bergsonschen Diktion adäquat wieder. H. Kunz

Edmund Husserl: Husserliana. Gesammelte Werke. Band 3: Ideen
zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Philosophie, erstes Buch, herausgegeben von W. Biemel. Martinus
Nijhoff, Haag 1950.

Mit der gleichen editorischen Sorgfalt und in derselben glänzenden
Ausstattung wie die beiden früheren Bände der «Husserliana» ist nun der 3. Band
erschienen, der das erste Buch der «Ideen» enthält. Es handelt sich dabei aber
nicht um einen bloßen Neudruck des zuerst 1913 veröffentlichten Grundwerkes
der Husserlschen Phänomenologie, vielmehr bringt der Band alle wesentlichen
von Husserl am ursprünglichen Text vorgenommenen Erweiterungen und
Umarbeitungen einschließlich Husserls eigenen kritischen Bemerkungen zu jenem.
Es versteht sich von selbst, daß jede künftige Beschäftigung mit Husserl sich an
diese Ausgabe der «Ideen» halten muß. H. Kunz

Jakob Burckhardt: Briefe. Vollständige und kritisch bearbeitete
Ausgabe. Herausgegeben von Max Burckhardt, Band I. Benno
Schwabe & Co. Verlag, Basel 1949.

Die erstmals von Kaphahn bei Kröner herausgegebene Briefausgabe hatte das

große Verdienst, die bis dahin nur in verschiedenen Verlagen zerstreut erschienenen

Briefpublikationen erstmals gesammelt und so geordnet zu haben, daß sie

ein einprägsames Bild von Burckhardt als Freund, Lehrer und Forscher gaben.
Die nunmehr begonnene Gesamtausgabe der Briefe ergänzt aufs schönste die der
Werke und W. Kaegis Biographie. Sie wird noch viel unveröffentlichtes Material
bringen und den Reichtum von Burckhardts Geist und Gemüt denen erschließen,
die sich an diesem letzten großen Humanisten aus der Tradition des Erasmus,
aber doch schon an der Wende der Zeiten, noch zu stärken fähig sind.

Der erste Band reicht bis 1843 und enthält Briefe aus der Jugend und Schulzeit,

den ersten beschwingten Reisen nach Italien, dem Studium in Neuenburg,
Basel, Berlin und Bonn. Ein fast allzu ausführlicher Anmerkungsteil ergänzt die
Brieftexte. Bleistiftskizzen, die sich Burckhardt auf seinen Kunstreisen gemacht
hatte, und Bildnisse seiner Freunde illustrieren den Band. Diese frühen Briefe
sind naturgemäß von ungleichem Interesse, aber alle tragen den Stempel eines
seltenen Menschen, dessen Jugend schon erstaunlich früh das spätere Gepräge des

reifen Mannes anzeigt. Auffallend ist auch, wie frühzeitig, trotz denkbar glücklicher

Lebensumstände, das Motiv der Entsagung anklingt. Einige Briefe des

Zwanzigjährigen bezeugen schon eine Reife der Betrachtung der menschlichen
Dinge, wie sie ihren letzten und schönsten Ausdruck in der zur Verlesung an sei-

200



nem Grab bestimmten autobiographischen Skizze des alten Mannes fand. Die
leidenschaftlich durchlebte Krise der Auseinandersetzung mit der christlichen Theologie

und dem Glauben, das tiefe Bedürfnis nach Mitteilung und Freundschaft,
die frische Arbeitskraft und Aufgeschlossenheit der Studienjahre, die zarte Rücksicht

im Verhältnis zu Angehörigen und Freunden, all dies erschließt uns einen
Menschen, dessen intime Kenntnis für jeden eine Bereicherung sein muß, der

überhaupt noch Briefe zu lesen und zu schreiben vermag. Karl Löwith

Paul Kucharski; Les chemins du savoir dans les derniers dialogues
de Platon. Presses universitaires de France. Paris 1949,401 pages.
Si l'on admet que la critique platonicienne s'oriente aujourd'hui dans deux

directions privilégiées, à savoir l'analyse structurale des procédés dialectiques et
l'étude attentive des derniers dialogues, l'ouvrage de M. Kucharski apparaîtra
comme doublement actuel, puisqu'il examine de façon formelle, indépendamment

de leur contenu, les œuvres du vieux philosophe.
On connaît les difficultés que ces œuvres offrent au lecteur et les discussions

auxquelles a donné lieu la thèse de Lutoslavski d'après laquelle Platon, à partir
du Parménide, aurait renoncé aux Idées. Le Parménide est, sans nul doute, une
charnière dans l'évolution de la pensée platonicienne. Quel sens faut-il donner
à ces pages énigmatiques où le philosophe dirige contre son propre idéalisme des

arguments impressionnants qu'Aristote et la postérité ne feront guère que
reprendre en variations diverses M. Kucharski a compris que, pour répondre à

cette question, il convenait de s'attacher avec une attention patiente et méticuleuse

à la lettre des derniers dialogues. Son livre, nourri de substance platonicienne,

prodigue d'analyses fines et judicieuses, témoigne d'une remarquable
familiarité avec son beau et grave sujet.

Les conclusions sont importantes : elles tendent à distinguer dans les Dialogues
deux conceptions successives et irréductibles de l'Intelligible, à opposer en quelque

sorte Platon à Platon. Le philosophe aurait d'abord conçu l'Idée comme
elôoç, c'est-à-dire comme l'unité d'une pluralité d'objets désignés du même nom,
comme une essence transcendante et unique obtenue à partir d'une multiplicité
d'homonymes.

Après le Parménide, qui porte un coup mortel à ce réalisme idéal, Platon
aurait élaboré une théorie nouvelle de l'intelligible, conçu comme l'unité d'un
genre, c'est-à-dire comme le fond commun d'une pluralité d'objets désignés de

noms différents. Cette nouvelle Idée, ou iôéa, proche de q><b<nç et d'ovoia, s'obtient

par une démarche de divisions, de rassemblements et de dénombrements opérée
à partir d'hétéronymes ; les derniers dialogues en donnent de nombreux exemples.

Il y aurait donc eu substitution d'une conception à une autre. L'sfôoç ne serait

pas devenu iôéa par transformation progressive, à la manière d'un concept
envisagé d'abord en compréhension, dans son isolement qualitatif, puis ensuite
élargi en extension. La découverte de Viôéa implique un processus d'abstraction
et de généralisation radicalement nouveau. Nous avons donc sous le nom d'Idée,
d'une part, une sorte de monade fermée sur elle-même, d'autre part, une essence

201



communiante, dont la fonction consiste à rassembler les hétérogènes en se divisant

elle-même.
A ce changement dans la conception de la réalité intelligible correspond une

opposition de méthodes. Dans les dialogues du premier groupe, la science se

fonde sur la réminiscence qui rattache le sensible à l'Idée innée, conçue dans son
isolement substantiel. Les dialogues du dernier groupe mettent en jeu une faculté
de division et de rassemblement, rattachant, non le sensible à l'inné, mais

l'inconnu au connu. A la science d'origine innée fait place une science classificatrice,
inspirée à Platon par Hippocrate. La notion d'Idée-Genre, qui se substitue à

celle d'Idée-Monade «frise une épistémologie assez proche de l'empirisme (379)».

L'évolution de Platon se ramène au schéma suivant: «La théorie de

Yelôoç ou de l'archétype métaphysique, sans usage dans l'étude des phénomènes

et de la contexture de toutes choses, cède la place à une conception inspirée par
le point de vue ,naturaliste' et dans laquelle le sentiment de la science innée,
ou de la part qui y revient au Sujet, s'efface devant la richesse et la complexité
de l'Objet (380).»

Platon aurait donc élaboré d'abord l'eZôoç à partir du concept (M. Kucharski
rejette la thèse de Stenzel, profonde et juste à notre avis, selon laquelle l'Idée
aurait été formée, dans sa première phase, à partir de la notion d'arétè; v. p. 382

note); puis, comprenant l'insuffisance d'une pareille théorie, il l'aurait écartée
dans le Parmênide. Il y restera fidèle cependant, puisqu'elle réapparaît dans le

Timée, mais c'est alors sur le plan mythique qu'elle se situe. Rationnellement
la Forme-Eidos est dépassée et ne joue plus aucun rôle. Sous réserve des

intermèdes mythiques, qui lui font encore une place, le réalisme idéaliste s'est effacé

définitivement devant un empirisme classificateur.

Telle est la thèse de M. Kucharski, dont l'originalité n'a pas besoin d'être

soulignée. Et pourtant, quelle que soit l'intelligence de la démonstration et la
richesse de la documentation, nous ne pouvons nous y rallier. Car la coupure
établie par l'auteur entre les deux conceptions de l'intelligible nous paraît
artificielle. Interpréter l'stôoç des premiers dialogues comme une sorte de monade

incommunicable, c'est trahir Platon, c'est méconnaître le sens du Protagoras,
dont l'effort consiste à démontrer que les parties de la vertu: justice, sainteté,

courage et modération, forment un ensemble homogène «comme un lingot d'or»
(329 d). Prétendre ensuite que Viôéa s'obtient à partir du concept, bien plus à

partir d'un groupe d'homonymes, c'est rendre inexplicable la transcendance de

l'Idée, c'est faire jouer au langage un rôle que Platon n'aurait jamais reconnu,
lui qui, loin d'asservir la pensée à la parole et à l'écriture, ne manque pas une
occasion de mettre ses disciples en garde contre les pièges qu'elles nous tendent.

Certes l'intérêt de Platon se porte de plus en plus, avec les années, vers les

choses concrètes. Mais ce concret, c'est toujours à partir de Fttdoç qu'il l'organise,

par une opération qui rappelle l'action du Démiurge. La dialectique a
toujours comporté deux démarches distinctes, dont l'équilibre s'est modifié,
certes, mais n'a pas été rompu. Au début tout l'accent était mis sur l'ascension

vers l'Idée justifiante, dont la forme la plus haute est le Bien. A partir du
Parmênide, la dialectique se renverse en quelque sorte, et l'accent porte sur la des-

202



cente vers l'Idée justifiée, vers l'essence particulière, dont le cheveu, la boue et
la crasse sont les exemples les plus humbles Parménide, 130 c). Mais il n'y a pas
de coupure. L'erreur de M. Kucharski, c'est d'avoir, en dépit de son titre, interprété

les Dialogues d'une manière statique. Dès lors l'tôéa lui apparaît une
création nouvelle que rien ne rattache à l'slôoç. Or, en fait, l'e«5oç se maintient
comme justification nécessaire de 1Hôéa. Les définitions particulières du Sophiste,
du Politique, du Philèbe et des Lois sont obtenues, non par voie empirique, encore

que l'observation joue un certain rôle en la matière, mais par une réorganisation
du réel à partir des Idées premières.

Ily a donc chez Platon un passage constant d'etôoç à lôéa, de l'Idée justifiante
à l'Idée justifiée, de l'Essence pure au mixte. Cela crée certes une ambiguïté,
semblable à certains égards à celle qu'on découvre chez Husserl entre les essences

régionales et les essences particulières. Mais cette ambiguïté même engendre le

mouvement dialectique.
Il est regrettable qu'une étude aussi dense et aussi riche, qui restera longtemps

un instrument utile à la connaissance des derniers Dialogues, aboutisse à des

conclusions qui nous paraissent incompatibles avec la lettre et l'esprit du
platonisme. René Schaerer

Hans Rudolf Neuenschwander: Mark Aurels Beziehungen zu Seneca

und Poseidonios. Noctes Romanae — Forschungen über die
Kultur der Antike. Verlag Paul Haupt, Bern und Stuttgart 1951.
Mit der heutigen Absage an das mechanistische Weltbild hat ein früher Gegner

des (epikuräischen) Mechanismus, Poseidonios, der große Künder eines

lebensdurchfluteten, allumfassenden Kosmos, eine ganz neue Bedeutung und Wertung
erfahren. Wie sein Gedankengut ausgewertet und weiterentwickelt wurde und
so verschiedene Philosophen wie Mark Aurel und Seneca miteinander verbindet,
interessiert uns heute besonders. Dieser Fragestellung geht die vorliegende
Arbeit mit großer Sachkenntnis und eingehendem Quellenstudium nach — sie

erhellt philosophie-historische Zusammenhänge und zeigt, wie von der

kosmischen Verbundenheit her Ethik und Liebe zum Schicksal des Philosophenkaisers

zu deuten sind. So gewinnt sie mit vier Hauptteilen: Grundlegung, Ethik,
Theodizee und amor fati eine wertvolle Ausgangsposition für die Interpretation
der einzigartigen «Selbstbetrachtungen» und führt die bisherigen Deutungen
Mark Aurels in vortrefflicher Weise weiter. Neuenschwanders Untersuchung
darf durch ihr solides altphilologisches und philosophisches Fundament der

Anerkennung weiter Kreise gewiß sein. Josef Rattner

Paul Wilpert: Zwei aristotelische Frühschriften über die Ideenlehre.
Verlag Josef Habbel, Regensburg 1949.
Das bemerkenswerte Buch des katholischen Philosophen sucht aus den bei

Aristoteles selbst und vor allem in den antiken Aristoteles-Kommentaren
nachweisbaren Resten den systematischen Inhalt zweier verlorener Schriften des

jungen Aristoteles über die Lehre Piatons zu rekonstruieren. Die eine ist die
Aristotelische Nachschrift der berühmten Altersvorlesung Piatons «Über das

203



Gute», zu der Wilpert schon 1941 im «Hermes» (Bd. 76) ein umfangreiches
«Fragment» bei Sextus Empiricus (adv. math. X 249—276) glaubte nachweisen

zu können. Setzt man statt «Fragment» «Bericht aus erster Hand», so wirkt
der Nachweis überzeugend, wiewohl anderseits bedenklich anmutet, daß an

wichtiger Stelle (X 261) eine Überarbeitung des Berichtes im Sinne des

spätantiken Prinzipienmonismus schon in der Quelle des Sextus angenommen werden
muß (S. 173 fF.). Die andere Schrift ist die, wie Wilpert annimmt, kurz nach
Piatons Tod verfaßte, erste kritische Auseinandersetzung des Aristoteles mit der
Ideenlehre des Meisters, «Uber die Ideen», die noch den entsprechenden
Ausführungen der «Metaphysik» zu Grunde liegt.

Wilpert befragt damit die ältesten Zeugnisse, die uns auf Seiten des Schülers
über die Entwicklung der Philosophie von Piaton zu Aristoteles Aufschluß geben
können. Er verzichtet zwar ausdrücklich auf eine Einordnung der untersuchten
Schriften in diesen weitern Zusammenhang und will nur das in ihnen enthaltene
Material darbieten; dennoch deutet er in der Beschränkung, die ihm die
philologische Exaktheit auferlegt, ein Bild dieser so sehr im Dunkel liegenden Phase
der Geschichte der klassischen Philosophie an. Dabei wird erneut deutlich und

jetzt auch im einzelnen greifbar, wie kontinuierlich die Linie verläuft, die die
Philosophie der Platonischen Dialoge durch die indirekt überlieferte, in den

Dialogen nur andeutungsweise faßbare Alterslehre Piatons hindurch mit den

Anfängen und der reifen Gestalt der Aristotelischen Ontologie verbindet. Auch
für das Verständnis des weitern Ganges der griechischen Philosophie sind die

Resultate Wilperts bedeutsam; denn sie bestätigen, daß man die Anfänge des

Neupythagoreismus und damit auch des Neuplatonismus durchaus in der alten
Akademie zu suchen hat.

Was man dem Buch an manchen Stellen wünschen möchte, wäre ein tieferes

Eindringen in den philosophischen Problemgehalt. So ist etwa die Formulierung
der «Streitfrage der Piatonforschung, ob Piaton den Ideen Existenz zuschrieb»
(S. 38) bedenklich schief. Mit der Festlegung des Ideenverständnisses in der
Akademie auf den «Allgemeinbegriff» (S. 91 Anm.) ist wenig — oder doch

wenig Richtiges — gesagt. Auch wäre zu fragen, ob die Parteinahme des

Verfassers zu Gunsten der Aristotelischen Kritik ihm nicht manchmal den Blick für
die Tiefe der Alterslehre Piatons getrübt hat. Davon abgesehen aber darf die

sorgfältige und übersichtliche Darstellung Wilperts, die vor allem durch die in
die Einzelheiten gehende Interpretation des reichen Materials wertvoll ist, als

der seit den Arbeiten Stenzeis hervorragendste Beitrag zur Erforschung der

«ungeschriebenen Lehre» Piatons und ihrer Bedeutung für die Aristotelische
Metaphysik bezeichnet werden. Wilperts Buch wird einen wichtigen Ausgangspunkt

für die weitere Forschung bilden. Gerhard Huber

Wilhelm Kamiah: Christentum und Geschichtlichkeit. Untersuchungen

zur Entstehung des Christentums und zu Augustins
«Bürgerschaft Gottes». Zweite, neubearbeitete und ergänzte Auflage.
W. Kohlhammer-Yerlag, Stuttgart und Köln 1951.
Es handelt sich um die 2. neubearbeitete Auflage eines zuerst 1940 unter dem

Titel: «Christentum und Selbstbehauptung» erschienenen Buches, in welchem

204



Kamiah seine historischen Untersuchungen zur Entstehung des Christentums
und zu Augustins «De civitate Dei» darlegt. Tragend und leitend ist dabei die
Überzeugung, «daß es heute auf eine vernünftige Aneignung der christlichen
Wahrheit ankommt», und dieser Aneignung sollen die Studien vorbereitend
dienen. «Dabei wird das Mißverständnis nicht aufkommen dürfen, es könne
solche Aneignung so etwas wie den Besitz der Wahrheit erreichen, der dann auf
das jeweils jetzt zu erneuernde Vernehmen nicht mehr angewiesen wäre». Kamiah

gibt der «Vernunft» den seit der Aufklärung verschwundenen ursprünglichen

Sinn des «Vernehmens» zurück, und fragt: «Sollte vielleicht gerade die

Vernunft als wahre, nämlich vernehmende Vernunft die Allgemeinheit des

Menschen als die Allgemeinheit der versagenden Eigenmächtigkeit sehen müssen,
somit aber als die dialektische Allgemeinheit der Besonderung und der Geschichtlichkeit?

Denn im Versagen erweist sich ja immer die eigenmächtige Besonderung,

die erst in der Aufhebung ihr Ende findet». In einem ersten Teil zeigt der
Verfasser die Faktoren, die zur Entstehung des Christentums beigetragen haben:
die Überwindung der israelitisch-jüdischen Geschichtlichkeit, die erste Ausbildung

einer christlichen Geschichtlichkeit, die Selbstbehauptung gegen das

Heidentum mittels einer christlichen Philosophie und gegen die Ketzerei,die
durch den Bischof Kallist bewirkte Wende. Während sich hier Kamiah vorwiegend

auf die sekundäre Literatur stützt, enthält der zweite Teil eine
außerordentlich gründliche und sorgfältige Interpretation von Augustins «Bürgerschaft

Gottes», in der eine Reihe von (zumal seit Harnack überlieferten)
Fehldeutungen und -urteile ins Licht gerückt und revidiert werden. Das ganze Buch
erweckt eine fast erregende Anteilnahme, nicht zuletzt deshalb, weil es dem

Autor offensichtlich zuletzt nicht um distanzierte, kühle historische Forschung,
sondern um ein existentielles Anliegen geht, was zum Beispiel auch die
eingestreuten kurzen Konfrontationen mit der gegenwärtigen Situation bezeugen. Im
Hinblick darauf wäre dann freilich zu bedenken, ob die Verwerfung der

eigenmächtigen, vermessenen, emanzipierten Vernunft der Aufklärung berechtigt ist,
oder ob diese nicht doch eine genuine Möglichkeit der Vernunft entdeckt und

herausgestellt, obzwar zugleich einseitig übertrieben und ihren auch bestehenden

vernehmenden Charakter verkannt hat. H. Kunz

Jakob Amstutz: Zweifel und Mystik, besonders bei Augustin. Verlag
Paul Haupt, Bern 1950.
Als Brenn- und Ausgangspunkt philosophischer Bemühungen spielt der Zweifel

im abendländischen Denken seit Augustin eine wesentliche Rolle, über
Descartes Cogito, der Wiege des modernen Rationalismus, bis zum umfassenden

Zweifel, mit dem der moderne Existentialismus die Nachfolge Kierkegaards
angetreten hat. Die vorliegende Studie gliedert sich in zwei Teile: nach etymologischen

und systematischen Begriffserklärungen stellt sie eine Reihe «zweifelnder

Denker» einigen Mystikern gegenüber, wobei Zweifel und Mystik in engen
Zusammenhang gebracht werden. In diesem historischen Teil finden sich

Erörterungen über Augustin, Eckehart, Montaigne, Pascal, Descartes und — in
kühnem Sprung über Jahrhunderte — Heidegger; der Hauptteil der Arbeit ist

205



aber der Untersuchung des Augustinischen Denkens gewidmet, das der Verfasser
detailliert herauszuarbeiten versucht. Während der Cartesische Zweifel profan,
der der Existenzphilosophie teilweise anti- oder areligiös genannt werden darf,
handelt es sich bei Augustin um einen «frommen Zweifel», eine Art diskursives
Denken, ein innerliches Fragen und Antworten, das letztlich in eine Gewißheit
des göttlichen Gegenübers einmündet, respektive aus ihr hervorgegangen ist.
Der Augustinisclie Zweifel erinnert mehrfach an den Erkenntnisweg der Mystiker,

die aus dem Gegenständlichen ins Ungegenständliche vorzudringen bemüht

waren; in diesem Sinne zeigt Amstutz bedeutsame philosophiegeschichtliche
Relationen auf, die wechselseitige Abhängigkeiten in ein helles Licht rücken und
das Problem des Zweifels — vor allem im Hinblick auf die religiöse Sphäre —
in gründlicher Argumentation diskutieren. Josef Rattner

Pierre Lachinze-Hey : Les origines cartésiennes du Dieu de Spinoza.
2e édition. Vrin. Paris 1950. 288 pages.
Les historiens de la philosophie seront heureux d'apprendre la réédition de

cette savante étude (lre édition, 1932). Elle dégage, au cours d'une démonstration

serrée, l'originalité de Spinoza par rapport à Descartes, en se fondant
principalement sur un dialogue inséré dans le Court Traité, mais antérieur à lui, et sur
le Court Traité lui-même. Parti d'un panthéisme de nature stoïcienne, Spinoza
a pris conscience, en méditant Descartes, des exigences de sa propre doctrine.
La conception de l'univers comme système intelligible doit beaucoup à la
conception cartésienne des substances et des modes. L'originalité de Spinoza apparaît

dans le fait que, sur la plupart des points où il fut marqué de l'influence
cartésienne, il sut en prolonger les lignes, allant plus loin que Descartes dans

l'application de méthodes qu'il avait reçues de lui. René Schaerer

René Taton: L,œuvre mathématique de G. Desargues. Textes publiés
et commentés avec une introduction biographique et historique.
Presses universitaires de France. Paris 1951.
Tous ceux qui ont lu avec intérêt l'Essai sur les coniques de Pascal seront

heureux des lumières nouvelles que ce volume projette sur le devancier de Pascal.

En effet, M. Taton a pu mettre la main sur un exemplaire original du Brouillon

project qu'il édite en le faisant précéder d'une introduction explicative.
Dans celle-ci, il montre comment Desargues sut dégager les principes

géométriques servant de base aux différentes techniques concernant le tracé des

épures de coupe des pierres et la construction des cadrans solaires. Desargues
fut ainsi après Dürer un précurseur de la géométrie projective. Il sut comprendre,
par exemple, la similitude profonde entre droites concourantes et droites parallèles

et voir que les coniques étaient «des sections de cônes particuliers, possédant
la propriété fondamentale d'être coupés par certaines directions de plans
privilégiées suivant des cercles. Dès cet instant, l'essentiel de sa doctrine était conçu;
les propriétés communes aux trois coniques appartenaient également au cercle

et il suffisait pour les découvrir de chercher parmi les propriétés de cette
dernière courbe celles qui se conservaient par perspective» (op. cit. p. 96).

206



C'est ainsi que Desargues fait prévoir Monge avec qui il a en commun le sens
de l'espace, les préoccupations d'ordre social et l'union constante et harmonieuse

des principes théoriques s'alliant à la pratique.
Mais l'œuvre de Desargues ne connut pas le succès qu'elle eût mérité, d'une

part, à cause de l'invention de termes nouveaux: rameaux, ramures et brins

pour désigner différents segments de droites, d'autre part, à cause de son style
à la fois trop concis et obscur, enfin parce que ses découvertes furent éclipsées

par le succès de la géométrie analytique cartésienne.
Le philosophe des sciences aura le plus grand intérêt à voir s'élargir la notion

du géométrique du siècle de Desargues à celui de Monge auquel est consacrée

la grande thèse de M. Tatou (L'œuvre scientifique de Monge. Presses universitaires

de France. Paris 1951)1. Tandis que pour Desargues et Descartes il fallait
opter entre la méthode projective ou celle de l'analyse, pour Monge au contraire
il s'agit d'une coopération étroite entre les diverses branches géométriques : pure
ou synthétique, analytique et infinitésimale. Dans ce volume, M. Taton montre
avec perspicacité comment on trouve unis en Monge les deux apports de Desargues

et de Descartes. L'auteur suit, au cours des 400 pages environ que comporte
ce volume, les diverses faces du génie si multiple de Monge et montre que sur
presque tous les terrains scientifiques il fut un précurseur.

Voici le plan de l'ouvrage: vie et carrière scientifique de Monge, la géométrie
descriptive, la géométrie analytique, la géométrie infinitésimale, géométrie pure
et géométrie moderne, l'analyse mathématique, les autres travaux scientifiques
de Monge (mécanique, physique, chimie, météorologie), enfin la personnalité de

Monge est diagnostiquée comme un ferment intellectuel devant s'ajouter à celui
de ses écrits: «Son enthousiasme pour la géométrie se communiqua à toute une
pléïade de jeunes chercheurs qui, renversant partiellement le courant purement
analytique issu des grandes découvertes du XVIL siècle, réintroduisirent l'esprit
géométrique dans la vie de la science Enfin Monge est un des savants dont
les efforts préludèrent à la création de la physique et de la chimie moderne»

(p. 375).
Les philosophes qui savent à quel point les rapports entre sciences, histoire

des sciences et philosophie sont féconds, seront reconnaissants à M. René Taton
de leur apporter deux études si claires et si vivantes. Antoinette Virieux

Hans M. Wolff: Goethes Weg sur Humanität. A. Francke AG.
Verlag, Bern 1951.
Eine Auseinandersetzung mit diesem neuen Werk über Goethe wird auf jeden

Fall fruchtbar sein — auch für den, der sich dem Urteil des Verfassers nicht in
allen Stücken anschließen kann. Wolff vertritt die Auffassung, Goethe habe zu
einer Reihe von Werken, vornehmlich zum Wilhelm Meister und Tasso, bereits
viel früher einen ersten Plan entworfen, als wir dies nach den bekannten
Zeugnissen anzunehmen geneigt sind. Insofern nun Wolff weniger bekannte Angaben
zu verwerten weiß, vermag er uns auf Grund dieser äußeren, historisch-biogra-

1 Ouvrage muni d'un tableau d'ensemble de l'œuvre scientifique de Monge, d'une bibliographie
générale et d'un index alphabétique.

207



phischen Tatsachen von der Richtigkeit seiner Ansicht zu überzeugen. Weniger
überzeugend scheint uns aber sein Versuch, das Bestehen solcher «Urfassungen»
auch von innen, das ist vom Werke selbst her zu begründen.

Der Verfasser geht zuversichtlich von der Annahme aus, der erste Entwurf
eines Werkes sei etwas Einheitliches, die Handlungen der einzelnen Personen
zunächst in sich widerspruchsfrei. Wo sich in den uns bekannten Dichtungen
Goethes solche Einheitlichkeit und Widerspruchsfreiheit nicht findet, muß daher
nach Wo Iii die Vermengung verschiedener Pläne und Entwürfe stattgefunden
haben; in einer «ersten Fassung» hätten sich diese Widersprüche noch nicht
ergeben. — Das scheint uns nicht zwingend. Denn warum soll nicht auch der
erste Plan zu einer großen Dichtung, oder vielleicht sogar gerade er, verschiedene
Ansätze zur Weiterführung der Handlung enthalten haben, von denen noch
keiner dem Dichter als der einzig richtige sich gezeigt hätte Leben die Personen
denn nicht als «schwankende Gestalten» vor seinem innern Auge, denen ein
fester Umriß gerade bei den ersten Versuchen, sie ins Werk zu bannen, noch
fehlen mag? Wo es sich aber gar um so rätselhafte Wesen wie Mignon oder den
Harfner handelt, wird jeder Versuch, die einzelnen Taten und Äußerungen
dieser Gestalten in eine fest zusammenhängende und übersichtliehe Linie rücken
zu wollen, scheitern. Mignons Lied etwa: «Heiß mich nicht reden, heiß mich
schweigen! Denn mein Geheimnis ist mir Pflicht» ist aus einem tieferen Grunde
und Lebensbereiche heraus erwachsen, als daß es sich, wie Wolff wahrhaben will,
aus der Annahme, «daß Mignon ursprünglich Wilhelms und Marianes Kind
war», «erklären» ließe.

Oder ein anderes Beispiel aus den uns nicht überzeugenden Beweisführungen
des Verfassers. Wolff zitiert aus Wilhelm Meisters theatralischer Sendung: «Es

war Sonntag geworden, und Wilhelm hatte sich noch nicht wieder zu Hause
sehen lassen. Sein Schwager legte es aus, wie es auch wirklich war, daß er die

Zeit theils zur Versöhnung der Familie, theils zu seinem Vergnügen würde
angewendet haben. Es war ein Festtag, und jedes wünschte spazieren zu gehen.»
Dazu meint der Verfasser: «Die sinnlose Wiederholung: ,Es war Sonntag
geworden. Es war ein Festtag' läßt schließen, daß diese Stelle ursprünglich
hieß: ,Es war Sonntag geworden, und jedes wünschte spazierenzugehen'; was
dazwischen steht, ist offensichtlich später eingeschoben worden, um eine

Verbindung mit den beiden vorangehenden Kapiteln herzustellen.» Nun ist aber der
Satz: «Es war ein Festtag» nach unserm Empfinden «offensichtlich» kausal zu
verstehen (man lese sich die Stelle nur einmal laut vor) im Sinne eines: «Da es,

wie gesagt, ein Festtag war .» Goethe vermeidet hier den logisch
unterordnenden Satzbau, der etwas pedantisch gewirkt hätte, und zieht die parataktische

Fügung vor: seinem damaligen Stile und dem frischen, naiven Ton der

Erzählung entsprechend.
Doch es prüfe, von Wolff dazu herausgefordert, ein jeder selbst, wie w eit er

die Gestalten der Goethischen Werke in ihren verschiedenartigen, durchsichtigen
oder geheimnisvollen Lebensäußerungen «begreift»; und er vergegenwärtige
sich an Hand von Wolffs Darstellung aufs neue und mit einem tieferen, geweckteren

Verständnis «Goethes Weg zur Humanität». Maria Bindschedler

208



Karl Löwith: Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im
Denken des neunzehnten Jahrhunderts. Marx und Kierkegaard.
Zweite Auflage. Europa-Verlag, Zürich/Wien o. J.
Es bedarf gewiß keines empfehlenden Wortes mehr für dieses hervorragende

Buch Löwiths, in welchem jene in den üblichen historischen Darstellungen der

Philosophie nur am Rande behandelten geistigen Bewegungen des 19.
Jahrhunderts mit souveräner Sachkenntnis herausgearbeitet werden, die für unsere
Gegenwart entscheidend geworden sind. Er sagt im Vorwort zur 2. Auflage des

zuerst 1941 erschienenen, Husserl gewidmeten Werkes: «Die zehn ereignisreichen

und nun so armen Jahre, welche seit der Abfassung dieser Studien
vergangen und doch so gegenwärtig sind, veranlaßten den Verfasser, in dieser neuen
Auflage einige Veränderungen vorzunehmen, die hauptsächlich aus Weglassungen

und Kürzungen bestehen». Außerdem sind nun die Anmerkungen in einem
Anhang zusammengefaßt und einige seit der ersten Auflage erschienene
einschlägige Werke nachgetragen worden. H. Kunz

Max Bense: Hegel und Kierkegaard. Eine prinzipielle Untersuchung.
Staufen-Verlag, Köln und Krefeld 1948.
Alle Identitäten bei Hegel können auf die Identität von Denken und Sein

zurückgeführt werden, alle bei Kierkegaard auftretenden Sprünge (z. B. der
zwischen Quantität und Qualität) wurzeln im «fundamentalen Sprung zwischen
Sein und Denken». Am Leitfaden dieser zwei Thesen entwickelt Bense die
Gegensätzlichkeiten zwischen Hegel und Kierkegaard, wobei der kritische Maßstab der
modernen mathematischen Logistik entnommen wird. Ziel ist die «Vereinbarung»

von «System und Existenz», d. h. der großen, beherrschenden
Problemkomplexe des 19. Jahrhunderts und der «Quellgeister» von Hegel und Kierkegaard

: Leibniz und Pascal. Bense glaubt, mit seiner Abhandlung den Grund zu
dieser Vereinbarung gelegt zu haben, indem er einerseits die beiden
Problemkomplexe geistesgeschichtlich genau aus den Quellen entwickelt «und als

signifikant für unsere philosophische Situation zu erkennen» gegeben, und andererseits

gezeigt hat, «daß es eine Metaphysik (d. h. eine Menge metaphysischer
Elementarsätze) gibt, die einem System (d. h. einer Folge von Disziplinen) vorangeht,

das auch die Existenzphilosophie involviert». In diesen weiträumigen
Problemen dokumentiert sich «der unvermeidliche Zusammenstoß zwischen der
logischen Forschung in der Philosophie, die von Plato über Pascal, Descartes,
Leibniz, Bolzano zu Frege, Peirce, Schröder, Hilbert, Lukasiewicz und Scholz
verläuft und der existentiellen Denkweise, die von Sokrates, Augustinus, Pascal

zu Kierkegaard sich hinzieht. Die axiomatisch-deduktive Methodologie der
modernen Wissenschaft hat sich in ein wohlbestimmtes, systematisches Verhältnis
zum existentiellen Denken gesetzt, um einerseits den systematischen Gesichtspunkt

in der Philosophie durchzusetzen und um andererseits die Selbstauffassung
des Menschen als ,Existenz' wirklich auf Philosophie beziehen zu können». Das
alles wird in einem wunderlichen Gemisch von umständlicher sich wiederholender
Präzision und kecker geistreicher Behauptung vorgetragen. H. Kunz

14 209



H. Knittermeyer : J. Burckhardt. Deutung und Berufung des

abendländischen Menschen. S. Hirzel Verlag, Zürich 1949.

Diese neue Darstellung will nichts Neues bringen, wohl aber den wesentlichen

Anspruch Burckhardts, von uns gehört zu werden, eindrücklich herausstellen.
Dies gelingt ihr aufs trefflichste, weil sie sich bescheidet, nichts Eigenwilliges
und Kritisches hinzuzugeben, sondern ausschheßhch B. selbst sprechen zu lassen.

Das Eigene des Verfassers äußert sich nur in einer behutsamen Verstärkung der
Einsichten B.s, die sich auf das Schicksal des abendländischen Menschen beziehen.

Die Einleitung des Buches hält sich vor allem an B.s Unterscheidung der drei
Potenzen der Weltgeschichte: Staat, Religion und Kultur, um auf dieser Grundlage

seinen Begriff von der Geschichte herauszuarbeiten und seine Anschauung
der Antike, des Mittelalters und der Neuzeit zu artikulieren. B. ist für K. ein
Mensch der Erkenntnis, keiner der ganz Großen, die die Welt auf neue Grundlagen

stellen, dafür um so mehr unser Zeitgenosse, ein hervorragender und klar
sehender, der die Wirkhchkeit zu wägen und die Zukunft zu durchschauen
verstand. «Er beschwört uns nicht, und er beschämt uns nicht.» Er zieht uns
vielmehr in ein sehr kluges und ernstes Gespräch hinein, in dem es um verständige
Überlegungen geht. Getreu dem Grundsatz, daß eine Interpretation keine
gewaltsame Eindeutung, sondern eine umsichtige Auslegung sein soll, behandelt K.
einleitungsweise den Menschen Burckhardt an Hand einer musterhaften
Auslegung der wenigen Sätze von B.s später autobiographischer Skizze, desgleichen
seine undogmatische Definition der Kultur. So hat man nach dem Lesen von K.s
Buch den Eindruck, daß dies schon alles von B. selbst gesagt worden sei, aber es

mußte eben doch erst deutlich von einem andern gesagt werden, um die verborgene

Tragweite der unscheinbaren Formulierungen B.s ganz zu ermessen.

Infolge dieser getreuen Anschließung des Darstellers an den Dargestellten
teilt er freilich auch die Schwächen des Burckhardtschen Humanismus und dies

um so mehr, als die geschichtliche Situation seit B. so viel radikaler und heilloser
geworden ist. Gewiß ist es etwas Großes, daß ein um geschichtliche Schicksale
Wissender wie B. den Mut hatte, «seine Zeitgenossen in eine völlig offene Situation

zu entlassen» und nur Fragen zu stellen, ohne eine Antwort zu geben. Aber
wer unter den Gebildeten von heute könnte noch so eindeutig B.s Überzeugung
teilen, daß Historie und Philosophie «und einige andere schöne Sachen» zu den
«sehr wenigen trockenen Felsen» gehören, zu welchen «die Flut der Zeitlichkeit
nicht steigen darf, weil sie der Erkenntnis als solcher zur Zuflucht dienen»? Die
Zeitlichkeit ist längst bis ins Sein der Philosophie gestiegen und keine
unbestimmte Hoffnung kann die Gefahr des Abendlandes bannen. K. beschließt seine

Darstellung mit einer christlich betonten Auslegung von B.s letzter humaner
Bitte an das Schicksal: «Um Pflichtgefühl für das jedes Mal Vorliegende, um
Ergebung in das Unvermeidliche und — wenn die großen Fragen der Existenz
auf uns zukommen — um klare, unzweideutige Stellung derselben.» B. hat in
seiner Lehre von der «Taxation des Lebens» diese letztlich entscheidenden Fragen

für sich persönlich gestellt und klargestellt. Aber kann seine Fragestellung

210



ohne weiteres übernommen werden, ohne eine grundsätzliche Revision gerade
des neuzeithchen Historismus und Humanismus, der B.s Werk und K.s Darstellung

trägt Karl Löwith

Alfred Kastil: Die Philosophie Franz Brentanos. A. Francke AG.
Verlag, Bern 1951.

Das Interesse für die Philosophie von Franz Brentano ist in den letzten
Jahrzehnten mehr und mehr gewachsen. Dies ist nur zum Teil der Überzeugungskraft
und der Aktualität von Brentanos Hauptwerken, unter denen die «Psychologie
vom empirischen Standpunkt» wohl den vordersten Rang einnimmt, zuzuschreiben

— von ebensolcher Wichtigkeit wie die Leistungen des bedeutenden
Philosophen ist die Tatsache, daß er in hervorragender Weise schulbildend gewirkt
hat, und dadurch das philosophische Denken der Gegenwart weitgehend beeinflußt.

Von der Brentanoschen Schule, die die Anregungen des Meisters in
mannigfachen Variationen aufgenommen hat, ist — ähnlich wie bei derjenigen
Hegels — zu sagen, daß in ihr alle Schattierungen von rechts bis links vertreten
sind. Der ultramontane, ehemalige deutsche Reichskanzler Graf Hertling zählte
sich zu ihr wie der aus seinen Wiener Jahren her mit Brentano befreundete
Thomas Masaryk, der liberale Schöpfer des modernen tschechischen Staates. Der
Schweizer Sprachphilosoph Anton Marty und der bekannte deutsche Tonpsychologe

Karl Stumpf, der Sinnespsychologe Franz Hillebrand, ferner Alexius Mei-
nong und Edmund Husserl mit der Gegenstandstheorie und der Phänomenologie
oder Reinen Logik, der Werttheoretiker und Gestaltpsychologe Christian Ehrenfels

— sie alle gehören der ersten, unmittelbaren Schülergeneration von Franz
Brentano an. Obschon sie sich auf verschiedenen Wegen von ihrem Lehrer
entfernten, haftet ihnen ein charakteristischer Zug an, der immer wieder auf eine

ursprüngliche Verbundenheit mit Brentanos Denken hinweist.
Alfred Kastil, bekannt durch die zusammen mit Oskar Kraus sorgfältig

betreute Gesamtausgabe des Brentano-Werkes sowie durch einige Arbeiten zur
Erkenntnistheorie, gehört ebenfalls zum engeren Kreis von Brentanos Schülern,
die den Meister noch persönlich gekannt haben und durch jahrzehntelange
Bemühungen in den Geist seiner Lehre einzudringen bemüht waren. Die vorliegende
zusammenfassende Darstellung war nur möglich auf Grund jener vollständigen
Beherrschung aller Einzelheiten der Brentanoschen Philosophie, die Kastil
durch intensivste Beschäftigung mit ihr mehr als ein halbes Jahrhundert
hindurch erworben hatte. Im Umgang mit Brentano sowie in einem bis zu des

Lehrers Tod im Jahre 1924 reichenden Briefwechsel erwarb Kastil eine
eingehende und tiefgründige Kenntnis von dessen Methodik, als deren wesentlichste
Kennzeichen die scharfe Analyse unseres psychischen Lebens, die unnachsichtige

Kritik logischen Verstößen gegenüber, die Aufdeckung der so leicht
irreführenden sprachlichen Fiktionen usw. zu nennen sind. Diese Methodik wurde
von ihm, der seine eigentliche Lebensaufgabe in der Interpretation und
Weiterführung der Brentanoschen Anregungen erblickte, übernommen und in
verschiedenen Einzelabhandlungen fruchtbringend angewendet.

211



«Die Philosophie von Franz Brentano» ist nun die Krönung von Kastils
Lebensarbeit — im 75. Lebensjahr begann er die Arbeit an diesem Buche, das er
noch kurz vor seinem Tode fertigzustellen vermochte. Das Werk umspannt mit
souveräner Systematik den Gesamtbereich des Brentanoschen Philosophierens.
Ausgehend vom Postulat der «Philosophie als Wissenschaft», bietet es eine
detaillierte Ausgliederung der Lehre von den «Bewußtseinstätigkeiten und ihren
elementaren Differenzen», wobei die von Brentano so stark akzentuierte «In-
tentionalität» in ihren Hauptformen — Vorstellen, Urteilen und Interesse —
sorgfältig analysiert wird. Damit ist das Bewußtsein sowohl in seiner Struktur
als auch in den Weisen seiner Aktivität philosophisch geklärt, und man kann im
Sinne Brentanos zur Theorie von den Fiktiven und den Echten Objekten
übergehen. Es ist durchaus zu billigen, daß Kastil breite Erörterungen dem
Erkenntnisproblem widmet und sachkundig die schwierigen Fragen der mittelbaren und
der unmittelbaren Erkenntnis zergliedert, so daß der eigentümliche Standpunkt
Brentanos mit aller wünschenswerten Deutlichkeit hervortritt. Ethische
Problemstellungen führen zur Darlegung des Brentanoschen «rationellen Theismus»,
der wohl zu den schwächsten Konzeptionen innerhalb des Gesamtwerkes zu
zählen ist, und deshalb nicht — wie Kastil dies tut — überschätzt werden darf.
Indem die Grenzen eines bedeutenden Philosophen aufgezeigt werden, geschieht
seiner Gesamtbewertung kein Abbruch, und gerade der in die Zukunft weisende
Teil seines Werkes kann durch schonungslose Wahrhaftigkeit nur gewinnen.

Man darf das vorhegende Buch rückhaltlos als eine vortreffliche Einführung
in die Philosophie von Franz Brentano begrüßen. Sowohl inhaltlich als auch der
Form nach — seine Diktion ist der Ausdrucksweise Brentanos in angemessener
Weise angeglichen — kann sich diese Arbeit neben den hervorragendsten
Monographien der Philosophiegeschichte sehen lassen. Josef Rattner

Friedrich Georg Jünger: Nietzsche. Yittorio Klostermann, Frankfurt

a. M. 1949.

Die vorliegende Darstellung «ist die Frucht einer erneuten Beschäftigung
mit den Gedanken Nietzsches, wie sie der geschichtliche Moment gebot». Drei
Themen werden ins Zentrum gerückt : die Beschwörung der «dionysischen
Wirklichkeit» (die Jünger außer Nietzsche auch Hölderlin nachsagt), die Lehre von
der ewigen Wiederkehr und vom Übermenschen. Diesen bestimmt Jünger als

den Menschen, «der es aushält, in einer Welt ohne Sinn zu leben», ein anderes
Mal als den Menschen «der höchsten, stärksten, sublimsten Einbildungskraft».
Die Lehre von der ewigen Wiederkehr folge konsequent aus der Bejahung des

Willens zur Macht (in dessen Darlegung Jünger auch Nietzsches verschiedene
Methoden charakterisiert); sie «hat eine ganz bestimmte Aufgabe: sie sanktioniert

das Werden». Nietzsches Ende im Wahnsinn deutet der Verfasser als das

notwendige «Ergebnis seines Denkens, des tiefsten und intensivsten
Lebensprozesses, der ihn beschäftigte». Die Schrift stellt offensichtlich keine
«wissenschaftlichen» Ansprüche, sie bleibt unverbindlich, ist aufschlußreicher für
Jünger als für Nietzsche, so ernst sie dessen Denken nimmt; aber sie fasziniert
durch die ungewöhnliche schlichte Schönheit und Klarheit ihrer Sprache. H. Kunz

212



Pauls Jurevics: Henri Bergson. Eine Einführung in seine

Philosophie. Verlag Karl Alber, Freiburg i. Br. 1949-
In einer klaren, korrekten, besonnenen, nicht enthusiastisch gläubigen,

sondern gelegentlich auch kritisch reflektierenden Weise gibt Jurevics in der Tat,
was er beabsichtigt: eine Einführung in Bergsons Philosophie. Bildungsgang,
Lebensdaten und Werke werden zunächst kurz vergegenwärtigt, dann in einem

ersten Teil die «Grundthesen» (Dauer, Wahrnehmung, intellektuelle Erkenntnis,

Wissenschaft, Intuition), in einem zweiten die «Lehre» (Freiheit, Geist und
Körper, Leben, Moral, Religion, menschliche Gemeinschaft, offene Fragen)
dargelegt. Ab und zu finden sich zwar flüchtige Hinweise auf Bergsons Wirkung
auf seine Zeitgenossen und die Gegenwart, indessen hätte man gern etwas über
seine geistesgeschichtliche Bedeutung erfahren, zumal uns heute der von ihm

ausgegangene revolutionäre Impetus aus Art und Gehalt seiner Philosophie
selbst nicht mehr recht verständlich ist. H. Kunz

Manfred Schröter: Metaphysik des Untergangs. Eine kulturkritische
Studie über Oswald Spengler. Leibniz-Verlag, München 1949.
Seinerzeit hat Schröter eine eingehende antikritische Auseinandersetzung mit

den Kritiken an Oswald Spengler geschrieben, die sich in ausgesprochenem Maße

um Sachlichkeit und Gerechtigkeit bemühte. Sie bildet, da und dort gekürzt,
jetzt das erste Buch (Der Streit um Spengler) des vorliegenden Werkes, vermehrt
um ein zweites : Ergebnis und Bedeutung. Um die kulturmetaphysische,
kulturphilosophische und geschichtsphilosophische Problematik kreisend, versucht es

den Ertrag der Spenglerschen Leistung herauszustellen. Schröter ist keineswegs
ein blinder Verehrer Spenglers: obzwar er ihn — allerdings mit gewissen Reserven

— in die Reihe Böhme, Leibniz, Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Schopenhauer,

Nietzsche einordnet und vor allem seine genialen Intuitionen anerkennt,
unterstreicht er auch immer wieder seine Irrtümer, Unzulänglichkeiten, gewaltsamen

Simplifikationen. Spengler sei, schreibt der Verfasser etwa, «mit seiner

Metaphysik gleichsam auf halbem Weg stehen geblieben und hat die weitdeutenden

Ansätze nicht ausgestaltet. Die Folge war notwendig das Abgleiten des nicht
Ausgereiften in ein flacheres Niveau, und zwar auf metaphysischem,
erkenntnistheoretischem und ethischem Gebiet — in den so oft an ihm getadelten
Naturalismus, Skeptizismus und Biologismus». Das abschließende Urteil lautet : «So

hegt die wirkliche und bleibende Bedeutung Spenglers weder auf dem
wissenschaftlichen noch auf dem eigentlich-philosophischen, d. i. metaphysischen
Gebiet, sondern ausschließlich auf dem kulturellen. Spengler ist, wie letzten Grundes

auch schon Nietzsche, wesentlich Kultur- und eigentlich politischer
Schriftsteller.» H. Kunz

Karl Pfleger: Dialog mit Peter Wust. Briefe und Aufsätze. F. H.
Kerle Verlag, Heidelberg 1949.
Der erste umfangreichere Teil dieses Bandes enthält den Briefwechsel des

Verfassers mit Peter Wust aus den Jahren 1935—1939, der zweite Teil bringt
«Aufsätze und Betrachtungen zur Persönlichkeit und zum Werk Peter Wusts»

213



(«Christliches Existenzbewußtsein in der Philosophie Peter Wusts», «Brief an
Peter Wust, den geistlichen Menschen», «Meditation über das Sterben Peter
Wusts», «Peter Wust und der Existentialismus»). Wust war unter den
katholischen Philosophen derjenige, der detn existentiellen Philosophieren wohl am
nächsten gekommen ist und sich von ihm am entschiedensten beeinflussen ließ.
Das zeigen nicht nur Pflegers Abhandlungen, sondern auch die Briefe Wusts, die
ein erschütterndes Dokument eines Menschen sind, der versuchte, dem langsam
vorarisch reiten den Erliegen einer qualvollen tödlichen Krankheit durch ein

gläubiges Denken standzuhalten. Ii. Kunz

Hans Heinz Holz: Jean Paul Sartre. Darstellung und Kritik seiner
Philosophie. Westkulturverlag Anton Hain, Meisenheim / Glan
1951.
Wenn auch Sartres Philosophie heute aus dem Brennpunkt der literarischen

Modediskussion gerückt sei, bleibe, meint der Verfasser, eine Auseinandersetzung
mit dem Existentialismus doch wichtig, «wenn die Wirrnis nihilistischen Denkens

des Absurden durch die zielstrebige Klarheit einer Philosophie der Hoffnung
auf — und der Arbeit für — die Zukunft überwunden werden soll». So skizziert
er zunächst die Herkunft und die Methode Sartres, um dann von dessen Hauptwerk

ein korrektes, auf die wesentlichen Punkte beschränktes ausgezeichnetes
Referat zu geben. In der anschließenden Kritik bestreitet Holz in einer Konfrontation

Heidegger-Sartre mit Recht den Anspruch des letzteren, Heideggers
Ontologie fortzusetzen, da es sich beim Existentialismus gar nicht um eine

Ontologie, sondern um eine Anthropologie — idealistischen Fichteschen
Gepräges — handle. Im von Sartre entworfenen Bild des Menschen zeige sich eine

«Mangelstruktur der menschlichen Wirklichkeit», die zumal von Pascal scharf
herausgestellt worden sei, und darin drücke sich «die säkularisierte Form der
sansenistischen Abwertung des Menschseins gegenüber Gott aus». Sartres
Philosophie «bleibt als letzte, vielleicht extremste Stufe einer bürgerlichen Ideologie
ein Ausdruck der Ratlosigkeit, in der sich das ,geistige Sein' einer der Krise
ausgesetzten herrschenden Klasse befindet»; seine «Freiheit» sei ein konsequenzloser

Rückzug in die romantische «Innerlichkeit». Demgegenüber gelte es, die
menschliche Freiheit, die schon bei Kant der transzendentale Grund der

Aufklärung war, zum Leitfaden der Bestimmung des Menschen zu machen. «Sie

gewinnt einen allgemeinverbindlichen Charakter nur dann, wenn sie aus der
gesellschaftlich fundierten Vernunft abgelesen wird. Damit aber wird der eigentliche

Sinn der Aufklärung erschlossen». Des Verfassers «Philosophie der

Hoffnung» zeigt sich also als Philosophie des Marxismus, die seine Kritik an Sartre
bestimmt. Ob damit der Sachgehalt des Existentialismus getroffen wird, bleibt
zweifelhaft. H. Kunz

Franz Saivicki: Lebensanschauungen moderner Denker. Die
Philosophie der Gegenwart (Bd. II). Verlag F. Schöningh-Paderborn
1952.
Die Darstellung der philosophischen Strömungen der Gegenwart hat sich mit

einer ganzen Reihe spezifischer Schwierigkeiten auseinanderzusetzen, die für

214



jede Gegenwartsgeschichtsschreibung, sei dies im Bereiche der Wissenschaften,
der Politik und des kulturellen Lebens überhaupt, charakteristisch sind. Die
Philosophie der früheren Jahrhunderte steht in geschlossenen Systemen vor uns,
die sich bereits geschichtlich ausgewirkt haben. Der Gegenwart stehen wir zu
nahe, um sie zu überschauen und richtig zu werten, sie ist auch noch in der
Entwicklung begriffen, und wir selbst stehen im Fluß der Bewegung. Als zweiten
Band seiner «Lebensanschauungen moderner Denker» legt nun Sawicki einen
Versuch vor, der sich das Ziel setzt, im Chaos philosophischer Systeme,
Richtungen und Tendenzen seit der Jahrhundertwende Orientierung zu verschaffen.
Das Buch ist als Problemgeschichte konzipiert, wodurch nicht eine Geschichte
der Philosophen, sondern der Philosophie selber im Hinblick auf die Entwicklung
ihrer Hauptprobleme — Erkenntnistheorie, Wertphilosophie, Lebensphilosophie,

Existenzphilosophie, Ontologie und Metaphysik, Religionsphilosophie,
Ethik — dargeboten werden soll; ein Verfahren, das wohl seine Vorzüge haben
kann, aber in den Händen des Autors zu einem Instrument der Unübersichtlichkeit

wird. Der einseitig vertretene neuscholastische Gesichtspunkt tut ein
weiteres hinzu, um diese Darstellung für den Nicht-Scholastiker ungenießbar zu
machen: in der Auseinandersetzung mit den für ihn unakzeptablen
philosophischen Strömungen wirft der Verfasser mit Gemeinplätzen um sich, die sich
stellenweise von einem philosophisch zu nennenden Niveau meilenweit entfernen.

Josef Rattner

Friedrich Maurer: Leid. Studien zur Bedeutungs- und
Problemgeschichte, besonders in den großen Epen der Staufischen Zeit.
A. Francke AG. Verlag, Bern, Leo Lehnen Verlag GmbH.,
München 1951. (Bibliotheca Germanica, herausgegeben von
W. Henzen, F. Maurer und M. Wehrli, Bd. 1).

Der bekannte Ordinarius für Germanistik in Freiburg i. Br., Friedrich
Maurer, hat mit seiner bedeutungs- und problemgeschichtlichen Studie über das

Wort «Leid» ein Werk geschrieben, das nicht allein dem Germanisten, sondern

auch dem Philosophen in hohem Maße Belehrung und Anregung bietet. Die

Bedeutungsgeschichte eines Wortes zu verfolgen, gehört wohl überhaupt zu den

spannendsten und dankbarsten Aufgaben der Philologie, da sich hierbei, wenn
das Wort beziehungsreich und der Forscher scharfsinnig ist, in nuce eine

Phänomenologie des Sprachgeistes enthüllen mag.
Maurer weist am Bedeutungswandel des Wortes «Leid» nach, wie im Bereich

der deutschen Sprache die vorchristliche von der christlichen und diese wiederum

von der «staufischen»: Christentum und Welt harmonisierenden Geisteshaltung
abgelöst wurde oder, anders gesagt, wie dieser Wechsel der ideellen

Voraussetzungen einen Wechsel im Gebrauch des Wortes zur Folge hatte. Beide
Vorgänge lassen sich gegenseitig auseinander interpretieren; denn «wie die Kenntnis
des Wortes und seiner Geschichte die Voraussetzung für eine echte Erkenntnis
der Ideen ist, so ist umgekehrt allerdings die Ideengeschichte auch wichtige
Erkenntnisquelle für die Erforschung der Wortinhalte und ihrer Entwicklung.»

215



Das Wort und der Begriff «Leid» stellt auf einer älteren Stufe im Gegensatz

zum Begriff der «Ehre». Leid bedeutet «Beleidigung»: ein angetanes Unrecht,
das unter allen Umständen gerächt werden muß. In diesem Sinne deutet Maurer
überzeugend das Geschehen im Nibeluugenlied, das, obschon in christlicher Zeit
gedichtet, nur im Hinblick auf die altgermanische Ethik sich verstehen läßt.
Krimhilds «Leid» etwa ist nicht gleichbedeutend mit «Schmerz und Trauer um
den verlorenen Gatten», wie wir heute dies Leid aufzufassen geneigt sind ;

sondern ihr Leid ist vielmehr die tödliche: ihre Ehre «tötende» Beleidigung, die ihr
von Seiten Hagens und der Burgunden widerfahren ist. Solange sie d'ese
Beleidigung nicht gerächt hat, bleibt sie ohne Ehre; und darum muß sie sich rächen,
wie sich auch Brünhild, wie sich alle «Leidtragenden», das sind die an ihrer
Ehre Verletzten, in dem Gedichte aus innerster Verpflichtung heraus lächen.

Diese urheidnische Hochschätzung der «Ehre» — man könnte fast sagen,
als eines eifersüchtigen und racheheischenden sittlichen Gottes hält sich erstaunlich

lange am Leben, auch wo sich in der Literatur eine christliche Gesinnung
immer stärker durchzusetzen beginnt. Noch in den hochhöfischen Epen der
Stauferzeit erscheint das Leid im Gegensatz zu der weit «höflicheren», vornehmeren

und darum ehrenwerteren Haltung der «hochgemuten» Freude, die auch
in schmerzvoller Lage zu zeigen, sittliche Pflicht ist. Freilich haben sich die
Begriffe : Freude, Ehre, Leid, Beleidigung während der Entw icklung der
staufischen Kultur in ihrer Bedeutung unendlich verfeinert ; und ihre Beziehungen
untereinander sind komplizierter geworden im Maße, wie sich eine christliche
Gesinnung bald geltend machte, bald sich durch den nunmehr «ritterlichen»
Ehrbegriff modifizieren ließ. Maurer hat mit Recht als philosophische Voraussetzung

des Bedeutungswandels von «Leid» in den christlich-höfischen Epen
ein Kapitel über die Rolle des «malum (als peccatum und poena peccati) bei

Augustinus» der Auslegung dieser Epen vorausgeschickt. In seinen Untersuchungen

über die einzelnen Dichtungen der staufischen Zeit gibt der Verfasser
subtile Deutungen des jeweiligen Sinngehaltes der Worte: Leid, Ehre, Sünde,
Freude usw., wobei sich aus der Erhellung dieser Schlüsselworte wiederum die

ganzen Dichtungen in ihrer Eigenart besser verstehen lassen. Einen Höhepunkt
seiner Darstellung bildet wohl das Kapitel über Gottfrieds «Tristan», wo sich

jenseits der Gegensätze von Leid und Freude (im Gefolge der Minne) oder der
einander zuwiderlaufenden Forderungen von «Ehre» und «Natur» das Ideal
der «Mâze» erhebt: dieses bei Gottfried noch selten als solchen erkannten
Zentralbegriffes, der die Erfüllung aller Ansprüche verlangt — im Sinne eines

«höchstmittelalterlichen» Humanismus, vielleicht auch im Sinne jener
mystischen, Eckhartischen, «Gerechtigkeit».

Über Maurers Darstellung des Bedeutungswandels von «Leid» hinaus wäre
vielleicht einmal die Frage zu untersuchen, wie weit auch heute noch bei unsern
psychologischen Wertungen dem Begriffe «Leid», entgegen der christlichen
Seligpreisung, das odium des Ehrenrührigen anhaftet; und ob sich auch für uns
noch, wie einst für Corneille, das Wort «Bonheur» auf «Honneur» zu reimen hat.

Maria Bindschedler

216



Charles de Montet: Evolution vers Vessentiel. Lausanne, Rouge, 1951.

Voici un livre écrit avec une conviction et une chaleur communicatives.
Suivant une stratégie vieille comme le monde, et qui réussit quelquefois, l'auteur
tente de provoquer un renversement de valeurs en transformant l'obstacle en

instrument de progrès, les oppositions en ferments spirituels, ou, pour tout dire
en deux mots, le mal en bien. Une telle stratégie est le signe d'un incoercible

optimisme, d'une espérance qu'aucun échec empirique ne saurait détruire.
Rappelons que M. de Montet, qui est décédé au milieu de l'année 1951, avait été

cruellement meurtri peu de temps auparavant par la mort de son fils, à la
mémoire duquel cet ouvrage est dédié.

De tous les côtés, aussi bien sur le terrain de la connaissance que sur celui de

la vie et de l'action, l'homme se heurte à des oppositions de toute espèce, à des

antagonismes douloureux. Impossible de concilier cette «alliance des contraires»
avec l'idée de Dieu, «à moins que toute séparation, toute souffrance, tout conflit,
toute opposition, ne soient le gage d'une solidarité, d'une consubstantialité, d'une
communion cachées et secrètes qu'aucun ,jugement selon les apparences' ne
saurait menacer». (P. 19.) L'auteur s'évertue à mettre en évidence l'existence
d'un principe suprême, matrice du monde, auquel il donne plusieurs dénominations:

principe de complémentarité, de consubstantialité ou de relation.
Nous reprocherons à ce livre de ne pouvoir se dégager d'une constante ambiguïté

théorique. L'intention de l'auteur est claire: elle est de déceler dans l'opposition

même des contraires une unité foncière et réconciliatrice. Mais tantôt
M. de Montet insiste sur la «polyphonie» du réel, sur l'universelle complémentarité,

tantôt sur la consubstantialité de toutes choses, sans qu'on puisse jamais
déceler s'il s'agit de deux plans de réalités, l'un phénoménal et l'autre noumé-
nal, c'est-à-dire si l'Un l'emporte finalement sur le multiple ou, au contraire, si

l'Un et le multiple sont définitivement relatifs l'un à l'autre et dialoguent
éternellement sur le même plan de réalité. Nous ne pensons pas qu'il suffit de

généraliser le principe de complémentarité, emprunté à la physique, en le mettant

à toutes les sauces pour qu'automatiquement toutes les oppositions réelles

révèlent une harmonie supérieure qu'elles contribuent à créer.

Malgré cette confusion métaphysique, l'ouvrage de M. de Montet est riche en

aperçus ingénieux, en exemples suggestifs: il est un témoignage émouvant de

cette classe d'hommes dont l'apport peut être parfois si précieux et que les

métaphysiciens spécialistes auraient grand tort de traiter systématiquement par
le mépris: nous voulons parler des médecins philosophes.

Maurice Gex

Rolin Wavre: L'imagination du réel et La figure du monde. 2 Cahiers
de philosophie, collection Etre et Penser, La Baconnière, Neu-

châtel, 1948 et 1951 (Préface de Jean Piaget).

Depuis le jour où l'esprit humain prit conscience de l'étrange pouvoir qu'il
possède de réduire certains aspects de l'univers en schémas abstraits, de traduire
certaines sensations en concepts logiquement coordonnés, d'animer ces sym-

217



boles et ces formules d'une vie presque autonome et de les relancer dans la réalité
en quête de nouvelles expériences, il ne cesse de manifester son admiration ou
son étonnement pour l'efficacité de cette méthode.

Certains savants, confiants dans la puissance d'une connaissance purement
technique et craignant les généralisations abusives, pensent qu'il faut se borner
à enregistrer cette efficacité sans en rechercher les causes, les moyens, les limites.
D'autres penseurs, attirés vers des spéculations uniquement philosophiques,
succombent parfois à la tentation de vouloir traiter le problème de la connaissance

indépendamment des techniques formalisantes ou expérimentales de nos
diverses sciences.

Entre ces deux attitudes extrêmes se situent des esprits qui, tout en attachant
le plus haut prix au savoir spécifiquement structuré, admettent pourtant la

possibilité et l'intérêt de le soumettre à une critique qui déborde le cadre
technique et les entraîne parfois jusque dans le courant de la réflexion philosophique.
Rolin Wavre était un de ces esprits.

Dans cette position intermédiaire, et sans doute pour en mieux protéger
l'équilibre constamment menacé, Wavre a toujours évité de présenter ses

remarques comme une théorie de la connaissance ou comme une méthodologie de

la recherche scientifique. Telle est sa crainte de céder à l'esprit de système et
de s'abandonner à quelque néoconformisme intellectuel. A ses yeux, la
mathématique n'est ni une transcription abstraite du monde sensible, ni cet édifice

que l'on se représente encore parfois, où une logique inconditionnelle déduit
à partir d'axiomes évidents des conséquences nécessaires. Elle constitue simplement

«un domaine, le seul d'ailleurs, où la pensée s'enchaîne par ses libres
ressources». Elle atteste aussi la capacité de l'esprit de construire un réel (un réel

mental, est-il précisé ailleurs) à partir d'idées distinctes et de quelques suggestions

de l'expérience.

Qu'il s'agisse du premier ouvrage, où Wavre cherche à caractériser certains

aspects de la méthode des mathématiques, ou du second qui porte sur un
problème mathématiquement plus particulier, mais épistémologiquement plus vaste
puisqu'il intéresse également le physicien et l'astronome, on est frappé de ce

souci constant de proclamer l'autonomie de l'esprit et de défendre son activité
contre toute tentative d'en limiter la méthode et d'en fixer a priori les voies.
Cette indépendance jalousement protégée et la fantaisie si personnelle de l'auteur,
toutes ces citations qu'il a choisies avec soin, mais au sujet desquelles il nous
recommande lui-même une certaine prudence, cette place faite aux objections,
même si c'est finalement pour tenter de les réfuter, ce goût du paradoxe qui
éclate déjà dans l'un des deux titres, tout ceci contribue singulièrement à éveiller
notre intérêt ou à raviver nos souvenirs.

Toutefois cette attitude comporte un risque. Celui de ne pas poursuivre le
raisonnement jusque dans ses conséquences lointaines, de laisser le lecteur tirer
lui-même ses conclusions au moment où le problème devient plus délicat à

résoudre, ou de clore la discussion par une boutade. Assurément l'auteur nous
intéresse et nous amuse, il nous surprend et nous déroute parfois; presque jamais
il ne nous fait violence, mais c'est aussi peut-être parce que jamais nous ne savons

218



exactement jusqu'où va notre accord avec lui. Serait-ce la rançon d'une attitude
intellectuelle qui semble s'apparenter assez étroitement à celle des grands
humanistes

Considérons par exemple dans L'imagination du réel cette distinction entre
découverte et invention qui constitue le centre d'intérêt de tout l'ouvrage. C'est

en effet à cette distinction qu'aboutissent les considérations des chapitres précédents

sur le déterminisme et la prévisibilité, sur la liberté et les contraintes qui
se manifestent dans l'activité créatrice relative aux domaines les plus divers;
c'est sur cette distinction que viennent aussi s'appuyer les chapitres suivants

portant plus spécialement sur la recherche mathématique, sur sa tendance au
réalisme, sur l'influence du platonisme et sur le rôle d'un sentiment esthétique,
enfin sur l'enseignement des mathématiques (chapitre un peu décevant et où
l'auteur ne laisse même pas entrevoir à ceux qui ne l'ont pas connu l'ampleur de

son admirable talent pédagogique; il est vrai que dans ce domaine il n'existe
guère de recette).

Il semble bien acquis aujourd'hui que la création intellectuelle, la recherche
scientifique tout particulièrement, s'orientent suivant deux composantes au moins.
J'accepte bien volontiers qu'on appelle l'une invention et l'autre découverte, et
je reconnais que dans la plupart des cas il est relativement facile de déterminer
la part de l'une et de l'autre; je suis heureux de voir à la lumière de cette distinction

se présenter de manière moins théorique les vieilles oppositions entre
réalisme et idéalisme, entre logique et intuition, entre analyse et synthèse, et se

libérer partiellement d'une controverse métaphysique désespérée le problème
de l'existence des êtres mathématiques. Il n'en reste pas inoins que «cette
distinction s'atténue lorsqu'on s'approche des notions premières», telles que nombre
entier, ensemble, égalité, correspondance, etc.; on risque alors de se trouver
singulièrement embarrassé ou de se livrer à une classification assez arbitraire.
Ces complications n'ont pas échappé à l'auteur, qui accepterait même de «caractériser,

dans un certain sens, les notions fondamentales par la difficulté d'une
telle analyse». Toutefois, il n'insiste pas trop sur cette question, et peut-être
a-t-il raison. Mais cela ne montre-t-il pas que la distinction entre l'invention et
la découverte, pour suggestive qu'elle soit, ne saurait aller beaucoup plus loin

que les autres couples de notions utilisées pour décrire le double pouvoir des

mathématiques, leur rigueur et leur efficacité

On regrette donc que Wavre n'ait pas développé davantage ses réflexions sur
les permutations possibles entre le caractère de découverte ou d'invention, de

tel ou tel concept, sur le rôle que joue cette alternance dans la genèse de la
connaissance scientifique, sur leur enchaînement en fait beaucoup plus complexe

que ne le laissent supposer au non spécialiste quelques exemples bien choisis.

Si l'on veut donc dépasser le stade d'une simple classification entre les découvertes

et les inventions et affronter les problèmes méthodologiques posés par
cette distinction, je ne vois pas pour ma part qu'on puisse éviter dans le cadre
d'une épistémologie moderne la constatation du sens sommaire et ouvert des

notions de découverte et d'invention et l'examen du rapport dialectique de ces

deux fonctions de l'esprit.

219



Dans le dernier paragraphe du premier livre, Wavre affirme «que Ton ne

peut se faire une juste idée de la signification du progrès actuel des sciences qu'à
la condition d'être attentif à l'histoire des sciences». C'est la ligne directrice qui
le conduit, dans le second ouvrage, des opinions des premiers philosophes sur la
forme de la terre jusqu'aux idées des physiciens et mathématiciens actuels sur
la notion d'espace. Ouvrage dont la valeur repose sur la compétence toute
particulière de l'auteur, qui, il y a déjà une vingtaine d'années, publiait un livre plus

proprement technique consacré aux figures planétaires et n'a cessé de s'intéresser

à ce problème. En un langage facile, mais sans concessions exagérées à la

vulgarisation, il passe en revue l'évolution de nos connaissances sur la forme et
l'histoire du globe terrestre, sur sa constitution et sur son mouvement, signalant
au passage l'apport d'une foule de savants et de philosophes et marquant les

têtes de certains chapitres des plus grands noms, Aristote et Platon, Copernic,
Galilée, Newton et le vide, Leibniz et le plein, de Kant à Einstein, l'espace chez

Bergson. On trouverait difficilement un autre sujet pouvant se rapporter à un
pareil système de référence.

Les derniers noms nous conduisent d'ailleurs déjà au problème plus général,

mais combien plus ardu, de la structure et de la signification de l'espace.
En effet, de difficiles et délicates qu'elles étaient pour la terre, les confrontations
des théories avec la réalité deviennent quasi inexistantes, par l'impossibilité où
se trouve la physique d'expérimenter géométriquement dans le cadre de l'atome
ou dans celui de l'univers tout entier. La recherche sur ces plans doit faire appel
à tout un appareil mathématique dont Wavre se garde bien de nous donner ou
de supposer la connaissance. Ce qu'il cherche, c'est à évoquer la signification des

problèmes, les points sur lesquels porte la critique, les notions qui peuvent être
appelées à révision, plus spécialement celle d'espace à trois dimensions. En effet,
ce cadre, où pendant si longtemps nous avions réussi à situer de manière satisfaisante

l'origine de nos sensations, semble aujourd'hui refuser sa participation
bienveillante. Devrons-nous vraiment étendre jusqu'à l'espace sensible la

remarque de Ch.-Eug. Guye, que «c'est l'échelle de grandeur qui crée le
phénomène»? Wavre semble le penser. Pourquoi n'aurait-il pas raison? L'échelle de

grandeur, et avec elle peut-être tant d'autres choses

D'un des derniers chapitres, intitulé Sensations et calculs, qu'on nous permette
d'extraire en guise de conclusion les lignes suivantes, qui témoignent à la fois
des obstacles qui se dressent sur le chemin de la connaissance scientifique et de

la puissance de l'esprit vivant qui doit les surmonter. «Les sensations des objets
de notre voisinage sont écrites en clair pour nous, elles n'ont pas besoin d'une
traduction, elles se lisent immédiatement dans le réceptacle. Tandis que les

lectures spectroscopiques constituent un cryptogramme qu'il s'agit de déchiffrer.
Ce décryptement ne se fait plus suivant les mêmes règles de syntaxe que le texte
en clair. Ces sensations ne se coordonnent pas d'une manière immédiate avec les

autres. Les vieilles images de corpuscules en mouvement et même d'ondes
mécaniques deviennent trompeuses. Il y a dans la théorie des quanta une crise de la
représentation concrète des phénomènes.

220



Peut-être vaudrait-il mieux comprendre la symphonie sans chercher à voir
le mouvement des archets.

Il semble difficile de sortir de ce malaise sans changer radicalement de point
de vue. Passons des substantifs aux verbes!

La physique, réduite à ce qu'elle a d'essentiel, revient à prévoir un ensemble
de sensations à partir d'un autre ensemble de sensations. L'existence des lois

physiques n'est garantie que dans la mesure où ces prévisions sont possibles.
Par là, nous ne voulons pas nier l'existence des lois puisqu'on a découvert tant
de rapports simples entre des phénomènes qui paraissaient très compliqués et
très différents. Mais nous voulons réduire la notion de loi à ce qu'elle a
d'essentiel. »

Et un peu plus loin: «Les sensations seront reliées par des calculs, sans le

secours d'un réceptacle. Les mathématiciens inventent les manières de relier les

mesures suivant des schèmes opératoires C'est donc une élévation de tout le
niveau symbolique de la science qu'exige un certain malaise actuel. Pour mieux
comprendre le fond caché de l'univers, il faudra peut-être renoncer à le voir.»

F. Fiala

Hans-Hermann Kritzinger: Zur Philosophie der Überwelt. Ursprung
und Überwindung der Antinomien. J. C. B. Mohr, Tübingen
1951.

In diesem seltsamen «Versuch zur Philosophie der Überwelt» handelt es «sich

nicht um Anhäufung von Wissen, von Kenntnissen, es handelt sich um Erkenntnis,

um das Eine des Plotin, aus dem Alles (andere) abgeleitet werden kann»; es

ist das Bestreben des Verfassers, «nicht Gelehrsamkeit als Kenntnis-Masse
aufzuhäufen, sondern als Weltdeuter zur Auflösung der schreckenerregenden
Rätsel der Gegenwart beizutragen». Das geschieht in der Hauptsache so, daß

Rritzinger einen Wust von Zitaten heterogenster Herkunft — vom «Buch der

Wandlungen» bis zur modernen Physik und Rhines «teleplastischen
Experimenten» reichend — in völlig uneinsichtige verworrene Beziehungen bringt,
um das Bestehen der «Überwelt» — sich vor allem in Prophétie und Telepathie
bekundend — zu beschwören. Zwei Beispiele: eine Zeitung hat die Tuschzeichnung

eines «Gesichtes» Albrecht Dürers aus dem Jahre 1525 einer Photographie
der Detonation der Atombombe über Hiroshima gegenübergestellt. Kritzinger
sagt : «Die Ähnlichkeit der Dürerschen Schau mit der Photographie ist erschrek-

kend», er scheint sie für einen Beweis für «exakte Prophétie» zu halten. Sodann:
«Die Statistik von Hunderten von Ehescheidungen hat ergeben, daß sich weit
über die Grenze des Zufalls hinaus Ehen als instabil erweisen, bei denen der
Abstand der Geburtstage der Ehepartner gerade ein Vierteljahr beträgt. Dies

Naturgesetz ist soweit gesichert, daß es geradezu in der Eheberatung eine Rolle
spielen könnte». Das mag genügen; erstaunlich ist eigentlich nur, daß diese

wundersüchtige Schrift in der Sammlung «Philosophie und Geschichte»
erscheinen konnte. ff. Kunz

221



Carlo Sgaiizini: Ursprung und Wirklichkeit. Beiträge zur
Philosophie, Psychologie und Pädagogik. Verlag Paul Haupt. Bern-
Stuttgart 1951.

Der vorliegende Band, dessen Herausgabe von der Philosophisch-Historischen

Fakultät der Universität Bern befürwortet und von der Erziehungsd'rek-
tion des Kantons Bern, dem Staatsrat des Kantons Tessin (auf Antrag des

Erziehungsdepartementes), der Ulrico-Hoepli-Stiftung sowie der Stiftung Pro
Helvetia mit Beiträgen unterstützt wurde, enthält die wichtigsten Arbeiten
Carlo Sganzinis (1881—1943), des früheren Berner Ordinarius für Philosophie,
Psychologie und Pädagogik. Damit werden die wichtigsten Publikationen
Sganzinis, bisher größtenteils in Zeitschriften verstreut und nicht leicht erreichbar,

erstmals im erforderlichen Zusammenhang zugänglich gemacht. Auch
einige Arbeiten aus dem Nachlaß sind aufgenommen worden. Da Sganzini selber
nicht dazugekommen ist, seine zum Teil nur programmatisch und skizzenhaft
vorgelegten Grundgedanken in einer größeren und zusammenfassenden
Darstellung bekanntzumachen, möchte das Buch, durch die Art der Auswahl und
die systematische Anordnung der einzelnen Schriften sowie durch die ausführliche

«Einleitung» und die den fünf Teilen des Bandes vorangestellten
erläuternden «Vorbemerkungen», nach Möglichkeit einen Ersatz für die fehlende
Gesamtdarstellung bieten. Die Einleitung gibt nicht nur eine systematische
Überschau über die Hauptgedanken, sondern zeigt überdies die historischen
Anknüpfungspunkte und sucht den Ort Sganzinis in der Philosophie der Gegenwart

zu bestimmen. Eine Bibliographie und biographische Daten bilden
willkommene Ergänzungen.

Es ist die Überzeugung der Herausgeber, daß Sganzini, ein zu Unrecht wenig
bekannter Denker, Wesentliches zur Klärung der philosophischen,
psychologischen und pädagogischen Problematik in ihrer heutigen Gestalt beizutragen
vermag. Sganzinis Bemühungen fügen sich nicht nur in den Zusammenhang der

großen Tradition ein, sondern stehen mitten in der aktuellen Problematik der

Gegenwartsphilosophie. An den neuesten Umwälzungen in den exakten
Wissenschaften und am Neubau der Psychologie, die für die gegenwärtige Lage
bestimmend wurden, hat Sganzini lebhaften Anteil genommen. Er hat sich mit
den wesentlichen Strömungen der Gegenwartsphilosophie auseinandergesetzt.
Namentlich an phänomenologische und ontologische — insbesondere «Funda-
mentalontologie» —, an wissenschaftskritische sore an existenzphilosophische
Motive hat er in eigenständiger V eise angeknüpft. Er hat sie im Brennpunkt
seiner «Theorie der fundamentalen Strukturen» gesammelt, die sein

Hauptanliegen bildet.
Mit der «Theorie der fundamentalen Strukturen» (Teil I und II des Bandes)

möchte Sganzini eine selbst noch hinter den Sinn der Transzendentalen
zurückgreifende letzte Grundlegung der Philosophie geben. Die Psychologie, die Sganzini

unter Verwertung der neuesten Ansätze als eine iiberstandpunktliche, vom
amerikanischen Behaviorismus scharf unterschiedene Lehre vom, Verhalten
entwirft, bildet dabei den inhaltlichen Ausgangspunkt — so sehr sie anderseits

zugleich einen Anwendungsfall der Strukturtheorie darstellt (Teil III). Obwohl

222



der Sganzinisclie Entwurf einer Verhaltenspsychologie mit dem philosophischen
Hauptbestreben eng zusammenhängt, ist dieser Entwurf auch für sich allein, im
Rahmen der heute noch andauernden Diskussion um die Grundlagen der
Psychologie sehr bedeutsam. Die Pädagogik als Philosophie der Erziehung
erweist sich als ein bevorzugtes Anwendungsfeld der Strukturtheoric, dem Sgan-
zini seine besondere Aufmerksamkeit zuwandte (Teil IV). Da die Strukturtheorie

der Absicht nach einen elastischen Rahmen für alle vorkommenden und
denkbaren Philosophien, Weltanschauungen, Standpunkte und Problemlösungen

abgibt und nicht selber einen einseitigen «Standpunkt» darstellt, da
also Systematik und Geschichte eine innere Einheit bilden, sind die Sganzi-
nischen Analysen historischer Gestaltungen ebenfalls unter den Gesichtspunkt
der Strukturtheorie zu stellen (Teil V). Diese Untersuchungen sind aber auch
wertvolle Beiträge zur Philosophiegeschichte: vor allem sei die seinerzeit
vielbeachtete Abhandlung über Gentile erwähnt (V, 1) und im Hinblick auf den
Pestalozzi-Aufsatz (V, 2) sei beigefügt, daß Sganzini zu den maßgebenden
Pestalozziforschern gehört. Auch in dieser Hinsicht ist er bisher im deutschen
Sprachgebiet zu wenig bekannt.

Das Buch ist für alle von Bedeutung, die an der gegenwärtigen philosophischen,

psychologischen und pädagogischen Problematik Anteil nehmen und
nach grundsätzlichen Lösungen suchen. Den Herausgebern Hans Ryffel und
Gottfried Fankhauser, die in sorgfältiger Kleinarbeit die Edition betreuten, ist für
ihre hingebungsvolle Bemühung zu danken. Eine umfassende «Einleitung» von
Hans Ryffel und ein «Geleitwort» von Hermann Gauß und Arthur Stein eröffnen
den stattlichen Band, der sich unzweifelhaft im philosophischen Schrifttum den
ihm gebührenden Platz erobern wird. Josef Rattner

Nicolai Hartmann: Teleologisches Denken. W. de Gruyter & Co.,

Berlin 1951.
Obgleich diese Abhandlung aus dem Nachlaß herausgegeben worden ist, lag

sie doch bereits seit 1944 druckfertig vor. Hartmann wollte sie erst nach der

«Philosophie der Natur», von der sie ursprünglich als Teil gedacht war,
veröffentlichen. Im Zentrum steht wohl die «Kategorialanalyse des Finalnexus»,
indessen liegt das Gewicht doch auf der Kritik der mannigfachen verfehlten
Anwendungen der nur im geistigen Bewußtsein, also im Bereich des Menschen
realisierten und legitimen Kategorie auf außermenschliche Seinszusammen-

hänge (organiseiies Geschehen, Geschichte, Weltentstehung und kosmische
Abläufe). Hartmann enthüllt die Motive im naiven Bewußtsein, im wissenschaftlichen

und im populär- und spekulativ-metaphysischen Denken, die zu jenen
haltlosen Ausweitungen der sowohl als Erkenntnis- wie als Seinskategorie
fungierenden Finalität geführt haben; und wenngleich man sich die historischen
Exemplifikationen gelegentlich etwas weniger stilisiert gewünscht hätte, ist die

Kritik trotzdem durchwegs überzeugend: sie bildet ein großartiges Dokument
der Hartmannschen Nüchternheit und Phänomentreue. Was die kategoriale
Analyse des Finalnexus angeht, so leidet sie wohl etwas unter der erstarrten
Schichtenkonzeption. Hartmann erweitert hier die «unvollständige Finalanalyse

223



des Aristoteles», die an der menschlichen Kunstfertigkeit orientiert ist und nur
zwei «Bewegungen» — den noetischen, die Mittel zur Verwirklichung des Eidos
(Zweck) entwerfenden Prozeß und das in der Außenwelt ablaufende Realisie-
rungsgeschehen — kennt, um einen dritten Akt, so daß ein dreischichtiger
Zusammenhang entsteht: «1. Akt: Setzung des Zweckes im Bewußtsein mit
Überspringen des Zeitflusses, als Antizipation des Künftigen; 2. Akt: Selektion der
Mittel vom gesetzten Zweck aus im Bewußtsein (rückläufige Determination);
3. Akt: Realisation durch die Reihe der seligierten Mittel; rechtläufiger
Realprozeß außerhalb des Bewußtseins». Der 1. und 2. Prozeß «spielen durchaus nur
in mente», in der «Anschauungszeit», während erst der 3. ein in der «Realzeit»
ablaufender «reiner Kausalprozeß» ist. Der die irreführenden universalen
Anwendungen des Finalnexus ermöglichende Grund hegt darin, daß sich einem
Realprozeß von außen nicht ansehen läßt, ob es sich bloß um einen Kausal- oder
überdies um einen Finalnexus handelt. Man möchte dringend wünschen, daß
dieses ausgezeichnete Buch eine große Leserschaft findet, zumal die darin
aufgezeigten Grenzüberschreitungen noch immer — oder wieder — zeitgemäß sind.

H. Kunz

Johannes Thyssen: Die wissenschaftliche Wahrheit in der

Philosophie. H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn 1950.
Die Schrift will einerseits eine Art von Fortsetzung der 1930 erschienenen

«philosophischen Methode» des Verfassers, andererseits eine Auseinandersetzung
mit der Jaspersschen Auffassung der philosophischen Wahrheit sein. Wie
Thyssen auf diese letztere Meinung kam, ist kaum verständlich; denn faktisch
berührt er in der Folge die Jasperssche Konzeption nur ganz peripher und flüchtig

— und kann es gar nicht anders tun, weil Thyssens eigener Ansatz im Bereich
des gegenständlichen Erkennens bleibt, rücksichtlich dessen die «philosophische
Wahrheit» sich lediglich in ihrem Allgemeinheitsgrad von der partikular-
wissenschaftlichen unterscheidet. Er trennt an den empirischen Gegenständen
die «Dominanten» (zum Beispiel sinnlich wahrgenommene Objektqualitäten)
als Träger der Konkreta vom «Inhärenten» (Beziehungen, Kategorien), und
versucht den Nachweis zu führen, daß sich die philosophischen Aussagen im
Inhärenten bewegen, was beispielhaft unter anderem auch an Kants erstem
Raumargument demonstriert wird. Die nicht immer leicht zu verstehenden

Darlegungen entziehen sich einem kurzen Referat. H. Kunz

Hans Leisegang: Meine Weltanschauung. W. de Gruyter & Co.,
Berlin 1951.
Die aus dem Nachlaß herausgegebene Schrift entstand 1947 auf Verlangen der

S MA an die damaligen Philosophiedozenten der Jenaer Universität, ihre
«Weltanschauung» darzulegen und darin zum dialektischen Materialismus Stellung
z u nehmen. Davon findet sich freilich nichts, vielmehr skizziert Leisegang ohne

jede politischen Nebentöne knapp seine philosophische Entwicklung, die vom
Problem des Verstehens der Philosophiegeschichte ausging und seine Lösung in

224



der Entdeckung und Herausarbeitung von \ eis chiedenen «Denkformen» (oder
«Logiken») fand, wie Leisegang sie im gleicbbt titelten Werk eingehend expliziert

hat. Der Hauptteil der vorliegenden Schrift ist ein Referat dieses Werkes,
woran sich die systematischen Konsequenzen schließen, die Leisegang aus der
erwähnten philosophiegeschichtlichen Lösung gezogen hat. Sie lassen sich in den

folgenden Sätzen zusammenfassen: «Es ist nicht wahr, daß die Natur
keinen Sprung macht. Sie springt vielmehr vom toten Stoff zum lebendigen
Organismus und vom bloßen Leben zum Geist über für uns unausfüllbare
Abgründe hinweg, und alle Versuche, den Stoff zu vitalisieren oder den menschlichen

Geist in tierische oder pflanzliche Organismen hineinzudeuten, sind
Fehlversuche und ungerechtfertigte Verallgemeinerungen unseres Denkens, das

trotz besserer Einsicht immer wieder monistisches Denken sein, die Welt aus
einem einzigen Prinzip begreifen und, was noch viel gefährlicher ist, aus einem
Punkte kurieren will trotz stündlicher, täglicher und tausendjähriger Erfahrung,
daß alle solche Versuche eine Verfälschung der Wirklichkeit und der Wahrheit
sind». Hinsichtlich der Kulturphilosophie hat Leisegang an eine «absolute

Rangordnung der Werte» geglaubt, die eine Kultur beherrschen.
H. Kunz

Egon Vietta: Die Seinsfrage bei Martin Heidegger. Curt E. Schwab,
Stuttgart 1950.

Angesichts der mannigfachen Versuche, jenen einen Zugang zum Denken
Heideggers zu bahnen, die das Studium seiner Schriften zu «schwer» ankommt,
drängt sich nachgerade die Frage nach dem Sinn dieser Unternehmungen auf.
Gewiß kann man sich an ihrer Hand über Heidegger «unterhalten» und diese

oder jene «Meinung» über seine Bedeutung hegen. Aber verschüttet man sich

solcherart nicht vollends die einzige wesentliche, nämlich produktive, das eigene

denkende Bemühen erweckende — sei es im übrigen das Heideggersche
Philosophieren bejahende oder verneinende — Begegnung mit ihm? Auch die

adäquateste Auslegung des Sinnes seiner Sätze kann die Anstrengung des Versuches

ihrer unmittelbaren Aneignung so wenig ersetzen, wie etwa die Beschreibung des

Sehens uns vom Vollzug desselben befreit. Die Schrift Viettas will freilich nicht
das Studium der Werke Heideggers ersetzen, sondern lediglich zu ihm hinführen.
Man muß ihr zugestehen, daß sie dazu in der Tat das zentrale Problem Heideggers

zum Leitfaden wählt und außerdem aus einer großen — gelegentlich etwas

zudringlichen — Vertrautheit auch mit unveröffentlichten Äußerungen Heideggers

spricht. Trotzdem bleibt zu befürchten, daß sie dessen Denken für die Leser von
vornherein in einen mißverständlichen Aspekt rückt — und zwar zufolge der

bevorzugten Darstellungsweise. Vietta will nämlich das Philosophieren
Heideggers «nicht mit begrifflicher Schärfe, sondern mit dem Ziel größerer Anschaulichkeit»

darstellen «und deshalb die Gedanken teilweise mit dichterischen Mitteln

vertreten..., um die Tragweite dieser Wende» (vom Seienden — das Vietta
übrigens inkorrekt öfters mit der «Materie» identifiziert — zum Sein) «am Horizont

der Gegenwart aufzuweisen». Ob man die Verwendung von Bildern und das
Einschieben von «Gesprächen» bereits als «dichterische Mittel» beanspruchen

15 225



darf, sei dahingestellt. Daß Heidegger selbst in seinen späteren Publikationen
gelegentlich zum dichterischen Wort greift, rechtfertigt denselben Ausweg beim
Darsteller keineswegs von vornherein. Auch die Deutung des Denkens des Seins
als Gegenstoß zur Fluchtbewegung der Zivilisation und ihrer Technik akzentuiert

zu sehr das «weltanschauliche Pathos» auf Kosten des Gehaltes des
Denkens. Aber weil Vietta wie gesagt seinen Einführungsversuch um die Seinsfrage
kreisen läßt, mag er dem oder jenem den direkten Zugang zu Heidegger erleichtern.

H. Kunz

Eberhard Rogge: Axiomatik alles möglichen Philosophierens.
Westkulturverlag Anton Hain, Meisenheim/Glan 1950.

Es besteht kein Zweifel darüber, daß alle erkenntnistheoretischen Fragestellungen

und immanenten Diskussionen eine Reihe von Prinzipien voraussetzen,
die das Gesamtgebäude einer Erkenntnistheorie fundieren. Nach der Auffassung
Rogges lassen sich diese Prinzipien in «Voraussetzungsdreiheiten» zusammenfassen,

die drei ausgeprägten Grundhaltungen des philosophischen Denkens
entsprechen, und zwar im Sinne der Diltheyschen Typen der Weltanschauung,
wobei Rogge den logistisch orientierten Wiener Kreis, Rrentanos Sprachkritik
und Heideggers Fundamentalontologie einander gegenüberstellt. Der strengen
Tradition der Brentano-Schule folgend, versucht Rogge den Standort der
gegenwärtigen Philosophie durch minutiöse Analysen zu bestimmen; seine Erörterungen

umspannen — in magnis voluisse sat est — den Gesamtbereich
philosophischer Problematik, was naturgemäß nicht ohne perspektivische Verkürzungen

und betonte Akzentuierung eigenwilliger Gesichtspunkte abgeht. Die
vorhegende Schrift des sehr jung verstorbenen Philosophen läßt uns bedauern,
daß es dem Verfasser nicht mehr möglich war, seine Untersuchungen über das

«grundsätzliche Sprechen der Logistik, der Sprach-Kritik und der Lebensmetaphysik»

in abschließender Form zu gestalten. Josef Rattner

Helmut Thielicke: Der Nihilismus. Otto Reichl Verlag, Tübingen
1950.

Seit einigen Jahrzehnten spricht man davon, daß Europa und damit die ganze
Welt vom Gespenst des Nihilismus bedroht sei. Von den verschiedensten Seiten
her wird zur Abwehr gegen diese Bedrohung aufgerufen, ohne daß allgemeine
Klarheit darüber bestünde, was man eigentlich unter Nihilismus zu verstehen
habe. Die «Heraufkunft des europäischen Nihilismus», die Nietzsche als einer
der ersten mit eindrücklichen Worten angekündigt hatte, läßt sich nur begreifen
aus philosophischen und kulturgeschichtlichen Erwägungen, die anzustellen
heute notwendiger denn je erscheint; ist doch das Nihilismusproblem längst zu
einer Grundfrage des heutigen Menschen geworden. Inmitten der endlosen
Diskussionen über Herkunft, Ursache und Uberwindung des Nihilismus scheint es

für jeden verantwortungsbewußten Einzelnen unumgänglich, in diesen Fragen
eine prinzipielle Abklärung anzustreben.

226



Der Nihilismus ist eine Interpretation der Welt und des menschlichen Lebens.
Als solche gehört er zu den möglichen Interpretationen von Sinn und Wert der
Wirklichkeit, die uns durch Philosophie, Wissenschaft und Religion nahegelegt
werden. Zum Bewußtsein seiner selbst gelangt, kann der Mensch nicht umhin,
eine Gesamtbewertung seines Lebens und der Welt überhaupt durchzuführen.
Insofern diese Bewertung die Welt weder «die beste aller Welten» (Optimismus)
noch die «schlechteste aller Welten» (Pessimismus) nennt, sondern die Welt
abseits vom Vorherrschen eines guten oder bösen Prinzips einfach sinn- und wertlos,

ohne Ordnung und Gestaltung heißt, darfvon Nihilismus gesprochen werden.
Es leuchtet ein, daß der Nihilismus im Grunde ein radikalisierter Pessimismus
ist. Die mannigfaltigen Erfahrungen der Nichtigkeit der Welt und des menschlichen

Lebens veranlassen den «Nihilisten» (das Wort Nihilismus wurde zuerst
von Fr. H. Jacobi gebraucht, später im heute verwendeten Sinne von F. v. Baader;

populär wurde es durch Turgenjews Roman «Väter und Söhne»), ein
«vernichtendes» Gesamturteil über Welt und Wirklichkeit auszusprechen. Dabei ist
es nur dann korrekt, von Nihilismus zu reden, wenn jegliche Sinn- und Wert-
haftigkeit innerhalb der Welt geleugnet wird. Wann immer Sinn und Wert noch
in irgendeiner Form anerkannt werden, handelt es sich nicht um Nihilismus
Hält man sich dies mit aller Klarheit vor Augen, so erkennt man, daß es eigentliche

und echte Nihilisten mit Ausnahme einiger Spielarten des Buddhismus gar
nicht gibt und vielleicht auch gar nicht geben kann. Was gemeinhin im abschätzigen

Sinne mit dem Ausdruck Nihilismus belegt wird, ist in der Regel nicht
nihilistisch — es widerspricht teilweise nur traditionellen Wertungen, wobei aus
dem Gesichtswinkel dieser Werte alles als nihilistisch erscheint, was aus dem
Rahmen überlieferter Dogmen und Glaubenssätze fällt. Auf Grund dieser Sachlage

wird ein heilloser Mißbrauch mit dem Verdikt des «Nihilismus» getrieben,
der eine klare Problemstellung nahezu unmöglich macht.

Diese grundsätzlichen Erwägungen müssen der Auseinandersetzung mit der
Schrift Helmut Thielickes vorausgeschickt werden, die sich mit dem

Kulturphänomen des Nihilismus, seiner Entstehung, seinem Wesen und seiner

Überwindung befaßt. Thielicke spricht als Theologe und verfällt immer wieder der

Versuchung, das nichtreligiöse Denken als nihilistisch zu charakterisieren. Dabei
wird der «Rechtspositivismus» als «Nihilismus im Recht» vor Augen geführt,
und der Verfasser versteigt sich zu der gewagten, durch die Geschichte keineswegs

zu belegenden Hypothese, daß eine Entgötterung des Weltgrundes ein
Schwinden der Gerechtigkeit und der sittlichen Wertgesetze beinhalte. Auch die

positivistisch ausgerichtete Medizin soll als nihilistisch gelten, und Heidegger,
Camus und Sartre werden als Nihilismus in der Philosophie vorgestellt, was wohl
keinem dieser drei Philosophen gerecht wird. Denn Philosophien der Immanenz
sind keineswegs nihilistisch, weil sie an Stelle der Transzendenz die Diesseitigkeit
setzen, und sie verleugnen nicht die Werte, wenn sie diese auf den Menschen
zurückführen — wenn auch als höchster Wert die schöpferische Individualität
eingesetzt wird, so hat man es immer noch mit «Werten» zu tun; die von der
Existenzphilosophie hervorgehobenen Phänomene der Angst, des Ekels und der
Verzweiflung sind kein «Ausdruck des Nihilismus», sondern wollen nur eine rea-

227



listische Analyse des Menschsems anstreben — hier von Nihilismus zu reden, wird
nur solchen Autoren einfallen, die wie Thielicke ihren theologischen Standort
verabsolutieren und jede nichtreligiöse Philosophie oder jede antimetaphysische
Wissenschaft mit dem Verdikt des Nihilismus belegen. Da dieses Verfahren
außerordentlich zweifelhaft ist, kann man weder der Argumentation noch den

Schlußfolgerungen Thielickes die Zustimmung geben. Josef Rattner

Hans Werthmüller: Der Weltprozeß und die Farben. Ernst Klett
Verlag, Stuttgart 1950.

Die These Werthmüllers ist, daß der Stufenbau der Wirklichkeit demjenigen
der Farben, so wie er sich im Spektrum des Sonnenlichtes ergibt, völlig
entspreche, so daß mittels der Farben der «Grundriß eines integralen Analogiesystems»

dargestellt werden könne. Das so entstandene «allgemeingültige
Beziehungssystem» soll den Schlüssel zum Verständnis aller Beziehungen hefern,
seien es nun physikalische, biologische, psychologische, philosophische, theologische

oder geschichtliche. Den vier Wirklichkeitsschichten und den ihnen
zugeordneten Wissenschaften sollen bestimmte FärbCharaktere zu eigen sein:
Physis und Physik gehören zum Weiß-Schwarz-Gegensatz; Bios und Biologie
unterstehen dem Grün; Psyche und Psychologie sind «rote» Wirklichkeits- und
Denkbereiche, und der Geist und die Philosophie schließlich — man wird an
Hegels Eule der Minerva erinnert, die nur in der hereinbrechenden Dunkelheit
ausfliegt — müssen unter das Grau verrechnet werden. Auf dem Gebiete menschlicher

Überlieferung sollen denselben Kategorien entsprechen: die Vorgeschichte
der Menschheit dem Weiß-Schwarz; die ersten verhältnismäßig geschichtsarmen
Hochkulturen dem Grün; die zweiten, geschichtsintensiven Hochkulturen dem

Rot; endlich als vierte Stufe die Technokratie, die technische Weltzivilisation,
dem Grau. In diesem Sinne handelt Werthmüller mit einem erstaunlichen
Kenntnisreichtum den Gesamtbereich der Wirklichkeit und des menschlichen Denkens
ab und weiß mit schätzenswerter Souveränität sein «integrales Analogiesystem»
immer und überall anzuwenden. Wirkt so in dieser Hinsicht sein Versuch
imponierend, so kann man doch nicht umhin, zu fragen, ob die grandiose Bemühung

sich nicht darin erschöpft, eine einfache Bildsprache hervorgebracht zu
haben, die in mehr oder weniger ungebundener Phantasie den Weltprozeß «farbig»

interpretiert. Als dichterisch gemeinter Versuch mag diese Kosmogonie
angehen — der Philosoph aber wird die Diszipliniertheit des Denkens vermissen,
was jedoch die Bewunderung für die universale Belesenheit des Autors in keiner
Weise beeinträchtigen muß. Josef Rattner

Foi et raison: Quatre conférences présentées au Centre protestant
d'études à Genève, préfacées par M. D. Christoff, un vol.
19,5x13 de 127 p. Edition Sonor. Genève 1950.

Le Centre protestant d'études de Genève cherche à incarner la foi réformée
dans les manifestations de la vie de l'esprit. Le travail du philosophe, par exemple,
vérifie-t-il ou supprime-t-il la Révélation, ou bien prépare-t-il l'homme à y croire

228



Sans tomber dans l'orthodoxie, ni dans le libéralisme, M. D. Christof! développe
cette problématiqne comme introduction à une confrontation sur ce sujet.

Pour M. Thévenaz, étudier les conflits des facultés de croire et de penser,
l'opposition de la connaissance religieuse et de la connaissance rationnelle, la
comparaison entre la philosophie, la science et la religion, conduit à des impasses.
Le penseur réformé préfère se pencher sur «la situation du croyant philosophe»,
sur le fait que Dieu met en question la raison, la foi et les valeurs, qui ne valent
pas en elles-mêmes, mais seulement dans la promesse de salut en Jésus-Christ.
C'est pourquoi, tout en doutant de la valeur de la raison, le penseur réformé
s'engage dans le monde et poursuit son œuvre philosophique.

L'analyse des facteurs constitutifs de la certitude, l'étude de la vérité et de

l'erreur conduisent M. Revcrdin à mettre en lumière la notion de valeur,
présente dans les relations entre le «donné» et le «construit». La recherche de la
vérité implique la quête du bien et l'instauration d'une société des esprits; la
science, la morale et la religion sont donc étroitement liées, quand on les envisage
à travers la notion de valeur.

La raison fait-elle évanouir les mythes ou les conserve-t-elle Pour M. Mié-
ville, pensée mythique et pensée rationnelle reposent sur les notions d'ordre et
d'activité, qui portées à l'absolu conduisent à des impasses: si la liberté créatrice

de Dieu est absolument libre, son ordre est relatif, si elle se réfère à un ordre
préexistant, sa liberté est relative. Pour l'homme, activité et ordre sont
complémentaires, mais leurs rapports en Dieu nous échappent. Une «pensée religieuse
philosophiquement avertie» usera du langage mythique et du langage rationnel

pour exprimer sa relation avec l'absolu, sans jamais parvenir à une connaissance

adéquate.
Pour M. P. Frutiger, la science et la religion sont sur deux plans distincts et

pourtant envisagent la même réalité sous des angles différents, quoique
historiquement l'autorité de la Bible et celle d'Aristote aient souvent empêché cette

convergence; en effet, la raison est présente dans toutes les activités de l'esprit,
si on la considère comme un instrument de connaissance et non comme une
faculté discursive. Ce sens large de la raison permet d'intégrer l'irrationnel, le

religieux.
Face à ce dialogue de philosophes de diverses tendances, le théologien se

demande pourquoi M. Thévenaz ne distingue pas entre la foi, don de Dieu, qui
ne peut être mis en question par le fidèle, et l'acte de foi, attitude humaine en

présence de ce don; pourquoi M. Reverdin passe sous silence les nuances entre
certitude philosophique et certitude chrétienne, les différences entre la société
des esprits et l'Eglise. M. Miéville entend-il par «pensée religieuse philosophiquement

avertie» un compromis entre la foi et l'esprit critique, un genre d'éclectisme
(dénoncé par Brunschvicg), un symbolisme qui risque de faire perdre à la raison
son originalité et à la foi sa substance Le croyant aurait rappelé à M. Frutiger
qu'il croit au Sauveur non pour connaître l'univers, mais pour jouir de la
présence de Dieu. Confrontation féconde certes, où les auteurs auraient aimé avoir
plus de temps pour s'exprimer; mais confrontation plus précise, si les théologiens
avaient pu faire entendre la voix de l'Eglise. G.-Ph. Widmer

229



Beth E. W.: Les Fondements logiques des Mathématiques, dans
«Collection de Logique mathématique», préface de Mmc

Destouches-Février, Gauthier-Villars, Paris, E. Nauwelaerts, Lou-
vain, 1950, 1 vol. in-8, 222 pages.

Le vaste et toujours actuel problème des fondements des mathématiques est
traité ici à la fois des points de vue historique, analytique et critique par un
esprit original et bien informé. Cet ouvrage vient combler une lacune dans la
littérature mathématique-philosophique française. Un «lecteur de langue
française, en particulier un étudiant, observe Mme Destouches-Février, trouve
difficilement un ouvrage d'ensemble qui soit écrit dans sa langue et tienne compte
des travaux récents et si divers concernant cette question». L'ouvrage de

M. Beth, «amplement informé, solidement construit et clairement écrit», répond
tout à fait à cette attente. Sur le terrain philosophique on peut ne pas partager
en tous points les opinions de l'auteur, il n'en reste pas moins que tout lecteur
impartial tirera de la confrontation des différentes doctrines un enrichissement
appréciable. L'abondante bibliographie, d'abord distribuée à la suite de chaque
chapitre, puis rassemblée par ordre alphabétique à la fin de l'ouvrage, permet à

qui le désire de s'orienter vers telle question particulière ou de saisir la question
des fondements des mathématiques dans son ensemble.

Raymond Savioz

Hans Leisegang: Denkformen. Zweite, neu bearbeitete Auflage.
Walter de Gruyter & Co., Berlin 1951.

Unter einer «Denkform» versteht Leisegang «die auf die logische Struktur
eines Bereiches gleichartiger Gegenstände und der zwischen ihnen bestehenden

Beziehungen zutreffenden Begriffsbildungen und die Verbindungen der Begriffe
in Sätzen und Schlüssen». Im Unterschied zu den andersartigen
Weltanschauungstypologien von Dilthey, Jaspers u. a. versucht nun Leisegang an Hand der

Analyse einzelner philosophischer Texte die Einheit der jeweiligen Denkform
und Weltanschauung herauszuarbeiten und so, unter Anerkennung von
verschiedenen «Logiken», ein geschichtliches Verständnis der sich widersprechenden
Philosophien zu gewinnen. «Der sich als einheitliches Wesen durch die ganze
Menschheitsgeschichte entfaltende, eine objektive Geist Hegels hat seinen

unmittelbaren Vorläufer in der einen, allgemeingültigen Vernunft der Aufklärer,
und diese wieder läßt sich zurückverfolgen bis zum /.ôyoç y.oivôç der Stoiker und
Heraklits. Obgleich die Denker aller Zeiten sich immer wieder vor das Problem
des Verstehens fremden Geistes gestellt sahen, und dies nicht nur bei ihrer
historischen Forschung, sondern im Leben selbst, haben sie doch an dieser den
tatsächlichen Sachverhalt auf eine ungeheuerliche Weise vereinfachenden Fiktion
des einen allein richtigen Denkens und der einen allein maßgebenden Logik
festgehalten». Als solche Denkformen charakterisiert der Verfasser den «Gedankenkreis»

(vor allem an Heraklit, Paulus und Goethe illustriert), der sich am
Kreisprozeß des organischen Lebens orientiert und kennzeichnend für das Denken der

230



Mystiker sei; den «Kreis von Kreisen» — eine in erster Linie von Hegel großartig

realisierte Denkweise, die Leisegang besonders eingehend zergliedert, dabei
das Denken Hegels als ein «gegenständliches» auffassend; die «Begriffspyra-
mide» (als Denkmodell der Einteilung von Begriffen in Gattungen und Arten,
an Piaton, Aristoteles und den scholastischen Summen aufgewiesen); schließlich
die «eukhdisch-mathematische Denkform», die bei Euklid nicht mit der Syllo-
gistik identisch war, an diese vielmehr erst von den späteren Kommentatoren
angeglichen worden ist. Ein eigenes Kapitel widmet der Verfasser den
Antinomien; diejenigen Kants nennt er «künstlich» — die daran geübte heftige
Kritik hält sich nicht an den Problemgehalt, sondern wirft Kant in der Hauptsache

sein mangelhaftes philosophiegeschichthches Wissen vor. Ein Durchgehen
der Geschichtsphilosophien von den Griechen bis zu den modernen Theorien —
Augustin erfährt eine sehr eingehende Behandlung — weist das Zusammenspielen

der Denkformen als Gegensatz von kreisförmiger Entwicklung und
geradlinigem Fortschritt auf. Es ist ein solid gearbeitetes, ungemein klares Buch; wie
weit die darin begonnenen Intentionen des verstorbenen Verfassers zur
angezeigten «Logik und Dialektik» gediehen sind, bleibt abzuwarten. H. Kunz

Herbert Kraus: Von ehrlicher Kriegsführung und gerechtem Friedensschluß.

Eine Studie über Immanuel Kant. Heft 149 der Reihe
Recht und Staat, Verlag J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen
1950.

Dieser Vortrag, gehalten vor der Gesellschaft der Freunde Kants in Göttingen
zu Kants 226. Geburtstage am 22. April 1950, geht Gedanken Kants nach,
welche über seine Zeit hinaus «befruchtend und mahnend in unsere Gegenwart»
wirken oder wirken sollten. Kraus prüft, inwieweit die Ansichten Kants über das

Völkerrecht eine solche Bedeutung besitzen. Er stellt die wichtigsten Äußerungen
Kants zum Problem von Krieg und Frieden, wie sie vor allem in der Schrift «Zum

ewigen Frieden» enthalten sind, knapp dar. Besonderes Gewicht legt Kraus
darauf, die sich widersprechenden Äußerungen Kants über die Bedeutung des

Krieges einander gegenüber zu stellen. Kraus löst diese Widersprüche auf, indem

er den ewigen Frieden nur als eine regulative Idee — recte in Kantscher
Terminologie ein regulatives Prinzip — ansieht.

Kr aus findet die Ansichten Kants hochaktuell, welche auch dem ungerechten
Feind e gegenüber ehrliche Kriegsführung und einen Friedensschluß, welcher auf

Vergangenes nicht zurückgreift, fordern. «So fühlt man Absicht und man wird
verstimmt.» H. Schultz

Hans Welzel: Um die finale Handlungslehre. J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), Tübingen 1949.

Von allen juristischen Sonderdisziplinen führt außer dem Staatsrecht das

Strafrecht am leichtesten zu philosophischen Fragestellungen. Die Praxis des

Strafrechts ist ja nichts anderes als ein großartiges Exercitium über die Frage

231



der menschlichen Freiheit und Schuld. Deshalb ist es nicht erstaunlich, wenn die

Ergebnisse philosophischer Besinnung vor allem in den strafrechtlichen Lehren
wirksam werden. Anselm von Feuerbach folgte 1801 in seinem Lehrbuch mit der
Theorie des psychologischen Zwanges Immanuel Kant; in der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts war Hegels Einfluß herrschend und wirkte auf die
Strafrechtler A. F. Berner, Köstlin und Hälschner. In der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhundert folgte auch das Straffecht der Lehre des reinen Positivismus: Aufgabe
der Strafrechtswissenschaft war die widerspruchslose, systematische Darstellung
des durch eine bestimmte Gesetzgebung gegebenen Strafrechtes.

Diese positivistische Strafrechtslehre arbeitete mit einem naturalistischen
Handlungsbegriff. Handlung war für sie die willkürlich bewirkte Veränderung
der Außenwelt. Die psychische Beziehung des Handelnden zu dieser Handlung
wurde systematisch als Schuld in der Form des Vorsatzes oder der Fahrlässigkeit
gesondert dargestellt.

Beeinflußt von den modernen philosophischen Ansichten über die Eigenart
menschlichen Verhaltens (Phänomenologie, philosophische Anthropologie) und
in bewußtem Rückgriff auf die aristotelisch-thomistische Überlieferung (causa
finalis!) stellte Welzel der herrschenden Lehre die Theorie der finalen Handlung
gegenüber. Finalität ist für Welzel eine ontologische Kategorie. Sie kennzeichnet
menschliches Handeln als — der Möglichkeit nach immer — ein Handeln,
welches ausgeht von einem Subjekt, dem die Folgen der Handlungsweise zum
voraus erkennbar sind und welches sein Handeln nach den vorausgesehenen und
vorgesetzten Wirkungen des Handelns richtet. Der Vorsatz gehört nach dieser
Lehre zum vorjuristischen Handlungsbegriff und, entgegen der herrschenden
Lehre, nicht zur Schuld. Er wird vielmehr durch das Urteil über die Schuld
bewertet, ob er in der, der betreffenden Rechtsordnung entsprechenden Weise,
sozialethisch verwerflich war oder nicht.

Diese seine Lehre verteidigt Welzel in der angezeigten Schrift gegen Angriffe,
welche der Strafrechtler Paul Bockelmann gegen sie richtete. Ohne die mehr die
strafrechtliche Dogmatik berührenden Einzelfragen zu erwähnen, sei die Schrift
von Welzel allen denen empfohlen, welche sich dafür interessieren, wie
philosophische Anschauungen in einer Einzelwissenschaft unmittelbar fruchtbar
werden können. Denn Welzel betont, daß ein Strafrecht wohl ontologische
Gegebenheiten anders werten könne als die philosophische Einsicht es tut, aber es

kann nicht an ihnen vorbeigehen. H. Schultz

Hans Welzel: Vom irrenden Gewissen. Eine rechtsphilosophische
Studie. Verlag J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1949.

Die rechtliche Bewältigung einer grauenvollen Vergangenheit führte in D eutsch-
land zu außergewöhnlichen rechtlichen Entscheidungen, insbesondere wenn
die Grenze gezogen werden mußte zwischen einem noch als verbindlich
anzusehenden, ungerechtem Gesetz und dem gesetzlichen Unrecht, welches keine
verpflichtende Kraft besitzt. Um solche Entscheidungen zu begründen, griff die
deutsche Rechtssprechung der Nachkriegszeit wiederholt auf das Naturrecht

232



zurück. Der gediegene Aufsatz des philosophisch vorzüglich ausgewiesenen

göttinger Kriminalisten Hans W elze!, Gustav Radbruch zum 70. Geburtstage
gewidmet, sucht diese Problematik zu erfassen und zu klären.

In einer straffen Darstellung, welche immerhin die wichtigsten Belegstellen
von Aristoteles, Thomas von Aquin und den Naturreehtlern der Aufklärung
wörtlich wiedergibt, zeigt Welzel die Entwicklung der Problematik. Welzel
wendet sich, die Kritik Schelers aufnehmend und vertiefend, vor allem gegen
Kants Lehre, die Frage, was Pflicht inhaltlich sei, müsse durch den Verstand
beantwortet werden. Mit Kant übernimmt Welzel die Kritik aller herkömmlichen
Lehren des Naturrechts, welche unbedingt geltende materiale Gebote aufstellen,
inWirklichkeit jedoch praktisch bedingte Zwecke zu absoluten ethischen Geboten

hypostasieren. Für Kant ist nur eines wichtig: der reine Wille des moralischen
Subjektes, welcher sich einzig durch das Gesetz bestimmen läßt. Damit ist aber
die Möglichkeit eines Gewissensirrtums ausgeschlossen, eine Folgerung, welche

zu ziehen Kant sich nicht scheute.
Diese Hinwendung zum Subjektiven findet Welzel, noch vertiefter und

entschlossener, im Existentialismus. Er weist darauf hin, daß sowohl bei Kant
(Kr. d. r. Vernunft, Ausgabe Cassirer, 3 596) wie bei Heidegger (Sein nnd Zeit
298) ein Inhalt möglicher Pflichten unangetastet blieb: der Mitmensch, in der
kantischen Sprache die Person als «Zweck an sich selbst», welche nie als Mittel
gebraucht werden dürfe. Welzel fordert, dem Handelnden «die Verantwortung
nicht nur für die Reinheit der Gesinnung, sondern auch für die Richtigkeit der
Entscheidung» aufzuerlegen.

Welzel gelangt deshalb zu vier Thesen, von denen allerdings die beiden

letzten weiterer Begründung bedürftig sind, welche Welzel in Aussicht stellt:
1. Alle materialen ethischen Anforderungen unterliegen menschlichem

Irrtum, welcher zur Schuld zuzurechnen ist, wenn er durch die zu erwartende und
zu erbringende Gewissensanspannung hätte vermieden werden können.

2. Voraussetzung des Gewissensirrtums ist der Bestand materialer ethischer

Werte des Handelns.
3. «Für das Problem der ethischen Materie besteht ein grundlegender Unterschied

zwischen dem Träger der geschichtlichen Entwickl ung — dem Menschen —
und den Inhalten geschichtlicher Entwicklung». In allem geschichtlichen Wandel
müsse der Mensch einen identisch beharrenden Wesenskern aufweisen, dessen

Selbstverständnis in der geschichtlichen Entwicklung erst schärfer heraustrete.

Im Gegensatz zum Altertum, welches das Wesen des Menschen in der Vernunft
sah, sei nach der christlichen Sicht der zur Selbstbestimmung fähige Mensch als

sittlicher Selbstzweck der materiale Mindestgehalt jeder Ethik.
Die Gehalte der geschichtlichen Ethik seien nicht a priori deduzierbar,

sondern «nur a posteriori feststellbare Leistungen der jeweiligen geschichtlichen
Situation». Doch müsse ein, wenn auch geschichtlich-individuelles Urteil über
ihre Richtigkeit möglich sein, wenn die Geschichte dem Menschen sinnvolle
Aufgaben stellen solle.

4. Für die rechtliche Beurteilung ist deshalb nicht nur ungerechtes, aber noch
verbindliches Gesetz, sondern nicht verpflichtendes, gesetzliches Unrecht eine

233



Norm, welche «die von ihr betroffenen Menschen nicht mehr als Personen
anerkennt, sondern zur bloßen Sache degradiert».

Eine Kritik dieser wertvollen, gedankenreichen Schrift über eine wichtige
Frage der Naturrechtslehre müßte zu einer Auseinandersetzung mit dem Naturrecht

überhaupt werden, welche eine bloße Anzeige sprengen würde. Angemerkt
sei nur, daß die Ergebnisse Welzeis, so sehr man ihnen in ihrer Tendenz und
ihrem Gehalt zustimmen mag, die «Geltung», das heißt das Anerkennen eines

Naturrechtes und des in diesem Naturrecht widergespiegelten Bild des Menschen

voraussetzen. Nur wenn über oder hinter allen Wirrnissen der Entwicklung des

positiven Rechtes einer Gemeinschaft solche Anschauungen unverrückbar gelten,
ist es möglich, das positive Recht am Naturrecht zu messen. Ein Blick auf die

Gegenwart zeigt, daß ein Naturrecht, welchem die sich selbst bestimmende
Person zu Grunde liegt, nur von einem bestimmten Ted der Menschheit als

richtiggebend anerkannt wird. Damit wird hinter der Frage des irrenden
Gewissens, welche im Bereich eines Naturrechtes so überaus wichtig ist, die schwere

Frage nach dem Naturrecht überhaupt und der «Natur» des Menschen, welche
als bestimmend angesehen wird, sichtbar. H. Schultz

Etienne Souriau: Les deux cent mille situations dramatiques.
Bibliothèque d'esthétique. Flammarion, Paris, 1950, 282 p.
La «Bibliothèque d'esthétique» est nouvelle; en fait, il y eut bien un essai,

chez Savel, de fonder une collection analogue. M. Veinstein, qui en fut le dévoué

secrétaire, ne se laissa pas rebuter par les difficultés de toute sortes qu'il
rencontra, et il tente à nouveau l'aventure sous les auspices de Flammarion. Il a

déjà publié: «Architecture et dramaturgie», un recueil stéuographique de
communications et de discussions de la première session du Centre d'études
philosophiques et techniques du théâtre (Sorbonne, décembre 1948); Mlle Liliane
Guerry lui a donné son remarquable essai «Cézanne et l'expression de l'espace».

M. Souriau, professeur d'esthétique à l'Université de Paris, nous parle de

théâtre. Son but, c'est nous introduire à l'esthétique et à la philosophie à l'aide
d'un art particulier, étudié dans un esprit méthodique rigoureux. Il cherche dans
les œuvres scéniques les ressorts de l'action; il se demande s'il n'existe pas des

schemes formels identiques qui recouvrent des situations de fait variables. Il ne

s'interroge ni sur l'acteur, ni sur le personnage représenté, mais sur la fonction
scénique des rôles.

M. Souriau est empiriste; il ne croit pas aux impératifs esthétiques imposés
comme des lois. Il veut découvrir des constantes formelles, à force de hanter le

Français ou d'assister aux «premières». Sa liste des fonctions dramatiques est
naturellement révisable; il attend avec confiance le dramaturge qui ajoutera une
210142e situation aux 210141 que son analyse combinatoire lui livre. Son espoir
est cependant tempéré, car il est certain d'avoir travaillé avec l'honnêteté et la
rigueur, avec la modestie aussi, d'un véritable savant.

Le résultat de cet effort, c'est un instrument accompli d'analyse du théâtre
et de l'art dramatique. Il serait inexact de croire que le théâtre n'a pas besoin

234



d'être compris; mais encore faut-il savoir le comprendre. M. Souriau nous en
donne le moyen, dans un livre neuf, original, rigoureux, qui, ajouté à la
Correspondance des arts du même auteur, constitue la meilleure étude d'esthétique qui
ait paru depuis bien longtemps. J.-Claude Piguet

René Leibowitz: Introduction à la musique de douze sons. L'Arche,
Paris, 1949.

M. Leibowitz est le premier musicien qui ait livré au public des analyses
détaillées de la musique dodécaphonique, cette fameuse musique atonale dont
Scboenberg fut le promoteur. Mais qu'on y prenne garde: ses ouvrages sont tous
très techniques. C'est ce qui leur confère de la valeur. Grâce à eux, grâce
particulièrement à cette Introduction, le mélomane sait exactement quelles sont les

ressources de la musique dodécaphonique. Il pénètre dans ce monde nouveau qui
renie absolument la technique tonale de toute la musique occidentale connue.

Alors que cette dernière reposait sur la primauté de la quinte, intervalle-
étalon, référence universelle de l'ordre tonal, la musique dodécaphonique repose
sur la série. Une série se compose des douze sons chromatiques de l'octave, sans

répétition ni omission. Le travail compositionnel consiste à transformer la série
de base (ce qu'on peut appeler le thème) au moyen de variations (la même série

inversée, en écrevisse, etc.).
Les analyses de M. Leibowitz permettent ainsi au musicien de savoir exactement

de quoi il s'agit quand on parle de musique atonale, et elles permettent
aux esthéticiens de mesurer exactement les insuffisances de cette nouvelle
technique, est de poser la question fondamentale: la pensée musicale trouve-t-elle
encore dans la technique sérielle un aliment suffisant

Pour qui s'intéresse à la musique contemporaine, tout en maniant suffisamment

le vocabulaire musical technique, les ouvrages de M. Leibowitz sont
fondamentaux — et personne n'est naturellement tenu de souscrire à ses conclusions
audacieuses sur la musique d'hier ou de demain. J.-Claude Piguet

Gisèle Brelet: Esthétique et création musicale. Presses universitaires
de France, Paris, Nouvelle Encyclopédie Philosophique, 1947.

Le temps musical. 2 volumes. PUF, Paris, 1949.

Dans son premier livre, Madame Brelet est apparue comme une philosophe
aussi souple que ferme et une musicienne très avertie des productions
contemporaines. Elle tentait en 1947 une mise au point rapide, mais jamais sommaire,
de l'esthétique musicale, envisageant l'art sous un angle psychologique, tentant
une typologie des musiciens, et cherchant toujours, derrière les faits constatés,
les normes formelles qui président théoriquement à toute apparition de musique.
Ce qu'elle appelait le type psychologique s'opposait au type formaliste, le
premier soumettant sa création à des exigences intérieures, affectives, suivant le flux
de sa durée profonde, le second, plus proche de l'académisme, déduisant la
musique de conceptions théoriques ou d'impératifs a priori. A Schumann s'opposait

Schoenberg.

235



Cette distinction se fondait — dans une deuxième partie de ce petit ouvrage —
sur la double nature du temps musical, envisagé selon les musiciens tantôt comme

un cadre abstrait (la forme musicale figée, telle que d'Indy, par exemple, l'étudié),
tantôt comme un flux bergsonien imprévisible, générateur de formes diverses.
Gisèle Brelet condamnait le type psychologique et le temps bergsonien qui lui
est lié, au nom d'un formalisme nuancé, et son sens aigu de la forme lui permettait
de prendre dans ce débat une position extrêmement intéressante et approfondie.

La thèse de doctorat qu'elle publie en 842 pages reprend les thèses essentielles
de son premier livre, et c'est ce qui en fait la valeur. Madame Brelet part des

éléments sonores (forme sonore, son, mélodie, harmonie), étudie ensuite la forme

rythmique et la forme musicale proprement dite, insistant à juste titre sur le rôle
très important de la pensée musicale et discutant fort heureusement le problème
du concept musical. Toute son étude, comme la précédente, est faite au point de

vue exclusif du «temps musical», aspect négligé jusqu'ici, il est vrai, mais loin,
selon nous, d'être la panacée universelle qu'elle rêve.

Malheureusement, dans ce gros ouvrage, l'expression est souvent amphigourique,

peu nette, peu rigoureuse. La mélodie est définie comme «inachèvement
du devenir et du désir» (p. 115); l'harmonie est «présent de la pensée, simultanéité
et distinction qui définissent la forme et le sonore comme tel, cette matière
essentiellement formelle» (p. 179). Quant au rythme, continue Madame Brelet, «avant
nos travaux, on l'identifiait au temps de la musique» (p. 359). Dorénavant, «le

rythme est la mélodie du temps pur» (p. 352), «prise de possession du temps»
(p. 355), il est «consubstantiel au temps», par lui «l'âme devient ordonnée et
sage» (p. 360), car il est «la discipline de l'âme» (p. 365), «il fait jaillir notre joie
de la source même de tous nos maux» (p. 366).

On avouera que, devant ces extraits, qui sont presque tous soulignés dans le

texte, le lecteur soit quelque peu désorienté; loin de faciliter la compréhension
de la pensée, de telles expressions la voilent, même si l'accusation de «bavardage»

que nous avons entendue d'un musicien très averti nous paraît finalement excessive.

De toute manière, Le temps musical ne témoigne plus des qualités qui
faisaient le prix d'Esthétique et création musicale, ce que chacun regrettera.

J.-Claude Piguet

Boris de Schloezer: Introduction à J.-S. Bach. Essai d'esthétique
musicale. Bibliothèque des idées, NRF, Paris, 1947.

Le sous-titre est beaucoup plus important que le titre. Il révèle le contenu
même de ce livre très dense et très riche.

M. de Schloezer affirme sur tous les tons qu'il faut comprendre l'œuvre d'art,
et non se laisser bercer par elle. Et il cherche ce qui permet cette compréhension.
Pour cela, il opère une distinction fondamentale, que nous avons déjà lue sous
la plume avisée de Pius Servien: celle de langage lyrique et de langage scientifique.

Dans la terminologie de M. de Schloezer, il s'agit de sens immanent et de sens
transcendant de la forme musicale. Le langage courant et le langage scientifique
offrent un sens qui est transcendant par rapport au mot. Grossièrement dit, der-

236



rière le mot il y a l'idée, signifiée par le mot. Cela permet la traduction d'une
langue dans une autre, le rapport entre le signifiant et le signifié restant constant,
quoique le signifiant (le mot) soit une variable. Dans le langage lyrique, au
contraire, le signifiant et le signifié sont immanents l'un à l'autre; le mot poétique
(ou la forme mélodique) ne signifie rien d'autre que lui-même. Il est, comme le

dit excellement M. de Schloezer après Hegel, une idée concrète. Comprendre la
musique, c'est alors saisir cette immanence de la forme à elle-même, c'est entrer
dans un système clos. Mais, bien entendu, cette compréhension n'est jamais
absolue; loin de pouvoir la comprendre (c'est-à-dire prendre ce tout comme un
tout), je ne puis que la connaître (émettre des jugements à son sujet). Ces

jugements chercheront à enserrer la réalité individuelle de l'œuvre d'art sans y
parvenir absolument. La multiplicité des jugements que l'on peut porter sur une
même œuvre témoigne simultanément de la richesse de l'œuvre et de l'imperfection

de ces jugements. Et il devient dès lors difficile de distinguer le jugement
objectif et le jugement subjectif.

La musique, tout organique, présente, selon M. de Schloezer, trois aspects
fondamentaux étudiés successivement. L'aspect rythmique comporte un schème

rythmique (la mesure), qui est abstrait, et un mouvement concret (le rythme
même), qui confère à la succession son dynamisme. L'harmonie est assimilée,
d'une manière discutable, à une dimension spatiale de la musique. Le chapitre
sur la mélodie, moins vigoureux que les précédents, est complété par des
conclusions assez audacieuses.

M. de Schloezer est souvent disciple de Leibniz: il est rationaliste, affirme le

primat de l'intelligence sur le «plaisir», ou mieux place le plaisir dans le jeu de

l'intelligence; il désire «entendre» la musique aux deux sens de ce verbe. Mais
ce rationalisme, loin de se replier sur lui-même, est au contraire ouvert à toutes
les expériences possibles, ce qui le transforme en un anti-intellectualisme d'une
admirable richesse. M. de Schloezer affirme également le caractère individuel des

œuvres musicales, qui sont autant de sujets dont on ne saisit que les attributs
en nombre infini. L'individu musical est indicible, dira-t-il en paraphrasant
Aristote.

Esthétique vécue, philosophie sentie et non pensée seulement, le livre de

M. de Schloezer s'affirme comme le témoignage d'un musicien authentique épris
de réflexion. J.-Claude Piguet

André Michel: Psychanalyse de la musique. Bibliothèque
internationale de musicologie. PUF, Paris, 1951.

M. Michel est titulaire de la chronique musicale dans la revue Psyché. Là
déjà il étonnait ses lecteurs par la facilité avec laquelle il mêlait la psychanalyse
et la musique. Le lecteur de son premier ouvrage s'étonnera bien davantage.
Averti des intentions scientifiques de la collection par M"10 Gisèle Brelet, son

directeur, il admirera le projet de M. Michel; car s'il y a beaucoup de «psychologies

de la musique» qui ont vu le jour, cette «psychanalyse de la musique»
est première en titre. J'ignore en fait si le psychanalyste y trouvera son compte,

237



mais je suis sûr de la déception du musicien. Ce qui l'intéresse, n'est-ce pas, c'est
la musique; et celle-ci reste un peu la parente pauvre, qui s'efface devant les

fautes d'impression des partitions, devant les exploits amoureux plus ou moins

normaux des compositeurs, devant les propriétés non musicales (thérapeutiques,
par exemple) de la musique elle-même.

Peut-être tout ceci est-il capital au point de vue psychanalyste. Mais il faut
se rendre compte que cette psychanalyse-là est orientée vers le musicien ou
vers l'auditeur, non vers la musique. Celle-ci est-elle vraiment à l'image de
l'inconscient révélé du compositeur ou à l'image des fantaisies subjectives —
cliniques souvent — d'un halluciné L'ouvrage ne tient ainsi nullement les

promesses du titre. Cela vient essentiellement de ce que M. Michel ne distingue pas
suffisamment ce qui dans la musique est essentiellement musical et ce qui ne
l'est pas. Et il faut vraiment confondre l'essentiel et l'accessoire pour oser ce

jeu de mots, par lequel M.Michel intitule sans un sourire ironique son chapitre V :

Les guerres péniques chez Wagner J.-Claude Piguet

Joseph Nuttin: Psychanalyse et conception spiritualiste de l'homme.
Une théorie dynamique de la personnalité normale. Institut supérieur

de Philosophie de Louvain, et Librairie philosophique,
J. Vrin, Paris 1950, 1 vol. grand in-8, 434 pages.
Probité scientifique, clarté de l'exposé, netteté de la position personnelle de

l'auteur, telles sont les qualités indéniables de cet ouvrage. Son but est de montrer
l'insuffisance de tout système psychanalytique qui n'embrasse pas la totalité
complexe de la personne humaine et de souligner l'apport réel des différentes
doctrines à la compréhension de l'homme. «Ainsi, cet ouvrage sera avant tout
un essai d'intégration de la psychanalyse à l'ensemble de la science psychologique
et une contribution positive, du point de vue de la psychologie générale, à l'étude
de la personnalité normale Tenir compte de tout l'homme, c'est-à-dire de la
personnalité humaine sous tous ses aspects — aspects organiques et aspects
spécifiquement humains —, c'est à peu près ce que nous visons en parlant, dans
le titre de cet ouvrage, de la «conception spiritualiste» de l'homme.» (Avant-
Propos, p. 7). L'exposé critique de la psychanalyse de Freud, auquel est consacrée

l'Introduction, repose sur une distinction capitale: Valeur réelle mais limitée du
freudisme et «fragilité méthodologique de la construction dans son ensemble».
Freud a ouvert le vaste champ de l'inconscient, trop peu exploré avant lui; etil
faut reconnaître que, dans ce domaine, les résultats de ses recherches sont un
gain précieux pour la connaissance de la vie psychique. Son erreur fondamentale
réside dans la généralisation illégitime de ces résultats. De sa méthode de

traitement psychothérapeutique il a fait une psychologie générale de l'homme,
une philosophie de la culture. Il en arrive à n'accorder à la différence entre le
normal et l'anormal qu'une valeur purement conventionnelle. Bien plus, l'anormal

seul expliquerait le normal. «Nous avons la prétention légitime, écrit-il, de

comprendre la vie psychique normale à partir de ses états anormaux.» Lne philosophie

spiritualiste ne saurait admettre la conception freudienne de l'homme.

238



Il importe donc de distinguer en tout premier lieu dans le freudisme les «faits
établis des constructions théoriques élaborées pour interpréter ces faits». C'est ce

que fait M. Nuttin, avec une objectivité remarquable, dans la suite de l'ouvrage.
«Les faits établis ont et conservent leur valeur; ils sont éventuellement à préciser

par des recherches ultérieures. Par contre, les théories sont des constructions
quelquefois fragiles et, en tout cas, des élaborations provisoires, que le

développement de la science nous oblige à élargir ou à reviser sans cesse.»

Quant à la psychanalyse employée comme méthode thérapeutique, voici la

conclusion à laquelle s'arrête l'aperçu de M. Nuttin sur les tendances
psychothérapeutiques contemporaines : «Le psychiatre et le psychothérapeute attachent

peut-être trop peu d'importance à l'étude psychologique approfondie de l'homme
normal. Nous pensons que l'étude des déviations de la vie psychique doit se faire

en partant de la psychologie normale tout comme on n'approfondit pas les

problèmes de physiologie pathologique avant d'avoir une connaissance de la
physiologie générale.» (P. 157.) Toutefois, il existe aujourd'hui une «plus grande
possibilité d'élaborer une conception spiritualiste de la personnalité». En effet, on
a tendance à «utiliser d'une façon moins exclusive les notions vagues de l'inconscient

et du refoulement». On tient de plus en plus compte des «aspects sociaux»
de la vie psychique, ainsi que des «forces de croissance saines», à côté des

«impulsions organiques» et des «mécanismes destructifs». C'est à la psychologie
spiritualiste qu'incombe la tâche de contribuer au développement d'une
psychothérapie qui s'inspire d'une conception complète de l'homme.

La deuxième partie de l'ouvrage pose les principes généraux d'une psychanalyse

spiritualiste en relation étroite avec la psychologie générale: Réduction

du champ d'application des notions de refoulement et d'inconscient, et,

parallèlement, importance donnée au «développement constructif» de la
personnalité. Celle-ci manifeste une interpénétration continuelle de l'instinctif et du

spirituel. Si la psychanalyse s'est trop limitée à mettre en lumière un aspect de

la vie psychique, la psychologie spiritualiste traditionnelle n'a pas suffisamment
considéré cet aspect dans ses effets positifs. M. Nuttin insiste, en conclusion,

pour que, à l'égard de la psychanalyse, on adopte, comme lui, une attitude

«d'intégration constructive et non de critique négative».
La psychanalyse et ses applications thérapeutiques attirent à tel point

l'attention générale qu'on accorde de moins en moins d'intérêt à la psychologie
normale. L'ouvrage de M. Nuttin présente, en ce sens, un effort louable pour
rétablir chacune de ces disciplines à sa place légitime dans la hiérarchie scientifique.

Il est, pour quiconque désire avoir une vue d'ensemble de ces doctrines et

méthodes, un tableau éclairant et une critique objective. Sa lecture procure un
enrichissement considérable dans la connaissance de l'homme.

Raymond Savioz

Heinrich Frieling: Der Tod. Vergehen, Wandlung, Überwindung.
Verlag von Ernst Klett, Stuttgart 1949.

Dem sich an ein weiteres Publikum wendenden Buche geht es nicht eigentlich
um das Erkennen des Todes, sondern um eine tröstliche Sinngebung desselben.

239



In leicht verständlicher Form berichtet Frieling zunächst über den «Tod im
Rhythmus des Lebens», also über das Altern, über den Kreislauf von Sterben
und Entstehen in der Natur usw., dann «vom Vorgang und Erlebnis des

Sterbens», von Tod und Jenseits im Menschbeitsglauben, vom Leben nach dem

Tode, von den Stellungnahmen der Menschen zu den verschiedenen
Manifestationen des Todes, schließlich vom «ewigen Sinn des Todes». Es ist —
ungeachtet der Darbietung eines reichen Wissensmateriales — ein Dokument des

bekennenden Glaubens, daher der Kritik entzogen. H. Kunz

Paul Matussek: Metaphysische Probleme der Medizin. Ein Beitrag
zur Prinzipienlehre der Psychotherapie. 2. erweiterte Auflage.
Springer-Verlag, Berlin-Göttingen-Heidelherg 1950.

Im Zusammenhang des Bestrebens des Verfassers, den «metaphysischen»
Problemen einen legitimen Ort im ärztlichen Handeln und Denken zu sichern,
setzt er sich kritisch mit Freuds — zweifellos verfehlten — Versuchen auseinander,

die ethischen Phänomene, das Gewissen und den Unsterblichkeitsglauben
rein psychologisch zu deuten. Das geschieht mit ruhiger Sachlichkeit und auf
hohem Niveau. Wenn die Arbeit trotzdem unbefriedigt läßt, so deshalb, weil
Matussek die Diskussion von einer «glaubenden» Position aus führt, die der
Dimension der empirischen Aufweisbarkeit und Deutbarkeit der Phänomene
entrückt ist. Von einigen kleineren Zusätzen abgesehen ist in der vorliegenden
zweiten Auflage der Abschnitt über «die Willensfreiheit als psychotherapeutische
Leitidee» neu hinzugekommen. H. Kunz

Gordon W. Allport: Persönlichkeit. Struktur, Entwicklung und

Erfassung der menschlichen Eigenart. Übertragen von Helmut
von Bracken. Verlag von Ernst Klett, Stuttgart 1949.

Im Zentrum des umfangreichen Buches steht Allports «Theorie der
funktionellen Autonomie der Motive». Sie «betrachtet die Motive des Erwachsenen
als unendlich verschiedenartige und sich selbst tragende, in der Gegenwart
bestehende Systeme, die aus vorhergehenden Systemen erwachsen, aber von
ihnen funktionell unabhängig sind». Darum herum baut der V erfasser eine

Gesamtdarstellung der Gesichtspunkte und Methoden, die die bisherigen
psychologischen Bemühungen zur Erfassung der Einzelpersönlichkeit herausgearbeitet
haben. Daß daraus kein einheitliches, in sich geschlossenes Ganzes entstehen
konnte, versteht sich von selbst. Trotzdem kommt dem Werk ein unbestreitbarer

Wert zu, und wir sind dem Verlag dankbar, daß er davon eine — übrigens
ausgezeichnete — deutsche Übersetzung herausgebracht hat. Vor allem lernt
man daraus die zahlreichen amerikanischen Arbeiten zum Thema kennen, die

gelegentlich in wunderlicher Weise eine zählbare Exaktheit ohne sachhaltigen
Erkenntnisgewinn anstreben, was Allport selbst ironisch bemerkt. Im Ganzen

240



bleibt seine Kritik etwas an der Oberfläche hängen, aber andererseits ist man
irgendwie auch froh, daß er auf tieferdringende Erörterungen verzichtet hat.

H. Kunz

James Drever: Psychologie des Alltagslebens. Sammlung Dalp,
A. Francke AG. Verlag, Bern 1950.

Die Psychologie des Alltagslebens kann man mit Fug und Recht als etwas
betrachten, das den größeren Teil des Arbeitsfeldes der modernen Psychologie
umfaßt. Heute ist die Zeit gekommen, da der durchschnittlich Gebildete mit dieser
Wissenschaft nähere Bekanntschaft schließen möchte; galt die Psychologie doch
während langer Zeit als ein ziemlich geheimnisvolles Land, in das er kaum
einzudringen wagen durfte — eine Haltung, die durch die Fremdheit der älteren

Psychologie gegenüber den Problemen und Interessen des täglichen Lebens
bestärkt wurde. Diese Fremdheit ist in jüngeren Zeiten verschwunden. Die Arbeit
des modernen Psychologen greift das tägliche Leben an vielen Punkten auf. Was

man das «Glaubensbekenntnis» der Psychologen nennen möchte, wird heute
nicht mehr bloß von psychologischer Seite her vertreten — nämlich der Glaube,
daß die Wissenschaft der Psychologie für alle jene Wissenschaften, die sich mit
dem Menschlichen im Weltgeschehen in irgendeinem seiner Zweige befassen,
ebenso grundlegend ist wie die Wissenschaft der Physik für alle jene
Wissenschaften, die sich mit den Naturvorgängen beschäftigen. Auch das Gefühl des

Geheimnisvollen wich einem wirklichen Verlangen nach mehr Erkenntnis.
Das Buch Drevers ist in der Absicht geschrieben worden, dieses sehr begründete

Bedürfnis zu stillen. Es ist kein einfaches Lehrbuch der Psychologie, noch
ist es eine volkstümliche Darstellung psychologischer Sonderphänomene. Bei
aller Wertschätzung für die Sachkenntnis und die Gründlichkeit des Autors muß

man allerdings bedauern, daß er der «Physiologie» des Alltagslebens weit größeren

Raum zuweist als der eigentlichen Psychologie — nach langen Erörterungen
über Wahrnehmen, Vorstellen, Erinnern, Töne und Farben, Geschmack und
Geruch usw. findet man im Text gleich erratischen Blöcken ein Kapitel über das

Träumen und ein anderes über «Soziale Wechselwirkung»; dafür aber ist das

Schlußkapitel den «spiritistischen Phänomenen» gewidmet, was man gerne
missen würde, wenn man tatsächlich in Drevers Buch mehr «Psychology of
everyday life» — unter diesem Titel ist das Buch zuerst im Englischen erschienen

— finden könnte. Josef Rattner

René Le Senne: La destinée personnelle. Flammarion éditeurs,
bibliothèque de philosophie scientifique, 1951.

Il s'agit d'une anthropologie philosophique qui tente de situer avec précision
le rôle du caractère de l'homme dans sa destinée.

L'auteur a su éviter deux écueils dans lesquels donnent généralement les

philosophes de la destinée : parler de l'homme en général en méconnaissant
totalement les différences humaines, ou alors tenir compte de ces différences en iden-

16 241



tifiant caractère et destinée dans la perspective d'un déterminisme radical:
tel caractère, donc telle destinée.

Qu'est-ce qu'un homme Dans son intimité, un homme est un moi conscient,
un centre spirituel libre et créateur; le moi n'est pas un «objet», mais l'existence
même de l'homme. Dans sa nature, il est un caractère, c'est-à-dire une structure
mentale permanente qu'il tient de son hérédité, lu'individualité dépend de la
manière dont le moi a spécifié le caractère au contact des circonstances
historiques: elle est la nature mentale de l'homme prise dans sa totalité objective, elle

comprend l'inné plus l'acquis.
L'ouvrage de M. Le Senne est divisé en trois parties dont l'énoncé des titres

constitue à lui seul un manifeste philosophique: 1. La nature. 2. La liberté, 3. La
valeur.

Qu'on nous permette de nous attarder quelque peu sur la première partie qui
condense en cent pages d'une manière remarquable toute la matière du gros
Traité de caractérologie de l'auteur — car il n'a jamais été rendu compte de ce
Traité dans cet annuaire.

L'auteur, à la suite de l'école caractérologique de Groningue (Heymans et
Wiersma), analyse le caractère au moyen de six propriétés : l'émotivité, l'activité,
le retentissement, l'ampleur du champ de conscience, l'opposition égocentrisme-
allocentrisme et l'opposition intelligence généralisante-intelligence particularisante.

Du point de vue énergétique, le jeu des quatre premières propriétés est le

suivant. L'émotivité est la capacité d'éprouver des émotions plus ou moins vives.
L'émotion libère une énergie psychique, laquelle se heurte à une résistance
d'intensité variable. C'est l'inactivité qui mesure ce degré de résistance, une activité
élevée signifiant une résistance réduite. Le retentissement indique la manière
dont se répartit l'efficacité d'une représentation : un grand retentissement la fait
travailler à longue échéance, dans l'avenir, alors qu'un faible retentissement
épuise l'énergie de la représentation dans le présent. Le «primaire» (retentissement

faible) est un improvisateur qui se renouvelle à chaque instant, tandis que
le «secondaire» (retentissement fort) est un homme qui intègre en lui une longue
expérience passée et songe à préparer l'avenir. L'opposition entre largeur et
étroitesse du champ de conscience manifeste la manière dont l'énergie se distribue
dans l'expérience présente: elle peut, chez un sujet, se diffuser et s'étaler, ou bien

au contraire, chez un autre, se concentrer comme la lumière au foyer d'une loupe.
Quand le premier cas est habituel, nous avons des rêveurs, des intuitionnistes ;

quand c'est le second, nous sommes devant des esprits roides et tranchants.

Nous apprécions tout particulièrement la manière dont M. Le Senne comprend
l'opposition égocentrisme-allocentrisme, qui a une grande portée philosophique.
Il s'agit de l'attitude de l'homme face au cosmos : se conçoit-il comme centre du
monde, ou place-t-il son centre de gravité hors de lui, lui-même n'étant qu'une
partie du monde On conçoit les conséquences lointaines d'une tendance si

primordiale, qui influe sur toutes les autres tendances. M. Le Senne recommande

judicieusement de laisser à ces deux notions polaires leur complète généralité et
de ne pas les limiter à quelqu'une de leurs spécifications.

242



Enfin, disons que l'intelligence généralisante préfère les lois, les principes, les

théories «comme les Anglais le reprochent aux Français» et que l'intelligence
particularisante s'attache aux faits, aux détails, aux données empiriques «comme
les Français le reprochent aux Anglais»! Cette dernière distinction est due au
caractérologue belge M. Robert Maistriaux.

Pour simplifier, nous n'avons parlé que de cas extrêmes: n'oublions pas que
l'on peut rencontrer dans la réalité tous les cas intermédiaires.

Les trois premières propriétés: l'émotivité, l'activité et le retentissement,
considérées tantôt comme faibles tantôt comme fortes, donnent naissance par
leurs combinaisons aux huit types-repères de l'école de Groningue. Les nerveux
et les sentimentaux, émotifs non-actifs (c'est-à-dire moins actifs que la moyenne
des hommes), fournissent un fort contingent d'artistes et d'écrivains; les

colériques et les passionnés, émotifs actifs, «font l'histoire»; les sanguins et les

flegmatiques, actifs non-émotifs, ont l'esprit clair et objectif; enfin les amorphes
et apathiques, ni émotifs, ni actifs, ne font pas grand-chose (Le premier terme de

chacun des couples énoncés est primaire, le second secondaire).

Chaque individu concret se situe d'une certaine manière par rapport à ces

types-repères, lesquels sont de simples schémas et non pas des êtres que l'on
trouve tels quels dans la réalité. Ces types sont précisés et nuancés par les trois
autres propriétés dont nous avons parlé.

La caractérologie se prolonge nécessairement en idiologie, ou étude de
l'individualité. La liste des propriétés secondaires (celles qui ne définissent pas les

types) reste ouverte.
Pour M. Le Senne, le caractère occupe une position centrale : il est situé aux

confins de l'organique et du mental, il achève le corps et conditionne l'esprit:
voilà pourquoi le caractère est comme le pivot de la destinée.

Tout homme fait l'expérience de la contradiction intérieure dont l'essence

métaphysique réside dans l'opposition entre l'exigence d'unité selon laquelle une
œuvre doit se fermer sur elle-même, et l'exigence d'infini qui pousse à dépasser

toute détermination. La liberté du sujet jaillit à partir de ces contradictions que
manifeste le caractère. La recherche, âme de l'homme, est un perpétuel compromis
tendant à satisfaire à la fois au besoin d'unité et à celui d'infini qui s'exprime par
une visée de valeur.

L'ouvrage s'achève par une philosophie de la valeur que l'auteur avait
abondamment développée dans son livre capital Obstacle et Valeur, et qu'il avait mise

à la portée du grand public cultivé dans son Introduction a la philosophie: nous

nous excusons de ne pouvoir en dire plus, faute de place.

Ce qui est nouveau dans cet ouvrage, c'est le pont que M. Le Senne établit
entre ceux que nous venons de citer et le Traité de caractérologie. Le caractère
confère au sujet la possibilité d'accomplir sa destinée dans certaines directions,
mais cet accomplissement, s'il se produit, requiert une grâce spirituelle qui transcende

les données caractérielles et fait intervenir la valeur.

Combien cette anthropologie nuancée nous paraît plus satisfaisante et plus
vraie que les affirmations abruptes des existentialistes sur la liberté absolue de

l'homme Maurice Gex

243



COLLECTION «CARACTÈRES» dirigée par René Le Senne

Gaston Berger: Traité pratique d'analyse du caractère. Collection
«Caractères», P. U. F. Paris 1950.

La collection «Caractères», que dirige avec un admirable zèle M. René Le
Senne, est destinée à promouvoir la caractérologie par une série d'études
spéciales; les unes se fondent sur des statistiques (caractérologie quantitative), et
les autres, de nature historique (caractérologie qualitative), analysent les méandres

d'une destinée humaine dans ce qu'elle a de plus individuel, au moyen d'une
«idiologie» qui complète l'enquête caractérologique.

Chaque ouvrage de la collection contient une préface de M. Le Senne qui le
situe dans l'ensemble et en dégage ainsi la signification générale.

Il convient de louer sans réserve la remarquable présentation de ces volumes :

typographie élégante sur excellent papier, nombreuses tables et index facilitant
la recherche. La tenue scientifique des quatre volumes déjà parus est également
digne d'éloges; la proportion entre la théorie et les éléments descriptifs varie
nécessairement d'un volume à l'autre suivant la nature du sujet, mais elle reste
toujours bien équilibrée, ce qui permet de contenter à la fois le spécialiste et le
profane.

M. Le Senne a axé tous les volumes de sa collection sur l'Ecole de Groningue
dont nous avons exposé les thèses principales dans le compte rendu précédent, ce

qui leur confère une grande unité, facilite les confrontations et permet l'intégration

des divers résultats obtenus, condition nécessaire de tout progrès scientifique.

II s'agit bien entendu d'une orientation méthodologique et non d'un
dogmatisme: la caractérologie de Heymans sert de point de départ, unifiant de

façon heureuse le vocabulaire, et chaque enquête relevant de cette collection

peut pousser librement ses investigations dans de multiples directions pour
rejoindre la graphologie, la physiognomonie mimique, la morpho-psychologie, les

théories de Kretschmer, de Jung, d'Adler, la psychotechnique, la psychanalyse,

etc.
M. Gaston Berger a inauguré la collection avec l'ouvrage de base qui présente

la théorie générale à laquelle tous les autres volumes se réfèrent.
L'auteur a grand soin de souligner l'originalité de la caractérologie, qui part

de la réalité concrète des individus — chacun étant à la fois un et unique — par
rapport à la psychologie générale. En fait, il semble bien qu'une rénovation
complète de la psychologie se dessine, dont l'origine se situe dans l'étude des

différences humaines.
La caractérologie, nous dit l'auteur, oriente la réflexion en la détournant du

sensible, elle est la meilleure introduction — avec la sociologie — à la
métaphysique. Ensemble elles nous mettent en garde contre la «précipitation» qui
vient de notre tempérament et contre la «prévention» qui vient de la société.

Comme tous les auteurs de la collection, M. Berger se rattache à l'école de

Groningue, mais il le fait librement : il se méfie des types et préfère analyser la
personnalité d'une manière plus souple et plus nuancée, au moyen d'une série de

244



facteurs dont on cote l'intensité, ce qui fournit finalement de la personnalité
un «profil psychologique».

Parmi les neuf facteurs adoptés, nous retrouvons l'émotivité, l'activité, le
retentissement et la largeur du champ de conscience, utilisés déjà par Heymans et
Le Senne (voir analyse précédente). M. Berger ajoute la polarité Mars-Vénus, qui
s'inspire de conceptions astrologiques traditionnelles. Ce facteur concerne les

moyens utilisés par les hommes pour parvenir à leurs fins: ceux du type Mars
veulent dominer, contraindre les autres par la lutte, alors que les Vénus se servent
de la séduction. Ajoutons que beaucoup d'hommes sont vénusiens, sans être
nécessairement efféminés, et beaucoup de femmes martiennes, qui ne sont pas
toutes des viragos.

L'émotivité et l'activité sont des facteurs énergétiques de puissance. Le
retentissement, la largeur du champ de conscience et la polarité déterminent le style
de vie d'un homme. Il reste à considérer quatre facteurs de tendance: Yavidité,
tendance à s'approprier d'abord et à conserver ensuite; les intérêts sensoriels qui
poussent à goûter les sensations pour elles-mêmes, indépendamment de leur
utilité et de leur signification, et qui ouvrent la porte aux beaux-arts ; la tendresse

ou tendance à éprouver les sentiments d'autrui, racine de la cruauté comme de
la pitié, enfin la passion intellectuelle ou désir de comprendre pour comprendre,
et nullement pour amasser du savoir, car se serait alors une forme d'avidité.

L'ouvrage se termine par un questionnaire caractérologique qui contient
10 questions par facteur, soit 90 questions en tout, et qui peut être rempli en
1 h. y2 environ.

Ce qui fait à la fois le charme et la valeur pratique de ce petit livre, ce sont
les nombreux textes empruntés aux artistes, aux penseurs et aux hommes d'action

qui illustrent très habilement le sens des questions: Goethe, Vinci, Valéry,
Napoléon, Franklin et beaucoup d'autres viennent tour à tour animer et éclairer

tel ou tel trait de caractère. Maurice Gex

André Le Gall: Caractérologie des enfants et des adolescents. A l'usage
des parents et des éducateurs, Collection «Caractères», P. U. F.
Paris 1950.

Tâche urgente: appliquer la caractérologie à l'éducation, à la pédagogie.
M. Le Gall, qui dirige l'Education nationale en Haute-Savoie comme inspecteur

d'Académie, est familier avec le travail exécuté dans les centres d'orientation

professionnelle; il connaît, pour les avoir pratiquées, les méthodes de la

psychotechnique, de la psychanalyse, le test de Rorschach, celui du T. A. T.,
etc., et il tente de coordonner et de mettre à leur place véritable toutes ces

méthodes disparates au moyen de la typologie de Heymans-Le Senne : La caractérologie

— au sens restreint et précis employé dans les ouvrages de cette collection

— devient ainsi le centre de référence de toutes les autres investigations
caractérielles.

Nous pensons que cette manière de voir doit triompher en matière d'éduca-

245



tion et qu'une caractérologie du normal doit précéder toute recherche de

psychopathologie. Les huit types-repères de Heymans forment une table d'orientation
éminemment utile au pédagogue — nous l'avons éprouvé par nous-même — à

laquelle il est possible d'ajouter tous les compléments désirables apportés par la

«psychologie des profondeurs».
Les psychanalystes — ils sont orfèvres — veulent toujours que tous les hommes

soient leurs clients. Grave erreur Il est des types de caractères qui n'ont
pas et ne peuvent pas avoir de complexes nocifs : ce sont surtout les flegmatiques.
Il est sans doute dangereusement anormal d'être pareillement «normal», pen-
sera-t-onî Rappelons la boutade de M. Le Senne qui, comme beaucoup de

boutades, exprime une profonde vérité: «La psychanalyse est fréquemment une
psychologie de nerveux pour nerveux et elle trouve son objectivité dans cette
concordance; mais cela limite sa portée».1 Nous ajouterions: pour nerveux et

pour sentimentaux. La lecture des éditoriaux d'une revue, par ailleurs excellente

à bien des égards, comme «Psyché», dont les caractères typographiques
changent de corps à chaque article, confirme magnifiquement cette remarque
malicieuse.

L'ouvrage de M. Le Gall contient la description concrète et détaillée des divers
types d'enfants et d'adolescents, accompagnée d'une série d'observations
cliniques. L'auteur insiste chaque fois sur les méthodes d'éducation et de rééducation
qu'il convient d'appliquer, d'où la grande valeur pratique de ce livre. Parfois des

correspondances avec la morpho-psychologie du Dr. Corman sont discrètement
indiquées, sous bénéfice de plus amples vérifications.

Cet ouvrage rendra un immense service à la pédagogie en la forçant à se renouveler

et à se repenser à la lumière des différences caractérielles. Il est inutile, par
exemple, de vouloir enseigner longuement l'ordre et la méthode à des flegmatiques

qui les pratiquent spontanément; par contre, ils manqueront de sens

poétique, alors que les nerveux, leur contraire en tout, possèdent souvent au plus
haut degré ce sens, mais manquent de toute méthode à un degré rare: le

pédagogue doit connaître ces choses pour œuvrer efficacement, au lieu de partir de

conceptions a priori qui ne sont le plus souvent qu'une projection de son propre
caractère. Maurice Gex

Ginette Judet: La timidité. Contribution à l'hygiène du sentimental.
Collection «Caractères», P. U. F. Paris 1951.

Cet ouvrage présente les résultats d'une enquête avec questionnaire sur la
timidité, à titre de vérification d'une théorie explicative proposée. Commençons

par la théorie.
La timidité est définie d'une manière large comme une relation entre une

cause objective intimidante, un événement, et un sujet doué pour être intimidé

par cet événement. La caractérologie se doit de prospecter l'élément subjectif de

cette relation. L'hypothèse de l'ouvrage est la suivante : le caractère sentimental
est «le centre de diffusion caractérologique» de la timidité, en d'autres termes,

q La destinée personnelle, p. 91.

246



c'est celui qui contient la plus forte proportion de timides. Nous savons déjà que
ce caractère accuse la plus grande vulnérabilité et qu'il est le centre de diffusion
de l'introversion et de la schizothymie.

Voici comment «fonctionne» un sentimental. Son émotivité est plus élevée

que la moyenne, mais l'énergie qu'elle dégage n'a pas la ressource de se dépenser
librement en action : l'inactivité du sentimental force cette énergie à rebrousser
chemin, à se réfléchir sur le moi. La secondarité enfin pousse à la rumination
mentale, à remâcher les expériences vécues, à approfondir les échecs essuyés, ce

qui en prépare fatalement de nouveaux.
Voyons maintenant comment se manifeste la timidité. Quand un homme

accomplit un acte naturellement, sans timidité, il est tout entier dans son acte et
s'oublie lui-même. La timidité consiste dans l'interposition, au cours d'un acte,
de la pensée du moi, agent de cet acte, ce qui transforme l'extraversion en
introversion et a pour conséquence ordinaire l'échec de l'acte.

On voit fort bien le parallélisme des deux processus : c'est le barrage de l'inactivité

du sentimental qui intercale la pensée du moi dans l'acte en cours, en
forçant l'énergie intérieure à se réfléchir sur le moi, donc dialectiquement nous voyons
que le sentimental est particulièrement exposé à la timidité. On montrerait que
les autres caractères ne le sont pas au même degré. Enfin, expérimentalement,
l'enquête vérifie toutes ces déductions: les timides constitutionnels sont le plus
souvent des sentimentaux.

Après avoir apprécié la valeur morale de la timidité, l'ouvrage se termine par
sa thérapeutique pratique. La conclusion est qu'il ne convient pas tant de
combattre la timidité, qui recouvre des éléments possédant une incontestable valeur
éthique — sans cela ce seraient les opposés de la timidité, le cynisme et l'insolence

qui seraient désirables — mais bien de l'épurer pour en éliminer les effets

fâcheux.
Cette excellente monographie caractérologique est complétée par deux notes,

l'une de physiognomonie mimique et l'autre de graphologie de la timidité, dues

respectivement à la plume du Dr. Bardonnaut et de M. E. Caille.
Le prochain volume de cette collection qui est annoncé est Caractérologie et

histoire littéraire: le cas Diderot, par Pierre Mesnard. Maurice Gex

Paul Griêger: Uintelligence et Véducation intellectuelle, Collection

«Caractères», P. U. F. Paris 1950.

On connaît les interminables discussions sur les relations entre le caractère

et l'intelligence : alors que Th. Ribot considérait l'intelligence sans rapport avec
le caractère, Fouillée intègre l'intelligence dans le caractère.

Il semble bien qu'on soit parvenu de nos jours à une compréhension plus
nuancée de ce problème délicat.

La notion polyvalente d'intelligence est, comme on le sait, la bête noire des

psychologues: certains avouent même ingénument qu'ils ignorent ce que ce mot
signifie. Pratiquement, on doit pouvoir débrouiller ce problème jusqu'à un
certain point, or la caractérologie vise la pratique, l'application concrète. «Nous

247



constatons que l'intelligence procède toujours de la même façon: elle analyse

pour construire des formes nouvelles et elle construit en débordant le concret,
en disloquant le donné, en le recomposant selon ses lois propres. Elle dépasse
donc le donné par le construit et le concret par l'abstrait. D'autre part, si l'intelligence

construit, c'est pour analyser et par conséquent encore pour abstraire»
(p. 31). M. Griéger définit l'intelligence comme «aptitude et goût pour l'abstraction

réfléchie» (p. 35).

L'intelligence prise en elle-même, dans ses dispositions uniquement intellectuelles,

n'est qu'une abstraction : en fait nous avons toujours affaire à une intelligence

modifiée et orientée d'une manière particulière par le caractère dans lequel
elle s'insère: il s'agit alors de l'intelligence investie, par opposition à l'intelligence
nue.

L'auteur distingue trois types d'intelligences investies:
1. L'intelligence systématisante qui dégage partout l'un et l'identique sous le

multiple et le différent; elle est favorisée par le groupement activité-secondarité
(passionnés et flegmatiques).

2. L'intelligence généralisante qui extrapole et tend à formuler des lois, des

règles; elle est polysystématisante et aboutit à des systèmes (et non à un système
unique, comme la systématisante); le groupement activité-primarité la favorise
(colériques et sanguins).

3. L'intelligence particularisante dont les aptitudes à unifier et à extrapoler
sont inférieures à la moyenne ; elle est surtout apte à reconnaître des faits et des

idées isolés. Tous les autres groupements s'accommodent d'elle (sentimentaux,
nerveux, apathiques, amorphes).

Cette division des intelligences nous paraît correspondre exactement à la
réalité; elle rejoint entre autres, dans ses deux premiers échelons, la classification
des savants selon Ostwald : les «classiques» sont des systématisants et les «romantiques»

des généralisants.
M. Griéger, professeur dans un collège français de Beyrouth, a mené une

enquête minutieuse avec questionnaire sur les aptitudes intellectuelles des jeunes
orientaux, ses élèves, enquête qui a confirmé dans ses grandes lignes celle faite
par Heymans sur des Hollandais : belle preuve de l'objectivité de la caractérologie.

Les aptitudes intellectuelles des flegmatiques, telles qu'elles ressortent de

cette double enquête, sont impressionnantes : ce sont bien les maîtres incontestés
de la systématisation abstraite et de la pensée froidement objective. Les passionnés,

il est vrai, les serrent de près et même les dépassent sur certains points —
l'originalité des comparaisons, par exemple — eux qui n'ont pas leur froideur.

Signalons les si intéressantes analyses de dissertations philosophiques qui
abondent dans cet ouvrage et en font une mine de documents psychographiques.

La conclusion de l'auteur est la suivante : «Dans le développement intellectuel,
le donné naturel, les puissances caractérielles jouent un rôle beaucoup plus
considérable que celui de l'éducation, du milieu». (P. 255.) Ainsi on tentera vainement
de donner à une intelligence particularisante de nerveux le sens de la systématisation

logique : elle restera toujours une intelligence morcelante, sautant aeroba-

tiquement, et parfois avec brio, d'une idée à l'autre. Les esprits peuvent sans

248



doute s'enrichir, s'assouplir, se «cultiver», mais non pas changer leur nature
profonde. Maurice Gex

Constantin von Monakow: Gehirn und Gewissen. Psychobiologisehe
Aufsätze. Mit einer biographischen Einführung von M.
Minkowski. Morgarten-Verlag Conzett & Huber, Zürich 1950.

Die hier gesammelten Aufsätze — Gefühl, Gesittung und Gehirn, die Syn-
eideisis, das biologische Gewissen, Wahrheit, Irrtum, Lüge, Religion und Nervensystem

— des großen Hirnforschers sind weniger um ihres sachlichen Gehaltes

willen denn als Dokument eines grüblerischen, um eine «Weltanschauung»
ringenden Forschers von Interesse. Dieser Zug, der von Monakow offenbar
zeitlebens zum Ausbrechen aus den gewohnten Bahnen trieb, kommt auch in
Minkowskis Einführung sehr eindrücklich zur Darstellung. Man muß die
Aufsätze unter diesem Aspekt lesen, sonst lassen sie gleichgültig. H. Kunz

Adolf Portmann: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom
Menschen. Zweite, durch neue Anmerkungen erweiterte Auflage.
Benno Schwabe & Co. Verlag, Basel 1951.

Portmanns anthropologische Konzeption, die er vor Jahren in diesen
«Fragmenten» zuerst zusammenfassend dargelegt und seither in einer Reihe von
Abhandlungen ausgebaut hat, ist heute so bekannt, daß sich ein Referat
anläßlich der eben erschienenen zweiten Auflage erübrigt. Er schreibt selbst im
Vorwort : «Die Erweiterung, welche die Grundlagen dieser Studie seit ihrer ersten

Veröffentlichung erfahren haben, hätte es gerechtfertigt, den Text beträchtlich
umzuarbeiten. Ich habe darauf verzichtet, um dem kleinen Werk seinen

ursprünglichen Charakter zu bewahren und es in seinem Umfang nicht zu
vergrößern. Das Wesentliche ist ja die Einordnung der biologisch faßbaren
Tatsachen der menschlichen Entwicklungsweise in die gesamte Daseinsform des

Menschen». So hat Portmann lediglich den Anmerkungsteil um rund sechs Seiten

vermehrt. H. Kunz

Karen Horney: Der neurotische Mensch unserer Zeit. Übersetzung

von G. Lederer-Eckardt; dieselbe: Neue Wege in der Psychoanalyse.

Übersetzung von H. Neumann. Gustav Kilpper Verlag,
Stuttgart 1951.

Karen Horney, ursprünglich zur Schule Freuds gehörend, hat sich später von
der orthodoxen — oder wenn man beber will: klassischen — Theorie distanziert
und in Amerika eine eigene Richtung inauguriert. Kennzeichnend und zugleich
abweichend von Freud ist einmal die entschiedenere Berücksichtigung der
aktuellen Situation in der Neurosenstruktur, ohne daß die frühkindliche
Entstehungsgeschichte vernachlässigt würde; und sodann die Betonung der
gesellschaftlich-kulturellen Einflüsse an Stelle der biologischen bei Freud, ineins mit

249



der Unterstreichung der Wichtigkeit des Sicherheitsstrebens und der mit ihm
zusammenhängenden Ängste. Im ersten jetzt in deutscher Sprache erschienenen
Buche hat Horney vor 15 Jahren zuerst ihre Gedanken in einer Analyse der
«neurotischen Persönlichkeit» dargelegt. Bei dieser handelt es sich vor allem um
jene Menschen, die an den Schwierigkeiten ihrer gestörten mitmensehlichen
Beziehungen leiden, ohne doch Träger auffallender neurotischer, das heißt seelisch
entstandener krankhafter Symptome zu sein. Angst, Angst und Feindseligkeit,
neurotisches Liebesbedürfnis, die Rolle der Sexualität in diesem, Empfindlichkeit

gegen Ablehnung, Sucht nach Macht, Anerkennung und Besitz,
neurotisches Konkurrenzbedürfnis, Zurückweichen vor Wettbewerb, neurotische
Schuldgefühle, charakterlicher Masochismus sind die Themen, die Horney
eingehend erörtert, stets darauf bedacht, das vielfältige Verflochtensein der
Phänomene in die Gesamtpersönlichkeit und in die mitmenschlichen Bezüge
sorgfältig zu berücksichtigen. Zur Übersetzung wäre zu bemerken, daß sie zwar
wörtlich korrekt, aber eben deshalb oft schlechtes Deutsch ist. Das gilt nicht für
das zweite Buch, die «neuen Wege in der Psychoanalyse»: bei aller treffenden
Genauigkeit merkt man bei der Lektüre kaum mehr, daß es sich um eine

Übertragung aus dem Englischen handelt. Etwas störend wirkt es, daß die meisten
Freud-Zitate aus diesem rückübersetzt sind, während es gewiß am Platz gewesen
wäre, die originalen Formulierungen Freuds einzusetzen, desgleichen die

ursprünglichen Titel seiner Schriften (und die anderer primär deutsch publizierender

Autoren). Davon abgesehen enthält das Buch eine gründliche
Auseinandersetzung mit der Freudschen Theoretik unter dem Aspekt der in der
«neurotischen Persönlichkeit» entworfenen Anschauungen. Es geht der Verfasserin
darum, einerseits die Entdeckungen und Beobachtungen Freuds zu bewahren
und sie in ihrer großen Bedeutung zu würdigen, andererseits sie aus ihrer
dogmatischen verzerrenden Deutung herauszulösen. Alle Kernstücke der Theorie
Freuds werden dargestellt und kritisiert. Dabei hat man den Eindruck, daß

Horney doch gelegentlich den biologischen Gesichtspunkt unter- und den
soziologischen überschätzt (so wenn sie etwa die Rivalität ausschließlich als von sozialen
Faktoren bedingt ansieht). Aber im Ganzen behandelt sie Freud mit einer großen
Gerechtigkeit und Sachlichkeit. Man möchte wünschen, daß auch die übrigen
Bücher der Autorin in deutscher Übersetzung erscheinen. H. Kunz

Ludivig Eidelberg: Das Gesicht hinter der Maske. Arbeitstag eines

Psychoanalytikers. Deutsch von G. Hübner. Hippokrates-Ver-
lag Marquardt & Cie., Stuttgart o. J.

Der Untertitel des Buches gibt dessen Anliegen genauer an als die etwas

merkwürdige, wohl nur aus propagandistischen Erwägungen gewählte
Überschrift. Es handelt sich um die ansprechende und lebendige, novellistisch
stilisierte Schilderung von acht psychoanalytischen Sitzungen mit je verschiedenen
Patienten bzw. Themen, selbstverständlich nicht genau ihren Verlauf
nachzeichnend, sondern zahlreiche Faktoren abändernd oder neu zusammenfügend,
um — wie der Verfasser sagt — «das Tatsachenmaterial, das ich in meiner

250



Praxis gesammelt habe, in lesbarer Form darzubieten». Sein Wunsch, eine
ernsthafte Diskussion des wissenschaftlichen Inhaltes des Buches zu entfachen,
wird freilich nicht leicht zu erfüllen sein. II. Kunz

E. Bay: Agnosie und Funktionswandel. Eine liirnpathologische
Studie. Springer-Verlag, Berlin-Göttingen-Heidelberg 1950.

Die Analyse der «normalen», das heißt ungestörten Wahrnehmungen
verdankt der Wahrnehmungspathologie sehr viel. Was sich jener als ganzheitliche
Leistung zeigt, die sich erst in der experimentellen Untersuchung in die
konstitutiven Ingredienzien zergliedern läßt, das bieten die zum Beispiel als Folge von
Gehirnverletzungen auftretenden Wahrnehmungsstörungen gewissermaßen in
Naturexperimenten an. So war es in der Psychologie lange Zeit üblich, in den

Wahrnehmungen einen sogenannten «gnostischen», «begrifflichen» Faktor zu
unterscheiden, und zwar eben nicht zuletzt deshalb, weil die Pathologie an
gewissen Hirnverletzten den «Ausfall» dieses Faktors meinte konstatieren und
außerdem in einer bestimmten Stelle des Gehirns lokalisieren zu können. Man
nannte daher diese — nur im visuellen und taktilen Bereich auftretenden —
Störungen «Agnosien» und war der Überzeugung, daß dabei lediglich der gnostische
Faktor, das «gegenständliche Erkennen» oder «begriffliche Subsumieren» des
Gesehenen, bzw. Getasteten ausgefallen, die Sinnesleistungen als solche und die
«Intelligenz» der Kranken aber intakt seien. Bay versucht nun in der
vorliegenden Monographie die Unhaltbarkeit dieser klassischen Agnosieauflassung
nachzuweisen. Er bestreitet den isolierten Ausfall eines gnostischen Faktors und
zeigt meines Erachtens überzeugend, daß es sich in Wirklichkeit um (durch die

Gehirnverletzung bewirkte) pathologisch veränderte (physiologische)
Sinnesfunktionen, den sogenannten Funktionswandel handelt, die den Kranken nur
höchst fragmentarische Einzelheiten der «Gegenstände» vermitteln und deshalb

nicht als Ganzes erkannt und angesprochen werden können. Daß diese

sinnesmäßigen Minusleistungen bislang übersehen wurden, hängt unter anderem mit
der unzulänglichen üblichen Untersuchungsmethodik zum Beispiel der
Gesichtsfeldeinschränkungen zusammen. Bay demonstriert dies nicht nur an 19 eigenen
sorgfältig analysierten Patienten, sondern macht es auch an den — nicht sehr

zahlreichen — Fällen der Literatur plausibel. Gewiß ist damit zum ganzen
Problemkomplex noch nicht das letzte Wort gesprochen, aber das ändert nichts
an der Tatsache, daß der Verfasser eine außerordentlich gründliche und ungemein

interessante Arbeit geleistet hat, die zugleich einen exemplarischen Beitrag
zur erhellenden Destruktion eines herrschend gewordenen Dogmas innerhalb
der Forschung realisiert. H. Kunz

Ernst Kretschmer: Körperbau und Charakter. Untersuchungen zum
Konstitutionsproblem und zur Lehre von den Temperamenten.
Zwanzigste, wesentlich verbesserte und vermehrte Auflage.
Springer-Verlag, Berlin-Göttingen-Heidelberg 1951.

251



Kretsclimers «Körperbau und Charakter» ist zweifellos seit langer Zeit das

erfolgreichste psychiatrische Buch geworden. Woran das liegt, bleibe hier auf
sich beruhen. Jedenfalls hat es zu einer großen Zahl von Untersuchungen angeregt,

und man darf es ruhig zu den klassischen Werken der Psychiatrie zählen.
Daß der Verfasser die 20. Auflage durch eine sorgfältige Berücksichtigung der

einschlägigen Literatur auf den gegenwärtigen Stand der Forschung gebracht
hat, wird ihm jedermann danken. H. Kunz

Gustav Hans Graber: Die Frauenseele. Das Ewig-Weib liehe in
Mädchen, Frau und Mutter. Artemis-Verlag, Zürich und Stuttgart

1951.

Aus einer fünfundzwanzigjährigen tiefenpsychologischen Praxis, in welcher
der Verfasser «in Gründe und Abgründe des Trieb- und Seelenlebens von
Hunderten von Frauen aus allen Ständen und von allen Altern hinabgesehen» habe,
schildert er anschaulich eine Anzahl von Mädchen-, Frauen- und Müttertypen
und ihre Schicksale, mit Vorliebe unter Heranziehung von entsprechenden
Märchenfiguren. So entstehen Gestalten von vertrauter Lebendigkeit, während
die mehr theoretischen Darlegungen über die «Wandlungen der Frau im Wandel
der Zeit» und über die Entwicklung und die Störungen des weiblichen Liebeslebens

blaß und schematisch bleiben. Die gesamten Ausführungen stehen unter
einer bestimmten Leitidee (von der sie zwar glücklicherweise losgelöst werden
können): unter Grabers sonderbarer These vom «Selbst», dergemäß dieses die

«embryonale Seele» sei, als welche auch im Manne unverändert «das Ewig-
Weibliche, das Tiefste und Höchste in seines Lebens Mitte» bleibe und die tief
in uns schlummernde Erlösungssehnsucht (nach dem wunschlosen Dasein im
Mutterleib) trage. Es könne «keinen Zweifel an der Richtigkeit und Zwinglich-
keit einer Psychologie des Selbst als embryonaler Seele geben», meint der
Verfasser. Sein Buch erweckt einen zwiespältigen Eindruck, man weiß nicht recht,
für wen es geschrieben ist: zu dem enthusiastischen Appell an die Mütter, sich

zum Heile der Menschheit durch eine tiefenpsychologische Behandlung
umerziehen zu lassen, paßt das wehleidige Geltendmachen von wissenschaftlichen
Prioritätsansprüchen schlecht. Auch sonst finden sich seltsame Stellen, etwa
folgende: «Die großen Heiligen flohen das Weib, fanden in der Einsamkeit zu
ihrem Selbst und kehrten, in ihm verankert, unanfechtbar und unberührbar in
die Welt zurück. Mir schien — als junger Mann schon — die Flucht der Heiligen
vor der Frau überlebt, meiner und unserer Zeit nicht mehr gemäß, nicht mehr
würdig. Darin sollte sich in mir die neue Heiligkeit und Männlichkeit erweisen,
daß ich die Frau miterlösen wollte, mitziehen auf dem Pfad der Pfade zur
Überwindung aller Ichsüchte»; oder: «Die wahre Liebe des Mannes kann nur die
höchste sein: die Frau zu lösen und zu erlösen. Nur dort ist echte Männlichkeit,
wo der Freiheitsdrang im Blut ständig aufwallt, im Streben alles andere
verdrängt und im Geiste stets oberstes Gesetz bleibt». Es ist wohl das Beste, dazu
zu schweigen. H. Kunz

252



M. A. Bloch: Philosophie de Véducation nouvelle. Presses universitaires

de France. Paris 1948. 146 pages.

Le conflit des méthodes éducatives qui oppose depuis plusieurs années les

pédagogues de la tendance novatrice aux partisans de la tradition est-il en voie
de s'apaiser? Certains indices invitent à croire qu'en matière de pratique
scolaire, les maîtres sont arrivés à une sorte d'entente. Sur le plan des principes
théoriques, en revanche, la polémique se rallume périodiquement. Ce sont, en

fait, des métaphysiques qui se heurtent. C'est ainsi que M. Dottrens dirige, au

nom du libéralisme religieux, des attaques violentes et sommaires contre la pédagogie

de tradition chrétienne1, tandis que les marxistes s'en prennent, de leur
côté, à l'école nouvelle, coupable, selon eux, de perpétuer une idéologie de classe

et une conception abstraite de l'enfant2.
M. Bloch prend parti, lui aussi, mais il le fait avec la modération d'un humaniste.

Une vérité lui semble acquise définitivement: il appartient aux méthodes

et aux programmes de graviter autour de l'enfant, non à l'enfant de tourner
autour d'eux. La pédagogie moderne a opéré une véritable «révolution coperni-
cienne», sur laquelle il n'y a pas à revenir.

L'idée directrice de cette éducation nouvelle, l'auteur l'emprunte à une
déclaration de M. Ferrière: «Tout ce qui est apporté du dehors, sans répondre à un
besoin, tout ce qui est apporté trop tôt ou trop tard ou hors du champ de la jeune
intelligence naissante est un mal.» L'initiative appartient à l'enfant, le maître
se bornant à réagir. Sitôt que l'adulte prend les devants, le contact est rompu.
Il n'y a plus dialectique, il n'y a plus éducation, mais dressage. Toute vraie leçon
est une réponse.

Nous ne pouvons, à regret, suivre M. Bloch dans les étapes de sa démonstration:

critique de l'éducation traditionnelle, principes fondamentaux de

l'éducation nouvelle, pédagogie morale et sociale, signification et limites de la
confiance en l'enfant. L'auteur n'y énonce pas des nouveautés, certes, car la
doctrine est bien connue, mais il opère une utile mise au point de la question et il
hausse le débat sur un plan philosophique où l'on n'est guère accoutumé à le

rencontrer. Qu'on nous permette de suivre, dans un sens plus personnel, certaines

suggestions que cet ouvrage a suscitées en nous.
Il s'agit de savoir en définitive, comme l'a fort bien marqué l'un des pionniers

de l'école active, Kerchensteiner, si l'enseignement a pour tâche de révéler à

l'enfant certaines valeurs objectives, ou, au contraire, de le laisser élaborer par
une impulsion de sa nature les valeurs subjectives dont il porte le germe. Notons

d'emblée que, de ces deux conceptions, il serait absurde de considérer la première

comme ancienne, la seconde comme moderne. L'antagonisme se retrouve à

toutes les époques de l'histoire; et les plus grandes doctrines sont, à notre avis,
celles qui ont su concilier les termes. Telle la pensée deux fois millénaire de

Socrate, pour qui la dialectique accomplit une mission à la fois révélatrice et

maïeutique: d'une part, elle dévoile un idéal transcendant de justice et de vérité;

1 R. Dottrens. Education chrétienne et éducation nouvelle. Genève 1950. }

2 V. Nouvelle critique. Juillet - Août 1950. Cf. Enseignement et système scolaire en [U. R. S. S.
Paris 1949, p. 6 et 7.

253



d'autre part, elle proportionne cet idéal aux capacités du jeune homme, multiplie
les étapes, les paliers, les précautions, allant jusqu'à définir l'idéal comme un
fruit personnel enfanté par l'élève. Celui-ci crée véritablement ce qu'il découvre.
Ainsi se trouvent conciliées les deux exigences de sincérité et d'objectivité.

Un souvenir nous revient en mémoire. Il y a deux ou trois ans, un jeune maître
donna devant deux experts une leçon d'épreuve dans une école secondaire de
Neuchâtel. Il avait pour tâche de présenter à son auditoire une grande figure du
passé, précisément ce Socrate dont nous venons de parler. La leçon fut-elle bonne

ou mauvaise, peu importe ici. Ce qui mérite attention, c'est la réaction des deux
juges. Pour l'un d'eux, Socrate représentait une valeur positive et le maître avait
pour devoir de la dévoiler: «Vous étiez libre d'adopter la méthode qui vous
convenait le mieux, dit-il au candidat. L'essentiel, c'était que, grâce à vous, la
classe parvînt à la révélation de cette grandeur nouvelle incarnée en Socrate.»

Pour l'autre expert, Socrate figurait une valeur possible, qu'il appartenait
aux jeunes gens de créer ou de détruire en vertu d'un jugement personnel et
sincère. «A votre place, dit-il au candidat, j'aurais fait une rapide présentation
de Socrate et j'aurais laissé une discussion s'instituer librement. Si le pliilosophe
avait été condamné à boire la ciguë une seconde fois, je n'y aurais pas vu
d'inconvénient.»

On saisit l'opposition sur le vif. Mais ce qu'il faut ajouter, c'est que les deux
experts tombèrent aussitôt d'accord dès qu'il fut question d'apprécier par une
note la leçon donnée. Ce qui prouve, encore une fois, qu'à l'origine de l'opposition
doctrinale, il n'y a pas une divergence de techniques, mais de métaphysiques. Et
que la meilleure manière de réconcilier les théories antagonistes, c'est de les obliger
à se réaliser concrètement. Aussitôt l'insuffisance de chacune d'elle saute aux
yeux. S'agissant de présenter Socrate à des élèves, la première méthode risque
de manquer l'élève pour avoir visé Socrate ; la seconde de manquer Socrate pour
avoir visé l'élève. Aucune révolution copernicienne ne nous fera sortir de là:
pour enseigner une chose à un enfant, il faut atteindre à la fois la chose et
l'enfant. Si Virgile, Racine, Gœthe sont, pour tant d'élèves, synonyme d'ennui,
comme l'étaient jadis Mozart et Schumann pour les petites pensionnaires, c'est

que l'école traditionnelle n'a pas su provoquer cette indispensable question dont
Virgile, Racine et Gœthe eussent été la réponse attendue. Mais encore faut-il
que la question soit dignement posée. Ne risque-t-on pas de dévaloriser Virgile
en le réduisant à la condition de réponse Je me souviens d'un chef éclaireur qui
présentait Jésus-Christ à ses garçons en leur disant: «C'était un chic type.»
Il répondait sans doute à la question que se pose naturellement tout jeune sportif
en présence d'un inconnu. Mais quel ravalement du Christ Si le Christ n'est qu'un
chic type parmi tant d'autres, vaut-il encore la peine de parler de lui

Le premier de nos deux experts proposait peut-être un Socrate inaccessible,
en proposant le vrai Socrate à des enfants. Mais le second expert, en recommandant

un Socrate-réponse, en livrant Socrate en pâture à des gamins mal
renseignés, en approuvant même sa condamnation par eux, commettait-il un assassinat

moins grave A quoi bon ressusciter Socrate, si c'est pour le tuer à

nouveau A quoi sert une réponse, si elle est inauthentique Socrate doit vivre. Et

254



je vois, pour ma part, un égal inconvénient à le savoir tué par les élèves ou par
le maître, par le mépris ou par l'ennui.

Evitons donc d'apporter des solutions d'adultes aux problèmes posés par
l'enfant. Mais craignons autant de perpétuer l'infantilisme en laissant l'enfant
maître de la question et de la réponse. Bon gré, mal gré, l'éducation doit prendre
les devants. C'est là son plus beau risque. Respecter la culture pour la culture,
sans souci de l'enfant, c'est offenser la culture elle-même dans sa plus touchante
et délicate espérance. Mais respecter l'enfant pour l'enfant, sans souci de la
culture, c'est offenser l'enfant dans sa ferveur spirituelle, dans son attachement à ce

qui le dépasse. En dépit d'une gracieuse et célèbre image, Emile est plus qu'un
«jeune chevreuil», créateur spontané de bonds et de valeurs. Il est un espoir
d'homme. Et la culture a des droits sur lui. René Schaerer

Bijdragen uitgegeven door de philosophische en theologische Fa-
kulteiten der Noord- en Zuid-Nederlandse Jezuïeten. J. J. Romen
en Zn, Roermond-Maaseilt. Années 10, 11 et 12 (1949, 50, 51).
(Chaque année comprend trois numéros.)
Cette revue est, comme son nom l'indique, l'organe des Facultés philosophiques

et théologiques des Pères Jésuites néerlandais et flamands. Elle publie
des contributions philosophiques et théologiques. Nous relevons ici les articles
de caractère philosophique.

Année 10 (1949) :

N° 1: H. Ruygers, Naar een wijsgerige Sexuologie (Vers une sexologie
philosophique). L'auteur rejette l'interprétation aristotélicienne expliquant la
différence des sexes selon le couple actif-passif, et souligne la nécessité d'une sexologie

philosophique nouvelle.
N° 2 : J. De Munter, Aristotelisme en Platonisme. C'est une étude sur le

platonisme d'Aristote, se basant sur les œuvres de L. Robin et de A. et S. Mansion.
E. J. E. Huffer, La théorie physique correspond-elle à la réalité des choses? Texte
français intégral de la communication faite au Congrès international de
philosophie à Amsterdam. L'auteur donne à la question posée une réponse
affirmative nuancée.

N° 3 : P. Hoenen, Het Principium tertii exclusi in de Branding (La controverse
autour du principe du tiers exclu). Contre le Prof. Brouwer, l'auteur maintient
la validité du principe en question. — S. Trooster, Existentie contra Essentie?
Sur la base du livre d'E. Gilson, L'être et l'essence, l'auteur fait une mise au
point et défend le caractère fondamentalement existentiel de la philosophie de

saint Thomas. — A. Van Kol, Vrijheid in Twijfel (Liberté dans le doute).
Réflexions de moraliste qui intéresseront également l'éthicien.

Année 11 (1950):
N° 1 : L. Van der Kerken, Le devenir interne du moment esthétique. Texte français

d'une communication au Xe Congrès international de philosophie à Amster-

255



dam. Etude remarquable sur la structure de l'expérience esthétique. — W.
Couturier, Een nieuwe wijsgerige Psychologie (Une nouvelle psychologie
philosophique). Etude critique sur la Psychologie reflexive de A. Marc.

N° 2 : W. Couturier, Het menselijk Lichaam in het thomistisch Denken (Le
corps humain dans la pensée thomiste). Une mise en valeur des doctrines
thomistes sur le corps comme extériorité de l'esprit humain. — A. Borret, De

Sociologie als zelfstandige TVetenschap (La sociologie comme science indépendante).

L'auteur définit le statut de la sociologie comme science et la distingue
des autres disciplines s'occupant du fait social. — A. Van Kol, Neurose en ra-
tionele Psychologie (Neurose et psychologie rationnelle). Etude critique du livre
de A. A. A. Terruwe, De Neurose in het Licht der rationele Psychologie (La neu-
rose à la lumière de la psychologie rationnelle).

N° 3: L. Van der Kerken, De Moraalphilosophie van Vladimir Jankélévitch.
Etude critique sur le «Traité des vertus» de V. Jankélévitch. — J. De Munter,
Het Hindoeisme en de indische religieuze Wijsbegeerte (L'hindouisme et la
philosophie religieuse hindoue). Etude critique sur le livre de J. Gonda, Inleiding
tot het indische Denken (Introduction à la pensée hindoue).

Année 12(1951):
N° 1 : E. Huffer, Een Wijsbegeerte der Wiskunde (Une philosophie des

mathématiques). Etude critique sur le livre du même titre publié par E. W. Beth.
N° 2: E. Vandenbussche, Intentionele Existentie. Prolegomena tot de Anthropologie

(Existence intentionnelle. Prolégomènes à une anthropologie
philosophique). L'auteur voit dans la présence de l'être à l'esprit la donnée la plus
fondamentale de toute anthropologie et montre la présence de cette notion dans
la philosophie de saint Thomas. — Th. Fornoville, De Verhouding tussen
Philosophie en christelijke Mystiek (La relation entre la philosophie et la mystique
chrétienne). L'expérience mystique, interprétée dans la perspective d'une
métaphysique, peut être d'une grande utilité pour le philosophe. — H. Van Zun-
deren et A. Van Kol, Vrijheid in Twijfel (Liberté dans le doute). Discussion
ultérieure se rattachant à l'étude critique du vol. 10, N° 3.

N° 3 : A. J. Boekraad, Newman's Godsbewijs uit het Geweten (La preuve de

l'existence de Dieu par la conscience chez Newman). Un exposé de l'argument
à l'aide de textes inédits. — M. De Tollenaere, Het Ontstaan van de Tijdsstruc-
luur volgens Aristoteles en S. Thomas (La genèse de la structure temporelle selon

Aristote et saint Thomas). L'auteur étudie critiquement les positions d'Aristote
et de saint Thomas dans le problème du temps et est amené à redresser des

interprétations erronées de leur pensée. N. Luyten

Algemeen Nederlands Tijdschrift voor Wijsbegeerte en Psychologie,
année 43 (1951) N° 4. Van Gorcum en C° N. V., Assen.

J. L. Snethlage, Gezindheidsethiek en Situationisme (Ethique de la conviction
et situationisme). Une interprétation de l'éthique comme science de structures
idéelles. — A. J. Westerman-IIolstijn, Gelijkheid en Ongelijkheid bij de Mens

256



beschouwd van ontwikkelings-psychologisch Standpunt II (Ressemblance et
dissemblance chez l'homme du point de vue de l'évolution psychologique). L'auteur
met en lumière les divergences individuelles par rapport aux manifestations, la
sublimation et le refoulement des tendances psychiques primitives (au sens

freudien). — En outre la revue contient deux études critiques de R. F. Beerling,
l'une sur le livre de Jaspers, Von der Wahrheit, l'autre sur le livre de E. Mayer,
Dialektik des Nichtwissens. — En annexe à la revue paraissent les Annalen van
het Genootschap voor wetenschappelijke Philosophie (Annales de la société de

philosophie scientifique) qui contiennent, dans le numéro présent, un article de

H. Meyer, Het Waarschijnlijkheidsoordeel (Le jugement de probabilité).
N. Luyten

Tijdschrift voor Philosophie. N. Y. Verertiging voor wijsgerige
Uitgaven, Leuven.

12e année (1950), N° 4: J. Gonda, Brahman, Indische traditie en westerse
Methode (Brahman, tradition hindoue et méthode occidentale). Etude sur le
sens exact de la notion de brahman. — J. Linschoten, Logische en phenomeno-
logische Analyse der Bewegingsverschijnselen (Analyse logique et phénoménologique

des phénomènes de mouvement). Contre la notion rationnalisée du mouvement,

l'auteur tente de donner une description phénoménologique plus près de
la réalité. — A. Forest, La conversion rationaliste. L'esprit prenant possession de

soi-même est amené à se dépasser dans la possession du réel.

13'- année (1951), N° 1: A. Dondeyne, Beschouwingen bij het atheistisch
Existentialisme (Réflexions sur l'existentialisme athée). Malgré son opposition à

une notion trop rationaliste de Dieu, l'existentialisme prépare la voie vers une
affirmation du vrai Dieu. — L. Lavelle, La voie étroite. La découverte de l'être
dans l'intimité de notre être propre est la voie étroite mais royale de toute
métaphysique. — F. J. von Rintelen, Der metaphysische Grund des Wertes.

Etude montrant le fondement ontologique des valeurs.

N° 2 : J. A. J. Peters, Over de Oorsprong van het Woord (Sur l'origine de la
parole). Réflexions sur une métaphysique du langage. — C. A. Van Peursen,
De Philosophie van Martin Heidegger als Wending tot het Zijn (La philosophie
de M. Heidegger comme retour à l'être). — E. Minkowski, La médiocrité. —
P. Paniker, La novedad que en cl concepto de Naturaleza introduce el Cristianismo.

(Comment la notion de nature a changé de sens dans le contexte chrétien). —
En outre, les numéros contiennent des études critiques (J. H. Walgrave, sur le

livre de A. Farrer, Finite and Infinite); des éditions de texte (C. Yan Steen-

kiste, Procli elementatio theologica translata a Guilelmo de Moerbeke); des aperçus
sur la littérature philosophique dans les domaines de la sociologie, de la
philosophie arabe et juive, de la logique et de la philosophie des mathématiques; une
chronique de la vie philosophique; des comptes rendus de congrès et, last not
least, une bibliographie extrêmement riche. C'est assez dire la valeur de cette
publication. N. Luyten

17 257



Revue philosophique de Louvain, tome 48, Nos 19, 20, tome 49,
Nos 21, 22, 4 fascicules, 25x16,5 de 291 p. et 292 p. Editions
de l'Institut supérieur de philosophie de Louvain. Louvain
1950—1951.

La revue encourage l'étude historique et le commentaire des œuvres du
docteur angélique, de ses maîtres et de ses disciples, provoque une comparaison
féconde entre le thomisme et les philosophies nouvelles, tout en suscitant des

recherches originales de morale, de logique et de méthodologie.

Philosophie médiévale: H. Holstein: L'origine aristotélicienne de la «tertia via»
(N° 19). La preuve de Dieu par la cause des possibles (soumis à la génération et
à la corruption) n'est ni d'Avicenne, ni de Maïmonide, mais d'Aristote; en niant
l'éternité du monde et celle du mouvement, saint Thomas transpose la preuve du
plan temporel au plan métaphysique. G. Verbecke: G. de Moerbecke, traducteur
de Jean Philopon (N ' 22). M. n'a pas seulement traduit le troisième livre du
commentaire de Ph. sur le De Anima, mais un fragment du premier livre. Edition
critique de ce fragment. F. Van Steenberghen : L'interprétation de la pensée
médiévale au cours du siècle écoulé (N" 21). Thèses de l'école rationaliste (Pica-
vet, Prantl, Rougier, Bréhier, etc.) et de l'école catholique (Ehrle, Mandonnet, De

Wulf, Grabmann, Gilson, etc.).

Rapports entre le thomisme et les philosophies contemporaines: B. Pruche: Le
thomisme peut-il se présenter comme philosophie existentielle? (N° 19).
Philosophie du «consentement à l'Etre», le thomisme se distingue des existentialismes
en ce qu'il explicite «l'existant-en train-d'exister» et non pas «l'acte-d'exister»
ou «l'acte-d'existant». A. Dondeyne: Les problèmes philosophiques soulevés
dans l'Encyclique «Humani Generis» (Nos 21, 22, à suivre). Critique de l'idéalisme

et du positivisme issus de Descartes, à la lumière de la description de l'existence

comme historicité et de l'intégration de l'irrationnel dans une «raison

élargie». Les existentialistes refusant les idées claires, le sentiment et la foi pour
fonder le savoir, ne déprécient-ils pas le concept et le discours A. De Waelhens :

La Phénoménologie du corps (N" 19). L'A. critique à la suite de Sartre, de

Merleau-Ponty, de Marcel, les théories classiques de la sensation et de la perception,
puis décrit l'existence incarnée comme facticité et dépassement, sans se

prononcer sur l'apport du thomisme dans une telle conception.

Morale: A. Mansion : L'existence d'une fin dernière de l'homme et la morale

(N° 20). Ni Platon, ni Aristote n'explicitent cette fin, la béatitude; l'étude de la

nature humaine implique celle de la volonté de Dieu — qui inscrit cette fin dans
le cœur humain — pour en connaître les modalités de réalisation. M. Van Vyve:
La mort volontaire (N" 21). Les théologiens affirment le caractère illicite du
suicide comme violation des devoirs envers la société, envers Dieu et soi-même;
mais ces arguments ne sont pas contraignants.

258



Méthodologie: R. Verneaux: La notion de problème (N°21). A partir de

l'aporie (Aristote), de la question (Heidegger, Sartre), du mystère (Marcel), l'A.
montre, à l'aide de la problématique cartésienne, que le problème, comme aporie
résoluble par une méthode logique, appartient à la métaphysique comme aux
sciences. P. H. Van Laer: Causalité, déterminisme, prévisibilité et science
moderne (N° 20). Le principe de causalité est philosophique, ceux de déterminisme
et de prêvisibilité sont scientifiques. J. Zaraguëta: La fonction estimative dans
l'induction empirique (N°22). Cette fonction inhérente aux sciences qui usent
de la statistique et des probabilités recommande la prudence dans l'interprétation

des résultats.

Logique: R. Feys: Les systèmes formalisés des modalités aristotéliciennes

(N° 19). Quelques procédés techniques pour le calcul des modalités (nécessaire
et possible). A. Church : Special Cases of the Decision Problem (N° 22). La
légitimité de la démonstration dans un calcul. G.-Ph. Widmer

Eranos-Jahrbuch. Band 15 (1947), 16 (1948), 17 (1949), 19 (1950).
Herausgegeben von 0. Fröbe-Kapteyn. Rhein-Verlag, Zürich
1948—1951.

Wie schon in einer früheren Anzeige müssen w ir uns auch im Hinblick auf die
vier weiteren jetzt vorliegenden Bände dieser Jahrbuchreihe damit zufrieden
geben, die jeweiligen Themata und die daran beteiligten Autoren aufzuzählen.
Bei aller Verschiedenheit der Betrachtungsweisen bleibt es eine bewunderungswürdige

Leistung der Herausgeberin, immer wieder eine imponierende Einheit
und Geschlossenheit unter den Rednern zu stiften, die man anderswo kaum mehr
finden dürfte. Band 15 : Der Mensch (erste Folge). A. Portmann: Das Ursprungsproblem;

K. Kerényi: Urmensch und Mysterium; F. Dessauer: Mensch und
Kosmos; K. L.Schmidt: Homo imago Dei im Alten und Neuen Testament;
H. Rahner : Das Menschenbild des Origines ; G. Quispel : La conception de l'homme
dans la gnose Valentinienne; L. Massignon: L'Homme Parfait en Islam, et son
originalité eschatologique; V. White: Anthropologia rationalis (The Aristote-
lian-Thomist Conception of Man); L. Baeck: Individuum ineffabile; Band 16:
Der Mensch (zweite Folge). H. Rahner: Der spielende Mensch; G. Quispel:
L'homme gnostique (La Doctrine de Basilide); G. van der Leeuw : L'homme et
la civilisation; K. Kerényi: Mensch und Maske; J. Layard: The making of man
in Malekula; C. G. Jung: Über das Selbst; E. Neumann: Der mystische Mensch;
H. Weyl: Wissenschaft als symbolische Konstruktion des Menschen; M. Fierz:
Zur physikalischen Erkenntnis; A. Portmann: Der naturforschende Mensch.

Band 17: Der Mensch und die mythische Welt. G. van der Leeuw: Urzeit und
Endzeit; K. Kerényi: Die Orphische Kosmogonie und der Ursprung der Orphik;
E. O. James: Myth and Ritual; H. Corbin: Le récit d'initiation et l'hermetisme
en Iran; E. Neumann: Die mythische Welt und der Einzelne; L. Beirnaert: La
dimension mythique dans le sacramentalisme chrétien; G. G. Scholem : Kabbalah
und Mythus; J. Baum: Darstellungen aus der germanischen Götter- und Helden-

259



sage in der nordischen Kunst ; P. Radin : The Basic Myth of the North American
Indians; A. E. Jensen: Die mythische Weltbetrachtung der alten Pflanzer-
Völker; A. Portmann: Mythisches in der Naturforschung. Band 19: Mensch und
Ritus. K. Kerényi: Dramatische Gottesgegenwart in der griechischen Religion;
L. Beirnaert: La Symbolisme Ascensionnel dans la Liturgie et la Mystique
Chrétiennes; E.Neumann: Zur psychologischen Bedeutung des Ritus; G.G.
Scholem: Tradition und Neuschöpfung im Ritus der Kabbalisten: H. Corbin:
Rituel Sabéen et Exégèse Ismaélienne du Rituel; M. Eliade: Psychologie et
Histoire des Religions; P. Radin: The Esoteric Rituals of the North American
Indians; L. Massignon: Le rite vivant; A. Portmann: Riten der Tiere; R. Pet-
tazzoni : Der babylonische Ritus des Akitu und das Gedicht der Weltschöpfung;
F. J. J. Buytendijk: Zur Phänomenologie der Begegnung. H. Kunz

260


	Besprechungen = Comptes rendus

