Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 11 (1951)

Buchbesprechung: Finalisme et méchanisme dans la psychologie de Maurice Pradines
Autor: Vcelke, André

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionabhandlung — Etude critique

Finalisme et mécanisme dans la psychologie
de Maurice Pradines

Dans I’abondante production psychologique contemporaine, bien des ouvrages
retiendront longuement I'attention du philosophe. Parmi ceux-ci une place de
choix revient au Traité de psychologie générale de M. Pradines!; de cette ceuvre
se dégage, en effet, une conception générale de la vie psychique du plus haut
intérét, conception dont nous trouvons une des clefs essentielles dans la solution
apportée au double probléme du finalisme et du mécanisme en psychologie.

Ce probléme se retrouve, mutatis mutandis, a tous les étages de la psychologie
pradinésienne; mais nous en ferons surtout I’étude d’un point de vue particulier,
a propos d’une question a laquelle M. Pradines s’est tout spécialement intéressé,
puisque de 1928 a 1934 il lui avait déja consacré trois volumes?: la question de
la sensation et de I’affection physique (douleur et plaisir); outre la garantie qu’il
nous donne de saisir un des aspects les plus élaborés de la pensée pradinésienne,
notre choix nous permettra de mettre en évidence I'inspiration biologique dont
il faut toujours se souvenir si ’on veut entrer vraiment dans cette pensée.

Etudier la sensation et 'affection physique, ce ne sera pas, pour M. Pradines,
en faire une description phénomeénologique, mais dégager leur loi de développe-
ment: c’est dire que nous nous placerons sur le terrain de la génétique. Mais,
habituellement, la psychologie génétique montre le développement du psychisme
au cours de ’évolution individuelle ou ontogenese; or, la sensation et I'affection
sont données a I’enfant dés la naissance; on peut évidemment se demander com-
ment elles se transformeront 4 mesure qu’il grandira, comment sa sensation de-
viendra perception. Mais de cette fagon, nous ne saisirons jamais la pleine signi-
fication de ces deux aspects du psychisme: le seul moyen d’y arriver sera de
suivre leur développement au cours de I’évolution de I'espéce ou phylogenese.
Et cette méthode n’est du reste pas propre a I’étude de ce seul probléme: pour
M. Pradines, le point de vue phylogénétique s’impose dans la plupart des recher-
ches psychologiques, parce que seule la phylogenése nous donne la possibilité de
saisir I’apparition progressive et, par conséquent, les rapports de conditionne-

1) M. Pradines: Traité de psychologie générale - I Le psychisme élémentaire (1943) - 1I/1 Le génie
humain: ses ceuvres (1946) - II/2 Le génie humain: ses instruments (1946). P.U.F. - Paris. Clest &
cette ccuvre que renvoient les citations données sans indication de source.

2) M Pradines: Philosophie de la sensation - I Le probléme de la sensation (1928) - II La sen-
sibilité élémentaire. Les sens du besoin (1932) - III La sensibiliié élémentaire. Les sens de la défense
(1934). Belles-Lettres - Paris.

176



ment des différents aspects du psychisme qui chez 'individu sont tous déja pré-
sents au début de la vie et réagissent les uns sur les autres, les plus évolués modi-
fiant par contre-coup les moins avancés, ce qui nous interdit de jamais en appré-
hender aucun dans sa pureté originelle.

Nous allons donc essayer d’apercevoir comment la sensation et 'affection
physique apparaissent chez un étre qui en était primitivement dépourvu, comme
c’est encore aujourd’hui le cas des organismes inférieurs tels que les infusoires
ou les amibes. Ce qui distingue ces animaux d’un simple amas de matiére brute,
c’est 'activité d’adaptation dont ils témoignent: lorsqu’ils entrent en contact
avec un corps étranger, ils réagissent en I’écartant s’il est dangereux, en se I'assi-
milant s’il peut leur servir d’aliment. Laissons de coté la forme appropriative de
cette activité, pour ne considérer que sa forme défensive. Au stade ot nous ’en-
visageons, la défense est purement réflexe et se manifeste simplement par un
mouvement d’aversion automatiquement provoqué par le contact de I’objet dan-
gereux; avant que le contact se soit produit ou dés qu’il est rompu, il n’y a aucun
mouvement: le réflexe épuise donc ses effets dans I'instant, il ne se développe pas
dans le temps, car pour I’animal le danger est une présence qui surgit instantané-
ment, au moment ou le contact s’établit, et s’évanouit instantanément, lorsqu’il
est rompu; ce n’est pas un objet qu’il voit peu & peu s’approcher ou s’éloigner.
En effet, 1l n’a aucun organe qui lui permette de appréhender au-dela des limites
de son corps, donc aucune idée de la distance qui I’en sépare lorsqu’il n’en est pas
touché directement. En conséquence, on peut supposer que cet animal n’a aucune
connaissance de 1’espace. D’autre part, s’il ne voit pas ’objet s’approcher z dis-
tance, il ne peut pas non plus prévoir I’excitation qu’il va subir quand le contact
sera établi: toute connaissance anticipée lui est interdite, disons plus: toute idée
de ’avenir. Quant au passé, son action peut continuer a s’exercer sur ’animal,
comme en témoigne la formation chez lui de certaines habitudes élémentaires;
mais ce doit étre une action purement organique dont il n’a pas conscience: la
connaissance du passé n’implique-t-elle pas en effet celle de avenir ? Tout nous
laisse donc penser que cet étre n’a pas plus la notion du temps que celle de I'es-
pace, ce qui revient a dire qu’il n’a ni mémoire ni conscience de soi. Cependant,
nous I'avons dit, cet organisme n’est pas matiére brute: son comportement
montre qu’il distingue I'objet utile de I'objet dangereux; son réflexe n’est pas
aveugle, il est adapté et témoigne déja d’une certaine intelligence, si 'on voit,
avec Bergson, dans I'intelligence un des principaux facteurs d’adaptation; mais
c’est une intelligence inconsciente, qui ne connait les choses qu’a bout portant et
dansT'instant: une meus momentanea, pour reprendre une expression leibnizienne.

Une adaptation réalisée selon ce mode primitif présente des inconvénients
considérables: quand 'objet dangereux est en contact direct avec I'animal, son
action est souvent tellement violente qu’elle entraine la mort immédiate, malgré
le réflexe de défense. Tout autre serait la situation dans I’hypothése d’une con-
naissance a distance: ’animal percevrait alors I'objet avant d’entrer en contact
avec lui, ce qui lui laisserait un certain délai pour réagir d’une facon concertée,
par des mouvements appropriés de parade ou de fuite beaucoup plus siirs et plus
souples que le réflexe brutal et automatique. Mais ce n’est pas une simple hypo-

12 177



thése que nous avancgons la: la phylogenése nous enseigne que les mécanismes
nécessaires a cette connaissance & distance sont apparus peu a peu au cours de
I’évolution et qu’ils sont maintenant réalisés chez tous les animaux supérieurs
dans les organes des sens. Nous allons donc porter notre enquéte sur ces méca-
nismes, en nous souvenant que nous ne considérons en ce moment activité
adaptative de ’animal que sous I’aspect de la défense, ce qui entraine I’élimination
provisoire des sens du golt et de 'odorat, liés, pour M. Pradines, a Iactivité
d’appropriation. De ceux qui restent, et que nous appellerons avec lui les sens de
la défense, c’est le plus élémentaire, celui du toucher, qui retiendra le plus longue-
ment notre attention, car il contient déja tous les autres en puissance.

Bien que pour M. Pradines la description ne suffise pas a fonder la psychologie
et qu’il faille recourir a la méthode génétique, un appel a notre expérience interne
ne sera peut-étre pas inutile an début de cette enquéte:

Je prends un couteau dont j’appuie légérement le tranchant contre ma main:
je ressens une impression sui generis qu'il m’est impossible de faire connaitre a
qui ne 'aurait jamais ressentie; cette impression est neutre au point de vue affec-
tif; elle ne me cause ni douleur ni plaisir. J’appuie maintenant de plus en plus
fortement ma main contre le tranchant: I'impression sui generis persiste, m’in-
diquant que je suis toujours en présence du méme objet; mais elle croit en inten-
sité a mesure que ma main avance, par ou j'apprends que je m’approche de
Pobjet; cependant elle reste encore inaffective durant un certain temps. Mais si
je continue le mouvement, I'impression perdra le caractére sui generis qu’elle
avait au début, la conscience claire que j’ai de l’objet se brouillera, tandis
qu’apparaitra la douleur et que d’un geste soudain dont la vivacité rappellera
le réflexe de défense des animaux inférieurs, j’écarterai de moi l'instrument tran-
chant. Supposons que maintenant je recommence la méme expérience; si je ne
suis pas mil par des préoccupations intellectuelles soutenues par un pénible effort
de volonté, je ne la poursuivrai plus jusqu’au bout: I'impression sui generis
indolore du début me rappellera par ressemblance I'impression ressentie au
commencement de I’expérience précédente, mais a cette derniére seront liées par
concomitance toutes les impressions subséquentes, jusqu’a la douleur finale; je
saurai alors qu’en avancant plus loin ma main, j’éprouverai de nouveau la méme
douleur: si je n’ai égard qu’a mon adaptation, je vais donc interrompre immédia-
tement mon geste et mettre prudemment quelque distance entre moi et I'objet.
L’impression inconnue éprouvée déja une fois a pris maintenant un sens: elle est
devenue le signe d’un objet qui me blessera si je m’en approche trop.

Quittons notre couteau et voyons en psychologue les enseignements que nous
pouvons tirer de cette expérience. L’impression douloureuse finale a été accom-
pagnée d’un mouvement d’aversion violent, soudain et difficilement répressible,
caractéres qui rappellent ceux du réflexe de défense; nous pouvons done supposer
que par son intensité cette impression est la méme que celle d’oti résulte le réflexe
chez les organismes peu évolués, c¢’est-a-dire admettre une équivalence entre le
seuil de la douleur chez nous et le seuil du réflexe chez eux. Mais avant cette
douleur, j’avais ressenti une impression trop peu intense pour provoquer la dou-
leur; en vertu de notre assimilation entre la douleur et le réflexe, nous pouvons

178



donc considérer qu’elle était au-dessous du seuil réflexe. Cette simple observation
nous donne toute la clef du mécanisme sensoriel: ¢’est un mécanisme grice auquel
I’animal s’est sensibilisé a des impressions moins intenses que celles qui déclen-
chent le réflexe, impressions que nous appellerons sensations?®. L’expérience lui
enseigne que s’il avance dans une certaine direction, a partir du moment ot il
a éprouvé une de ces impressions faiblement intenses, elle va progressivement
croitre en intensité jusqu’au moment ot éclatera la douleur; cette impression peu
intense est significative d’une impression beaucoup plus intense qui peut mettre
en danger sa vie et qu'il devra écarter par un mouvement de défense; I’augmen-
tation d’intensité de la premiére impression lui annonce 'approche de la seconde.
Mais a coté de son intensité, cette impression a un autre caractére que nous avons
voulu mettre en évidence en employant le terme sui generis: elle a une certaine
qualité; Pexpérience enseigne a I’étre vivant que cette qualité n’est pas toujours
la méme: elle changera si au lieu du couteau je touche une aiguille ou une pierre;
elle est done significative de la nature du danger qui me menace.

En résumé, nous pouvons dire que la sensation est une impression moins
intense que 'impression réflexogéne, dont Fintensité et ses variations nous ren-
seignent sur la proximité plus ou moins grande d’un objet qui provoquera le
réflexe quand il agira a bout portant sur nous, et dont la qualité nous indique la
nature de cet objet. C’est une impression inaffective, qui n’est source pour
I’animal d’aucun bien ni d’aucun mal immédiat; son sens n’est donc pas en elle-
méme, mais hors d’elle, dans ’objet dont elle nous annonce I’approche. Une
impression qui nous renvoie ainsi a autre chose qu’elle-méme, c’est un signe, un
symbole, une expression: la sensation est expression, elle nous projette au-dela
d’elle-méme et de nous-méme dans I'objet; le mouvement de ma main en direc-
tion du couteau, mouvement provoqué par la sensation primitive, s’est achevé
en douleur, mais il me permettra désormais de donner une signification objective
a toute sensation analogue: je saurai qu’elle m’annonce un danger extérieur; le
mouvement en question m’a donc fait sortir de moi-méme en direction de I'objet
et désormais la sensation qu’il m’a permis d’interpréter correctement héritera

3) Pour montrer le décalage croissant entre le seuil de la pression et le seuil de la douleur et du
réflexe, & mesure que 'aptitude de la région considérée a la fonction tactile devient plus grande, nous
donnons une partie du tableau établi par M. Pradines, d’aprés les recherches de von Frey (I.468):

Seuil de Ia Seuil de la Rapport
pression douleur

(en grjmm?) (en gr/mm?)
Conjonctive: 2 2 1
Paupitre: 3 10 1/3 environ
Avant-bras interne: 8 20 H
Plante des pieds: 28 200 1)z environ
Face dorsale de la main: 12 100 1/s environ
Paume de la main: 7 130 /18 environ
Pointe des doigts: 3 300 1/100

Ajoutons qu'en mesurant les seuils & la pointe des doigts avec des excitants de calibre plus gros
correspondant mieux & l'usage normal de la tactilité, Von Frey est arrivé & des résultats qui font
apparaitre le seuil de la pression 10.000 fois plus petit que le seuil de la douleur.

179



elle-méme de ce caractére et me fera, elle aussi, sortir de moi-méme. C’est done a
tort que les psychologues y voient habituellement un état purement subjectif.

Dans le sens du toucher, il est vrai, 'objet n’est pas encore complétement
sorti du sujet: le contact reste établi. Mais c¢’est un contact qui ne provoque
aucun ébranlement profond du sujet, comme le fera le contact d’on jailliront
réflexe et douleur. Quand le dentiste effleure de sa fraise le nerf de ma dent cariée,
I'impression retentit jusqu’au fond de mon organisme, déterminant de profondes
réactions internes; je n’ai aucune représentation objective de I'instrument qui
me torture, je ne suis pas projeté hors de moi vers lui, mais ramené violemment &
mon moi dont il m’est impossible de me dégager pour considérer le monde exté-
rieur: je n’entends pas ce que me dit cette forme blanche en face de moi, je ne
vois pas le verre rempli d’un liquide rositre qu’elle me tend, mais je le saisis
convulsivement afin d’en projeter le contenu en moi, tentative presque désespérée
pour écarter cette douleur fulgurante avec laquelle je fais littéralement corps, qui
est moi-méme et m’empéche de préter la moindre attention objective a autre
chose qu’a moi-méme. Si, au contraire, je touche la fraise du bout des doigts,
la sensation n’a aucun retentissement sur le reste de mon organisme, elle me dé-
tache de moi pour attirer mon attention sur cet objet bizarre et bien inoffensif
en apparence. Dans les deux cas, il a y eu contact, mais qui ne saisit la différence
de nature entre un contact par lequel je suis brutalement distrait du monde
extérieur et rejeté en moi-méme et un contact par lequel je m’évade hors de
moi-méme, vers le monde extérieur, entre un contact qui se confond avec la
douleur et un contact qui m’avertit simplement de la présence d’un objet dange-
reux dont il faut garder certaines parties de mon corps. Dans la différence entre
ces deux sortes de contacts réside toute la différence entre I'impression réflexogene
et la sensation, différence qui s’accentuera encore, mais ne changera pas fonda-
mentalement de nature lorsqu’au contact direct se substituera le contact indirect
par milieu interposé. Dans ce cas, les excitations seront encore plus faibles, et ce
n’est que grace a une sensibilisation et a une différenciation plus poussée de son
épiderme que I'étre vivant pourra les percevoir.

Cette sensibilisation & des excitations trop faibles pour étre percues par le
toucher apparait tout d’abord dans certains organes latéraux des poissons on
s’est développée une sensibilité spéciale aux ébranlements aquatiques; une aug-
mentation de ces ébranlements corresﬁond a I'approche d’un corps étranger et on
peut supposer qu’elle se traduit pour le poisson par des sensations de plus en plus
intenses; on peut également penser que ces sensations peuvent revétir différentes
qualités suivant la nature de 1’objet, car il est certain que 'approche d’un corps
pointu ou rond, solide ou flasque, ne produit pas des ébranlements identiques. Par
ce sens qui leur est propre, les poissons peuvent vraiment connaitre les objets a
distance quand tout contact direct est rompu. Le progrés est donc grand par
rapport au toucher. Si maintenant I’étre vivant se développe dans le milieu
atmosphérique, ces organes de la sensibilité aux ébranlements aquatiques se
transformeront en organes de la sensibilité aux ébranlements aériens, et c’est
ainsi qu’apparaitra I'oreille, dont la phylogenése nous montre la constitution
progressive, des poissons aux batraciens, puis aux reptiles, aux oiseaux et aux

180



mammiféres; grace & ce sens nouveau, I’étre vivant percoit des excitations pro-
voquées par des ébranlements beaucoup trop faibles pour mobiliser le toucher et
qui proviennent d’objets souvent trés éloignés. Mais, comme celles du toucher,
les sensations sonores ont deux caractéres: I'intensité, significative de la distance
de I'objet, et la qualité — timbre ou hauteur — significative de sa nature. Et
voici enfin la vue qui, chez les animaux supérieurs, 'emporte sur tous les autres
sens. Pour saisir sa constitution, nous devons savoir que certains organismes
inférieurs manifestent une sensibilité a la lumiére en des points particuliers du
cytoplasme; cette sensibilité détermine chez eux des réflexes de fuite ou d’ap-
proche dés qu’un rayon lumineux vient frapper le point sensible. C’est probable-
ment sur ces mécanismes phototropiques que se sont constitués les organes
visuels: les points sensibles tout d’abord aux impressions réflexogénes pro-
voquées par les rayons émanant d’une source de lumiére se sont peu a peu
sensibilisés a des impressions beaucoup plus faibles provoquées par les rayons
que renvole un corps non lumineux lui-méme, qui a au préalable absorbé un
certain nombre de radiations. Les sensations fournies par ce sens nouveau peuvent
de nouveau varier d’intensité, suivant que I'objet est proche ou lointain, mais
cette fois la distance peut devenir pratiquement infinie, ou de qualité, suivant
la nature de I'objet, mais le registre des qualités (couleurs) sera incomparable-
ment plus riche que dans les autres sens, ce qui nous permettra de saisir une
infinité de nuances nouvelles. Toutefois, les immenses progrés réalisés par le sens
de la vue ne doivent pas nous faire oublier qu’il fait appel aux mémes méca-
nismes que le toucher le plus élémentaire: «La rétine n’est pas autrement frappée
par la lumiére (...) que le doigt par le corps capable de la refléter. Ce n’est
qu’une espéce de peau richement innervée et supérieurement impressionnable
(1. 536).» A cet égard, la psycho-physiologie nous donne des enseignements pré-
cieux: elle nous apprend que lorsque nous voulons percevoir un objet d’une
certaine surface par le toucher, nous procédons par une succession de mouve-
ments localisés en direction de chacun des points de I’objet, et ¢’est en associant
toutes ces sensations ponctuelles successives que nous construisons lidée de
surface. Or, I'eil procéde exactement de la méme fagon: la sensation visuelle pri-
mitive est elle aussi ponctuelle et non pas étendue; la rétine ne pergoit clairement
les objets qu’en un point trés petit, la fovea; par différents mouvements d’accom-
modation généralement inapergus, nous amenons tous les points de objet a se
projeter successivement sur la fovea, et par une récapitulation finale, nous arri-
vons i la notion de surface. Ainsi done, le mécanisme de la perception visuelle est
calqué sur celui du toucher, ce qui confirme ’hypothése d’une identité fonciére

de constitution de tous les organes sensoriels.

Apres ce rapide survol de la phylogenése, revenons aux remarques générales
que nous avait inspirées notre étude du toucher: nous sommes désormais assuré
qu’elles vaudront pour tous les sens. Il nous faut tout d’abord éclaircir un point
particulier. Nous avons, en effet, considéré comme une sorte de postulat, que
toute sensation a deux caractéres irréductibles: son intensité et sa qualité. Or,
depuis Condillac et Berkeley, la thése courante admet que la donnée immédiate
de la sensation est la seule qualité, et Bergson veut méme y réduire ’intensité.

181



Notre assertion demande donc une justification; il suffit pour 'apporter d’ob-
server que certains éléments de notre sensation varient d’une facon continue et
prévisible, et d’autres d’une fagon arbitraire et discontinue: les premiers sont de
P’ordre intensif, les seconds de I'ordre qualitatif. Quand un objet s’approche de
moi, I'intensité de ma sensation augmente d’une maniére continue dont je peux
prévoir la loi, mais tant que I'objet est le méme, la qualité demeure semblable a
elle-méme; si, en revanche, il est remplacé par un autre, elle changera brusque-
ment d’une facon tout a fait imprévisible. Notre distinction semble donc bien
fondée en réalité; elle correspond a la double fonction de la sensation qui doit
nous renseigner a la fois sur la distance et sur la nature de ’'objet, c’est-a-dire sur
deux éléments bien indépendants I'un de ’autre. Vouloir ne considérer dans la
sensation que le qualitatif pur, ¢’est enfermer le sujet «dans des qualités qui ne
sont que des modalités de sa propre nature (I, 411)», alors que I"impression sen-
sorielle doit, au contraire, le faire sortir de lui-méme en lui donnant une connais-
sance a distance. Au fond, I'intuition bergsonienne qui part a la recherche d’un
qualitatif pur dépouillé de tout élément objectif dénature profondément I’esprit
qu’elle prétend nous restituer dans sa pureté: «parler d’états de conscience sans
dire de quoi ils sont la conscience, ¢’est-a-dire le signe, ni quelles quantités ils nous
expriment dans leurs intensités, ni quel espace ils nous représentent en s’y répan-
dant, c’est parler de phénomeénes physiologiques et non de phénomeénes psychi-
ques. Un phénomeéne d’esprit doit avoir de 'esprit, ¢’est-a-dire un sens, et le seul
sens qui puisse appartenir a des états mentaux est de nous faire comprendre des
choses. Cette compénétration de I'objet et du sujet n’est pas I'impureté qui nous
empéche de comprendre la vie spirituelle, mais la condition sans laquelle cette
vie ne saurait mériter son nom»4.

Nous retrouvons done cette idée sur laquelle nous avons bien insisté, que la
sensation est un signe d’autre chose que d’elle-méme, qu’elle a un sens. Mais Pra-
dines ne reprend cependant pas les vues de la psychologie de la forme; pour les
théoriciens de cette école, pour un Wertheimer, un Koffka, un Koehler, la sensa-
tion posséde d’emblée sa pleine signification, tout le sens dont elle est susceptible
nous est donné immédiatement, sans aucune élaboration: la profondeur, I’espace
ou la surface, par exemple, sont directement présents dans ma sensation visuelle,
A cette théorie, dont on peut rapprocher la position phénoménologique de M. Mer-
leau-Ponty, Pradines oppose des vues constructivistes. Sans entrer dans de plus
amples considérations techniques, nous n’avons qu’a nous souvenir de nos quel-
ques remarques précédentes sur le toucher et la vue: malgré leur insuffisance,
elles ont fait ressortir tout un travail d’élaboration au terme duquel seulement
la sensation acquiert sa pleine valeur significative: la profondeur, I'étendue,
I’espace nous sont apparus comme des notions construites et non comme des
données immédiates.

Mais alors ne retombons-nous pas simplement dans I’associationnisme clas-
sique et sa doctrine bien connue de la sensation brute qui devient peu a peu

4) Jacques Grappe: La genése réciproque. Introduction a la psychologie de Maurice Pradines.
Préface de M. Pradines - P. U. F. - Paris, 1949. (P. 12-13.)

182



perception élaborée ? — A vrai dire, malgré toute la critique contemporaine, cet
associationnisme n’a pas eu tort de vouloir expliquer la perception a partir de ses
éléments. Mais il a complétement méconnu I'activité qui les engendre et les met
en ceuvre, ce qui rend sa théorie indéfendable. En effet, il suppose des sensations
dont un hasard inexplicable a doté I'individu, et des associations mécaniques
grace auxquelles elles acquiérent miraculeusement un sens: I'intelligence surgit
par une série de hasards au terme d’une alchimie incompréhensible! Mais qui ne
voit que cette theése fait fi de toutes les données de la biologie! — L’animal n’est
sensible qu’a des mobiles intéressant son adaptation, qu’il s’agisse d’un bien a
rechercher ou d’un mal a éviter. Or, ce bien ou ce mal, au stade primitif, c’est par
I’appropriation ou le réflexe de défense qu’il les connait, et au stade supérieur
par le plaisir ou la douleur. Mais la sensation, nous le savons, n’a présisément plus
les caractéres du réflexe; et, par ailleurs, elle est inaffective, ne provoque ni
douleur ni plaisir — mis a part le gofit et I'odorat que nous n’envisageons pas en
ce momentS. Ce n’est qu'une fois interprétée qu’elle peut intéresser ’animal par
sa valeur significative; mais, pour étre interprétée, elle doit étre élaborée par toute
une activité ultérieure ou associée aux souvenirs des sensations passées. La pre-
miére sensation, qui ne livre pas immédiatement le sens dont elle est lourde, est
donc sans aucun intérét quelconque pour I’animal. Or, tout prouve que si une
chose n’a aucun intérét pour un animal, il passe a c6té sans la voir et n’en est pas
conscient, ou en tout cas ’oublie aussitot: le chien dont 1’odorat est si subtil
quand il s’agit d’attraper une proie, semble ne jamais sentir le parfum des fleurs,
sans doute parce qu’elles n’ont pour lui aucune valeur utilitaire! Dans ces condi-
tions, on ne voit pas comment il se fait que ’animal préte a ses premiéres sensa-
tions une attention suffisante pour les retenir: inaffectives, d’une trés faible in-
tensité, sans signification, donc sans la moindre utilité, elles devraient passer
totalement inapercues et sombrer immédiatement dans 'oubli; et si les premiéres
sensations ne sont pas retenues, les suivantes ne pourront étre interprétées; elles
n’of friront pas plus d’intérét que les premiéres et subiront le méme sort, si bien
que I’animal ne saura jamais qu’il dispose d’un merveillenx instrument d’adap-
tation et se comportera comme s’il n’avait pas de mécanismes sensoriels. Nous
devons donc admettre qu’une force intelligente veille en lui et retient les pre-
miéres sensations en prévision de leur utilité ultérieure. Mais comment cette
intelligence peut-elle connaitre d’avance le role futur de ces premiéres données
sensorielles, si elles sont le fruit du hasard ? Par quel miracle leur accordera-t-elle
une attention quelconque avant de les avoir mises a I’épreuve, si elle n’y retrouve
pas son ceuvre a elle, si ce n’est pas elle et non le hasard qui a monté dans ’orga-
nisme animal des mécanismes nouveaux dans un but défini ? — Si, effectivement,
elle a ceuvré durant toute la phylogenése pour donner la sensation a I’étre vivant,
on comprend qu’elle veille que celle-ci ne reste pas inutile, parce qu’au début
de 'ontogenése ’animal ne saurait pas immédiatement s’en servir. Elle se mettra
donc a diriger linterprétation de la sensation dans 'ontogenése comme elle a
dirigé sa formation dans la phylogenése, et tout le processus par lequel se cons-

5) Quant au plaisir esthétique provoqué par certaines perceptions visuelles ou auditives, il n'inter-
vient qu'a un stade de ’évolution auquel 'animal n’a probablement pas acces.

183



truit la perception chez I'individu sera lui aussi un processus intelligent et non
pas I'effet d’'un mécanisme aveugle.

Nous sommes donc bien loin de I’associationnisme, malgré ce point de vue
constructiviste. En effet, ’associationnisme fait intervenir une genése produite
par les hasards du mécanisme, tandis que chez M. Pradines il s’agit d’une genése
dirigée vers une fin, d’une genése qui est I'ccuvre d’une intelligence dont tout le
travail au sein de 'organisme visait une meilleure adaptation, grice a une con-
naissance a distance; elle a pu réaliser son dessein en modifiant profondément la
structure biologique de I'étre vivant, de facon a le sensibiliser & des excitations
moins fortes que celles qui déclenchent le réflexe. Mais, d’autre part, nous I’avons
déja dit, nous sommes également en opposition avec la psychologie de la forme,
car celle-ci méconnait aussi la part qui revient a I'intelligence en niant qu’elle
intervienne dans la perception définitive, ce qui revient a couper la signification
intelligible de I’action intelligente, a croire que la premiére peut apparaitre sans
la seconde. Mais, en réalité, on ne peut parler de signification que 1a o1 se trouve
une intelligence capable de compréhension, et si un état physique peut prendre
la valeur de signe, c’est grace & une activité intelligente qui a tout d’abord di
se donner cet état physique et doit maintenant y découvrir le sens «de son opéra-
tion». Résumons cette idée en citant une formule de M. Pradines: «Nous avons
fait nos propres sens et nous continuons de les maintenir a 'existence par une
sorte de création prolongée (I, 484).»

Mais cette intelligence, quelle est-elle 7 — Sans vouloir anticiper sur nos con-
clusions, rappelons simplement que le réflexe déja témoignait d’une certaine
adaptation, portait donc la marque d’une intelligence inconsciente. Serait-il
témeéraire de supposer qu’il s’agit d’une seule et méme intelligence qui, insatis-
faite de sa premiére ceuvre: le réflexe, a voulu doter I'animal de mécanismes plus
perfectionnés et pour cela a institué dans le corps les organes sensoriels ? Or, le
corps s’est montré a la hauteur de sa tache, puisque grace a la sensation, il a
donné a I'intelligence la connaissance de ’espace. Mais ce n’est pas tout: il serait
facile de montrer que cette connaissance de ’espace entraine celle du temps. En
effet, le sens de la perception a distance est de nous avertir a ’avance de I'im-
pression que nous ressentirons quand nous serons en contact direct avec I'objet.
La perception a distance entraine donc une connaissance anticipée impliquant
I'idée d’avenir. En outre, ce n’est que griace au souvenir des sensations passées
que la sensation actuelle peut étre interprétée: la mémoire et avec elle I'idée du
passé sont donc liées elles aussi a la connaissance a distance. Enfin, c’est de la
mémoire que sort la conscience de soi qui est tout d’abord la connaissance de son
identité personnelle i travers le temps. On le voit, le corps, une fois qu’il a recu
de I'intelligence les mécanismes sensoriels, lui permet de connaitre non seulement
I'espace, mais le temps et elle-méme. Aprés avoir transformé I'organisme, I'intel-
ligence inconsciente du début se retrouve donc sous une forme consciente, a un
niveau supérieur d’évolution; d’intelligence organique, elle est devenue intelli-
gence sensorielle. On peut donc dire que 'intelligence a «institué» le corps, et que

6) Les deux termes sont de M. Grappe, op. cité.

184



le corps «restitue» maintenant l'intelligence. Nous sommes en présence d’un pro-
cessus complexe dont le premier moment peut s’appeler genése d’instiiuiion et
le second genése de restitutionS. Quand a I’ensemble du mouvement, nommons-le
genése réciproque.

Mais cette genése réciproque ne s’achéve pas simplement par la restitution
d’une intelligence plus évoluée. Nous n’avons jusqu’a présent considéré que la
premiére phase de la genése de restitution: celle que 'intelligence organique avait
en vue lorsqu’elle a institué les mécanismes sensoriels. Or, a cette premiére phase
s’en oppose une seconde qui n’a pas été voulue, ne répond a aucune finalité et
nous apparait comme un effet tout mécanique du mouvement téléologique qui a
fait passer I'étre vivant du niveau réflexe au stade perceptif. Cette seconde phase
de la genése de restitution se manifeste par I'apparition de la douleur physique.

Nous avons, jusqu’a présent, admis que le seuil de la douleur chez I’animal
supérieur correspondait au seuil du réflexe chez les étres peu évolués. En effet,
la douleur est liée a un mouvement d’aversion comparable a celui que déclenchele
réflexe de défense. Mais ce mouvement s’accompagne chez nous d’un état affectif
pénible, tandis que dans les organismes inférieurs ’affectivité est probablement
nulle: ils écartent le corps dangereux, sans souflrir & proprement parler de son
attaque. Quant a nous, tout en nous efforcant aussi de le repousser, nous éprou-
vons cet état affectif sui generis qu’on appelle douleur, et dont nous allons essayer
de faire saisir la genése, telle que la concoit M. Pradines.

De tous temps, des penseurs, mus par des préoccupations finalistes et persua-
dés de la bonté de la nature, ont cru découvrir une utilité a la douleur. Mais, si
tel ou tel fait particulier semble confirmer leur thése, la finalité de la douleur
apparait cependant bien douteuse quand on envisage ’ensemble de la question.
La valeur significative de la douleur est trés faible: au lieu de nous ouvrir au
monde extérieur comme la sensation, elle nous rejette en nous-méme sans nous
renseigner vraiment sur ce qui nous arrive, sur la nature et la gravité du danger
qui nous menace; une tuberculose ou un cancer peuvent se développer trés
longtemps sans entrainer aucune souffrance, tandis qu’une irritation superficielle
de la cornée ou un mal de dent provoqueront des souffrances intolérables. Par
ailleurs, la douleur nous renseigne souvent trés mal sur endroit ol se produit la
Iésion: elle se localise ou s’irradie trés loin du point précis de I'organisme qui est
atteint. Ainsi donc, elle nous trompe bien plus souvent qu’elle ne nous fait
connaitre la situation exacte. D’autre part, elle ne favorise absolument pas le
réflexe de défense qui peut aussi bien se manifester sans elle, et souvent méme
elle le rend moins siir, plus désordonné. A partir d'une certaine intensité enfin,
elle énerve et affaiblit I’organisme entier.

En bref, Ie réflexe de défense inconscient suffit entiérement a sa tiache; pour-
quoi donc s’est-il doublé d’un état affectif fort pénible qui peut tout au plus
entraver son fonctionnement sans aucune contrepartie utile? A ce pourquoi,
s’ajoute encore un comment: comment cette forme paradoxale de sensibilité
a-t-elle pu se développer chez un étre qui en a naturellement horreur et la fuit en
toute circonstance ? Le scandale est aussi grand que celui devant lequel nous
placerait Pexistence d’'un il chez un étre qui aurait horreur de la lumiére et

185



s’en détournerait toujours! Pour qu'une fonction se développe, il faut, semble-
t-il, ou qu’elle ait une utilité, ce qui n’est pas le cas de la douleur, ou que I'orga-
nisme éprouve quelque complaisance pour elle, ce qui est admissible pour le
plaisir, mais pas pour la douleur. A supposer donc que le hasard ait doté I’étre
vivant d’un commencement de sensibilité a la douleur, il semble qu’il aurait
immédiatement d s’en détourner, de sorte qu’elle n’aurait pas pu se développer
dans I’évolution; or, la biologie nous enseigne au contraire que la réceptivité a la
douleur augmente 4 mesure qu'on avance dans la phylogenése: nulle chez les
invertébrés, trés faible chez les vertébrés inférieurs, beaucoup plus forte chez les
mammiféres, et dans I’espéce humaine relativement faible chez les primitifs, les
jeunes enfants ou les débiles mentaux pour atteindre son point culminant chez
I’adulte pleinement développé.

Sans approfondir davantage la portée de ce scandale biologique et sans faire
I’examen critique des différentes théories de la douleur proposées par Head,
Richet, Goldscheider ou Von Frey, examen qui prend une trés grande place dans
I’argumentation de M. Pradines, nous allons rapidement montrer ’originalité de
la solution nouvelle que la notion de genése réciproque lui permet de dégager.
I’étude de la sensation nous a fait voir comment ’animal s’était rendu sensible
a des impressions plus faibles que le seuil réflexe et comment cet affinement de
la sensibilité avait entrainé un progrés de I'intelligence et une meilleure adapta-
tion, I’animal pouvant parer au danger avant d’en étre directement atteint.
Dans la plupart des cas, cette adaptation se révéle efficace et, par la fuite ou
d’autres réactions appropriées, I’animal évite le contact direct. Mais, dans cer-
tains cas, ces mécanismes de défense peuvent ne pas suffire a leur tache et le
contact s’établir tout de méme. A ce moment reparaitra I'impression réflexogeéne
primitive; mais en s’adaptant & des impressions beaucoup moins intenses, I’étre
vivant s’est en méme temps désadapté de cette impression trés violente: il a
développé une sensibilité a des excitations beaucoup plus fines, quand réapparait
par malheur I’excitation violente qui provoque le réflexe, il ne peut plus la sup-
porter: les excitation violentes qu’il tolérait autrefois déterminent maintenant
dans son organisme des réactions inattendues qui se greffent sur I’ancien méca-
nisme réflexe et témoignent d’une profonde désadaptation, laquelle se traduit
dans la conscience par cet état affectif, inconnu jusqu’alors, qu’est la douleur.
Par le toucher, nous sommes sensibles a des excitations 10000 fois plus faibles
que celles qui provoqueraient le réflexe de défense; «mais si. .. la tactilité est
issue d’une sensibilisation progressive du tissu cutané 2 des excitations des
milliers de fois plus fines que ’excitation aversive, on comprend qu’elle n’ait pu
se former sans rendre cette derniére des milliers de fois plus forte et plus odieuse,
ce qui définit sans doute toute la douleur. La douleur aurait été ainsi créée auto-
matiquement dans une sensibilité qui s’appliquerait méthodiquement 2 la fuir,
ou a la prévenir, en ’anticipant dans des impressions de plus en plus préventives.
Le poids de 'automatisme réflexe se trouvait étre renforcé par I'effort méme qui
s’employait a I’alléger»?.

7) M. Pradines: Préface a I'ouvrage cité de J. Grappe, p. XI.

186



On le voit, 'apparition de la douleur est la contrepartie de la constitution des
mécanismes sensoriels, une régression qui fait pendant a un progrés. L’intelli-
gence a voulu modeler 'organisme et développer ses possibilités d’adaptation.
Seulement I'organisme n’a pas la souplesse et la plasticité de I'esprit; il est matiere
et oppose toujours une certaine inertie a I’action informatrice de I'intelligence;
ses capacités d’adaptation ne peuvent pas augmenter indéfiniment comme celles
de D'esprit; il se laisse bien travailler par l'intelligence, mais au terme de cette
transformation, son inertie I'entraine plus loin qu’elle ne le voulait et lui fait
perdre ses premiéres possibilités adaptatives. Viennent maintenant des circons-
tances qui réclament l'intervention de ses premiers mécanismes de défense, et
I'intelligence va se heurter 4 un organisme qui ne supporte plus la violence
d’excitations qu’elle a tout fait pour lui épargner, & un organisme débordé et
désadapté qui, au lieu de sensations utiles, ne lui restituera plus que des impres-
sions confuses et pénibles, des impressions qui ne seront significatives que d’un
échec terrible.

La douleur est donc une conséquence inattendue de I'institution des organes
sensoriels, une sorte de choc en retour. Elle apparait au terme d’une genése de
restitution d’un second type, qui est I’ceuvre, non plus d’un organisme soumis
aux desseins de Dintelligence, mais d’un organisme rétif dont l'inertie contre-
carre ces desseins. (’est une genése qui ne manifeste aucune finalité, mais le
déchainement d’un mécanisme irrésistible dont I'intelligence n’avait pas prévu
I’entrée en scéne.

Cette genése de restitution du second type, nous devons la considérer comme
la derniére phase de la genése réciproque compléte, qui nous apparait, en défi-
nitive, comme un processus téléologique sur lequel vient se greffer un processus
mécanique. Ajoutons que si, pour obéir a la structure linéaire du langage, nous
avons dii présenter ces trois phases successiventent, dans la nature elles sont
simultanées, s’engendrent réciproquement et sont au fond trois moments dans un
processus unique, ol finalisme et mécanisme sont indissolublement liés.

Avant de tirer quelques conclusions générales de cette loi de genése réciproque,
pour en avoir un second exemple a ’appui et donner une vue plus compléte du
probléme de la sensation et de Daffection physique dont nous n’avons traité
jusqu’a présent qu’un aspect, nous allons esquisser la genése des mécanismes que
M. Pradines appelle sens du besoin parce qu’ils sont fondés sur la tendance a
P’appropriation, c¢’est-a-dire a la satisfaction des besoins élémentaires de I'étre
vivant: besoins alimentaires et sexuels. De méme que pour prévenir le contact
de ’objet dangereux, il s’est donné les sens de la défense, de méme il se donnera
des sens pour préparer de loin ’appropriation de ’objet conforme a ses besoins.
Le mécanisme sera exactement le méme: il s’agira de se donner une connaissance
a distance de cet objet en se sensibilisant aux impressions moins intenses que
celles provoquées par la possession. Un premier sens apparait de cette facon
qui nous renseigne sur I’objet alimentaire au moment o, le contact établi, nous
nous apprétons a nous ’approprier pleinement, mais oli nous pouvons encore le
rejeter, si la sensation nous décoit: c’est le goit. Puis se développe I'odorat qui
guide I’animal vers I’objet de ses besoins, aliment ou partenaire sexuel, avant

187



qu’il soit en contact avec lui. A cette genese d’institution fera suite une double
genése de restitution: dans la premiére phase, ces mécanismes sensoriels nous
restituent une intelligence nouvelle, plus évoluée, qui n’est pas analogue a
I'intelligence restituée par les sens de la défense: ces derniers nous font connaitre
originellement I’objet a écarter, celui dans lequel nous ne voulons rien mettre de
nous-méme, celui qui s’oppose a nous-méme; on comprend donc que chez
I’homme, aprés une mutation de lintelligence sur laquelle nous ne pouvons
insister ici, ils soient au principe de la connaissance pleinement objective, donc
scientifique. Les sens du besoin, au contraire, nous font connaitre un objet avec
lequel nous désirons avoir commerce, un objet qui vient combler un vide en nous
et que nous ferons entrer en nous, un objet que nous ne distinguons pas radicale-
ment de nous; aprés une mutation paralléle a la premiére, U'intelligence qu’ils
nous restituent donnera naissance a une connaissance ou sujet et objet s’entre-
pénétrent et fusionnent: la connaissance mystique.

Mais a c6té du but poursuivi lors de la constitution des sens du besoin, il faut
faire place a un effet imprévisible dit de nouveau a des causes toutes mécaniques:
en se sensibilisant a 'action a distance de I'objet de ses besoins, 'animal s’est
rendu réceptif a des excitations trés faibles. Quand arrive la possession, les
excitations beaucoup plus fortes produiront en lui un état affectif nouveau,
auquel il ne s’attendait pas: le plaisir. Seulement, comme ces excitations intenses
ne correspondent plus & Iaction d’un objet dangereux, mais a la satisfaction
d’un besoin, cet état affectif deviendra le signe d’'une adaptation heureuse et
apparaitra désirable. Mais cela ne veut pas dire que Pinstitution du plaisir ait
été poursuivie par l'intelligence: au premier abord, il n’a aucune utilité fone-
tionnelle et les animaux inférieurs peuvent parfaitement satisfaire toutes leurs
tendances vitales sans é¢prouver rien d’analegue au plaisir. On peut done supposer
que, si désirable qu’il nous apparaisse aprés coup, le plaisir est cependant le
produit d’une genése de restitution du second type, ot se manifeste simplement
Iaction d’un mécanisme inattendu. Une fois qu’il est capable de I’éprouver,
I’étre vivant peut bien le poser comme fin de son action; mais, ce faisant, il risque
de ne plus voir les fins réelles de la vie et de tromper ses tendances en croyant les
satisfaire: malgré les constants démentis de I'expérience, il considérera le plaisir
comme étant toujours un bien, mais cette association obéira, elle aussi, a des
causes mécaniques, et elle ne sera pas fondée en réalité. Que maintenant le plaisir
soit parfois un bien; autrement dit, que la genése de restitution du second type,
quoique ne manifestant aucune finalité, ait parfois des effets heureux, il n'y a pas
lieu de s’en étonner: le hasard peut indifféremment amener le bien ou le mal!

En étudiant le probléme de la sensation et de I'affection physique, nous venons
de donner deux exemples typiques de la loi de genése réciproque. Il nous serait
facile d’en trouver d’autres, car elle constitue un des fondements de la psycho-
logie de M. Pradines: pour lui, en effet, tout le psychisme s’édifie peu a peu par
une série de genéses réciproques successives.

Réduite a son squelette, cette loi affirme I'existence, dans I'étre vivant, d’un
principe actif d’adaptation qui agit sur un principe passif et institue en lui des
mécanismes de plus en plus perfectionnés; ce dernier réagit sur le principe actif

188



et, grice 4 ces mécanismes, lui restitue & un degré supérieur les énergies investies
dans leur construction; mais, en méme temps, se produit un choc en retour et
une restitution d’effets inattendus.

Au principe actif, nous avons donné le nom d’intelligence; on pourrait symbo-
liquement I’appeler éme. Le nom d’intelligence employé jusqu’a maintenant ne
doit pas nous donner A penser qu’il s’agit d’un instrument de connaissance
désintéressée: encore une fois, c’est a un facteur d’adaptation que nous avons
affaire. Ainsi, M. Pradines admet avec Bergson que Iintelligence n’est pas un
instrument de spéculation, du moins pas originellement. Cette intelligence se
manifeste sous une forme inconsciente et organique dés le début de I’évolution,
avant méme le moment oli nous ’avons saisie: c’est elle, par exemple, qui dans
le cytoplasme des daphnies a disposé des substances chimiques «dont I'une les
améne automatiquement au voisinage de la lumiére, dans un milieu vital propice
a leur développement, et dont I'autre les éloigne automatiquement des sels qui
leur sont nocifs8»; ces mécanismes fonctionnent entidrement selon des lois physico-
chimiques, mais ils témoignent d’un dessein adaptatif et portent la marque de
I'intelligence. Aprés ce stade purement biologique, elle devient peu a peu force
psychique et consciente griace aux automatismes qu’elle institue et qui agissent
en retour sur son développement. Chez I’homme, elle est a la fois raison, affec-
tivité et volonté: raison parce qu’elle lui donne des principes d’oui résultera une
adaptation meilleure encore que celle de ’animal; affectivité parce qu’elle sait
I'intéresser a cette adaptation, la lui présente comme désirable; volonté parce
qu’elle sait opposer un frein efficace aux tendances antagonistes et donne la
force de persévérer en dépit des obstacles. La psychologie classique commet donc
une erreur en séparant ces trois fonctions: il n’y a en réalité qu’une seule force
qui se manifeste sous trois aspects, une force, qui, d’organique, est peu a4 peu
devenue psychique et que nous avons précisément saisie au moment ot elle revét
pour la premiére fois un aspect psychique, lorsqu’elle devient intelligence sen-
sorielle. Mais ce passage 4 un degré supérieur d’évolution, s’il revét la forme d’un
saut, d’une mutation, n’a cependant pas pour résultat d’établir une coupure
absolue entre le biologique et le psychologique. C’est au fond la méme dme que
nous saisissons sous une forme tout d’abord biologique, puis psychique; le spi-
rituel n’est pas radicalement séparé du vital et sur ce point nous sommes trés
prés de Bergson.

Quant au principe passif, si I'on aime la symétrie, on peut le baptiser corps,
a condition d’apporter quelques précisions. En effet, dans le probléeme que nous
avons étudié, I'intelligence ou dme agit bien sur le corps au sens propre du terme,
¢’est-a-dire sur I’organisme biologique. Mais notre exposé resterait insuffisant si
nous n’ajoutions pas qu’elle peut instituer des mécanismes en vue d’une meilleure
adaptation non seulement dans 'organisme, mais encore dans le psychisme:
qu’il nous suffise de citer les habitudes ou les régulations sentimentales, Dans ce
cas, nous aurons également des processus complets de genése réciproque: ’habi-
tude est un automatisme que I'intelligence institue en vue de se libérer des tiches

8) J. Grappe: op. cité, p. 211.

189



routiniéres qui reviennent sans cesse; comme tous les automatismes, celui-ci
répond aux espoirs mis en lui et permet a l'intelligence de s’occuper des problemes
vraiment nouveaux: on peut donc dire qu’il restitue des forces a l'intelligence;
mais, d’autre part, son inertie, son manque de plasticité produisent parfois des
effets inattendus et ficheux: sous l'effet d’'une mécanisation, I’habitude, bonne
parce qu’adaptée, devient sclérose, automatisme qui joue a contretemps, c’est-
a-dire mauvaise habitude: nous reconnaissons la une genése de restitution du se-
cond type. Quant aux régulations sentimentales édifiées pour adapter ’étre vivant
aux circonstances, par exemple la peur qui le poussera a prendre certaines précau-
tions en face du danger, ce sont aussi des ressorts dont le fonctionnement normal
répond aux desseins de I'intelligence, mais dont le manque de souplesse provoque
souvent des réactions funestes et inadaptées qui sont les émotions. Sans entrer
dans de plus amples détails, nous voyons done qu’il ne faut pas confondre ’Ame
ou le principe de la genése d’institution avec le psychisme, ni le corps ou le prin-
cipe des deux genéses de restitution avec I'organisme physique. Si nous voulons
recourir & ce vocabulaire dont M. Pradines reconnait la valeur symbolique,
I’ame désignera une force active et le corps un principe passif d’inertie qui peut
étre aussi bien matériel que psychique®.

Par ailleurs, il ne faut pas accorder une signification métaphysique a ces deux
notions. M. Pradines veut faire preuve, en effet, d’un esprit trés positif et s’in-
terdit tout recours au transcendant: il reproche a Cuvier d’avoir expliqué I’évo-
lution par I'irruption de forces métaphysiques. Quant a lui, il prétend nous donner
une théorie scientifique de ’évolution psychique et considére que nous pouvons
poser ces deux principes au début de notre enquéte, parce que nous constatons
chez tous les étres vivants leur action réciproque: nous les tiendrons donc comme
donnés sans nous interroger sur leur origine ou leur essence.

Il nous reste enfin a prévenir une derniére confusion. L’ame, nous "avons vu,
est le primum movens qui déclenche toute I’évolution. Mais ne confondons pas
ce principe actif avec un élan vital, au sens bergsonien, qui pousserait 1'étre a
évoluer et a se dépasser sans cesse. C’est la, pour M. Pradines, une conception
romantique de la vie: en réalité, I’étre vivant ne cherche pas du tout a se dépasser,
mais simplement a se conserver, et c’est pour se conserver qu’il doit s’adapter.
Si, parfois, il est amené a se dépasser, ¢’est au fond malgré lui, parce que son
adaptation antérieure était mauvaise et qu’il lui en faut une meilleure. S’il s’est
donné les mécanismes sensoriels, ce n’est pas du tout pour s’élever au-dessus de
lui-méme, mais uniquement & cause des inconvénients présentés par le seul
réflexe. Enfin, si elle ne poursuit aucune fin transcendante, cette intelligence
n’est pas non plus infaillible et omnisciente: ses capacités de prévision sont bien
limitées et elle ne voit pas toutes les conséquences des genéses qu’elle institue
dans 'organisme ou dans le psychisme, si bien qu’au terme de son travail elle
se trouve en présence d’effets inattendus provoqués par un mécanisme qu’elle ne

9) Sur la question de I’ame et du corps dans la pensée de M. Pradines, cf. en particulier son
article: Exclusion et Inclusion mutuelles des idées d’ame et de corps, in Travaux du IXe Congrés Inter-
national de Philosophie, IX. Paris, Hermann, 1937.

190



sait plus maitriser: a vrai dire, elle ressemble terriblement a I’apprenti sorcier.
Nous avons donc le spectacle d’une finalité qui poursuit sans cesse I’adaptation
parfaite de I’étre vivant et n’y arrive jamais parce que tout son travail est dé-
joué par un mécanisme insidieux di a Pinertie du principe passif, du corps, au
sens symbolique que nous avons donné a ce terme.

Devons-nous donce regretter cette intrusion du mécanisme qui semble boule-
verser tous les plans de I'intelligence ? Devons-nous condamner irrémédiable-
ment le corps ? — Certainement pas! En effet, le corps joue un réle indispensable
dans le développement de I'intelligence: c’est gréce a lui qu’elle peut s’actualiser
et évoluer; sans lui, elle n’aurait, par exemple, jamais pu disposer d’organes sen-
soriels qui lui permissent de connaitre & distance; elle n’aurait jamais eu aucune
connaissance de ’espace et du temps, aucune mémoire, donc aucune connaissance
d’elle-méme, et elle serait restée a ’état de virtualité inefficace.

Mais ne devons-nous pas au moins déplorer que le mécanisme ne lui soit pas
entiérement soumis, que l'inertie du corps vienne si souvent bouleverser son
travail ? — Une seconde fois, non! En effet, si le corps était le serviteur zélé que
nous révons, 'instrument souple et parfait qui ne ferait que ce qu’on attend de
lui, on peut penser que I’étre vivant aurait bientét atteint I’adaptation parfaite.
Et alors, satisfaite du résultat, I'intelligence se reposerait, inactive désormais,
car ce qu’elle cherche pour commencer, ce n’est pas le changement, mais la con-
servation. Pour qu’elle continue a se développer, il faut que 1’adaptation par-
faite ne soit jamais réalisée, que les résultats obtenus ne soient jamais tout a fait
satisfaisants. Et cela, ¢’est au corps et a son indocilité que nous le devons: c’est
pour suppléer a la carence des mécanismes déja constitués que I'intelligence en
élabore d’autres plus perfectionnés qui, en retour, lui font faire un nouveau bond
en avant. C’est donc en un certain sens le corps qui est le moteur de son dévelop-
pement et qui la force a se montrer de plus en plus ingénieuse. Mais il arrive un
moment oi1, & force d’avoir été portée au-dessus d’elle-méme malgré elle, ayant
atteint enfin son plein développement, I’dme prend vraiment conscience d’elle-
méme et de sa puissance. A ce moment se produit une profonde mutation: elle
s’apercoit qu’a poursuivre les fins de la vie, elle sert un maitre étranger. Cette
hétéronomie lui sera désormais intolérable et elle voudra devenir elle-méme le
moteur de son ascension: elle posera donc ses fins propres et les réalisera dans la
science, la morale, I’art, la religion, fins transcendantes et non plus biologiques,
qui ’arracheront définitivement au repos ou elle a jusqu’alors eu tendance a se
complaire pour la transformer en dynamisme pur. Mais a ce point de sa marche,
le biologiste et le psychologue doivent la quitter: la parole est désormais au
moraliste.

Quant a nous, c’est ici que nous nous arréterons, car nous avons suffisamment
dégagé quelques-uns des fondements de la psychologie de M. Pradines pour pou-
voir maintenant développer les réflexions auxquelles cette ceuvre nous a amené.

191



Ce qui frappe tout d’abord dans ce tableau de I'évolution psycho-biologique,
c’est la place considérable accordée a la finalité, qui se manifeste par I'existence
d’une force intelligente présidant au développement progressif de 'espéce et de
I'individu. A cet égard, M. Pradines contribue, avee des savants ou des philo-
sophes comme L. Cuénot, Lecomte du Nouy, R. Ruyer, a cette réhabilitation du
finalisme qui caractérise un courant important de la pensée biologique contem-
poraine.

On a méme été jusqu’a taxer cette doctrine d’«ultra-intellectualisme» ou
d’«ultra-finalisme». Mais nous croyons avoir suffisamment montré 'importance
qu’elle reconnait au déterminisme mécanique pour n’avoir pas i réfuter cette
objection. Ajoutons simplement qu’en niant la finalité de la douleur, M. Pradines
s’oppose a la plupart des spécialistes qui se sont penchés sur ce probleme.10

En définitive, beaucoup plus que son finalisme, c’est la relation complexe
établie entre le finalisme et le mécanisme, sous le nom de genése réciproque, qui
fait Doriginalité de cette doctrine. C’est done autour de cette notion que nous
allons grouper nos remarques, en suivant une méthode qui nous est imposée par
la nature méme de 'ceuvre:

Le Traité de M. Pradines se présente, en effet, comme une synthése grandiose,
scientifique par 'objectivité, la communicabilité, la vérificabilité des vérités qu’elle
prétend établir, philosophique par certains des principes fondamentaux qu’elle
met en ceuvre, en particulier par le principe général qui veut «que l’on préte
quelque sagesse propre et immanente aux forces par ol tout le monde convient
de définir le psychisme (I. XXIX)»; toutefois, il ne s’agit pas la, selon M. Pra-
dines, d’un recours a la métaphysique: on se borne a faire intervenir des causes
que P'on a déja admises en biologie dés que 'on a reconnu «que I'étre vivant
n’était pas de part en part le produit des déterminismes externes et qu’il résul-
tait en partie des efforts mémes qu’il fait pour s’adapter aux changements de son
milieu (I, XXIX—XXX)». Loin méme de compliquer les problémes scientifiques,
le recours aux causes finales les simplifie: dire, par exemple, que les mécanismes
visuels ont été construits par une intelligence, c’est «faire une économie de
finalité», car c’est «faire construire par ’esprit ce qu’on serait sans cela forcé de
faire construire pour I'esprit: il y faudrait deux fois plus d’esprit . . . (I. XXX)».
M. Pradines en arrive ainsi a prétendre que chez lui «la philosophie ne fait qu'un
avec la science . . . (id.)», autrement dit que sa philosophie n’implique aucune
métaphysique.

Mais caractériser ainsi ’ceuvre, ¢’est indiquer en méme temps la voie a suivre
au moment ol nous nous apprétons a la considérer d’un regard critique: il s’agira
tout d’abord d’éprouver sa valeur scientifique, puis sa valeur philosophique, enfin
de voir si elle est vraiment pure de tout présupposé métaphysique.

10) Sur le probléme de la finalité de la douleur, cf. I'article de M. G. Mury: Un probléme finaliste:
M. Pradines devant la douleur, in Rev. mét. mor. 1946, p. 338 sq. et la réponse de M. Pradines: Douleur
et Finalité. Réponse a M.G. Mury, in Rev. mét. mor. 1947, p. 158 sq.
On trouvera la méme négation de la finalité de la douleur que chez M. Pradines dans I'ouvrage de
M. R. Leriche: La chirurgie discipline de la connaissance — La Diane frangaise — 1949, p. 43-44.

192



En ce qui concerne la premiére question, nous remarquerons pour cominencer
que les notions d’ontogenése et de phylogenése, telles que les congoit M. Pradines,
impliquent une doctrine générale de ’évolution qui est loin d’étre unanimement
admise et souléve de sérieuses difficultés, en particulier celle de I’hérédité des
caracteéres acquis. Bien plus que sur une théorie scientifique, ¢’est sur une hypo-
thése construite pour les besoins de la cause qu’il s’appuie.

Mais voyons plutot un point particulier: pour prouver que la douleur ne cor-
respond & aucune finalité, qu’elle est donc une manifestation de la genése de res-
titution du deuxiéme type, M. Pradines s’efforce de réfuter la thése classique de
Von Frey, selon laquelle la douleur serait un sixiéme sens, destiné a mettre le
vivant en garde contre certaines actions nocives du milieu extérieur. Selon lui,
tout sens a son excitant spécifique (ondes lumineuses pour la vue, sonores pour
I’ouie, etc.), or, ce ne serait pas le cas de la douleur qui «ne se montre liée a aucun
excitant objectif spécifique», qui est «complétement aveugle» et ne nous ren-
seigne que sur la «valeur subjective» de l’excitant, non pas sur sa «nature»
(1. 359). Mais la physiologie semble démentir ces affirmations massives: Piéron,
par exemple, a distingué différents types de douleurs cutanées, correspondant
respectivement a la pigiire, a la briilure et au pincement, et a montré que la vitesse
des influx nerveux spécifiques varie dans chaque cas. Outre ces trois types de
douleurs, il suppose qu’il en existe d’autres encore, liés a d’autres fibres. Quelle que
soit la valeur de ces derniéres suppositions, qui peuvent s’appuyer, en particulier,
sur les recherches de Le Dantec montrant I’existence d’impressions douloureuses
différentes correspondant a I’excitation de la peau par des courants électriques
de natures différentes, un fait semble en tout cas acquis, dont M. Pradines ne
tient pas compte: ’existence de divers types de douleurs cutanées, variant suivant
la nature de 'excitant ou les rapports spatiaux entre I’excitant et la surface de la
peau (piqiire ou pincement)!1, C’est la un fait dont on ne peut se débarrasserala
légére, en alléguant simplement que les renseignements fournis par ces différents
types de douleurs sont «confus» (I. 359), car, malgré leur «confusion», ils ont
une certaine objectivité dont il faudrait rendre compte. Parfois méme, cette ob-
jectivité est telle qu’on ne trouve pas sa pareille dans les renseignements fournis
par un véritable «sens»: la douleur-briilure apparait a des températures définies
(470 et —109), «quelle que soit la température initiale de la peau», alors que «la
sensation de chaud comporte adaptation et dépend du niveau thermique cutané»12,
Lorsque M. Pradines déclare: «la douleur de brilure ne pourrait servir a définir
la chaleur comme qualité physique; c’est le sens thermique qui nous la fait con-
naitre (I. 359)», il a donc raison en un certain sens, puisque la douleur-britllure
peut étre provoquée également par le froid en dessous d’une température de —109,
mais il omet de relever que la «chaleur» dont nous avons connaissance par le sens
thermique est une «qualité physique» toute relative, dépendant de notre propre

1) Pour une étude approfondie de cette quesiion, cf. H. Piéron: Le Toucher, in Traité de phy-
siologie normale et pathologique, X, 2, Masson, Paris, 1930.

12) H. Piéronm, op. cité, p. 1169.

13 193



niveau thermique, tandis que 'impression de briilure correspond a des conditions
physiques extéricures trés précises, indépendantes de notre propre état.

En conclusion, on peut donc dire que la douleur cutanée remplit dans certains
cas les fonctions d’un véritable «sens». Dés lors, on voudrait trouver chez M. Pra-
dines, tout au moins la mention de ces cas, et si possible leur explication, faute de
quoil on sera porté & mettre en doute la valeur scientifique de sa théorie générale
de la douleur.

Relevons encore que M. Pradines n’envisage que la douleur cutanée, la plus
étudiée, il est vrai, dans les laboratoires de psycho-physiologie. Mais aujourd’hui,
on sait qu’il existe d’innombrables types de douleurs irréductibles a la douleur
cutanée et qui semblent avoir leurs mécanismes propres: douleurs tissulaires,
douleurs des arteres, des veines, des os, des viscéres, etc.13. Une théorie qui voit
dans ’apparition de la douleur une conséquence inattendue de 'instauration des
mécanismes sensoriels peut-elle rendre compte de tels cas, ou la douleur se pro-
duit en des régions du corps ou jamais aucun organe sensoriel n’a été créé? —
Pour notre part, nous en douterons tant que nous n’aurons pas vu ces cas expli-
citement pris en considération et rattachés a la théorie générale.

Admettons cependant que tous ces faits ne portent pas atteinte a la valeur
scientifique de la théorie; elle ne se heurtera pas moins a d’autres faits qui met-
tront en question un des principes philosophiques dont elle se réclame, le principe
selon lequel le «corps» est entiérement passif et soumis de part en part a un
déterminisme purement mécanique, de telle sorte que la genése de restitution du
deuxiéme type est comparée a un effet de «choc en retour», ou encore, pour plus
de précision, au recul du fusil aprés le coupl4. Il v a la un «ultra-mécanisme» qui
cadre mal avec I’expérience. Comment expliquer en effet par le seul mécanisme
les innombrables cas oli la douleur n’obéit a aucune loi compréhensible, mais suit
un cours capricieux totalement imprévisible, par exemple les cas de douleurs
intermittentes non périodiques, ou ces cas d’algies diffusantes post-traumatiques
étudiés par Leriche: «...au membre supérieur, aprés des piqlires apparemment
insignifiantes des doigts, au bout de quelques jours, alors que ’accident initial
est presque oublié, une douleur en brilure apparait dans le doigt intéressé. En
peu de semaines, la douleur gagne la main, ’avant-bras, le bras, I’épaule. Tout
contact avec la cicatrice, cependant a peine visible, électrise littéralement le
membre. En dehors d’elle, 'hyperalgésie au contact est considérable. Le moindre
effleurement est insupportable.15». En présence de tels faits que n’explique
aucune infection, aucune lésion interne, on a décidément peine a se satisfaire du
schéma purement mécanique de M. Pradines. En tout cas, on cherche en vain la
loi d’un développement aussi imprévisible.

D’autre part, si la douleur avait vraiment ce caractére de processus mécanique
rigoureusement déterminé, on ne comprendrait pas qu’elle puisse s’exaspérer ou
s’atténuer sous I'influence de facteurs psychiques, comme c’est le cas lorsqu'une

13) Cf. Leriche, op. cité, p. 43.
14) J. Grappe, op. cité, p. 42.
15) Leriche, op. cité, p. 61.

194



douleur redouble sous I’effet de 'attention qui se concentre sur elle et s’évanouit
quand ’attention se dirige ailleurs. A ces faits bien connus, on peut ajouter des
observations de laboratoire, par exemple celles de Drabovitch, un éléve de Pav-
lov: il offre a4 un chien une friandise, en méme temps qu’il le soumet a une exci-
tation électrique douloureuse; aprés avoir répété I’expérience un certain nombre
de fois, il supprime la friandise, mais continue a produire I'excitation électrique;
il constate alors que le chien n’a plus aucune réaction de douleur, mais manifeste
au contraire de la joielS.

Ainsi, a c6té des exemples classiques ou1 la douleur apparait pour une excita-
tion définie et s’atténue avec la répétition de I’excitant, il en est d’autres ot elle
a des caprices inexplicables, ou elle augmente, disparait ou semble se transformer
en son opposé, le plaisir, sans qu’aucune considération physiologique donne le
mot de Pénigme.

Dés lors, on peut se demander si le pur mécanisme suffit vraiment a expliquer
la douleur, et s’il ne vaudrait pas mieux, pour en rendre compte, faire appel 4 une
véritable activité, dont les rapports avec I'activité finalisée seraient a élucider.

Jusqu’a présent, ¢’est a la lumiére des faits que nous avons examiné quelques
aspects de la loi de genese réciproque. Nous allons maintenant, indépendamment
de I'expérience et sur le plan uniquement philosophique, nous demander quelle
est la cohérence interne de cette loi, en envisageant I’action de intelligence sur
Ie corps. Comment faut-il donc concevoir cette action d’un principe actif sur un
principe passif ? — Dans le cas de I'instauration des organes sensoriels, il semble
qu’il s’agit de ’action d’une intelligence technicienne et fabricatrice s’exercant
sur une matitre extérieure, pour la transformer en vue de certaines fins, mais en
respectant les lois physico-chimiques auxquelles cette matiére obéit. Elle res-
semble & un artisan qui se fabrique des intruments dans une substance donnée,
en sachant tirer parti pour son dessein des propriétés de cette substance. Do
proviennent ouvrier et la matiére ? — C’est 1a une question métaphysique qu’on
ne pose pas: on se borne a constater leur existence. «Pour expliquer la formation
du phénoméne psychique, nous nous donnons un principe matériel: le corps, et
un principe spirituel: 'ame. Les actions du corps sur ’ame et de I'ame sur le
corps sont des relations qui s’établissent entre deux principes préexistants. De
telles actions sont moins créatrices que modificatrices»1?. Cette citation d’un
commentateur, dont M. Pradines loue la fidélité, ne semble pas laisser le moindre
doute sur la nature de I’action que nous envisageons, surtout si I'on ajoute qu'un
peu plus loin le méme commentateur compare cette action a celle du sculpteur
«informant un bloc de marbre»18, et si I’on se référe en outre a certaines expres-
sions de M. Pradines lui-méme: «action de ce qu'on appelle Pesprit sur ce quon
appelle le corps (II/1. 360)», «activité (. . .) qui ne laisse agir que des instruments
qu’elle a formés pour la servir (I. 15)», etc. Nous serions donc en présence d’un
dualisme absolu et d’une activité nettement anthropomorphique.

1) id. p. 74.
17) J. Grappe, op. cité, p. 38-39.
8) id. p. 40.

195



Mais si nous quittons la question de I’édification des organes sensoriels pour
celle de ’habitude, nous allons voir apparaitre un mode d’activité tout différent.
L’habitude, nous 'avons rapidement dit en passant, est aussi produite par I'ac-
tion de l'intelligence. Seulement, il ne s’agit plus dans ce cas de I'action d’un
ouvrier sur une matiére distincte, mais bien plutdt de la matérialisation progres-
sive d’une activité spirituelle, de la «dégradation progressive de la conscience
(I. 17)», d’un «degré inférieur de tension (I. 15)»: «La conscience, ’attention,
la vigilance, I’effort, le dynamisme mental ne sont que des tensions; 'inconscience
et la subconscience, I'inattention, la somnolence, le relichement, ’automatisme
routinier ne sont que des détentes (I. 4)». Quelle que soit la signification exacte
de ces expressions, elles n’évoquent plus I'action d’une intelligence technicienne
sur une matiére extérieure, mais bien plutot la transformation progressive d’un
principe unique en son contraire. Nous quittons le dualisme pour le monisme,
car c’est bien une affirmation moniste que celle de la «transformation du cons-
cient en inconscient, c’est-a-dire de ’esprit en matiére (I. 17)». Il n’y a plus qu’un
seul principe, a des degrés de tension différents. Déslors, nous sommes trés pres
de la thése de Ravaisson sur I'’habitude, caractérisée comme «la dégradation
successive de la conscience et de la volontél®» et des fameuses pages de Bergson
sur le méme sujet20. Le principe passif apparait, non plus comme 1’objet d’une
activité s’exercant du dehors, mais comme «le résidu fossilisé d’une activité
spirituelle21ly,

Ainsi, l'activité dont M. Pradines se sert pour expliquer I’évolution a des
caractéres trés différents suivant le domaine ou elle s’exerce, ce qui rend bien
précaire la cohérence interne de la loi de genése réciproque. Sous sa belle simpli-
cité extérieure, cette loi dissimule des réalités variées, voire opposées, qu’elle ne
raméne qu’artificiellement a 1'unité.

Mais si, sur le plan positif, il semble bien difficile de trouver une commune
mesure entre ’action du sculpteur sur le marbre et la matérialisation progressive
d’une activité spirituelle, on pourrait peut-étre tenter une conciliation sur le plan
métaphysique en ramenant 'un de ces types d’activité a I'autre.

Si I’on considérait comme essentiel le processus que nous révele la formation
de I’habitude, on en viendrait par analogie a conclure avec Ravaisson que le
corps n’est qu'une matérialisation de I’esprit. On assisterait ainsi au déploiement
progressif d’un principe premier et I’on aboutirait & un monisme qui rappellerait
Plotin, Bergson, et surtout Hegel, si I’on pensait, suivant certaines indications
de M. Pradines, que ce principe suscite son contraire pour pouvoir se réaliser

lui-méme: le processus de genése réciproque serait alors un processus dialectique.

Mais nous pensons que M. Pradines tend en définitive au dualisme. Dans ces
conditions, c’est 4 une métaphysique de type cartésien, avec deux principes

donnés d’emblée, que nous arriverions. Il resterait alors a résoudre la diffieulté
considérable posée par la relation de deux substances qui n’ont rien de commun.

19) Ravaisson, De Uhabitude, nouvelle édition, Alcan, 1933, p. 43.
20) in Matiére et Mémoire.
21) Bergson: Notice sur la vie et les euvres de M. Félix Ravaison-Mollien, in Ravaisson: Testament

philosophique, Boivin, 1933, p. 19.

196



On nous objectera, il est vrai, que nos tentatives de dépassement métaphy-
sique sont contraires & I'esprit d’une ceuvre qui se veut strictement positive.
Mais nous avons simplement voulu montrer que dés qu’on approfondit les notions
philosophiques dont elle fait usage, il devient bien tentant de recourir a la méta-
physique pour résoudre les problémes en face desquels ces notions nous placent.

Il ne nous reste plus qu’a montrer que non seulement ce dépassement méta-
physique est tentant, mais qu’il est parfois absolument nécessaire. Reprenons
pour cela le probléme de la sensation: les mécanismes sensoriels seraient le pro-
duit d’une activité intelligente qui les a édifiés, afin de donner a I’animal une
connaissance a distance des objets avec lesquels il risque d’entrer en contact.
Mais s’il en est ainsi, il faut nécessairement supposer que cette intelligence savait,
avant d’avoir monté ces organes, qu’il y a en dehors de I’animal des objets qui
risquent de le blesser, et en outre qu’elle possédait sur leur nature suffisamment
de renseignements pour construire des mécanismes capables, par leur structure,
d’en appréhender certains aspects. Ainsi, au stade réflexe déja, cette intelligence
doit connaitre ’existence du monde extérieur et certains de ses caractéres essen-
tiels. C’est beaucoup, pour une «mens» que 'on qualifie de «momentanea» et a
laquelle on refuse toute conscience d’elle-méme! Et toutes ces connaissances,
d’ou les tire-t-elle 7 — En tout cas pas de I'expérience antérieure: jusqu’alors, en
effet, elle n’entrait en contact avec les objets extérieurs que d’une facon inter-
mittente, au gré des mouvements de 'organisme, et rien dans ces impressions
successives qui ne portaient aucun signe d’extériorité et surgissaient du néant
pour y retourner I'instant d’aprés, ne pouvait ’amener a se représenter un monde
extérieur permanent, dont elle n’aurait du reste pu se souvenir, n’ayant pas
encore de mémoire.

Nous sommes donc dans une impasse dont nous ne sortirons que par un recours
a la métaphysique: il nous faudra postuler un Dieu qui a donné a cette intelligence
un certain nombre de connaissances a priori; ou la dédoubler en une intelligence
premiére, transcendante, en relation ontologique avec le monde extérieur, et
en une intelligence seconde, immanente, primitivement inconsciente, en rapport
avec la premiére; ou, par un autre dédoublement, poser une intelligence dans
I’étre vivant, une autre dans I'objet, et admettre entre elles une attraction
réciproque qui les pousse 2 se retrouver. .. Les mémes difficultés apparaissent
i un niveau supérieur, lorsque M. Pradines se demande comment nous est donné,
non plus I'objet, mais I'autre conscience, autrui. Si nous comprenons bien sa
pensée, il faudrait faire intervenir une mutation de I'instinct de sympathie sous
Paction d’une «exigence d’altérité (I1/1.623)» liée a notre pensée; avec Scheler,
il se demande si notre perception n’est pas aussi naturellement «alterne» qu’elle
est «externe», «sl nous ne nous projetons pas aussi spontanément en autrui que
dans les choses (II/I. 572)», et il nous propose pour expliquer comment nous est
donné autrui, de transposer 2 ce niveau sa doctrine sur la connaissance du monde
extérieur. Mais alors surgissent des difficultés identiques: si notre conscience est
«alterne» naturellement, c’est qu’elle doit déja étre, avant toute expérience, en
liaison ontologique avec d’autres consciences, ou quun Dieu qui connait ces
autres consciences lui en a donné la notion a prieri. . . Bref, nous ne comprenons

197



pas qu'une intelligence réduite a elle seule, originellement dépourvue de la plupart
des caractéres de notre intelligence, et privée de tout organe sensoriel, puisse,
au cours de la phylogenése, acquérir la connaissance du non-moi, & moins qu’elle
n’en ait une précognition inconsciente, explicable seulement dans une perspe-
ctive métaphysique.

Ainsi, non seulement la psychologie de M. Pradines n’a pas toujours la valeur
scientifique, ni la cohérence philosophique auxquelles elle vise, mais, en outre,
elle implique toute une métaphysique. Ce dernier point ne constituerait pas a nos
yeux une faiblesse, si cette métaphysique était franchement avouée. Mais ce
qu’il y a de grave, c’est que I'auteur lui-méme ne semble pas voir que son ceuvre
nous oblige a effectuer ce recours a la métaphysique et prétend ne donner que
des vérités d’ordre scientifique. C’est 1a confondre deux plans d’explication et
tomber sous la double critique du savant et du métaphysicien, qui s’estimeront
lésés I'un et I'autre. André Velke.

198



	Finalisme et méchanisme dans la psychologie de Maurice Pradines

