
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 11 (1951)

Artikel: Prolegomena zu einer Psychologie und Metaphysik des Wollens

Autor: Keller, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prolegomena zu einer Psychologie
und Metaphysik des Wollens

von Wilhelm Keller

I. Die Bedeutung und Tragweite des Problems

Die Frage nach dem Wesen des Wollens ist wie ein Griff mitten
hinein in den Kern der menschlichen Existenz und ihrer Problematik.

Denn das Phänomen des Wollens, die Tatsache des
Wollenkönnens überhaupt, ist unzweifelhaft ein letztes Strukturmoment
des menschlichen Daseins. Damit wird die Frage nach dem Wesen
des Wollens zu einer Grund- und Schlüsselfrage für die Erkenntnis
vom Sein des Menschen. Sie hat so eine fundamentale theoretische
Bedeutung.

Aber ebenso gewichtig — ja für das konkret existierende Leben
unmittelbar drängender — ist die Frage in ihrer praktischen
Bedeutung: Dem Dasein ist je in eigenster Sache an der sinngemäßen
Gestaltung und dem erfolgreichen Einsatz seines Wollens gelegen,
und bei diesem Anliegen verspricht es sich von einem vertieften
Wissen um das Wollen Weisung und Rat im praktischen Sinn.

Diese theoretische und praktische Relevanz des Willensproblems

besagt aber für sich allein noch nicht, wie man vermuten
könnte, daß der Wille selber den eigentlichen Grund und Kern der
menschlichen Existenz darstelle oder gar etwa der des Seins im

ganzen sei. Auch wenn das Wollen als ein fundamentaler und
konstituierender «Faktor» im Dasein erkannt und zum Thema
gemacht wird, so ist damit noch keine Aussage im absoluten Sinn

— weder über seine reale Macht, Wirksamkeit und Reichweite im
Dasein selbst noch über seine letzte ontologische Tragweite
überhaupt— gemacht. In der Wirklichkeit des faktisch gelebten, in der

Selbsterfahrung erfahrenen Lebens könnte ihm eine Bedeutung
zukommen, die ihm von übergreifendem Standort aus nicht
zugemessen werden darf. Dennoch muß gerade sie erhellt werden; aber

59



der Sinn dieser Thematik — sowohl ihre Begrenzung, wie ihre
Tragweite — muß dabei seinerseits klar sein. Wir müssen bereits

eingangs festhalten:
Die Bewandtnis des Wollens und das Wesen seiner Erscheinung

in der innern Wirklichkeit des gelebten Daseins für sich zu
bestimmen, ist eine diesseitige, kritische und strukturanalytische
Aufgabe; seinen letztgültigen Rang und seinen seinsmäßigen Sinn

überhaupt zu ergründen, ist ein spekulatives Problem. Beide Fragen
sind reinlich zu scheiden, auch wenn es für den kundigen Blick
unverkennbar ist, daß wegen der Bedeutung, die dem Wollen im
Sein des Menschen eignet und vermöge derjenigen, die das menschliche

Dasein seinerseits für das Sein im ganzen hat, das Problem
des Wollens in das letzte Wesen des Seins überhaupt reicht; wenn
auch auf andere Weise als es oberflächliche Philosopheme
mutmaßen.

Einer voreiligen ontologischen Verabsolutierung des Wollens
steht die Tatsache entgegen, daß es so etwas wie ein Wollen stets

nur auf Grund eines Seins gibt, das umfassender und ursprünglicher

ist. Es gibt faktisches Wollen nur im Rahmen von jeweils
individuellem Dasein und damit nur innerhalb eines zweifachen

Rings von Bedingungen: nämlich innerhalb derer, denen alles
Dasein als Dasein untersteht und derer, die dem einzelnen Dasein
in seiner Individualität und individuellen Situation anhaften1.

Von daher sind gewichtige Einwände gegen jede verabsolutierende

Überschätzung des Wollens am Platz. Sie lassen denn auch
nicht auf sich warten. In wechselnder Weise wird das Wollen
abgewertet sowohl von einer «Ontologie» naturalistischer Prägung, die
im Grund die Eigenwirklichkeit des Wollens leugnet ; wie von einer

Lebensphilosophie, die das Wesen des menschlichen Daseins — wie
dasjenige allen Lebens — in einem ursprünglich quellenden Werden
erblickt und das Wollen als einen Riß in dieser organischen Einheit
des Seins diffamiert; wie endlich auch von einer Weltanschauung,

1 « Bedingtsem » heißt freilich noch nicht, durch das Bedingende auch
erschöpfend bestimmt zu sein, wie es ScheUing mit unvergleichlicher Klarheit

am Begriff der Unabhängigkeit gezeigt hat (Das Wesen der menschlichen
Freiheit usw. WW VII, S. 346). Es heißt nur, daß fundierende Bedingungen
erfüllt sein müssen, wo etwas soll geschehen können, das etwas Eigenes und
Neues, aber doch eben nur auf Grund dieser Bedingungen Mögliches ist.

60



die das Geheimnis des Daseins in einer Erfüllung erblickt, welche

je nur aus der Gnade einer übergreifenden Bestimmung oder des

reifenden Geschicks geschehen könne, so daß der Selbstbestimmungswille

des Menschen als ein Wahngebilde des hybriden Ich
erscheint. Allein, mag die Abhängigkeit und Bedingtheit des

Wollens innerhalb eines «Umfassenden» so offenkundig sein als

immer, so wird man doch nicht um das Eingeständnis
herumkommen, daß zum mindestens in der Unmittelbarkeit des menschlichen

Daseins, so wie es sich in sich selber lebt und erlebt, das

heißt in seinem eigenwirklichen Bei-sich-selbst-Sein, die Tatsache
des Wollens und Wollenkönnens etwas Unbedingtes und
Grundlegendes darstellt. Es ist, unbeschadet seiner Fragwürdigkeit in
übergreifender Hinsicht, ein echtes fundamentales Konstituens der
Daseinsweise des Menschen in ihrer phänomenalen Eigenständigkeit

als solcher. In diesem Sinn ist es denn auch im Lauf des

philosophischen Denkens und der Geschichte der Psychologie
immer wieder als auszeichnendes Merkmal, ja oft geradezu als die
Grundfunktion des menschlichen Seins in Anspruch genommen
worden. Der sogenannte Voluntarismus schreibt ihm nicht nur
einen Vorrang vor allen übrigen seelischen Leistungen — zumal
dem Intellekt — zu, sondern sieht es als fundierendes Moment in
allen Funktionen an. In der Gegenwart ist die Frage durch die

Hinwendung der Philosophie zur konkreten Existenz und zum
Problem der Entscheidung sowie durch diejenige der Psychologie
zum Problem des Aktes und der Gestalt in neuer Weise in den

Vordergrund gerückt.
Je entschiedener aber solcherweise — und zugleich im vorher

erwähnten theoretischen und praktischen Sinn — die Bedeutung des

Wollens oder wenigstens die Bedeutung voluntativer Momente im
Seelischen hervortritt, desto drängender wird die Aufgabe einer

Ergründung seiner Erscheinung und seines Wesens. Trotz der
vielen Erkenntnismühe, die in Philosophie und Psychologie hierauf

verwendet wurde, kann nicht behauptet werden, daß die
Phänomene abschließend geklärt und daß gar ein zureichender Wesensbegriff

des Wollens gesichert sei. So besteht die Aufgabe auch heute
als Aufgabe weiter. Dabei darf hier, wie in allen Fragen, die sich
erst mit einer Einsicht in die letzten Gründe des Seins ründen
würden, jeder neue Ansatz nur als Beitrag in einem dialektischen

61



Fortgang verstanden werden. Das gilt bescheidentlich auch dann,
wenn er in Gestalt eines neuen Gesamtentwurfs auftritt. Auch dies

sei zu Anfang unserer Besinnung ausdrücklich festgehalten.
Wir beriefen uns soeben darauf, daß das Wollen als Grund- und

Wesenselement des Daseins erscheine; zwar nicht ohne weiteres
im übergreifenden Sinn, aber um so mehr für das Dasein in ihm
selbst. Sein Bedeutungsanspruch steht dann also zunächst in einer

gewissen Einklammerung, aber er entspricht dem, was das Dasein
in seiner Unmittelbarkeit als innere Realität erlebt. Wenn wir
diese Selbstpräsenz zum methodischen Ausgangspunkt nehmen,
setzen wir offensichtlich voraus, daß in ihr — in einem gewissen
Betracht — gerade die eigentliche Wirklichkeit des Daseins zum
Ausdruck komme. Es ist die Wirklichkeit des Erlebens in seiner
selbsteigenen Existenzialität. Aber dieser Ausgangspunkt bedarf
zunächst noch einiger Verdeutlichung.

Es ist die Betrachtungsweise, bei der wir uns nicht auf ein Bild
vom Dasein beziehen, das zwar «objektiv», nämlich gegenständlich,

erdacht ist aber ihm von außen unterstellt wird und insofern
auch jederzeit problematisch bleibt; sondern wir nehmen hier das
Dasein in der Seinserscheinung, die es in sich «für sich selbst» hat.
Die Unmittelbarkeit des Selbstwissens und des Selbstverständnisses

ist die eigenste Selbstoffenbarkeit des Daseins. Sie hat ihre

Beglaubigung darin, daß die Seinsweise des Menschen sowohl Sein

wie zugleich Selbstgegebenheit dieses Seins ist, und zwar so, daß

beides eine unmittelbare Einheit bildet. Ich bin konkret existentiell

in bestimmtem Sinne je so, wie ich mich zugleich «weiß» und

je das, als was ich mich «weiß»; und ich weiß oder erlebe mich in
einer ungegenständlichen Weise je so und als das, wie und als was
ich unmittelbar bin. Dasein ist, indem es ist, zugleich Selbsterlebnis
dessen, was es ist. Der unmittelbare Grund dessen liegt darin, daß
es sein Sein in eigenem Vollzug selber ist und erfüllt2.

Wenn wir aber das Dasein wirklich so nehmen, wie es in dieser
Weise sich selbst «offenbar» ist, dann zeigt sich darin in der Tat

2 Dieser grundsätzliche Sachverhalt wird von dem Problem der Selbsttäuschung

und der Echtheit im Erleben und Verhalten nicht berührt, da diese

Phänomene ihrerseits erst auf Grund seiner überhaupt möglich sind. Die Möglichkeit

der Selbsttäuschung und Unechtheit betrifft das inhaltliche Selbstverständnis

des Erlebens in Bezug auf seine eigentlichen Motive, Absichten

62



Willensmäßiges als grundlegend und zentral. Zunächst nämlich
erscheint und bekundet sich das Dasein generell als «Getriebensein

zu. .», «Gespanntsein auf. .», als Begegnung mit
Entgegenstehendem, als Auseinandersetzung mit Welt und mit der eigenen
inneren und äußeren Situation, als Mühsal des jeweiligen Vollzugs,
als Leiden aber auch als Glück der Erfüllung und als Freude des

Gehngens. Wir erfahren das eigene alltägliche Sein in Versagungen
oder Befriedigungen, die uns zuteil werden, in Nöten und Lockungen,

Pflichten und Hoffnungen, Aufgaben und Verheißungen, die

unser warten. Alledem aber Hegt stets ein Streben inne oder zu
Grunde. Die innere Realität des seelischen Daseins ist das Getriebe

von Bedürfnissen, Begehrungen, Drängen und Wünschen,
Erwartungen und Vorhaben, Interessen und Anliegen und das dabei
stattfindende Gegebensein von Gegebenem, Ausstehen von Er-
mangeltem, Erstrebtsein von Nötigem.

Eben damit aber ist sich das Dasein in seiner Unmittelbarkeit
als ein Sein offenbar, das stetsfort auf Ziele ausgelegt ist. Immer
geht es in ihm um etwas. Ich hungere nach diesem, brauche das,
will jenes; ich muß dies besorgen, kann das erledigen, darf jenes
tun. Dabei bin ich primär unmittelbar dem «Was» des Bedürfens,
Strebens, Wollens, Müssens, nicht aber diesen Erlebnissen selbst,
als Zuständen und Geschehnissen, zugewandt. Das gilt für den

Beginn der individuellen Entwicklung, beim Säugling, aber ebenso

auch für das reife Erleben im Alltag. Gleichwohl ist dabei doch

zugleich das Erleben selbst in seinem «Daß» und seiner Qualität
mitgegenwärtig. Es ist in gewissem Sinn «zurückempfunden»,
zunächst freilich nur in eigentümlicher Mittelbarkeit, nämlich im
« Element » der spezifischen Erlebnismodalität des jeweiligen
«Inhalts»; das heißt zum Beispiel im spezifischen Charakter des

dranghaft Begehrten, sehnsüchtig Gewünschten, gespannt
Erstrebten, entschlossen Gewollten als solchem; in den erlebten
«Aufforderungscharakteren»3, die den «Inhalten» anzuhaften
scheinen. Erst in einem entsprechend weiter entwickelten oder

usw. Wie zutreffend, falsch oder gar irreführend dieses auch sein möge, immer
ist dabei aber überhaupt ein Selbsterleben notwendig, als sclüichte Eigenpräsenz
des betreffenden Erlebens im jeweiligen Modus seiner eigenen Aktualität.

3 Zu diesem Begriff vgl. K. Lewin, Vorsatz, Wille und Bedürfnis, 1926.

63



geübten Bewußtsein, das einer innern Schwerpunktsverlagerung
fähig ist, kann die jeweilige Strebenshaltung selbst explizit
vergegenwärtigt werden.

So lebt das Dasein also zunächst und zumeist in der Weise, daß

es ihm um etwas geht — genauer: es lebt in dem, worum es ihm
geht — jedoch so, daß ihm dies dabei implizit selber kund ist. Daß
es ihm aber je und je um etwas geht, ist ein auszeichnendes Merkmal

seiner Seinsweise im ganzen. Zwar gibt es auch das

ungeschäftige reine «Verweilen bei etwas», freilich immer nur als späte
Frucht des Daseins ; selten beim Erwachsenen, wie alles, was der
Reife bedarf, und kaum je zu erreichen in der «zugriffigen» Welt
des Kindes4. Aber selbst in solchem «Verweilen» — im beglückten
Genuß, in der hingegebenen Schau, vom fragenden Erforschen gar
nicht zu reden — geht es, näher betrachtet, stets wiederum «um
etwas»; nämlich nun gerade darum, daß sich das, was sich da dem
Dasein darbietet, voll entfalte; ineins damit aber auch um die

Entfaltung just dieses Erlebens selbst in seiner eigenen Möglichkeit.
Allein dies Letzte — daß es zugleich um die Realisierung des

Erlebens selber geht — ist nicht nur dem «Verweilen» eigentümlich.

Es zeigt sich in ihm wohl am deutlichsten, gilt aber
grundsätzlich für alles Erleben und Verhalten. Denn daß es in allen
Daseinsvollzügen um etwas geht, macht noch nicht deren ganze Struktur
aus. Das ist vielmehr nur die eine Seite. Die andere ist, daß es stets,
indem es um etwas geht, und eben in dem, worum es geht, ineins

gerade auch um das Dasein selber geht, dem es um dieses Etwas

geht; und umgekehrt.
Das hat nichts zu tun mit der fragwürdigen Triebtendenz der

Selbsterhaltung und Selbstbehauptung. Ursprünglicher ist die

Eigentümlichkeit, daß das Dasein in jeder Inanspruchnahme und
Tätigkeit, in jedem Akt und jeder Haltung, in jeder Hingabe an
etwas, gerade selbst erst überhaupt «geschieht». Dasein existiert
faktisch nur in Gestalt real geschehenden Erlebens und Verhaltens.
Diese seine Vollzüge sind somit sein eigener Selbstvollzug.

4 Auch dem Kind, das gespannt dem Märchen lauscht, geht es um etwas:
um das Glück des Helden, um die Bestrafung der Hexe usw. Und daß es im
kindlichen Spiel fortwährend «um etwas geht» — um die jeweils gerade zu
verwirklichende Spielsituation — ist offenkundig. Aber auch dem «verträumten
Kind» geht es in seiner Hingabe an seine Traumwelt «um etwas».

61



Sind nan aber solcherweise tatsächlich das Erleben und
Verhalten so geartet und dadurch bestimmt, daß es in ihnen nicht nur
«um etwas» sondern ineins damit auch um sie selbst als das wirkliche

«Geschehen» dieser Vollzüge geht — als welche sie ja gerade
das selbsteigene Sein des Daseins sind —, so ist das Dasein in allem
seinem «Ausgelegtsein auf etwas» je auf sich selbst als sein eigenes
Sein und Geschehen hin in Anspruch genommen. Es ist so, in was
für Vollzügen immer es sich zeitige, ursprünglich an seinem eigenen
Sein beteiligt. Wie immer Dasein möglich und als was immer es

wirklich ist, es ist, indem es sich selber «west» : sich in dem, was es

ist und tut, selber gegeben und übertragen, vollzieht es sich selbst
als das Sein, das es je ist und sein muß. Es ist als Selbstsein.

Existenzphilosophisch formuliert, geht es in seinem Sein je um sein

eigenes Sein und Seinkönnen. Es « ist je seine Möglichkeit »5.

Das heißt aber : es selbst, indem es ist, stellt seine Möglichkeit bei,
ist zugleich ihre Realisierung und lebt darin erst noch auf ihre
Entfaltung und Erfüllung hin. Wie vorbestimmt und bedingt sein
Sein auch sein möge, es liegt ihm selber ob. Und darin liegt weiter:
sein eigenes Sein ist ihm, wie sehr es auch etwas ist, was es zu
übernehmen hat, selbst angelegen. Es ist in seinem Daß und seinem
Was sein eigenes Anliegen. Der Ausdruck «Selbstsein» meint
diese formale Besonderheit der Seinsweise, die durchgehend allen
Äußerungen menschlich-daseinsmäßigen Seins zu Grunde liegt. Es

ist damit also nicht etwa eine Unabhängigkeit des Seelischen von
realen Bedingungen gemeint. Ebensowenig ist der Ausdruck
emphatisch verstanden. Er gilt also nicht etwa nur für das Dasein als

«eigentliches Selbstsein», unter gesteigerten ethischen Ansprüchen.
Vielmehr bezeichnet er schlicht die Tatsache, — die auch für die

Möglichkeit dieses Selbstseins in emphatischem Sinn erst noch

vorausgesetzt ist — daß, wo menschliches Dasein «geschieht», es unab-
dinglich vom Menschen selber gelebt und erlebt wird. Es ist in einer

einzigartigen Weise sein Leben, und zwar «seines » nicht im Sinn
eines bloß äußerlichen Eigentums, auch nicht im Sinn einer Eigenheit,

an der es wohl innigst «engagiert» wäre, die ihm aber doch

nur «anhaften» würde, sondern in dem ursprünglicheren Sinn, daß

es selbst es «ist».

5 M. Heidegger, Sein und Zeit, S. 42.

5 65



Wenn aber der Mensch sein jeweiliges Sein selber ist, indem er es

erdauert, zeitigt und erfüllt, das heißt, indem er es übernimmt und
es doch dabei zugleich ursprünglich vollzieht, ist sein Dasein je
mehr als ein nur geschehender Ablauf. Es übersteigt diese Seinsweise

in einem inneren Überstieg, in welchem es auf sich selbst
zurückkommt und immer schon zurückgekommen ist. Dieser

ständig in sich bleibende Überstieg ist in seinem Zurückkommen
jedoch ein Zurückkommen, das auf mehr als das nur faktisch
geschehende Sein zurückkommt : Indem es dem Dasein um das eigene
Sein geht, geht es ihm nicht nur um die Möglichkeit seines
gegebenen Wirklichseins, sondern um seine eigenste Möglichkeit als

Dasein. Das heißt aber : Aus letzten Gründen seiner Seinsweise auf
sich selbst hin in Anspruch genommen, will sich das menschliche
Dasein selbst in der je vollsten Erfüllung und Entfaltung seines
Seinkönnens. Dieses Anliegen besteht nicht — oder nicht ursprünglich

— in bestimmten inhaltlichen Zielgebungen ; das ist erst Sache
des besonderen individuellen Seins- und Selbstverständnisses.

Ursprünglicher ist das Anliegen der optimalen Realisierung des

Daseins als Dasein überhaupt, und dies führt nur sekundär auch
zur Wahl individuell inhaltlicher Höchstziele. Das heißt aber: es

geht dem Dasein so um es selbst, daß es sich primär überhaupt als

«geglücktes Dasein»6 will.
Schon in diesem groben Umriß der innern Wirklichkeit des

Daseins tritt nun das Wollen in mehrfacher Hinsicht als zentrales
Wesensmoment an den Tag. Das Dasein zeigt sich als ein Ganzes

von Strebungen, und zwar in eigentümlicher Schachtelung. Da ist
das elementare Streben, das auf seine jeweiligen «Gegenstände»
geht ; eben darin aber kommt auch das Streben auf Realisierung
und Entfaltung des Daseins selbt zum Ausdruck; übergreifend aber
lebt bierin wiederum noch das Bestreben, das diese gesamte
Entfaltung, als eine qualitativ geartete, nämlich als eine solche im
Sinn der höchsten Erfüllung des Daseins als Dasein «will». Alle
diese Anliegen sind jedoch nicht gegen einander geschieden, wie
einander überlagernde, auf einander gerichtete je neue Akte.
Vielmehr durchdringen sie einander und kommen nur ineinander zum

6 Der vortreffliche Ausdruck stammt—in freilich etwas anderer Bedeutung —
von W. Szilasi. Vgl. Macht und Ohnmacht des Geistes, Bern 1946, S. 19 u. ö.

66



Austrag, als die inneien Momente des in sich komplexen Daseins-

vollzugs als ganzen. Sie sind in jeder Erscheinung des Daseins, das

heißt in jedem Einzelverhalten, stets irgendwie beteiligt. Für unsere
Frage, die es zunächst mit den prinzipiellen Strukturen zu tun
hat, kommt es nicht auf den Grad ihier jeweils faktischen Realisierung

und Mächtigkeit und auch nicht auf ihre inhaltliche Ausprägung

an, die im übrigen ja auch von Individuum zu Individuum
und von Verhalten zu Verhalten verschieden sind. Grundsätzlich,
als prinzipielle Strukturmomente der Seinsweise menschlichen
Strebens und Verhaltens überhaupt, sind sie auch «enthalten»,
wo, im konkreten Sonderfall, das heißt in bestimmten besondern
Erlebnissen, keine positiven «Werte» entsprechender Art
aufzuweisen ist. Sie kommen dann negativ, nämlich in bestimmten
inneren Defizienzen des betreffenden Erlebens zum Ausdruck. Die
Tatsachen zeigen deutlich genug, wie im Aufbau bestimmter
faktischer Erlebnisformen grundsätzliche Strukturmomente des

Erlebens material inaktuell sein können und dennoch jeweils
strukturwirksam sind. So kann bei einem Menschen zeitweilig oder
dauernd zum Beispiel das Streben nach einer wertbestimmten
Selbstverwirklichung sozusagen fehlen oder gar ins Gegenteil
umschlagen : etwa wenn es ihm gleichgültig ist, wie er dahinlebt oder

wenn er sogar eine betont destruktive Haltung gegen sein Dasein

einnimmt (was freilich nur reaktiv, auf enttäuschte Erwartungen
oder Ansprüche hin, geschieht). Aber dann ist das fragliche
Strukturmoment, bei aller Unerfülltheit im positiven Sinn, in der

Gesamtstruktur des Verhaltens dennoch durchaus mitbeteiligt,
und zwar ist es auch da noch konkret in der realen Prägung des

Erlebens aufw eisbar. Es zeigt sich in der Tatsache, daß diesem nun
ganz unmittelbar eine innerste «Unganzheit» anhaftet: sie kommt
zum Ausdruck in der flauen Stimmung, der Friedlosigkeit, dem
Leiden an sich selbst, der Verzweiflung, die dann über dem Dasein

liegt.
In welchem Sinne aber bezeugt nun all dies zusammen, wie oben

vorweggenommen, die Wesentlichkeit der Wollensfunktion im
Dasein — Ein Wollenselement liegt offensichtlich schon in der
Tatsache der Ubiquität des Strebens. Im engeren Sinne jedoch
kommt das spezifisch Wollensmäßige in eben jener eigentümlichen
Durchdringung oder Überformung von primären Strebensanliegen

67



durch jeweils personhaftere Strebungen zum Ausdruck, die sich
soeben als grundsätzliche Möglichkeit und als allgemein wesens-
konstitutives Merkmal des menschlichen Daseins zeigte. Denn wie
kommt diese Durchdringung oder Uberformung in der Faktizität
des Daseins real zum Austrag Offensichtlich so, daß dann das

betreffende Verhalten im ganzen in entsprechend eindeutigerer
Weise den Charakter eines eigentlichen Selbstvollzugs hat oder
annimmt. Und ist nicht dies ein Kennzeichen des Wollens

Dieser Vorblick auf das Wesen des Wollens und seinen Ort in
der Struktur des Daseinsgeschehens bringt zugleich zum Ausdruck,
wie sehr Wollen und Streben zusammenhängen. Ja, das «Wollen»
würde solcherweise nur eine Potenzierung des Strebens, im Sinne

jeweils größerer Selbsthaftigkeit, sein. Und so wäre der Begriff
des Wollens der Begriff eines Verhältnisses innerhalb der
Verhaltensdynamik : An die Stelle eines Substanzbegriffes wäre ein

Funktionsbegriff getreten. Dies aber entspricht genau der
Tatsache, daß wir dem « Faktor » Willentlichkeit, gewissermaßen
gleitend, auf allen Stufen des Verhaltens begegnen können. Es gibt
Wollen auf jeder Ebene, angefangen beim elementaren praktischen
Streben und Handeln und endigend bei jenem Wollen, das auf das

Dasein selbst gerichtet ist und um dessen vollendete Gestaltung
kreist.

Blicken wir zurück: Die Anfrage bei der innern Selbsterscblos-
senheit des Daseins hat ergeben, daß in der Tat das Wollen ein

grundlegendes Moment menschlicher Daseinsweise ist und in
welchem Sinne es das ist: Es ist ein als Möglichkeit in allem Verhalten

gegenwärtiges formales Strukturmoment: und zwar dasjenige, in
dem das daseinsmäßige Sein des menschlichen Lebens seinen

zugespitztesten Ausdruck findet, so daß umgekehrt die Akte eigentlichen

Wollens geradezu als die eigentlichste Aufgipfelung des

Daseins — hinsichtlich seiner Form als Dasein — gelten müssen. Das
heißt freilich nach wie vor nicht, daß das menschliche Leben im
Wollen seine größte Köstlichkeit habe. Ebenso ursprünglich wie
die Selbstberauschung an der Möglichkeit der Freiheit und
Selbstbestimmung kann dem Dasein auch die Sehnsucht nach der

Erlösung vom Lastcharakter eben dieser Seinsweise eigen sein.
Ferner hat die Anfrage bei der Selbstoffenbarkeit des Daseins

bestätigt und klargestellt, daß und in welchem Sinne die Erkennt-

68



nis des Wollens neben der theoretischen Bedeutung, die sie hat,
nämlich im Hinblick auf eine Erkenntnis des menschlichen Seins

im ganzen (Anthropologie), eine ebenso zentrale praktische Bedeutung

haben muß : nämlich für das eigene Sichgestalten des Daseins
in seiner Unmittelbarkeit. Gerade weil das Wollen eine so zentrale
Bedeutung im Leben des Menschen hat, ist der Mensch je und je
praktisch auf die eigene Gestaltung seines Wollens hin in Anspruch
genommen. Sich als «geglücktes Dasein» zu erfüllen, wie es sein

innerstes Anliegen ist, das muß vor allem heißen, ein Leben leben

zu wollen, in dem es gerade mit dem Streben und Wollen eine
gedeihliche Bewandtnis habe. Und das wiederum ist ein Leben, worin
zwischen dem Streben und Wollen einerseits und den Möglichkeiten,

die ihm in ihm selbst und in seiner Welt gegeben sind, anderseits

ein stimmiges Verhältnis waltet. So muß ihm an einer
entsprechenden Gestaltung seines Wollens gelegen sein. Wo subjektives
Wollen und innere und äußere Möglichkeiten sich in glückhafter
Harmonie befinden, ist die höchste und begnadete Form menschlichen

Daseins verwirklicht, gleichgültig, ob diese Harmonie eine

ursprüngliche Mitgift der individuellen Natur sei, oder ob sie erst
durch Zucht und reifende Einsicht oder gar in überwindender
Entsagung errungen wurde. Dagegen ist das Dasein in dem Maße

«mißglücktes Dasein» als ihm diese Übereinstimmung versagt ist.
Dann wird es von einem Mißverhältnis zwischen den Selbst- und
Lebensansprüchen und den faktischen Möglichkeiten umhergetrieben.

Eine Spannung zwischen diesen beiden Größen besteht
freilich allenthalben. Sie wirkt als der ständige Stachel in allem
Dasein. Aber sie vertieft sich in besonderen Fällen zu der
qualvollen Situation tiefsten Leides; da nämlich, wo das Dasein an
einer chronischen Verstiegenheit seiner Ziele oder, umgekehrt, an
einer unüberwindlichen Schwäche der Entschlußkraft und des

Tatvermögens krankt. Es ist insbesondere die Situation des Neu-
rotikers, die dadurch gekennzeichnet ist, daß einander grundsätzlich

überhöhte Ansprüche und unausweichliches Versagen
gegenüberstehen und sich in wechselseitiger Steigerung immer mehr
auseinandertreiben. Dann dreht sich endlich das ganze Leben nur noch
darum, in dieser Spannung, mit irgendwelchen Notbehelfen,
überhaupt durchzuhalten. Solches Dasein ist mit der Realität zerworfen,
aber es ist das ebensosehr mit sich selbst, da es seiner eigensten

69



Seinsmöglichkeit untreu ist. In der Tatsache des Leides aber, das

stets schwer auf solcher Existenz lastet und das ein Leiden an ihr
selbst ist, kommt zum Ausdruck, daß auch hier noch, aber nun
freilich unstillbar, das übergreifende Streben waltet, es möchte mit
dem eigenen Streben und Wollen eine glücklichere Bewandtnis
haben. Ein solches auf die erfolgreiche Form und Gestalt des eigenen

Wollens gerichtetes Streben aber ist in der Tat, übergreifend
über alle inhaltlich besonderen Strebensziele — oder ihnen vorweg

— ein eigenstes und innerstes Anliegen in allem Dasein.
Zwischen dem Interesse theoretischer und demjenigen praktischer

Art, um deretwillen eine Erkenntnis des Wollens von
zentraler Bedeutung ist, besteht eine enge Beziehung, jedoch so, daß
der Unterschied zwischen dem theoretischen Problem als solchem
und dem praktischen Anliegen, das geradewegs auf die konkrete
Gestaltung des Wollens geht, durchaus gewahrt bleibt. Das eine
verschwimmt nicht ins andere. Dagegen ist das eine für das andere

wichtig. So erfährt die zentrale Bedeutung, die dem Wollen
theoretisch, im Rahmen einer Erkenntnis des menschlichen Seins im
ganzen, zugemessen werden muß, eine Bestätigung und Bestärkung
durch den Umstand, daß dem Dasein in eigener Sorge je praktisch
um sein eigenes Wollen zu tun ist; und anderseits muß gerade dieses

praktische Interesse des existierenden Daseins am Wollen, das

heißt die Tatsache seines Wollens in bezug auf sein Wollen, im
theoretischen Begriff berücksichtigt werden, wenn dieser Begriff
in Wahrheit das Wollen seinem ganzen Wesen nach (und d. h.
zugleich auch: in seiner komplexen Stellung im Dasein selber)
erfassen will. Plier verwertet die Theorie die Praxis, indem sie diese

selber als theoretisch relevantes Moment in den Begriff einbezieht.

Umgekehrt aber muß die theoretische Einsicht, die in das Wesen
des Wollens eindringt, zum Helfer und Förderer der ernsthaften
Praxis werden. Praktische Maximen der Wollensbildung und -ge-
staltung, die nicht nur zufällig «aufgerafft», sondern innerlich
begründet sein sollen, lassen sich nur mit Hilfe einer wirklichen
Wesenserkenntnis des Wollens und seiner Zusammenhänge
gewinnen.

Daraus ergibt sich endlich, auf welche der beiden Seiten sich

unser eigenes Fragen zuerst und zunächst schlagen muß. Voran
steht die Erkenntnis und Einsicht. Dem praktischen Interesse

70



wird aber eben dabei implizit auch schon gedient, indem gerade
die theoretischen Einsichten zur Quelle für Folgerungen praktischer
Art, für Anweisungen und Anleitungen werden können. Innerhalb
der an sich theoretischen Untersuchung kann diese Auswertung
in Richtung auf die Praxis freilich nur beiläufig und nebenbei

geschehen. Zudem aber könnte gar überhaupt der Ertrag, der
auf diesem Wege zu gewinnen ist, als nur sehr bescheiden
erscheinen. Es ist jedoch zu bedenken, daß vom Boden der Wahrheit

aus ohnehin in bezug auf das Wollen nicht auf großsprecherische

Weise wunderwirkende Rezepte in Aussicht gestellt werden
können. Was so aber wirklich gesagt werden kann, hat eine um so

größere Verläßlichkeit, als es dann eben auf einer theoretischen
Ausgliederung der fundamentalen Zusammenhänge beruht.

II. Die Eigenart des Gegenstandes

Unsere erste Besinnung galt der Bedeutung des Problems im
ganzen. Anschließend muß sein Gegenstand enger umgrenzt werden.

Aber bei genauerem Zusehen zeigt sich was wir mit dem
Ausdruck Wollen gemeinhin umgreifen als ebenso unbestimmt, wie
es zunächst vertraut erscheinen will. Unter dem Zugriff scheint
sich zu verflüchtigen, was als schlicht aufweisbar und einheitlich

vorausgesetzt war. Allein, die Tatsache, daß es überhaupt die Rede

vom Wollen gibt, bezeugt immerhin, daß mindestens die vorkritische

Auffassung zureichenden Anlaß hat, einen bestimmten
Typus seelischer Erscheinungen besonderer Art unter diesem

Namen positiv gegen andere Erlebnisweisen, seelische Fähigkeiten
und Tätigkeiten abzuheben und abzugrenzen. Dadurch scheint
auch unsere Bemühung darauf verwiesen, sich den eigentlichen
Gegenstand zunächst durch eine Abgrenzung im Phänomenbereich
geben zu lassen. Allein da zeigt sich sofort die Dialektik von
Tatsache und Begriff. Denn um in den Phänomenen maßgebliche
Unterscheidungen treffen zu können, sind ja wiederum Kriterien
begrifflicher Art vorausgesetzt. Aus diesem Dilemma verspricht
endlich ein dritter Weg hinauszuführen. Er besteht darin, vorerst
beim Meinungsgehalt der landläufigen Redeweisen und sodann

vor allem bei den in der Denkgeschichte ausgebildeten Vorstellun-

71



gen und Begriffen anzuknüpfen, um sich von da aus kritisch auf
eine haltbare Bestimmung hin abzustoßen.

Was auf diesem Wege als erstes nötig ist, ist eine Ausschaltung.
Sie betrifft die Auffassung vom Wollen als einer getrennten
selbständigen Instanz und Kraft in der Seele. Diese Ablehnung muß
ausdrücklich formuliert werden, weil gerade die Sprache des

Alltags einem solchen Verständnis des Wollens Vorschub leistet. Man

spricht sowohl vom Willen wie vom Wollen, und unter diesen beiden

Ausdrücken verleitet der substantivische — «der Wille» —
dazu, sich eine eigenständige Macht, eine Art Substanz vorzustellen,

die in der Seele des Individuums gleichsam ein nochmals
besonderes Wesen von eigentümlich eigener Lebendigkeit wäre. Man
«hat» einen starken oder schwachen Willen, der Wille «setzt sich
durch», läßt sich «beeinflussen», er «siegt» oder «unterliegt».
Unter dem Ausdruck Wollen aber würde dann das Sichbetätigen
dieses «Willens» zu verstehen sein. Allein, es ist klar, daß in jener
Rede eine grobe Verdinglichung, ja eine quasi mythologische
Personifizierung vorhegt, so etwas wie die Hypostasierung einer okkulten

Qualität; und das ist auf dem Boden eines kritischen Erkennens

heute wie ehedem abzulehnen. Wenn neben dem Begriff des

je geschehenden oder sich vollziehenden aktualen Wollens auch
der Begriff des «Willens» eine Berechtigung haben soll, so kann
seine Bedeutung jedenfalls nicht diese grobe sein7.

Wir sprechen im folgenden zum vornherein so, daß wir auch

unter dem «Willen» nicht eine substanzielle Wesenheit verstehen.
Wille ist vielmehr nur eine Kategorie zur Bezeichnung einer
besondern Vollzugs- und Aktart im Ganzen des seelischen Seins.

Wenn wir die Ausdrücke «Wille» und «Wollen» unterscheidend

gebrauchen, so geschieht das in dem Sinne, daß wir mit dem «Willen»

dann die Funktion als solche, mit dem «Wollen» aber die
aktuellen Vollzüge dieser Funktion bezeichnen.

Mit dieser Klarstellung ist aber die Frage, wie sich die Heraushebung

von so etwas wie Wille und Wollen aus dem menschlichen
Seelenleben rechtfertige, noch nicht beantwortet. Sie erhebt sich
nach der Leugnung des Willens als einer eigenen Wesenheit viel-

7 Diese Bemerkung ist, im Hinblick auf gewisse Tendenzen der modernen

«Faktorenanalyse» nicht so überflüssig, wie es zunächst scheinen möchte (vgl.
Anm. 18, S. 99).

72



mehr erst recht: Denn nun ist offensichtlich die Vorstellung von
der Seele als einem Funktionsganzen in den Vordergrund getreten,
worin die unterscheidbaren Vollzüge gerade aufs dichteste miteinander

verbunden und verwoben sind.
Wir dürfen uns nicht verhehlen, daß in den geläufigen begrifflichen

Unterscheidungen weit zurückreichende historische
Traditionen mitwirken. Schon Piaton kannte eine Dreiteilung der Seele,

in der das Wollen als ein Besonderes abgegrenzt wird, und er
unterscheidet zudem scharf zwischen Begehren und Wollen8. Aristoteles

bereichert das Bild von der Differenzierung der Seele: Er
kennt u. a. ein «Begierdehaftes», das opsxrixov in der animalischen
Schicht, und daneben ein Begehrungsvermögen höherer Art, im
Bereiche der Vernunft : die ßoi)h]aig, wobei noch enger die npoaipsatç,
als das nur auf die möglichen Mittel zu einem Ziele gerichtete
Wollen, unterschieden wird9. Augustin sodann unterscheidet
Gedächtnis und Willen. Und von ihm ab ist es der Dualismus Intellekt

und Wille, der mit wechselndem Vorrang die Psychologie des

Mittelalters und der Renaissance beherrscht. Für die Psychologie
der Neuzeit aber ist dann vor allem die Dreiteilung maßgebend
geworden, die auf Tetens zurückgeht und bei Kant verfestigt wird.
Ihr gemäß wird das Seelische in seinen höheren geistigen Funktionen

eingeteilt in das Fühlen, Denken und Wollen. Tetens wollte
freilich diese Klassifikation nur empirisch und nur als solche von
bloß hypothetischem Wert verstanden wissen, und er wußte um
eine tiefer reichende Einheit. Aber dieses Einteilungsschema hat

von da ab trotz vielfacher Kritik weitergewirkt, in Nachklängen
bis in die Psychologie unserer Tage. Auch Brentano hat sich mit
seiner programmatisch vorgetragenen neuen Auffassung des

Seelischen und seiner entsprechend veränderten Klassifikation nicht
in die Breite durchzusetzen vermocht. Und noch 1907 überschreibt
Th. Lipps ein psychologisches Werk mit dem Titel: Vom Fühlen,
Denken und Wollen.

Heute freilich sind diese traditionellen psychologischen
Kategorien — durchaus zum Vorteil der psychologischen Wahrheit —•

einer Auflösung anheimgefallen. Werden sie weiterhin gebraucht,

8 Gorgias 467B, Charmides 163B.
9 Nikomaehische Ethik III 4.

73



so ist das sinnvoll nur möglich unter der Bedingung einer neuen
inhaltlichen Bestimmung. Nun trägt aber der Begriff des Wollens,
so wie er uns zunächst zuhanden ist, immer noch deutlich die

Spuren seiner Herkunft und seiner Sinnbestimmung innerhalb jener
Trias an sich. Darum werden wir gut beraten sein, wenn wir von
einer Auseinandersetzung mit dieser Dreiteilung ausgehen.

Ihr lag die Auffassung zugrunde, wonach das Seelische in einer
Mehrzahl von Vermögen bestehen soll. Die Vermögen galten dabei
als Potenzen — facultates — der Seele, die als relativ unabhängig
voneinander und als Mehrheit von quasi substanziellen Urkräf-
ten gedacht sind. Die Lehrbücher der Psychologie pflegen das

18. Jahrhundert als das Zeitalter der «Vermögenspsychologie»
anzugeben. Indessen liegt der Höhepunkt dieser Auffassung vielmehr
in der Scholastik, und zwar bei den begriffsrealistischen Denkern.
Descartes, Spinoza, Leibniz und auch Locke haben sich dann gegen
diese aufspaltende Denkweise gewandt. Und wenn sie später doch
wieder eine Neubelebung bei Chr. Wolff und seiner weitverzweigten
Anhängerschaft sowie eine Verfestigung bei Tetens und Kant
erfuhr, so traten dem alsbald doch schon wiederum Herder und dann
vor allem die nachkantischen Denker entgegen. Herder sagt
ausdrücklich, «es ist dieselbe Seele, die denkt und will, die versteht
und empfindet, die Vernunft übt und begehrt»10. Für Carus sind
die Vermögen «eigentlich nur besondere Strahlen der einen Flamme
der Seele»11, und Hegel spricht es deutlich aus: «Das Selbstgefühl
von der lebendigen Einheit des Geistes setzt sich von selbst gegen
die Zersplitterung desselben in die verschiedenen, gegeneinander
selbständig vorgestellten Vermögen, Kräfte oder was auf dasselbe

hinauskommt, ebenso vorgestellten Tätigkeiten.»12 Im Blick auf
die moderne Psychologie kann dann im ganzen gesagt werden,
daß — obwohl im Schulbetrieb des späten 19. Jahrhunderts eine

gewisse rückläufige Tendenz Platz gegriffen hat — die Vermögenspsychologie

im Sinne des klassisch einfachen Begriffes nicht so

sehr als wirkliche Lehre denn als immer wieder bekämpftes
Gespenst gelebt hat. Die Gegenwart endlich ist in ihren maßgeblichen

10 WW. XXI, 17 ff.
11 Vöries. S. 410f.
12 Encyclopädie § 379.

74



Bemühungen programmatisch darauf gerichtet, das Seelische als

Ganzheit zu erfassen und es als Einheit des Erlebnisgeschehens und
Verhaltens des menschlicli-personhaften Daseins zur Geltung zu
bringen.

An die Stelle der Vermögen tritt dann die Rede von Funktionen,
an die Stelle der getrennten, selbständigen Kräfte tritt das
seelische Lehen als Gesamtvollzug, der freilich in grundsätzliche Ab-
wandlungsfoimen ausgliederhar ist. Diese sind deskriptiv
unterscheidbar, haben jedoch keine ontische Selbständigkeit und zeigen
sich auch bei der Ausdifferenzierung in einer ständigen gegenseitigen

Durchdringung, so daß bei ihrer Ausgliederung das je und je
personale Leben nicht seines Charakters als ein in sich dichtes
Gefüge verlustig geht. Von einem modernen anthropologischen
Gesichtspunkt aus wäre damit sogar der Vermögensbegriff, nach einer
entsprechenden Modalisierung, wiederum sinnvoll verwendbar. Er
müßte nur wieder in seiner ursprünglichsten Bedeutung genommen
werden: «Vermögen» gedacht als «potentia», als grundsätzliche
Möglichkeit des Erlebens und Verhaltens, die konstitutiv zum Dasein
als Dasein gehört. Sogar die traditionelle Dreiheit der Vermögenslehre

bliebe dann in bestimmter Weise verwendbar: nämlich als

Ordnungsschema, mittels dessen die gesamte Vielfalt der
menschlich-seelischen Lebenserscheinungen überschaubar würde, und
zwar sinnvoll als der abwandlungsreiche Ausdruck der fundamentalen

Funktionen des daseinsmäßigen Seins überhaupt. Allerdings
treten dann an die Stelle der alten bewußtseinspsychologischen
Begriffe Denken, Fühlen, Wollen sehr viel umfassendere, die in
bestimmtem Sinne nicht mehr Gebiete, sondern «Funktions»-be-

griffe und «Schwerpunktsbestimmungen» sind: nämlich die des

«kognitiven», «emotionalen» und «voluntativen» Erlebens und
Verbaltens überhaupt.

Damit ist zunächst eine große Ausweitung vollzogen. So wie zum
Kognitiven nicht nur das Denken, sondern auch das Wahrnehmen13

13 Schon Kant hat freilich in seiner Anthropologie mit der Benennung der
drei Vermögen als «Erkenntnisvermögen, Gefühl und Begehrungsvermögen»
eine solche Ausweitung im Auge. Das wird insbesondere durch seine ausdrückliche

«Apologie der Sinnlichkeit» bezeugt, worin die Sinnlichkeit, die bisher nur
unter die niederen Funktionen gezählt und entsprechend mißachtet worden war,
mit in den Aufbau der eigentlichen «Vermögen» einbezogen wird.

75



and Vorstellen, das Verstehen und Urteilen, das Gedächtnis und
zum Teil auch die Phantasie; zum Emotionalen nicht nur das

Fühlen im engeren Sinn, sondern der ganze Reichtum der
erlebnismäßigen Zustände, Erregungen, Affekte, Stimmungen, Befindlichkeiten

gehört, so umfaßt das Voluntative dann die ganze Fülle des

menschlichen Strebens, angefangen von der Triebhaftigkeit,
weitergehend über das Wünschen und Streben im engeren Sinne,
gipfelnd im eigentlichen Wollen; und dies alles jeweils zusammen
mit den zugehörigen praktischen Vollzügen.

Damit ist umrissen, was beim Thema des Wollens als der
weiteste Horizont wird in den Blick treten müssen. Aber dann erhebt
sich sogleich und in entscheidender Weise die Frage, ob innerhalb
des so umgrenzten Bereiches nicht ein ausgezeichnetes Phänomen
in sehr besonderer Weise hervortritt, welches im engeren Sinne als

eigentliches Wollen bezeichnet werden muß und das in gewisser
Weise die Zuspitzung des Ganzen bildet, so daß sich dann auch

unsere Erkenntnisbemühung zentral auf diese innerste und oberste

Möglichkeit ausrichten muß. Denn erst in ihrem Lichte würden
dann ja auch alle andern Momente, die in Beziehung dazu stehen,
ihre daseinsmäßige Wesensbestimmung erfahren können.

Aber hieran schließt unmittelbar etwas zweites an. Die
grundsätzlichen Funktionsarten des seelischen Lebens im obigen Sinne
bedeuten nicht getrennte Sphären und Bereiche, sondern sind
Wesensmomente, die im konkreten Erleben aufs dichteste
miteinander verschlungen sind. Das muß uns ständig gegenwärtig
sein. Ja, sogar die Vorstellung einer Verschlingung ist irreführend.
Denn die drei Erlehnisweisen haben überhaupt nicht den Charakter

von so etwas wie Elementen, die, wenngleich nur in Verbindung
vorkommend, doch an sich selber geschieden werden können. Es
ist nur unser Erkennen, das aus methodischen Gründen die

jeweilige Ganzheit des Erlebens und Verhaltens so ausgliedert, daß
es als Aufhau aus einzelnen Erlebnisweisen erscheint. Wenn wir
aber diese selber genauer betrachten, dann kommt sogar auch noch
an ihnen wieder die Ganzheit des Erlebens zum Ausdruck; die

deskriptiv gegeneinander abgehobenen Erlebnisweisen schließen
nämlich, jede in sich selbst und jede in ihrer eigenen Struktur, die
andern als fundierende und konstituierende Motive ein. Es gibt
nicht nur im faktischen Leben kein Wollen, das nicht von Ge-

76



fühls- und Erkenntnisakten begleitet wäre, sondern das sogenannte
Wollen selber enthält in sich Erkenntnis- und Gefühlsmäßiges und
setzt dies schon voraus. Genau so abei sind auch Fühlen und
Erkennen untereinander und mit Akten des Wollens nicht nur äußerlich

verknüpft, sondern im eigenen Feinbau miteinander durchsetzt.

Dann aber hat das, was wir als das Kognitive, Emotionale
und Voluntative auseinanderhalten, nicht den Charakter von
getrennten Erlebnisformen. Es handelt sich vielmehr um innere
Aufbaumomente aller seelischen Erlebnisse überhaupt. Konkret, im
realen Erleben und Verhalten, dominiert jeweils das eine dieser
Momente und ist dann sinnbestimmend, das heißt, es prägt den
Charakter des betreffenden Erlebens im ganzen, wobei die andern
Momente in einer dienenden Rolle stehen. Wo also, für die
gewissermaßen makroskopische Sicht, Erkenntnis-, Gefühls- und
Willenserlebnisse auseinandertreten, hat im Grunde nur jeweils das

betreffende Sinnmoment die Führung und bestimmt als Dominante

das Gesicht des aktuellen Erlebens.
Daraus geht hervor, daß eine Analyse des Wollens auch Kognitives

und Emotionales betreffen muß, insofern und insoweit
solches eben stets am Wollen selber Anteil hat. Umgekehrt aber und
als Kehrseite ergibt sich, daß die Frage, die nach dem spezifisch
willensmäßigen Leben fragt, sich dabei doch gerade eben in
besonderer Weise auf den Schwerpunkt, das heißt auf den Faktor
wird konzentrieren müssen, der wesensentscheidend ist für die

Willentlichkeit eines Verhaltens. Das ist jenes Strukturmoment,
welches ein Erleben wesenhaft zum Wollen macht und ihm seine

eigentliche Prägung als Wollen gibt. So zeigt sich neuerdings, daß

unsere Frage sich zwar innerhalb eines weiten Horizontes bewegen
muß, dabei jedoch erst in einer besonderen Zuspitzung innerhalb
desselben ihre entscheidende Ausrichtung findet.

Ein drittes, was nötig ist, um nicht im Gefolge der traditionellen
Bestimmungen sogleich und von Anfang an den Gegenstand in
seinem Wesen zu verfehlen, besteht in der klaren Vergegenwärtigung

des Sachverhalts, daß zu allem Erleben in jeweils
spezifischer Weise ein «Gegenstand» gehört. So wie kein Erleben erfaßt
werden kann, wenn es bloß als ein in sich geschlossener und
selbstgenügsamer Verlauf betrachtet wird, so wäre auch die Frage nach
dem Wollen von Anfang an falsch angesetzt, wenn das Wollen

77



lediglich unter dem Gesichtspunkt eines innern psychischen
Prozesses und Ablaufs visiert würde. Vielmehr muß die Analyse, die
seinen wahren «Geschehenscharakter» in den Griff bekommen
will, im ursprünglichen Ansatz die Tatsache seiner «Ausrichtung
auf etwas» und die grundsätzliche Wesensart dieses «Etwas»
mitumfassen. Das kognitive, emotionale und voluntative Erleben und
Verhalten erhellen heißt also, es je zugleich mit dem Gegenstand
des Erkennens, Fühlens und Wollens zu tun zu haben. Alles
Erleben hat Aktcharakter — und Akt, das muß seit Brentano als

unverlierbare Voraussetzung alles psychologischen Denkens gelten

— bedeutet die Bezogenheit des Erlebens auf ein in ihm
Erlebtes, so zwar, daß der Vollzug dieser Beziehung der Vollzug des

Erlebens selber ist. So bedeutet der Aktcharakter des Erlebens und
Verhaltens zugleich die Realisierung jener Besonderheit, die uns
früher bereits als Grundmerkmal menschlichen Daseins erschienen

war. Daseinsmäßiges Erleben und Verhalten hat nie den Charakter

von bloßen Geschehensabläufen, wie sie in der außerseelischen
Natur vorausgesetzt werden, nämlich als in sich blinde reine
Veränderungsfolgen in einem Feldgeschehen von bloßem Sachcharakter,

sondern es ist immer ein «Haben von», ein «Erfülltsein durch»,
ein «Sich-befassen-mit», ein «Ausgelegtsein auf». Das dumpfste,
kaum bewußte Dämmern eines Gefühls oder einer Stimmung ist
noch ein solches «Innesein von etwas». Erlebensakte sind das

Gegenteil eines Geschehens, das bezugslos in sich verschlossen abläuft.
Als Verhältnis zu etwas, welches Etwas darin «gegenwärtig» ist,
ist das Erleben vielmehr in einem eigentümlichen Sinn offen und

aufgebrochen, so zwar, daß dies Offensein eingenommen ist von
dem, worum es ihm geht oder was als gegeben dasteht. Diesem

Bezug aber, der Intentionalität im engsten Sinne, ist ein besonderer

Geschehenscharakter des Aktes als Vollzug dieses Bezugs
zugeordnet. Wegen eben dieses intentionalen Bezuges kann nämlich
das Erleben nicht ein bloßer Prozeß sein. Gerade indem in ihm —
in der Weise seiner jeweiligen Qualität (das heißt kognitiv,
emotional oder voluntativ) — etwas intendiert wird, ist es vielmehr
Tätigung. Denn es «vollzieht» dabei das «Gemeinte» als so

Gemeintes. Eben dies aber geschieht nur, indem es sich selbst als der

Vollzug dieses «Meinens» vollzieht. Anders würde das Gemeinte

gar nicht gemeint, das heißt nicht erlebt, und das Erleben selbst

78



wäre nicht existent. Das bedeutet: Erleben ist nur, indem es sieb
selbst als das, was es ist, mitsamt seinem «Inhalt» vollzieht. Wir
selbst vollziehen unser Erleben und Verhalten und halten uns
damit selbst in unserem Da. Nicht nur im aktiven Tun, im
Wahrnehmen, Denken, Streben und Wollen, sondern auch im pathischen
und negativen Erleben, im Getriebensein, in der Angst, der
Abwehr, der Flucht, in den Gefühlen und Stimmungen sind wir stets
selbst als so Erlebende da. Das «Geschehen» von Erleben ist also

das ständige Aktualsein des menschlichen Daseins als Selbstvollzug,

der freilich, eben als solcher, ineins Vollzug eines jeweiligen im
betreffenden Sinn intendierten «Was» ist. Der Akt, als das Zu-
tun-haben mit etwas, zeitigt sich selbst — aber nur, indem er
ineins Vollzug von anderem ist. Beides geschieht streng ineinander.
Da aber das Seinsmotiv des Aktes in dem liegt, ivorum es in ihm
geht und dieses «Worum es geht» nur in ihm (dem Akt) zum Austrag

kommt, geht es in dessen Vollzug je zugleich um ihn selbst
als diesen Vollzug.

Aber zu der Intentionalität und dem Selbstvollzug kommt
sogleich und ebenso ursprünglich noch ein drittes Grundmerkmal
des Aktes hinzu ; und erst damit integriert sich sein Begriff ganz :

Wenn das Erleben das, worum es jeweils geht, meinend innehat,
wobei es ihm also zugleich mit dem «Was», mit dem es als Vollzug
zu tun hat, auch um es selber als die Aktualität dieses Vollzugs
geht, so muß es dabei auch sich selber präsent sein. In der Tat
ist das Erleben und Verhalten in seinem «Vollzug von etwas» und
seinem «Sichselbstvollziehen» zugleich sein eigenes «Selbstinnesein».

Es ist — nunmehr einsichtig begründet — jener Sachverhalt,

auf den wir uns schon einleitend beriefen, und der die Voraussetzung

alles eigentlich psychologischen Erkennens ist.
Dieses Dreifache: die intentionale Relation (die Tatsache des

Erlebniswas), der Selbstvollzug und das Selbstinnesein sind die
voneinander unablösbaren Konstituentien alles Erlebens und
bilden die nicht weiter zurückführbare, in sich letzte Grundgesetzlichkeit

daseinsmäßigen Seins schlechthin. Es ist völlig hoffnungslos,

dieses Wesen des Erlebens etwa mit Hilfe irgendwelcher Moda-

lisierungen oder zusätzlicher Bestimmungen aus einem gegenständlichen

Geschehensbegriff hervorzaubern zu wollen. Das akthafte
Sein überschreitet prinzipiell die Form allen bloß gegenständlichen

79



Geschehens, unbeschadet dessen, daß es selber an sachhaft
determinierte Abläufe (zum Beispiel an physiologisches Geschehen)
gebunden ist. Die drei genannten Definitionselemente des Erlebens
machen zugleich seine Ichhaftigkeit aus. Der Begriff der Ichhaftig-
keit ist so lange eine leere Prädikation, als man deren Wesen nicht
näher bestimmen kann. Versucht man dies aber, so stößt man
unweigerlich auf die eben genannten Momente. Allerdings ist auch
diese Bestimmung nur formal, wie sie denn ja auch nur dazu dient,
prinzipiell die Ausrichtung vorzugeben, in der allein das daseinsmäßige

Erleben überhaupt angetroffen werden kann. (Eine inhaltliche

Bestimmung der Ichhaftigkeit ist — weil es sich um ein letztes

Sein handelt — nur aus fundamental-ontologischen Gründen
zu erhoffen.)

Die drei Konstituentien gehören, weil sie das sind, was das
Erleben zum Erleben macht, zu allem Erleben. Doch gibt es auch hier
wieder das Verhältnis, daß unter den beteiligten Momenten bald
mehr das eine, bald mehr das andere dominiert. Und wieder
entspricht dem die Differenzierung des Erlebens in die Erlebnisweisen,
die vorher schon auseinandertraten:

Wo das Selbstinnesein im Vordergrund steht, hat das Erleben
dominant den Charakter des Fühlens; wo die intentionale
Relation, das Erleben von die Führung hat, hat es den des

Erkennens; wo auf dem Selbstvollzug das Schwergewicht hegt,
präsentiert es sich als Wollen. Damit haben wir unvermutet das
tiefere Prinzip der Ausfächerung des Erlebens in die Hand bekommen.
Daß sich der Daseinsvollzug im ganzen gerade nach den drei
Sinnrichtungen des kognitiven, emotionalen und voluntativen
Erlebens differenziert, nicht anders, nicht in mehr oder weniger
Grundweisen, das hängt an der dreigliederigen Struktur des
Erlebens in seinem eigensten Grund. Daß sich darin zugleich die
formalen Ekstasen der sich zeitigenden Zeit spiegeln, sei hier nur
angedeutet. Aber Zeit und Zeitlichkeit sind nicht etwa der Grund
für die Differenzierung des Erlebens, sondern sind ihrerseits nur
Wesensfolgen des letzten ontologischen Wesens des daseinsmäßigen
Seins überhaupt.

Desgleichen ist nunmehr verständlich, warum zuzeiten das
Erleben überhaupt und im ganzen als etwas Willenshaftes bestimmt
werden konnte (Voluntarismus). Der Anlaß dazu liegt in dem Um-

80



stand, daß alles Erleben Selbstvollzug ist, und daß dieser Faktor
«Selbstvollzug» eben das voluntative «Moment» im Aufbau alles
Erlebens bildet. So erscheint «Yoluntatives» als Kern auch in den

Erlebnisweisen, die nicht primär Wollen sind.
Und weiter: indem sich zeigt, daß es der Vollzugscharakter der

Erlebnisakte ist, worin sieb im engern Sinne das eigentliche
Willensmoment präsentiert, folgt für eine Erkenntnis und Theorie des

Wollens, daß sie innerhalb der voluntativen Erlebnisphänomene
im ganzen wiederum das Augenmerk insbesondere auf eben dieses

Moment, den Aktcharakter wird richten müssen. Damit aber erfahren

wir zum dritten Mal, daß wir, bei aller notwendigen Ausweitung
auf das Ganze der zugehörigen Phänomene, den Blick doch
zugleich in besonderem Maße auf dieses eigentliche Kernphänomen
konzentrieren müssen.

Wir fassen zusammen: Beim Versuch, uns an die traditionelle
Einteilung des Seelischen anzulehnen, wurden wir sogleich um
entscheidende Schritte über diese hinausgeführt: Soll wirklichkeitsgerecht

vom Wollen gesprochen werden, so muß der Blick so
erweitert werden, daß er das ganze strebungsmäßige Leben
mitumfaßt. Zugleich muß gesehen werden, wie sehr das Wollen
wesensursprünglich mit allen andern «Erlebnisweisen» durchsetzt
ist und diese seinerseits durchsetzt. Und endlich muß das Wollen

von Anfang an nicht als ein prozeßhafter Verlauf, sondern als ein

akthafter Vollzug des Daseins verstanden werden, wobei sowohl
die Tatsache eines jeweiligen «Gehalts» wie die Besonderheit des

Aktcharakters, als zugespitzteste Ausprägung des Selbstvollzugs
daseinsmäßigen Seins, wesentlich ist.

Damit ist vorgreifend der Horizont umrissen, in dem unser
Gegenstand begegnet: Was beim Thema des Wollens zur Erörterung
steht, ist das Wesen von Erleben überhaupt, jedoch in der Moda-

lisierung, in welcher das spezifisch voluntative Element, und das

heißt nun der spezifische Eigenvollzugscharakter, den Primat und
die andern Elemente Dienstfunktionen haben. So konzentriert sich
die Erörterung auf die «voluntativen Erlebnisphänomene». Aber
innerhalb dieser Phänomene wiederum spitzt sich die Frage noch

enger zu: auf das eigentliche Kernmoment, das sich als der
spezifische Akt des Wollens im eigentlichen Sinne darstellt. Erst im
Licht von dessen Wesen als einer letzten menschlichen Möglich-

6 81



keit, können die übrigen voluntativen Erscheinungen adäquat
verstanden werden.

Die vorgreifende Vergegenwärtigung des Themas hat die Fülle
der Probleme fühlbar gemacht. Gefragt war bisher nach dem

eigentlichen Gegenstand. Eine analoge Vorbesinnung muß nun
auch in bezug auf die Methode folgen.

III. Die Frageweise und die Methode

Zu den entscheidenden Voraussetzungen für den möglichen
Wahrheitsgehalt eines theoretischen Unterfangens gehört nicht
nur, daß es schon im Ansatz von einer richtigen Grundauffassung
des Gegenstandes geleitet sei, sondern ebensosehr, daß der so in
den Blick tretende Gegenstand auch mit der ihm angemessenen
Frageweise und Methode befragt und ausgegliedert wird. Beides

hängt aufs innigste zusammen.
Der Besonderheit unserer Thematik, daß sie nämlich die

empirische Fülle der voluntativen Lebenserscheinungen umfaßt und
zugleich hineinreicht in den letzten Kern der menschlichen
Daseinsweise überhaupt, entspricht nun eine Methode von einer

eigentümlichen doppelten Ausrichtung: sie ist psychologisch und
metaphysisch.

Der Sinn dieser Behauptung ist zunächst klarzustellen. Was
heißt — angewendet auf dieses besondere Seelische — metaphysische

und psychologische Betrachtung Was insbesondere hat
Metaphysik bei einem Thema zu suchen, das doch ausschließlich
Sache der Psychologie zu sein scheint Es wäre naheliegend,
einfach darauf zu verweisen, daß das Wollen, insbesondere die
eigentümlich absolute und vorgegenständliche Ursprünglichkeit der

Entscheidung und des Entschlusses, sich am eindeutigsten unter
allen Erscheinungen des Seelischen einer innerzeitlich-gegenständ-
lich-kausalen Bestimmung und Erklärung entziehe, daß es also

unmittelbar einen übergegenständlichen und von aller bloßen
Weltrealität verschiedenen Seinscharakter offenbare. Daß dem
so ist, steht außer Zweifel. Aber es zeigt sich bei näherem Zusehen,
daß dies auch für alles übrige Erleben und Verhalten gilt; sobald
wir nämlich das Augenmerk in spezifischer Weise auf sein inneres
Wesen, das heißt auf seine Existenzweise als Vollzug richten.

82



Dementsprechend scheint alles Seelische in zweifachem Sinne und
zweifacher Betrachtungsweise zum Problem und Gegenstand des

Erkennens zu werden. Auf der einen Seite stellt sich das alle
gegenständlichen Kategorien übersteigende Problem der innersten
Seinsform des Erlebens als Erleben ; auf der andern Seite steht die

Erfassung, Beschreibung und Ausgliederung der Erlebniserscheinungen

in bezug auf ihre konkrete inhaltliche und verlaufsmäßige
Eigenart und auf die Zusammenhänge und Bedingungen, die das

Erleben in seinem faktischen Sosein durchherrschen. Dieser
Aufgabe entspricht die empirische, deskriptive und kausalgenetische
Psychologie. Sie erfüllt ihr Geschäft, indem sie das Geheimnis der

grundsätzlichen Struktur des Erlebens zwar voraussetzt, aber es

unberührt läßt und ihre Thematik allein in den darauf aufgebauten
empirischen Formen und Gestalten nimmt.

Allein, die seelische Wirklichkeit, die bei dieser Trennung der

Perspektiven in zwei verschiedene Problembestände und damit
gewissermaßen auch in zwei verschiedene Gegenständlichkeiten
zerfällt, ist in sich selbst doch unbestreitbar einheitlich und ganz.
Die positive, empirische Realität des Erlebens ist ja unmittelbar
Verwirklichung der grundsätzlichen Struktur, und diese Struktur
ihrerseits existiert nicht anders denn eben als Struktur realen
Erlebens. Dann müßte sie aber auch im psychologischen Erkennen
allenthalben als Voraussetzung und methodisches Fundament in
Ansatz gebracht sein. Dies ist jedoch im faktischen Betrieb der

Psychologie nur in sehr unterschiedlichem Grade der Fall. Das

psychologische Erkennen kann ja auch in sehr defizienter, zum
Beispiel rein positivistischer Form auftreten. Aber demgegenüber

gibt es in der Tat ein psychologisches Erkennen, in dem sich wirklich

beides, Empirie und letzte Voraussetzungen, innig durchdringen.

Dies ist ein psychologisches Erkennen, das selber durchaus

positiv ist, aber gerade in seiner Positivität einen offenkundigen
metaphysischen Bezug hat. Das ist der Fall, wo sich Psychologie
als verstehende Wissenschaft begreift und soweit sie sich als solche
realisiert.

Unter Verstehen im psychologischen Sinne — wir übergehen
das bloße «Bedeutungsverstehen» einer Aussage, eines Zeichens,
eines Ausdrucks usw. — versteht man zunächst die Erhellung oder
das Transparentwerden eines menschlichen Verhaltens oder Er-

83



lebens in der Weise, daß dieses aus einem bedingenden Hintergrund,

sei es aus einem vorhergegangenen Erleben, sei es aus
«Motiven», sei es aus der besonderen Lage her, in seinem Daß, seinem
Wie und Was innerlich möglich, ja notwendig und als von uns
nachvollziehbar erscheint. So sagen wir etwa im alltäglichen Sinn,
daß wir den Berufswechsel eines Bekannten, die Niedergeschlagenheit

eines Freundes, die ausweichende Haltung eines Vorgesetzten,
den Zorn eines Beleidigten «verstehen». Es ist ein Verstehen aus
Gründen. Es gründet auf einem impliziten Wissen um die
allgemeinsten menschlichen Tendenzen, Reaktionsweisen,
Verhaltensmöglichkeiten, auf der Kenntnis der besonderen aktuellen Situation

des Betreffenden und endlich auf unserer Kenntnis seiner
besonderen individuellen Reaktionsbereitschaft, die in Veranlagung,
Milieuwirkung, Lebensgeschichte begründet ist und eine jeweils
persönliche Abwandlung und Prägung der entsprechenden allgemeinen

menschlichen Seinsmöglichkeiten darstellt. Dieses Verstehen
ist bald mehr ein Mit- oder Nachvollzug gefühlshafter Art im
Sinne der Einfühlung14, bald mehr eine intellektuelle
Nachkonstruktion; es reicht vom unmittelbaren Verstehen im Alltag bis

zum metbodisch bewußten Verstehen der Wissenschaft; der Unterschied

besteht nur im Grade der Reflexion und im Ausmaß der
methodischen Artikulation.

Es springt in die Augen, daß dabei nun in der Tat stets ein
überempirisches Element am Werke ist. Dies zeigt sich in allgemeinster
Weise darin, daß, wo ein Erlebnisgeschehen und Verhalten wirklich
als seelisches «Geschehen» aufgefaßt und verstanden -wird, es

immer unter der Voraussetzung der Sinnhaftigkeit steht. Alles
Erleben ist, als das, was es ist, der Vollzug des in ihm sich vollziehenden

Sinns ; und Sinn wiederum heißt, daß, was sich hier zeitigt und
sich als dies Erleben zum Austrag bringt, ein Anliegen und
überhaupt eine Seinsmöglichkeit und «Ekstasis» daseinsmäßigen, das

11 «Einfühlung» ist weder eine Projektion unserer eigenen Gefiihlsreaktionen
oder Reaktionsmöglichkeiten in den andern, noch unser angleichendes, eigenes
Mitleben seiner Erlebnisse, sondern ein «Gefühlsphantasieren» im Horizont der
allgemeinen menschlichen Erlebnismöglichkeiten. So sehr wir — wie man sieht—
im negativen Teil dieser Bestimmung mit der Einfühlungstheorie M. Schelers

einiggehen, so unmöglich erscheint uns aber eine Gefolgschaft in seinen
positiven Aussagen.

84



heißt sich selbst verwirklichenden Seins ist (in jeweiliger Begegnung

und Auseinandersetzung mit. Wenn nun aber
«Verstehen» das Erkennen ist, worin ich das Erlebnisgeschehen «bei
seinem Sinn nehme», so ist es also ein Erkennen, worin die
jeweils fragliche Erscheinung und Realität des Erlebnisgeschehens
auf immanente Wesensgesetze des menschlichen Lebens hin in
Anspruch genommen wird. Und eben dies nennen wir das Metaphysische

in ihm. Der Ausdruck «metaphysisch» bezieht sich also
zunächst nur auf dieses untergründig fundierende Wissenselement,
das als solches nicht aus der Erfahrung stammen kann. Es ist nicht
den Tatsachen abgewonnen, weil es vielmehr selber je gerade die

Voraussetzung für die Möglichkeit der psychologischen Tatsachenerfahrung

ist. Auch sein «Inhalt» besteht nicht in Tatsachengesetzen,

sondern in ontologischen Wesensgesetzen. Aber diese

sind als ontologische zugleich transzendental. Sie bedeuten die
Strukturen, die den Tatsachen zugrunde/iegera und sind ineins
Strukturbegriffe* die bei der Tatsachenerkenntnis zugrundegelegt
iverden müssen. Wegen eben dieser (ontologisch und transzendental)

fundierenden Bedeutung für die Realität (Physis) des
Seelischen und deren Erfassung werden sie als «metaphysisch»
bezeichnet. Aber das ist erst der formale Sinn des Ausdrucks
«metaphysisch».

Im alltäglichen Verstehen, im Rahmen des geläufigen Umgangs
mit andern und mit uns selbst ist dieses Metaphysische unauffällig.
Es hat die Selbstverständlichkeit des immer schon Vorausgesetzten.

Allein, bei einer methodischen Vertiefung des Verstehens
können diese Elemente doch auch selber explizit bewußt werden;
das Verstehen kann die Form einer methodisch-systematischen
Handhabung solcher Grundlagen annehmen. Dann wird es zum
Verstehen im methodisch-wissenschaftlichen Sinn.

Von da aus springt der Gegensatz zwischen einer naturalistisch-
positivistischen Psychologie und einer verstehenden Analyse des

Erlebens klar in die Augen. Beide Male spielen allgemeine
Gesetzlichkeiten des Seelischen eine Rolle. Aber das eine Mal handelt es

sich um empirische Gesetze vom Charakter abstraktiver, aus der
Erfahrung und den sogenannten Tatsachen gewonnener Regeln;
im andern Fall um Grundstrukturen, die das Seelische in all seinen
Konkretionen allererst bedingen, und die, als die vortatsächlichen

85



prinzipiellen Voraussetzungen, auf die hin es in seiner Tatsächlichkeit

erst zu durchgliedern ist, im letzten Wesen des menschlichen

Daseins wurzeln.
Im gleichen Maße, wie diese Grundlagen des Verstehens selber in

den Blickpunkt rücken und ausdrücklich in die Thematik
aufgenommen werden, wird das Verstehen aus einem psychologischen
zu einem anthropologischen. Wir nehmen von hier an den Begriff
des Verstehens, ohne weiter in den wortreichen historischen Streit
um seine Bedeutung einzutreten, in diesem eben umrissenen tieferen
Sinn. Wir meinen damit also die grundsätzliche Erhellung des

menschlichen Daseins, in welcher die konkreten Erscheinungen
des Erlebens und Verhaltens auf ihre Wesensstrukturen hin
betrachtet und durchsichtig gemacht werden.

Allein auch das ist noch nicht der ganze Sachverhalt und nicht
die letzte Tiefe des Verstehens. Es geht sogleich noch um einen
weiteren Schritt hinter die eben erreichte Ebene zurück. Es hat
nämlich nicht sein Bewenden mit einem bloßen Auftreffen auf die

Prinzipien, so daß es diese nur hinnehmen und auf die Phänomene
anwenden würde. Es dringt vielmehr auch noch in die Prinzipien
selber ein, indem es sie ihrerseits auf ihren Ursprung hin
durchsichtig zu machen strebt. Dann werden die im durchschnittlichen
Alltagsverstehen unmittelbar gehandhabten, im methodisch
vertieften, theoretischen Verstehen systematisch und bewußt

eingesetzten Voraussetzungen erst noch in ihrem eigenen innern
Zusammenhang und auf ihren eigenen Grund hin erhellt. Das ist eine

vertiefte Besinnung, und sie hat wiederum Verstehenscharakter.
Die Prinzipien werden darin ja nicht aus «Ursachen» hergeleitet,
sondern einsichtig aus einem letztbegründeten Wesenszusammenhang

ausgegliedert. Dabei ist dieser Fortgang gar kein eigentlich
neues Moment, sondern nur die vollste Erfüllung des Verstehens
selber. Es zeigte sich vordem nur in seiner Peripherie und erreicht
erst in dieser Vertiefung allmählich seine eigenste Ganzheit.
Entsprechend hat der Begriff des anthropologischen Verstehens neben
der ersten bisher allein erwähnten Bedeutung, nämlich als Verstehen

der Erscheinungsmannigfaltigkeit des Psychischen aus den

Prinzipien, nun eine zweite, die sich fugenlos daran anfügt : es

ist zugleich das Verstehen dieser Prinzipien ihrerseits, und zwar
aus dem letzteinheitlichen Sein des menschlichen Daseins. Inso-

86



fern aber das Verstehen in diesem Sinn das Metaphysische in ihm
selber nun nicht mehr nur hinnimmt, sondern auch noch seinerseits

in es eindringt, wird es selbst, als Verstehen, metaphysisch.
Allein, was übergreifend als fugenlose Einheit erscheint, das

zeigt sich im Vollzug als eine sehr dialektische Bewegung. Das

kommt deutlich gerade bei unserer Willensthematik zum
Ausdruck. Zunächst war offenkundig uud drängte sich auf, daß aus
ihr wichtige Beiträge an die Erkenntnis vom Wesen des menschlichen

Daseins im ganzen erwachsen würden. Nun aber zeigt sich,
daß umgekehrt die Wesensbestimmung des Wollens, das heißt die

Erfassung seiner eigenen Aufbauprinzipien, ihrerseits einer Stütze
im Wissen vom Wesen des menschlichen Daseins bedarf: ein
offenkundiger Zirkel. Damit kommt eine grundlegende methodische
Antinomie zum Vorschein. Und so tritt im nachhinein — nachdem

uns das Willensproblem zunächst durch seine Wichtigkeit
einzunehmen wußte — seine Schwierigkeit und seine methodische
Problematik an den Tag. Wir erfassen sie genauer, indem wir die
soeben dargelegten Verhältnisse, insbesondere das Metaphysischwerden

des Verstehens selber, noch konkreter ausgliedern.
Zunächst geht das Verstehen also hinter das alltägliche

Aufhellen jeweiligen konkret-individuellen Verhaltens zurück. Es

ergreift dann ausdrücklich diejenigen Bezüge, die in diesem nur
implizit, als Voraussetzungen, enthalten sind, das heißt die
fundamentalen Strukturen, die das überindividuelle Gerüst oder Schema

der konkreten und jeweils individuellen Erlebnisrealität bilden.
Diese können sich uns im Umgang mit den empirischen Zusammenhängen

gleichsam aufdrängen. Sie entsprechen dann einem schon

im primären Verstehen getätigten innern Entwurf. Aber wenn es

damit sein Bewenden hätte, so würden sie sich mit dem Rang von
Wahrscheinlichkeiten begnügen müssen. Ein wirklicher
Wahrheitsanspruch, das Recht als gültige Prinzipien zu gelten, kann
ihnen erst dann zukommen, wenn sie über diesen bloß empirischen
Ursprung und ihren nur pragmatischen Erweis hinaus einer strengen

Begründung teilhaftig werden können. Die eigentliche Gültigkeit

muß ihnen aus einem andern Rückhalt und Grund als der
bloß empirischen Tauglichkeit zukommen. Nun wurde bereits
gesagt, daß dieser Grund in einem Wesensbegriff vom menschlichen
Erleben überhaupt und vom menschlich-seelischen Dasein im gan-

87



zen liegen müsse. Aus ihm wären jene Grundstrukturen erst
herzuleiten. Aber dann müßte schließlich auch noch dieser Wesensbegriff

selber sichergestellt und in seiner Gültigkeit ausgewiesen
sein. Solange dieses letzte fehlt, bleibt offen, ob nicht auch ein ganz
anderes Grundverständnis vom Dasein möglich wäre, dem dann
auch andere Grundbegriffe in bezug auf die Erlebnisweisen
entsprächen. Solange in bezug auf das Grundverständnis nicht
sichergestellt ist, daß es wirklich einen letzten Wesensbegriff darstellt,
schwebt auch alles, was auf ihm gründet, in der gleichen Ungewißheit.

Eine Berufung auf intuitive Evidenz vermag hier offensichtlich

nicht zu genügen. Sie trägt keine Garantie für sich selber in sich.
So bedarf es, der Idee nach, einer ausdrücklichen letzten

Fundierung. Der Idee nach — denn ob sie je erreichbar ist, ist zunächst
problematisch. Aber das ändert nichts daran, daß wenigstens die
Ausrichtung auf diese Norm unveräußerlich zum Wesen der
Erkenntnis gehört, die hier in Frage steht.

Jetzt erst überblicken wir das metaphysische Moment in seiner

ganzen Eigentlichkeit. Und wir sind nun in der Lage, es noch etwas
deutlicher zu machen. Worin würde die geforderte letzte Begründung

hegen können Ganz offensichtlich nicht bloß in irgendwelchen

Soseinsbestimmtheiten als deskriptiven Grundeigenschaften
des Daseins. Denn allen diesen gegenüber gibt es einen fundamentaleren

Grund, der seinerseits erst den Anspruch auf Letztheit
erheben kann. Was fundamentaler ist als alle Soseinsbestimmtheit
einer Erscheinung, das ist ihr Sein. Daß jegliches Seiende auf seine

Weise überhaupt ist, das ist das Erste und Letzte an ihm, ohne das

es auch kein Wassein hätte. Dieses Sein ist das, was nie zu bezweifeln

ist, wie sehr immer das Wassein fraglich sein mag. Zunächst scheint
dies «Sein» durchaus leer und in sich bestimmungslos. Aber dieser
Anschein trügt. Das nackte Sein von Seiendem ist immer schon
ein jeweiliges Sein, es ist nicht unterschiedslos identisch, keine
«Nacht, in der alle Kühe schwarz sind». Dies Letzte einer Sache,
ihr Sein, hat selber eine gewisse Bestimmtheit; es ist je nach der
Sache so oder anders. Es ist stets schon eine bestimmte «Weise»
zu sein: die Weise, die zu der betreffenden Art von Sache gehört
und die das Insgesamt ihrer spezifischen Seinsmöglichkeiten
umgrenzt. So ist Anorganisches — gleichgültig, um was es sich des

näheren handelt — schlechthin schon auf eine andere Weise seiend

88



als Organisches; Dinghaftes ist auf andere Art «da» als ein Prozeß
und nochmals in anderer Weise als eine Relation und nochmals
anders als eine Idee. Materielles ist in anderer Art «existent» als

Seelisches und Geistiges usw. Das «Sein» ist in der Tat kein
gleichsinniges «Vorhandensein», das farblos allgemein einem jeden
Seienden zukäme, so daß alle Besonderheit erst bei der eigenschaftlichen

Bestimmtheit und Differenzierung aufträte, das heißt allein
im Wassein läge. Schon das Sein selbst ist also vielmehr differenziert;

es ist je ein «Sein als .». Sein von Lebendigem ist als
solches schon «Sein in der Art des Lebens», Sein einer Idee ist «Sein
in der Art des Geltens» usw. Das gilt so sehr, daß nur auf Grund
und im Rahmen dieser bestimmten Seinsweisen auch die besonderen

eigenschaftlichen Bestimmungen einer Sache möglich sind.
Und nun ist auch das Wesen von Erleben und menschlichem

Dasein eine solche besondere Seinsweise. Kann dies näher begründet

und kann sie selbst näher bestimmt werden
Wenn von «Weisen» des Seins die Rede ist, so scheint als ein

Allgemeinstes so etwas wie ein «Sein überhaupt» vorausgesetzt.
Auch wenn dieses realiter immer schon modal differenziert wäre,
wenn also die Seinsweisen selber das schlechthin Letzte sind und
das Sein als solches nur in ihrer «Gestalt», nicht aber «dahinter»,
nicht also auch noch «rein» «existiert», so scheint es gleichwohl
doch wenigstens als übergreifender Begriff möglich. Aber dieser

Begriff kann nur noch das in allen Seinsweisen von Seiendem
letztenthaltende «Daß» und «überhaupt da» meinen, im Gegensatz

zum Nichtsein. Eben damit aber ist er völlig leer, in dem Sinn, daß

er prädikativ nicht bestimmbar ist. Das ist von jeher aufgefallen.
Er meint die nackte Positivität als solche, nichts als sie, sie in
Reinheit, und kann sie doch nur tautologisch oder aber bloß
indirekt zum Ausdruck bringen: durch die Negation der Negation,
als das Nicht-Nichtsein. Das aber bedeutet zweierlei: 1. Diese

eigentlichste Positivität ist keine eigene Realität. Sie kommt
tatsächlich nur in der Mannigfaltigkeit der Seinsweisen von Seiendem

zum Austrag. Diese ihrerseits aber bilden eben darum einen
Zusammenhang. 2. Diese allgemeine Positivität des bloßen Seins in den
Seinsweisen wird jedoch ihrerseits nur durch ein Meinen oder Denken,

in dem sie gemeint oder gedacht wird, an den Tag gebracht
und gewissermaßen zu sich selbst erhoben. All dies zusammen aber

89



besagt : das «Sein überhaupt» besteht in nichts anderem als in der

Mannigfaltigkeit und dem Zusammenhang der faktischen Seinsweisen

des Seienden im ganzen, so zwar, daß zu dieser Mannigfaltigkeit
eine besondere Seinsweise gehört, von der alle Seinsweisen

meinend übergriffen oder übergreifbar sind. «Sein überhaupt» — daß

überhaupt etwas ist und nicht nichts — beruht mithin, im letzten

und zugleich vollen Sinn, in dem eigenartigen Gefügecharakter
des «Seins im ganzen», dessen wesentlichstes Strukturmerkmal
darin liegt, daß innerhalb seiner durch ein besonderes Seiendes von
besonderer Seinsweise die Erfahrung — und das heißt dann im
Grunde die Selbsterfassung — des Seins als Sein «geschieht».
Dann ist eine jede Seinsweise bestimmt durch den funktionalen
Ort, den sie — bedingt und bedingend — in diesem Gefüge der
Seinsweisen einnimmt. Das gilt insbesondere auch von jener
ausgezeichneten Seinsweise, in der sich gerade diese für das Ganze
entscheidende Selbstpräsenz, Selbstbegegnung und Selbstoffenbarkeit
des Seins als Sein vollzieht. Und das ist, längst offenbar, die
menschliche.

Das menschliche Dasein ist eingebettet ins Seiende im ganzen.
Es ist in seinem eigenen Sein bedingt und mitbestimmt im Sinne
anderer Seinsweisen (der physischen, des Lebens), zugleich aber

übergreift es alle andern, so zwar, daß in seinem Sein als Dasein die
andern zur Erfassung kommen. So ist das Wesen menschlichen
Seins ontisch und zugleich ontologisch mit dem «Sein überhaupt»
verbunden: in ihm gewurzelt und es doch — im Erfassen — selbst

erst «stiftend».
Es bedarf keines weiteren Beweises, daß die Aufgabe, diese

Seinsweise in ihrem eigenen Wesen zu bestimmen, mit Notwendigkeit

hinter alle gegenständlich phänomenalen Bestimmungen
zurückführt. Sie hat ihren Ort, ihren Ursprung und ihr Wesen in dem
letzten Zusammenhang, der als solcher schlechthin ungegenständlich

ist, und worin alles Seiende erst zu seiner Bedeutung und
Bestimmtheit als Seiendes ersteht.

Zugleich aber ist nun offenkundig, von welch entscheidender

Wichtigkeit der Rückgang des Verstehens in diese letztfundierenden

Verhältnisse für eine Analytik des Seelischen sein muß.
Versteht man unter dem Titel «Metaphysik» den theoretischen Vorstoß

in diese Tiefen, zum Wesen der Seinsweisen und ihrem Ur-

90



sprung, dann ist Metaphysik ein Anliegen, das im höchsten Sinne

legitimiert und eine Angelegenheit «exakten» Forschens ist.
Zugleich hat jetzt der Ausdruck «das Metaphysische» auch seine

inhaltliche Bestimmung erhalten. Metaphysik ist mit Ontologie
identisch15, und Ontologie, wenn man nicht alle mühsamen
Errungenschaften kritischen Denkens wieder aufgeben will, ist nicht eine
Lehre von Ursubstanzen, auch nicht von an sich seienden Wesenheiten,

noch von bloßen Kategorien und Prinzipien, sondern
besteht in der Auslotung dessen, was in der Wirklichkeit und der

Bedeutung von Sein schlechthin an Beziehungen und Bedingungen
gesetzt ist.

Unser Vorhaben ist eine Analyse des Wollens. Dieser
psychologischen Aufgabe sprachen wir einen zugleich metaphysischen
Charakter zu. Nunmehr haben wir die Begründung dafür in der
Hand. Wir fassen zusammen:

Als ein Unterfangen, dem es um das Verstehen der Wollens-
phänomene zu tun ist, muß unsere Analyse eine grundlegende
Struktur des Wollens voraussetzen, die sie in den Phänomenen
muß zu erwahren suchen. Strukturbegriffe dieser Art bedürfen
aber, bei aller Orientierung an den tatsächlichen Erscheinungen,
zugleich einer Verankerung im umfassenden Begriff vom Wesen
des Erlebens überhaupt und das heißt vom Dasein im ganzen.
Dieser Wesensbegriff ist der Begriff einer fundamentalen Seinsweise.

Damit aber liegt der letzte Rückhalt noch weiter zurück in
einem Begriff oder einer Idee vom Sein überhaupt, innerhalb dessen

diese Seinsweise (das Seelische) ihren bestimmten «Ort»hat. Infolge
dieses innern ontologischen Bezugs ist alles psychologische
Verstehen—gleichgültig welchen besondern seelischen Regungen es

gerade konkret gelten möge — stets zugleich Prinzipienwissenschaft,
denn es ist immer implizit Theorie des Psychischen überhaupt
und im ganzen. Das geht so weit, daß das Verstehen auch sich
selber — als Möglichkeit — in den Voraussetzungen mitumgreifen

15 Sofern man sie gemäß der Idee auffaßt, die den Grund ihres eigenen

Ursprungs bildet. Der ehrwürdige Begriff ist im Hinblick auf seine eigentliche
Absicht — mag diese historisch auch noch so sehr verfehlt worden sein — gegen die

Verächtlichmachung in Schutz zu nehmen, die, neuerdings von Heidegger in
Umgang gesetzt, auf eine Verwechslung der defizienten Realisierungen mit der
Idee selbst beruht.

91



muß, die es grundsätzlich in Anschlag bringt. Denn auch es selbst

ist ja eine menschliche Möghchkeit. Das begründet den Vorrang
aller anthropologisch-verstehenden Psychologie vor jeder gegen-
ständhch-positivistischen. Sie vermag es oder muß es vermögen,
auch sich selbst aus ihrem Begriff des Seehschen zu verstehen und
sich so in sich zu schließen.

Nach alledem aber ist der metaphysische Anteil im
anthropologisch-psychologischen Verstehen nun ganz offenbar nicht ein Anteil

vager Spekulation. Vielmehr bildet gerade er den Faktor, der
diesem Erkennen seine Exaktheit, das heißt die im Grundsätzlichen

adäquate Erfassung seines Gegenstandes garantiert: daß er
in der Tat in seiner Wahrheit als Erleben zur Geltung kommt.

Damit ist prinzipiell das Wesen des metaphysischen Anteils im
Aufbau des Erkennens geklärt, das beim Thema des Wollens im
vorher umrissenen Sinn in Anwendung kommen muß. Aber aus
dieser Abklärung ergibt sich nun sogleich noch ein Weiteres:
nämlich geradewegs auch der Aufriß und die Gliederung einer
entsprechenden Untersuchung des Wollens. Das Ineinander von
psychologischem und metaphysischem Element muß sich in einer
solchen als eine Abfolge von metbodischen Schritten zum Ausdruck
bringen, die einander wechselseitig bedingen.

IV. Der Aufbau der Untersuchung

Trotz des metaphysischen Moments, ja gerade mittels seiner, ist
das Verstehen im beschriebenen Sinn auf die Tatsächlichkeit des

Erlebens und Verhaltens gerichtet; denn eben die seelische Realität
ist es ja, die es im Verstehen zu erfassen gilt, so zwar, daß sie

dabei auf ihr Wesen hin transparent wird.
Aber nicht erst im Ergebnis der Analyse, nicht erst am Ende,

treten Tatsächlichkeit und metaphysisches Moment in Verbindung
miteinander. Vielmehr besteht eine Verbindung schon auf den
«elementaren» Vollzugsstufen des Erkennens, ja schon in der
ersten Begegnung mit seinem Gegenstand. Schon in der anfänglichen

Gegebenheit ist ein Bestimmungsmoment einbeschlossen,
das in bezug auf den nackten materialen Bestand der betreffenden
Erfahrung transzendent ist und darum auch nicht aus ihm als

solchem stammt. Es geht ihm in bestimmtem Sinne «vorher», weil

92



erst auf Grund dieses Moments die jeweilige Tatsächlichkeit
überhaupt als solche und als so und so bestimmte erscheinen und
erfaßt werden kann. Schon in der ersten und unmittelbarsten
Begegnung, auch in der absichtslosesten und unvoreingenommensten

Erfahrung ist das darin zur Geltung kommende Wirkliche,
gerade als solches, in bestimmter Weise «vorverstanden»16. Es ist
ja immer schon «als» etwas erfaßt und eben damit auf eine
bestimmte allgemeine Seinsweise hin in Anspruch genommen. Der
Gegenstand ist zum vornherein aufgefaßt z. B. als etwas
Materielles, in den und den Zusammenhang Gehöriges, zu dem oder

jenem Zweck Taugliches; oder als Lebendiges oder Seelisches, als

Zwischenmenschliches oder Geschichtliches, Normatives, Ideelles
oder was immer. Wäre es nicht je schon in solchem spezifischem
Sinne vorverstanden — und das heißt ineins : so entgegengenommen
und so vorbestimmt, — so wäre es gar nicht ein Gegenstand, der
dem Dasein aufgegangen wäre und mit dem es sich auseinandersetzen

könnte.
Wir haben also in der Tat schon hier das metaphysische Moment.

Es ist transzendent, insofern es die bloße nackte Tatsächlichkeit
übersteigt und es ist zugleich transzendental, insofern erst
vermöge seiner die Tatsächlichkeit überhaupt als jeweilige so

bestimmte zur Gegebenheit kommen kann. Es ist der immanente
Grundentwurf des Bedeutungshorizontes, innerhalb dessen sich
die Bestimmung konstituiert. Wir sahen auch bereits, worum
es sich dabei — inhalthch gesehen — handelt: Dieses «Gesetz,
wonach die Sache angetreten» ist, so zwar, daß ich selbst sie «unter
diesem Gesetz angetreten habe», ist nichts anderes als die Weise
des Seins, in der und unter der ein Seiendes als seiend genommen
wird und erscheint. Die Frage, ob und wie denn dieses übergreifende

Yorverständnis, das jetzt zunächst als die subjektive
Vorbestimmung der Sache durch das jeweilige Erkennen erscheint, mit
der «wirklichen» Seinsweise derselben übereinstimme oder eins
sei — es ist der Kern der traditionellen erkenntnistheoretischen
Grundfrage — mit andern Worten, ob denn so nicht alles in die

Subjektivität hereingerissen sei, ist, grundsätzlich verstanden, eine

16 Alle Tatsache ist bereits Theorie. Das war schon für Goethe selbstverständlich

und steht nicht erst seit dem Neukantianismus und der Phänomenologie fest.

93



sinnlose Frage. Sie beruht auf dem Mißverständnis, daß zwischen
den Subjektisfunktionen im Erkennen und den Bestimmungen der

Sachgehalte irgendein Gegensatz-, Vorrangs- oder Abhängigkeitsverhältnis

oder gar ein Wirkungszusammenhang kausaler Art in
der einen oder andern Richtung bestehen müsse. In Wahrheit aber

liegt die Sache so, daß ja keine irgendwie bestimmte und bestimmbare

Wirklichkeit denkbar ist, deren Bestimmtheit als gegebene
oder gedachte nicht im Vollzug eines sie erfassenden Erlebens

«subjektiv» vollzogen wäre. So ist alle Wirklichkeit zugleich in
absoluter und übergreifender Weise «subjektiv»: gemäß der
notwendigen transzendentalen «Subjektivität» aller Wirklichkeitserfassung.

Diese «Subjektivität» ist ein letztes Verhältnis in der
Struktur des Seins überhaupt. Auch das Zutagetreten der Seinsweise

einer Sache in ihr selbst ist in diesem Sinne «subjektiv», weil
auch es sich ja nur im Erfassen durch ein Subjekt überhaupt
ereignet17. Davon zu unterscheiden ist die jeweilige Suhjektsrela-
tivität der inhaltlichen Gegenstandsbestimmungen im Sinne einer
Gebundenheit an die konkreten Erkenntnisdispositionen des realen

Subjekts. Diese «Abhängigkeit» ist aber ihrerseits nur auf Grund
des eben erörterten transzendentalen Verhältnisses überhaupt
möglich. Sie ist also sekundär. Gerade darum aber ist sie auch einer
Korrektur in Richtung auf das Ziel einer erstrebten Allgemeingültigkeit

fähig. Diese Korrektur geschieht dialektisch — als

Uberwindung der Widersprüche — wie jede Fortentwicklung einer
zunächst volläufigen Sicht zu einer real standhaltenden. Aber auch
diese letzte ist und bleibt, trotz ihrer Sachlichkeit bzw. ineins mit
derselben, — wie im übrigen der ganze Prozeß — subjekthaft im
übergreifenden, das heißt tranzendentalen Sinn.

So vorbereitet, wenden wir uns jetzt wieder zu unserem eigenen
Problem. Da der Vorbegriff, der als Grundentwurf die Seinsweise

einer Sache vorgibt, schon im ersten Bestimmungsansatz derselben
wirksam ist und in bestimmtem Sinne über Schicksal und Fortgang
der weiteren Bestimmung derselben entscheidet, liegt offenbar
alles daran, zunächst und vor jedem weiteren Schritt den maßgeblichen

und zuständigen Vorbegriff sicherzustellen. Das ist eine

17 Vgl. Husserls klare Formulierung in «Cartesianische Meditationen»,
S. 116, §41.

94



Aufgabe von eigentümlich doppeltem Chaiakter. Es gilt an den

Tag zu heben, was schon im unreflektierten Umgang mit den
Phänomenen und in der alltäglichen Rede an bedeutungsentscheidenden

Voraussetzungen «investiert» ist, und es gilt zugleich,
diesen Bestand kritisch auf seine innere Möglichkeit hin zu klären
und fortzugestalten. Eben dies muß nun auch in bezug auf
unseren Gegenstand stattfinden.

So wird zuerst in phänomenologischer Reduktion und kritischer
Besinnung ein Strukturbegriff gewonnen, der schon in der
Erfassung der Erscheinungen vorausgesetzt ist und gleichzeitig als

wesensmöglich gelten darf. Dieser Strukturbegriff muß sich sodann
in der Deutung der Tatsachen bewähren, welche ja den eigentlichen
Gegenstand der Untersuchung bilden. Die empirische Betrachtung
derselben als des positiven Materials und die Interpretation auf
der Grundlage des bereinigten Vorbegriffs und Grundentwurfs ist
alsdann die zweite Aufgabe.

Die Krönung der Erkenntnis aber läge erst in der ontologischen
Sicherstellung des Strukturbegriffs, der solcherweise zunächst vor-
ontologisch entworfen, dann kritisch bereinigt und nun empirisch
erhärtet und unter Umständen auch modifiziert wäre. Diese letzte
Sicherstellung bestände darin, daß ihm sein notwendiger Ort im
Gefüge der Bedingungen des Seins überhaupt zugesprochen werden

könnte. So wird die Erkenntnis, die im Vorbegriff entwickelt
wird und in der Auseinandersetzung mit den Tatsachen die

Bewährungsprobe findet, in einem abschließenden dritten Schritt
einer Rechtfertigung vor der Instanz der letzt-ontologischen
Möglichkeit unterworfen.

Der Gang der Untersuchung gliedert sich dementsprechend
in drei Hauptabschnitte, in deren Wechsel sich die Dialektik des

zugleich empirischen und metaphysischen fundamental verstehenden

Erkennens entfaltet. Der Weg geht so von einer vorontolo-
gisch metaphysischen Betrachtung zur empirisch psychologischen
und von da weiter (und zurück) zur fundamental-ontologischen.

Die drei Titel lauten:

I. Der Vorbegriff des Wollens und seine Klärung.
II. Die Analytik der Willenstatsachen.

III. Der ontologischc Begriffdes Wollens und seine Rechtfertigung.

95



Die Bedeutung und der Gehalt der so gegliederten Thematik
läßt sich vorgreifend wie folgt bestimmen:

Im ersten Abschnitt -wird es sich darum handeln, das besondere

Wesen, die spezifische Eigenart und Bewandtnis herauszustellen,
die immer schon gemeint und gesetzt ist, wo von Wollen gesprochen
wird und gesprochen werden kann. Es ist die zunächst unformu-
lierte Wesensmeinung, die jeweils im unmittelbaren Umgang mit
den Erscheinungen des voluntativen Lebens schon stillschweigend
vorausgesetzt und in Ansatz gebracht ist und die Bedeutung eines

allgemeinen Yorverständnisses hat. Dies muß herauspräpariert werden,

aber nicht nur schlicht hinnehmend, sondern sogleich kritisch
und bereinigend. Denn es ist nicht ein nur zufälliger Yorbegriff,
sondern der in sich mögliche herauszuarbeiten. Dieser ist dann eine

wichtige Grundlage in der Auseinandersetzung mit den
Phänomenen. Ich muß ja durch einen triftigen Vorbegriff überhaupt
instand gesetzt sein, die zugehörigen Phänomene zu erkennen und
sie in der sinngemäßen Bedeutung und Auffassung zu nehmen. Ich
darf nicht irgendwelche Phantasmagorien unterschieben, wo ich die
Phänomene des Wollens zu bestimmen habe. Diese Vorabklärung
ist zumal notwendig, um den vielerlei Aspektverschiebungen
vorzubeugen, die von sachfremdem Boden •— von erkenntnistheoretischen

Sondergesichtspunkten oder weltanschaulichen
Voreingenommenheiten aus — Zustandekommen, und in denen das

Wollen umgedeutet oder zuweilen gar überhaupt weginterpretiert
wird. Aber diese Vorabklärung ist ebenso notwendig, um den

Wollensbegriff umgekehrt auch gegen jene Aufblähung — und
zugleich Verschleißung — zu sichern, der er in einem spekulativen
kosmologischen Voluntarismus oder einem romantischen Panvita-
lismus ausgesetzt ist.

Nach alledem dürfte offenbar sein, daß der so herauszuklärende
kritische Vorbegriff des Wollens trotz seines transempirischen
Charakters nicht eine spekulative Konstruktion ist, nicht ein
Schema, in das die Phänomene wider ihren eigenen Sinn

hineingezwungen würden. Es handelt sich im Gegenteil um die Bestimmtheit,

unter deren Zeichen das Willenshafte bei der echten Begegnung

mit ihm je schon von Anfang an steht. Ihr innerster Kern ist
die Thematik der «Freiheit».

96



Der zweite Abschnitt, umfangreich im Rahmen der ganzen
Betrachtung, wird jenen Teil repräsentieren, der im engeren Sinn
als empirisch-psychologisch anzusprechen wäre. In ihm gelangen
die sogenannten realen Tatsachen zur Erörterimg. Die betreffenden

Analysen bieten mithin das «Realitätsfundament» im Aufhau
des ganzen Unternehmens. Dabeiwird sich ein unvoreingenommenes
Forschen die Erfahrungshorizonte und Quellen so weit offen halten
als immer möglich.

Es sind grundsätzlich zwei Quellen, mit denen zu rechnen ist:
Zunächst das Selbsterleben und seine phänomenologische Analyse.
Was wir bei Anlaß eigenen willensmäßigen Verhaltens in bezug auf
uns selber erleben, unsere Selbsterfahrung, stellt das erste Material
dar. An ihm zeigt sich vieles Wesenhafte in unmittelbarer Weise.
Anderes, was darin mitgegeben aber nicht unmittelbar und primär
bewußt ist, erschließt sich in einer expliziten systematischen Analyse

dieser Selbsterfahrung. Es sind jene Besonderheiten, die nur
auf Grund einer gezielten und geschulten Selbstheobachtung ans
Licht gehoben werden können, und jene strukturellen Zusammenhänge,

Bedingungen und Voraussetzungen, die selbst überhaupt
nicht mehr ursprünglich bewußt werden, auf die aber von den
realen Erlebnisphänomenen aus mit Bestimmtheit zurückgeschlossen

werden muß.

Die andere Quelle ist die Fremdbeobachtung, auch sie wieder

in einer unmittelbaren und einer mittelbaren Form. Die unmittelbare

ist die schlichte Beobachtung gegebenen fremden Verhaltens;
die mittelbare ist die gezielte, die das zu beobachtende Verhalten
erst provoziert, das heißt also das Experiment. Die Fremdbeobachtung

in der einen und andern Form entspricht — um die

trefflichen Begriffe Karl Bühlers heranzuziehen — dem Verhaltens-

und Leistungsaspekt in der Psychologie, die Analytik der

Selbsterfahrung dagegen dem Erlebnisaspekt. In der vom
Verhaltensaspekt geleiteten Psychologie wird das Seelische betrachtet
unter dem Gesichtspunkt von Situation und Reaktion, von
Bedingtheit durch die Umweltgegebenheit und von Anpassung oder

leistungsmäßiger Einordnung in diese. In der vom Erlebnisaspekt
bestimmten Psychologie dagegen erscheint es unter demjenigen
seiner eigenen Innenwirklichkeit als Erleben selbst.

7 97



Die vorher angedeutete Zuordnung ist freilich nicht absolut.
Auch das Selbsterleben kann den Charakter einer Beobachtung
haben, die das Eigenseelische nur gleichsam äußerlich und also
als Verhalten betrachtet, ohne seinen inneren erlebnishaften Aufbau

unmittelbar zur Geltung zu bringen. Da wird dann auch in mir
das Wollen nur als Reaktionsgeschehen von bestimmter deskriptiver

Verlaufsgestalt und also gewissermaßen gegenständlich gesehen.

In dieser Form ist auch das Selbsterleben in gewissem Sinne

Fremdbeobachtung. Umgekehrt aber kann, was äußerlich als

Fremdbeobachtung erscheint, so geartet sein, daß dabei das

Selbstzeugnis der fremden Individuen (der Versuchspersonen iin
Experiment) verwertet wird, so daß sich die Fremdbeobachtung also
insoweit mit Selbstbeobachtung und Erlebnispsychologie deckt.

Wo die Fremdbeobachtung reine Fremdbeobachtung ist, das

heißt also verhaltenspsychologische Registrierung seelischer

«Vorgänge» in gegenständlicher Betrachtung, da erschließt sie selber
nicht die Wirklichkeit des Seelischen in seiner Unmittelbarkeit.
Da bedarf sie zu ihrer Ergänzung erst noch der ausdrücklich
aufschließenden Deutung. Diese aber bringt dann nicht einfach an
den Tag, was schon, obzwar unausgegliedert, in den Phänomenen
selber erlebt und gegeben ist, sondern wird ihnen erst unterstellt.
Daraus ergibt sich ein Vorbehalt gegen diese zweite Quelle.
Zwischen ihr und der ersten, der Selbsterfahrung, besteht ein
Rangunterschied bezüglich ihrer Nähe zu der Wirklichkeit des

Erlebens, in der dieses sich als es selber in seiner Wesentlichkeit zeigt.
Auch das Wollen zeigt sich bei diesem äußern Zugang und in
diesem gegenständlichen Aspekt nur uneigentlich, nur in seinen

Resultanten, in seinen Ausdrucksformen und Niederschlägen und
erscheint dann bloß als ein Verhaltens- und Reaktionsgeschehen
von deskriptiv besonderer Verlaufsgestalt. Wirkliche Beiträge zur
Erkenntnis seines selbsteigenen Wesens können aus der
Fremdbeobachtung also nur indirekt, nur auf dem Wege einer
vermittelnden Deutung gewonnen werden. Diese aber stellt ihrerseits
wiederum auf jenes Wesenswissen ab, das als solches nur in der

Selbsterfahrung zustandekommt und Gestalt gewinnt.
Sind in diesem Sinne gegen die Fremdbeobachtung schon generell

Vorbehalte zu machen, so erheben sich solche Vorbehalte erst
recht und im besonderen gegen die experimentelle Willensforschung.

98



Das klassische Willensexperiment (N. Ach18) arbeitet mit Instruktionen

im Sinn von Aufgabestellungen an die Versuchspersonen.
Dabei werden aber gerade die entscheidenden Momente des Wollens:

die Spontaneität bzw. Selbstursprünglichkeit, die Ausrichtung

auf Ziele, die es selbst erst überhaupt als Ziele erbbckt und
ergreift und die Motivation, zum vornherein aufgehoben bzw. sie

werden dem «Wollenden» selbst zum voraus abgenommen. Darum
kann das Experiment bestenfalls über beiläufige Eigentümlichkeiten

des Wollensvollzugs oder sogar nur über solche der Wollens-

verwirklichung (Willenshandlung) Aufschluß geben, nie aber über
einen originären Willensakt in eigenster Entstehung. Daran wird
nichts geändert, auch wenn man die Bedingungen im Experiment
variiert, sei es, daß man die Wahlmöghchkeiten vermehrt oder die
Situation so gestaltet, daß speziell die Entschlußfähigkeit geprüft
wird (Michotte-Prum, Barret, Lindworsky, Ehrismann, Rohracher).
Die im Experiment nicht zu vermeidende Tatsache einer Instruktion
reduziert den beobachtbaren Tatbestand stets unvermeidlich gerade
um das Wesentliche. Eben darum muß bei jeder experimentellen
Fragestellung zum voraus Klarheit darüber bestehen, was damit

18 Auf die Kritik der Achschen Experimentalforschung, die Selz seinerzeit in
sehr wirksamer Weise durchgeführt hatte (vgl. Die experimentelle Untersuchung
des Willensaktes, Zs. f. Psych. 57, 1911, S. 241—270), folgen Lindworsky und
Lewin mit neuen Untersuchungsweisen; aber der erstere so, daß er dabei nun
die Möglichkeit der experimentellen Analyse des Wollensaktes preisgibt und,

genau betrachtet, mit seiner noch von assoziationspsychologischen Denkmotiven
geleiteten Auffassung sogar im Grunde die Eigenständigkeit des Wollensvoll-

zuges wiederum leugnet; und der letztere so, daß er in einer Umbildung der

experimentellen Fragestellung zwar der Ursprünglichkeit des Wollens Rechnung

trägt, aber dabei dann gerade nicht Entstehung und Wesen des Aktes als

solchen, sondern nur Vorbedingungen desselben und Begleitumstände seiner

Verwirklichung prüft.
Grundsätzlich dieselben Feststellungen wie für diese ältere europäische

Willensforschung experimenteller Art gelten auch für die neuere amerikanische,
obwohl Fragestellung und Ausgangspunkt in ihr anders geartet sind. Zunächst hat
die angelsächsische «Testpsychologie», insbesondere die Faktorenanalyse, den
Willen wieder als experimentell aufweisbares Faktum eingesetzt. Auf dem
Gebiet von Charakter und Temperament wurden eine Anzahl letzter «Faktoren»
agnostiziert, worunter ein Faktor W, dessen Bedeutung man freilich zunächst

nur mit den populärpsychologischen Begriffen Selbstbeherrschung, Charakterfestigkeit,

Willenskraft umschreiben kann. Diese Bestimmung bleibt ihrerseits

99



eigentlich geprüft wird und was nicht. Das heißt aber, daß auch hier
schon ein Begriff vom Wollen im ganzen, seinem Aufbau, seiner

Gliederung, dem Insgesamt seiner zugehörigen Momente, vorausgeben

muß. So muß ein Vorwissen um das Wollen auch da zugrundeliegen,

wo doch vermeintlich nichts anderes als die reine Ausrichtung

auf Tatsachen stattfindet. Ein überzeugenderer Beweis
dafür, daß bei aller Erkenntnisbemühung um das Wollen vorab
ein geklärter Vorbegriff desselben notwendig ist, wird kaum
verlangt werden können.

Im ersten Abschnitt der Untersuchung wird dieser Vorbegriff
ausgeklärt, aber es fehlt ihm noch die empirische Bestätigung
und Sicherung. Im zweiten Abschnitt sprechen die Tatsachen ihr
Wort dazu. Im dritten Schritt endlich muß das so gewonnene
Resultat, der nun auch empirisch erhärtete Entwurf, auf seinen

gültigen Begriff gebracht werden. Denn weder mit der Ausformu-
herung und Bereinigung des vorontologischen Wissens, noch mit
der Exploration der Empirie, ist schon eine Theorie des Wollens im
eigentlichen Sinne erreicht. Was sich als Vorbegriff darstellt und
sich an den Tatsachen bewahrheitet, das muß schließlich einer Be¬

wissenschaftlich ungeklärt, und auch die Tatsache, daß diese «Willenskraft»
nur in der einseitigen Bedeutung von Festigkeit und Unheirrbarkeit in Haltung
und zielbewußtem Handeln, nicht aber auch in derjenigen von Bereitschaft zum
Entschluß und Schlagkräftigkeit der Entscheidung verwendet wird, vermag
diesem «Faktor» keine besondere Beglaubigung einzutragen. Wie fragwürdig
aber diese Entdeckung auch sein mag, so bezeugt sie doch, daß sich selbst die

positivistische Psychologie, die die eigenständige Funktion des Wollens lange
verneint oder nur als Eventual- oder Partialmoment innerhalb der Affektivität
zugestanden hatte, genötigt sieht, das Wollen wiederum «wissenschaftlich»
anzuerkennen. So vollzieht die Faktorenanalyse zum zweitenmal jene «Rettung»,
die schon die ältere kontinentale Experimentalpsychologie vollzogen hatte, als

nämlich durch die Untersuchungen Achs und Michottes, die den Wirkungsgrad
des Wollens am Widerstand von gesetzten Assoziationen messen wollten,
klargestellt wurde, daß der Wille dem bloßen Vorstellungsverlauf gegenüber eine

eigene «dynamische Grundkraft der seelischen Prozesse» sei (vgl. Lewin: Die
Entwicklung der exp. Willenspsych. u. d. Psychotherapie, 1929) — aber wie

dort, so ist auch hier mit der Auffindung des Faktors W als charakterlich
determinierender Faktor im Aufbau des Verhaltens noch keine eigentliche
psychologische Aussage über das Wollen im Sinne einer anthropologischen
Strukturpsychologie gemacht (vgl. P. Pichot : Les tests mentaux en psychiatrie, Paris
1949).

100



gründung aus letzten Wurzeln zugeführt werden. Dabei ist in Kauf
zu nehmen, daß dieses letzte Unterfangen scheitern oder wiederum,
wie schon die Auseinandersetzung mit den Tatsachen, zu notwendigen

Umschichtungen des zuvor erreichten Resultates führen
kann. Dies neue Ergebnis hätte aber sogleich seine Rückwirkung
auf die vorausgegangene Tatsachendeutung; und von der
solcherweise dann anders bestimmten Erscheinungsbasis des Wollens

aus müßte wiederum das Ganze neu durchgedacht werden.

Allein, das ist nichts anderes als der fundamentale Zirkel, der für
alle geisteswissenschaftliche Hermeneutik charakteristisch ist. In
der Tatsache dieses dialektischen Kreisens der Bestimmungen in
ihrer wechselseitigen Bedeutsamkeit füreinander kommt
überzeugend zum Ausdruck, wie unverbrüchlich eben die Erscheinung
und Bestimmtheit der Realität und die stiftende Funktion des

Erfassens ineinander verzahnt sind.
In unserem dritten Teil kommt das metaphysische Moment in

seiner vollen Aktualität zum Austrag. Wenn Sinn und Aufgabe
einer strukturanalytisch verstehenden Psychologie wirklich erfüllt
werden sollen, so ist es unvermeidlich, in die Schicht der letzten
Wurzeln vorzustoßen. «Der Psychologe kann und soll aus der

Ontologie denken und arbeiten19.» Zwar ist auch schon im bereinigten

Yorwissen — so sehr es zunächst nur «aufgerafft» sein mag —
die Seinsweise des willensmäßigen Lebens im Blick; und die

Tatsachenzergliederung stützt dann den möglichen Begriff
derselben mit der ganzen Beweiskraft der Erfahrung. Gleichwohl wird
doch erst dann das Wesen des Wollens vollgültig erfaßt, wenn es

gelingt, diese vorläufigen Ergebnisse ausdrücklich in einem letzten
Grund festzumachen, und das heißt, wenn dem Wollen sein Sinn
zubestimmt werden kann aus dem Wesen des menschlich-seelischen
Seins im ganzen. Es muß als eine besondere Ausdifferenzierung und

Möglichkeit desselben hervortreten, und es muß, auf eben diesem

Wege noch weiter zurückgreifend, als wohlbestimmte Möglichkeit
im Sein überhaupt dargestellt werden können. So allein wären auch
die konkreten Erscheinungen des Wollens erst wahrhaft auf ihr eigentliches

Sein und ihre innere Notwendigkeit hin verstanden. Aus
letzten Zusammenhängen des Daseins und des Seins überhaupt

19 J. J. Buytendijk, Eranosjahrbuch NIX, 1950.

101



wären die Bedingungen der Möglichkeit des Wollens beigestellt,
das heißt es wäre seine anthropologische und fundamental-onto-
logische Bedeutung und Bestimmung erfaßt. Es ist problematisch,
ob dies Ende je erreichbar ist. Aber das ändert nichts daran, daß
das Erkennen sich faktisch im Dienste dieser Idee bewegen muß,
weil es ohne diese Ausrichtung ziellos wäre und dann im Zufälligen

bliebe.

102


	Prolegomena zu einer Psychologie und Metaphysik des Wollens

