Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 11 (1951)

Artikel: Uber die Rolle der Philosophie im heutigen Geistesleben
Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883446

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber die Rolle
der Philosophie im heutigen Geistesleben

von Erich Brock

Es ist keine Einsicht von heute oder von gestern, daB} das schip-
ferische Geistesleben in eine tiefgreifende Krisis eingetreten ist.
Dal} es immer weniger wahrhaft schopferische Geister mehr gebe,
dieses Stichwort wird téglich von einem groferen Chor der Stim-
men aufgenommen. Und das gerade in dem Augenblick, wo wir
noch nie so sehr auf Lagebestimmung nach Sein und Sollen, auf
Erhellung und Fithrung durch den Geist angewiesen wiren. Vor
allem auch wiren wir angewiesen auf alles, was er als Ersatz fiir den
sich uns entziehenden, ja sich gegen uns wendenden Naturinstinkt
anzubieten hitte — sagen wir also: auf Vergegenwirtigung, ohne
die uns heute kein geistiges Ideal mehr méglich scheint. Horen wir
«Vergegenwirtigung», so denken wir natiirlich in erster Linie an
Kunst im weitesten Sinne, an alle Geistesgestaltung, welche im
sinnlichen Stoffe arbeitet und ihn jeweils auf sinnbildliche, doch
prisente Weise zu einem geistigen Ganzen rundet — das irgendwie
eben ein Symbol des Sinnganzen sein soll und darf, welches wir
hinter den einzelnen Welterscheinungen suchen und ahnen. Und
gerade bei der Kunst zeigt sich die angedeutete Lage noch beson-
ders zugespitzt. Wir haben hier die Moglichkeit, den Riickbildungs-
ablauf selbst einen Augenblick hinter seinen Anzeichen auftauchen
zu sehen: das Absterben des Stilinstinktes in der bildenden Kunst.
das in Europa, ja selbst in Ostasien gegen 1830 mit der Gewalt
eines Naturvorganges, mit der Gewalt des gleichzeitigen Absterbens
aller Individuen einer iitberziichteten Hunde- oder Rosenrasse auf-
trat. Ahnliche Vorginge sind zum Teil hinter seitherigen andern
bestiirzenden Verkiimmerungserscheinungen in den Kiinsten zu
vermuten.

Betrachten wir die Dinge jedoch minder irrational, so kénnen
wir sagen, daf} die zwei Grundvoraussetzungen der Kunst zu fehlen

26



beginnen. Kunst ist notwendig zweierlei: Sie ist in geistiger Hin-
sicht Form, und das heifit Ganzheit — in noch so lockerer, schwe-
bender Weise; aber ohne Form und Ganzheit in irgendeinem Sinn
kann von Kunst nicht die Rede sein. Wenn wir den zersprengten
Charakter der zeitgendssischen Kunst betrachten, so erkennen wir
uns darin selber wieder. Dieser Charakter ist also Wahrheit, aber
er ist nicht Gestaltung (aufler in seltener werdenden Grenzfillen,
wo die Darstellung jener Zersprengtheit selber noch das Gefiihl
einer groflen, in ihrer Verneinung verborgen anwesenden Ganzheit
uns aufndtigt). Wie kénnten wir auch Form und Ganzheit machen,
wenn wir selber weder das eine noch das andere in uns haben ? Man
kann die Menschen eine Weile tiduschen oder terrorisieren, die
Dinge aber nicht.

Das zweite unerlifBliche Kennzeichen der Kunst: Sie ist in sinn-
licher Hinsicht nicht Abstraktion, sondern Gegenwiirtigkeit. Gei-
stiges und Sinnliches, Ganzheit und Gegenwirtigkeit ergiinzen sich
da. Infolgedessen wird durch Verzicht auf Form keineswegs sinn-
liche Gegenwart gewonnen (umgekehrt natiirlich auch nicht). Die
Unsinnlichkeit, Unanschaulichkeit teilt die Kunst mit kennzeich-
nenden andern Geistesgestalten der Gegenwart. Die Sternkunde
lehrt uns, dal unser Weltall wie nach einer ungeheuren Explosion
mit rasender Geschwindigkeit auseinanderstiebt. Zuweilen macht
das heutige Geistesleben denselben Eindruck: Es entfernt sich
gleich einer Wolke von Sprengstiicken vom greifbaren Mittel-
punkt, von dem Menschen und dem Menschenmal}, mit groBer
Gewalt in alle Richtungen der Unanschaulichkeit, Unsinnlichkeit
und Abstraktion, hin zum gesuchten Ganzandern — nicht nur die
Kiinste, auch Theologie, Heilkunde, Physik, Mathematik, Alt-
philologie und manche andere Bezirke. Das mag bei der Wissen-
schaft mit sinnvollen Entwicklungen wenigstens in Zusammenhang
stehen — die Kunst jedenfalls wendet sich auf diese Weise letzt-
lich gegen die eigene unerldfliche Lebensbedingung. Diesen Schluf3
sieht sich heute besonders der Alternde nahegelegt. Er hat erlebt,
dafBl dem, der trotz Bemiithung von den groflen Namen vor 20 und
30 Jahren unergriffen blieb, eine diistere Zukunft als von der Ent-
wicklung Liigen gestrafter und iibergangener Reaktionir, Finster-
ling und SpieBbiirger geweissagt wurde. Es wurde ihm gesagt, das
Neue werde sich mit der Zeit zu der Leichtigkeit und Selbstver-

2]
-



stindlichkeit der groBlen Klassiker durchsetzen. Heute stellt er
fest, dafl diese Durchsetzung keineswegs erfolgt ist, und daB die
groBen Namen, welche ihm damals drohend aufgenétigt wurden,
grofBtenteils so verschwunden sind, daB3 die Zeit kaum noch ihre
Stiatte kennt. Er zieht vielleicht daraus den Schluf3 (und viele tun
das heute), dafl die Kunst als 6ffentliche, die Zeit giiltig gestaltende
Geisteserscheinung heute nicht wirklich und auch nicht méglich ist.

Vielleicht wird es moglich sein, betreffs der Kunst eine Weile
ohne neue Gestalten zu leben; aber gilt das auch fiir den welt-
anschaulichen Bereich ? Es scheinen sich fiir die Philosophie aus
dieser Lage bedrohliche Folgerungen zu ergeben. Tatsichlich sind
in ihr verwandte Ziige zur Lage der Kunst aufzuweisen — zum
Beispiel, wie in jeder Spitzeit, breites Epigonentum, falscher Pri-
mitivismus, barocke Verkiinstelung; drei Dinge, die ausgezeichnet
zusammengehen. Vor allem liegt die Verwandtschaft zur Kunst
heute in einer formalen Voraussetzung. Die Frage, ob ein groBles,
wesenhaftes philosophisches System, wie etwa das von Spinoza,
«wahr» oder «unwahr», «richtig» oder «falsch» ist, erscheint uns
tiglich gegenstandsloser. Beide Antworten, «wahr» oder «falsch»,
treffen fiir unser Empfinden iiberhaupt nicht, was hier sinnvoller-
weise gefragt werden kann. Es ist genau so sinnlos, zu sagen, Spi-
nozas Weltbild sei eine Abbildung des einzig wirklichen Sachver-
halts, wie auch, dieses Weltbild gehe an diesem Sachverhalt durch-
aus vorbei. Was sich uns an die Stelle solcher Betrachtungsweise
setzt, ist die Anschauung, alle groflen gestaltungsmichtigen Sy-
steme seien in dem Sinne wahr, daf} sie einer Seite der Wirklichkeit
entsprechen, und das objektive Verhiltnis dieser verschiedenen
Seiten zueinander lasse sich nicht im Sinne einer zweidimensiona-
len, undialektischen Logik festlegen. Die Anschauung ist, dal} diese
Systeme sich auf wenige Grundtypen bringen lassen, welche den
dialektischen Urpositionen zugeordnet sind, und dal} diese Typen
schon zu Beginn der menschlichen Geistesgeschichte keimhafter
oder klarer vorhanden sind und durch die Entwicklung nicht fun-
damental vermehrt werden kénnen.

Damit erhebt sich die Frage: Ist Philosophie iiberhaupt eine
gegenstandsgebundene Wissenschaft oder nicht vielmehr nur mehr
oder minder freie Gestaltung des menschlichen Weltergreifens, ja
der menschlichen Temperamente, die zwar wohl eine gewisse Ge-

28



genstandsbindung hat, aber ihre Richtigkeit und Wahrheit nur
nach innen, im Sinne der Stilreinheit, findet und als Auseinander-
setzung zwischen den Philosophien nur eine Stilkunde hexrvortrei-
ben kann ? Unter dem Aufprall dieser Frage scheidet sich die Phi-
losophie immer mehr in zwei feindliche Lager: eine Form, welche
entschlossen die neue Einordnung der Philosophie nahe der Kunst
ergreift und vor Lebensnihe und Existentialitit in Gefahr gerit,
in expressionistischen Schwulst, in ein Urgewiithl mythischer
Sprachwurzeln abzugleiten; und eine andere, die das fortgeworfene
Banner der Wissenschaftlichkeit wiederaufnimmt und sidubert —
so sehr aber siubert, dall nur der Fahnenstock ubrigbleibt, alles
Bewegte und Lebendige aber ausgetrieben wird und fiir die an-
gestrebte Exaktheit nur Aussagen von grofler Schlichtheit und
Ertragsarmut ibrigbleiben. Es ist vielleicht ein Glick fir die
Philosophie, daf} sie heute von auflen her sehr bedeutsame Hinweise
auf ihre wahre Rolle erhiilt, und sie wird gut tun, diese Zeichen
ernst zu nehmen. Wenn die Philosophie nicht zur Wissenschaft,
zur echten, fruchtbaren Wissenschaft hinitber will, so kommt die
Wissenschaft mit Sack und Pack zur Philosophie heriiber und
bittet, an ihrer Problematik teilzuhaben. Die mathematische Phy-
sik, bis vor kurzem noch Zitadelle und strahlendes Vorbild der
Wissenschaftlichkeit fiir alle Philosophen, erklirt, auch bei ihr sei
es nun aus mit dem blofl immanenten Denken, mit dem mechani-
schen Beweisen und dem Beweisen des Mechanischen ; auch sie sehe
sich in Gefahr, in eine Stilkunde abzugleiten, und ersuche um milde
Gaben von dem UberfluB der exakten philosophischen Erkenntnis-
theorie. Leider erweist sich bei niherem Zusehen dieser Uberfluf3
als gar nicht vorhanden, und so sieht sich die Physik genétigt,
einstweilen beherzt sich ihre wissenschaftlichen Grundlagen selber
zu zimmern — mindestens am praktischen Ertrag gemessen mit
gar nicht iiblem Erfolg. Aber wenn diese Ergebnisse selbstver-
stindlich nur positivistisch sein wollen und kénnen, so kann nicht
vergessen werden, dal} aller Positivismus nichts als ein metho-
disches Insichzuriickbiegen von konkreten Daten der Forschung
bedeutet, welches doch auf die Dauer von einem ein Absolutum
einbeziehenden Gesamtentwurf umgriffen und behutsam auf sich
ausgerichtet werden muf}. Diese Aufgabe nimmt der Philosophie
niemand und nichts ab, und selbstverstiindlich ist es keine blof}

29



technische, wissenschaftstheoretische Aufgabe, sondern nach dem
schonen Worte Harnacks wichst die Verantwortung im MaBe wie
die Relativitit wiichst, das heillt die Verankerung eines ungeheu-
ren, rein in sich selbst verflochtenen Gefiiges der Erfahrung kann
nur in einer groflen, kithnen und zugleich vor den Tatsachen de-
miitig durchgefithrten Grund-Setzung bestehen. Aber Kiihnheit
ist nicht Tollkithnheit, die immer unverantwortlich ist; und Grund-
setzung bedeutet nicht, grole, nach Leben riechende Worte ins
Leere hinhauen. Anderseits kann die Philosophie in solcher Lage
sich auch nicht mit der Rolle begniigen, auf welche besonders die
Angelsachsen sie fast von jeher haben beschrinken wollen. Die
Anhinger dieser Rolle sehen die philosophische Forschung als eine
Forschung im naturwissenschaftlichen Sinne, in welcher eine For-
schergruppe mit Bienenfleil methodisch ein Spezialproblem nach
dem andern in Angriff nimmt, es genau analysiert, den Begriffsrah-
men dafiir schafft, es l6st und beiseite legt, um zum nichsten iiber-
zugehen, so den unaufhaltsamen wissenschaftlichen Fortschritt ver-
wirklichend. Angesichts des ungeheuren Verbrauchs an einschiich-
ternden Kategorien und exakt klingenden Termini seitens der
zeitgenossischen Philosophie kann heute ein Geist, der sich leicht
imponieren lif3t, gut auf solche Ideen kommen. Aber wollte jemand
im Ernst sagen, wir seien heute niher bei einer aufschlieBungs- und
umfassungskriiftigen Weltformelals etwa die groffen vorsokratischen
Philosophen ? Das einzige, was wir ihnen gegeniiber gewonnen haben,
ist die Helle und Breite der dialektischen Uberschau iiber die mag-
lichen und wirklichen Systeme — welche uns wieder nahe zu der
«Stilkunde» zuriickfithrt. Aber so nahe diese Gefahr auch sein mag,
miissen wir uns doch zunichst klar machen, daf} ein Zuriickweichen
hinter den erreichten BewufBltseinsgrad nichts als Ressentiment
ergibt, und daB der Versuch, die groBBen, fruchtbar einseitigen phi-
losophischen Formungen der Vergangenheit nachzuahmen und
womdglich noch zu iiberbieten, bereits im Vorfeld, in der Bruta-
litit der bloBen AusschlieBlichkeit versackt und liegenbleibt. Mit
der Unbekiimmertheit des Wegschneidens ganzer Wirklichkeits-
bezirke ist noch nicht die Gewiihr gegeben, dal} die iibrighleibenden
in dem instindigen Lichte einer Urschau erstrahlen, wie etwa bei
Spinoza. Heute ist nur noch eine Philosophie méglich, welche die
Nachbarschaft zur Stilkunde nicht scheut; sie braucht sie aber auch

30



nicht zu scheuen, weil sie als Philosophie weil3, daf} das Verstandnis
der Denkstile in der Philosophie nur méglich ist, wenn die darin
gegebene Fraglichkeit, der darin Gestalt gewordene Losungswille
so weit im Ernst nacherlebt und vollzogen werden kann, um seinen
genauen Platz in einem dialektischen Gesamtsystem angewiesen
zu erhalten und auszufiilllen. Selbstverstindlich ist dieses System
in gewissem Mafle unendlich, und so ergibe sich fiir die gegenwiir-
tige Philosophie die titanische Aufgabe, ein schrankenlos gewor-
denes, nicht mehr zu bindigendes Bewufitsein durch alle Heils-
positionen der Zeiten und Rdume hindurchzutreiben und aus ihnen
eine allumfassende Einheit zu schweillen. Es wiire etwa das, was
Proklos sich auferlegt fand und in bewunderungswiirdiger Weise
durchgefiihrt hat; unsere Zeit ist ja der seinen verwandt genug.

Aber das Wort «Heil» macht uns da gleich bedenklich. «Heil»
steht doch mehr unter dem Zeichen des Wortes vom rechten Auge,
das, wenn es drgert, ausgerissen werden muf}, als unter dem eines
prokleischen Allumfassungsversuches. Vielleicht war es auch nicht
zuletzt darum, dal Hegel gegen diese zugemutete Heilsaufgabe
der Philosophie in der Vorrede zur «Phinomenologie» so leiden-
schaftlich zum Angriff vorging. Er verteidigt da sein Programm,
die «Philosophie zur Wissenschaft zu erheben», mit groBler Schiirfe
gegen die Romantiker, welche von der Philosophie die «Herstel-
lung der Substantialitit und Gediegenheit des Seins» verlangen,
die «Herstellung des Gefiihls des Wesens» — statt sich auf die Er-
langung des «Wissens dessen, was ist», zu beschrinken. Allerdings
wollen sie zu ihrem Ziel durch Philosophie gelangen, aber die Son-
derungen des Gedankens, der unterscheidenden Begriffe sollen nur
dienen, um diese Sonderungen eben wieder zusammenzuschiitten
und so zur Erbauung statt zur Einsicht zu gelangen. — Dal} Hegel
so schroff die beiden Wege gegeneinanderstellte, weist darauf hin,
daB er in dem Heilsweg eine Versuchung empfand —die weithin eine
spezifisch deutsche ist. Wo ihr unterlegen wird, da ist die Philo-
sophie vor dieselbe Frage gestellt wie heute die Kunst: vor den
kategorischen Imperativ der Vergegenwirtigung, des greifbaren
Gebens — und sie mufl davor heute ebenso versagen.

Also kommen wir zu der Philosophie der miiden Spitzeit, zum
Psychologismus und Historismus, zu der bloflen Erinnerung an
frither gelebtes Leben, zu der «Schidelstitte des Geistes», von

31



welcher Hegel mit grausamer Selbsterkenntnis redet ? Nicht not-
wendig. Philosophie hat es wesensgemifl mit dem Absoluten zu
tun. Um die Einzeldinge zu erkennen, dazu wird keine Philosophie
bendtigt. Wohl kann man etwa sagen, Philosophie habe es mit der
Summe des Relativen zu tun. Aber sobald diese Summe mehr sein
soll als ein blofles Aggregat, sobald dazu etwas an Struktur und
Hierarchie verlangt wird, so wird die Leitidee eines Ganzen notig.
Das Absolute ist wohl das Ganze, aber nicht allein das Ganze durch
die Zeit hin — so wie Hegel sagt: «Wesen ist, was gewesen ist» —
bis heute gewesen ist; woraus dann leicht wird: bis gestern gewesen
ist. Das Absolute ist immer zugleich gegenwiirtig, und das bedeutet,
dal} es immer wesentlich in eine unmittelbare Beziechung gezogen
werden muf3. Philosophie ist da und nur da unentbehrlich, wo
irgend diese Beziehung zum Absoluten aufleuchtet, sei es auch nur,
um verneint zu werden. In gewissem Sinne wiederum ist jede Be-
ziechung auf das Absolute seine Verneinung. Denn das Absolute ist
eben das Gegenteil des Relativen. Also kann die wahre Beziehung
auf das Absolute in ihrer Vollendung nur dessen Beziehung auf sich
selbst sein. Sobald aber iiberhaupt etwas anderes als das Absolute
in der Philosophie vorkommt, und nur so kann sie bewufte Philo-
sophie sein, so ist die Beziehung auf das Absolute in gewissem
Sinne doch eine Selbst-Beziehung — welche aber im Anlaufen die
Beziehung eines Selbst auf das Absolute ist. Denn nur dies ergibt
den wahren und iiberschreitbaren Gegensatz, ohne welchen das
Absolute nicht philosophisch ergriffen werden kann. Es ist also die
Idee einer Freiheit, sich auf das Absclute zu beziehen, fiir Philo-
sophie unerliBlich. Durch diese Freiheit erst wird die Moglichkeit,
Ja und Nein zu sagen, erreicht und ergriffen, und erst durch diese
Maéglichkeit kann Philosophie den Dingen und Gedanken ihre Steile
in einem umfassenden Gefiige zuweisen.

Die Freiheit setzt den Gedanken voraus, dafl der Mensch nicht
einfach an eine vorhandene, tote Dinglichkeit und Tatbestindlich-
keit gebunden ist, sondern daf3 er nach vorn zu, durch Selbstiiber-
schreitung, und nach hinten zu, durch Kraftaufnahme aus einem
Nichtvorhandenen, mehr ist, mehr sein kann als er selbst. Der rein
mechanische Materialismus ist hiergegen heute kaum noch eine
betrichtliche Gegeninstanz; eine desto betriichtlichere der Bio-
logismus. Wenn man alles Ja und Nein ganz der Freiheit beraubt

32



und aus biologischen Kraftmengen ableitet, die irgendwo im Un-
tergrunde des Menschen eben vorhanden sind, so ist das rein lo-
gisch unwiderleglich. Denn es wird einfach aus der Sachlage heraus-
geholt, was man zuvor, auf Grund eines vorgefafiten Dogmas, hin-
eingesteckt hat. Will man a priori schlieBen, jeder Kraftzuwachs
des Menschen sei nur Mobilmachung vorhandener Kraft, so ist das
unwiderleglich, um so mehr, als die relative Berechtigung dieses
Standpunktes gegeniiber allem reinen Rationalismus und Mora-
lismus ungeheuer ist. Trotzdem wird gerade am Lebendigen klar,
daf} in ihm eine echte Selbstiiberschreitung in der Richtung des
Geistes liegt — wie es auch zum Wesen des Subjekts gehort, sich
in echter Weise hin zum Objekte zu iiberschreiten; nur beide Male
ohne Verlassen des Fullpunktes. Beweisbar ist beides niemals dem,
der es nicht ausfithrt. Wenn ein starker Mensch seinen Lebens-
glauben nach auflen projiziert und hypostasiert als etwas unab-
hingig Wirkliches, so kénnen wir nicht streng theoretisch bewei-
sen, daf} dieses Hypostasierte dann objektiv wirklich da ist. Natiir-
lich kann der Mensch nicht gedeihen ohne den Glauben, daf} etwas
objektiv da ist; selbstverstindlich ist es wissenschaftlich einfacher
und iiberzeugender, grundsitzlich dem Geiste seine Selbstiiber-
schreitung zum Objekte hin zu glauben. Doch aber konnte ein
Geist von der Einstellung Nietzsches immer dagegen sagen, das
sei eine List des Lebens, welche uns zu glauben nétigte, wir seien
frei — ein Wahn, dem nichts Objektives entspreche. Der Beweis
fiir ein Sein ist wohl nur vom Praktischen her zu fithren: Der
Mensch kann seine Lebenspflicht nicht tun, ohne ernstlich zu glau-
ben, es sei eine objektive Entsprechung zu seinem Streben vor-
handen; und dann handelt es sich einfach darum, ob der Gedanke
einer Pflicht anerkannt wird, worin allerdings auch schon die Idee
einer freien Selbstiiberschreitung mitgesetzt ist.

Ist das aber schon mitgesetzt, so drehen wir uns im Kreise —
sind wir wieder zuriickgeworfen auf eine Art Immanenz und kom-
men nicht aus ihr heraus. Es ergibt das die Theorie einer blof} prak-
tischen Philosophie, die im Sinne eines reinen, frei schwebenden
Handelns das Absolute in sich hegt, so wie Fichte sie entworfen
hatte. Aber diese Philosophie in ihrer Seinslosigkeit ist praktisch
nur in der duflersten Not miglich; sie steht theoretisch auf einer
punktuellen Spitze, die schnell abbricht. Sie ist so wenig allein

(V]

33



haltbar wie eine Philosophie blofler Dinghaftigkeit. Die letztere
ergibt eine rein theoretische Betrachtung, welche als solche dem
nur objektiven, offenen, vorurteilslosen, ungesteuerten Denken
entspricht. Sie bietet sich wehrlos jedem Nein dar; und wenn man
den Dingen so die Ziigel ginzlich iiberwirft, so werfen sie sich tiber
die Objektivitit hinaus auf die Seite der Verneinung, die gefiihr-
liche Bundesgenossen in unserer Schwiche findet. Dieses Nein aber
zu ertragen, ohne zugrunde zu gehen, das ist unernst ; dazu mufl man
ein vollig vergegenstindlichter Mensch sein, der sein Ich sauber
aus der Affire herausgezogen hat — falls er iiberhaupt je desselben
ansichtig geworden ist. So tritt dieser Mensch nur mit einem karte-
sischen Bruchteil seines Handwerkzeuges an die Erkenntnisauf-
gabe heran. — Setzen wir aber im Sinne jener praktischen Einstel-
lung unser wirkliches, lebendes Ich ganz ein, so stehen wir sofort
unter dem kategorischen Imperativ der Bejahung, und wir erliegen
einem Erkenntnisideal von couéhafter Befehlshaberei, einem Me-
thodismus der Lebensférderung. Das verunmaiglicht jede Kritik;
es bleibt unbewihrt und macht schlieilich auch die Bejahung zu
einem leeren, der Wirklichkeitsbreite gegeniiber ohnmichtigen
Schall. Es ist dies das Scheitern der Vergegenwirtigung des Abso-
luten rein vom Willen her; wie die Beziechung auf das Absolute dort
im Theoretischen, rein vom Verstande her, durch Zergliederung,
gleichfalls scheitert.

Gibt es noch eine dritte Beziehung auf das Absolute als die nun
eigentlich philosophische ? Eine Einstellung, welche weder reine
Vergegenwiirtigung noch reine Zergliederung wire? Um diesen
Gegensatz zu vermeiden, miifite man ihn iiberbriicken, diejenige
Philosophie finden, die keins von beiden wire, und das, indem sie
beides wiire. Sowohl Erkennen wie Geben des Absoluten ist fiir die
Philosophie unméglich. Aber sie kann sich doch heute behaupten,
indem sie es so ins Spiel zieht, daf} sie es nennt. Nennen ist das be-
griffliche oder zeichenartige Antonen, welches hier Namhaftma-
chung eines Anspruches bedeutet, auch wenn der Mensch ihn nicht
erfiillen kann. Dies ist eine Haltung, die der Philosophie gestattet
und auferlegt ist, wiihrend sie der Kunst verboten bleibt. Nennen
ist niher zunichst Hinweisen, von fern her darauf zielen, einen
Ort konstruieren, an dem das Absolute, eingekreist, zu treffen sein
mulf}. Die Konstruktion des Ortes bedeutet, daB das Absolute nicht

34



gegeben, sondern als Zusammenneigen der begrifflichen Baulinien
gefolgert werden soll. Diese Begriffs-Dialektik ist aber auf rein po-
sitive Weise nicht zu leisten. Alle Formeln der alten oder heutigen
Scholastik, welcke von dem Einzelnen und Endlichen aus gerad-
linig das Ganze und Unendliche geben wollen, sind uns listig und
fruchtlos verbrauchend geworden. All der billige und mechanische
Betrieb des Absoluten seit Platon hat zum Ruin Europas viel bei-
getragen. Wenn wir aber das Absolute aus Negationen erbauen, so
erhalten wir das Nichts — wenn wir nicht zu den Nullen den Einser
hinzufiigen. Die Eins ist aber die Existenz. So daf} die Existenz
hier sozusagen analytisch zum Begriffe gehort, wenn anders das
Absolute Etwas und nicht das Nichts ist. Das ist der positive Sinn
des sogenannten ontologischen Beweises fir das Dasein Gottes. Er
schlieffit bekanntlich aus der Vollkommenheit Gottes auf seine
Wirklichkeit, welche die grofite Vollkommenheit sei — logisch naiv,
aber erkenntnistheoretisch tiefsinnig.

Solche begriffliche Seins-Bestimmung hat aber den Fehler, wel-
chen Kant wenigstens am ontologischen Beweis sah, nimlich, daf}
sie fiir die Tatsache, aber nicht fiir den Inhalt des absoluten Seins
etwas ergibt. Fir die klassische Mechanik, die Nachfolgerin der
Theologie, konnte Kant denselben Fehler noch nicht wahrnehmen.
Heute wissen wir aus der Mikrophysik, dafl wir in bezug auf das
kleinste Sein, das kleinste Teilchen wohl den Ort bestimmen kon-
nen, an dem es zu treffen sein muf}, im selben Augenblick aber seine
niheren Eigenschaften notwendig aus dem Gesicht verlieren; hal-
ten wir aber diese fest, so entfillt uns der Ort, an dem es mit Not-
wendigkeit in der Wirklichkeit vorzufinden sein mul}. So geht es
auch mit dem groBten Sein, welches der ontologische Beweis ins
Auge fafit. Wenn wir Gottes Wirklichkeit als an einem gewissen
Schnittpunkt der Begriffe behaftbar und anwesend beweisen, so
bleibt uns der nackte, eigenschaftslose Punkt dieser Wirklichkeit
in der Hand. Versenken wir uns aber erlebnismiBig in die Eigen-
schaften des absoluten Seins, so sind sie mit schneidender Willkiir
da oder nicht da, wie alles dem Erlebnis Unterliegende, aber ihre
Grindung in der Notwendigkeit der Existenz, unsere Fihigkeit,
diese anzupeilen, verschwindet. So klafft am Rande iiberall unsere
Erkenntnis einer geioffneten Schere gleich auseinander, die wir
nicht zur eindeutigen SchlieBung bringen kiénnen. Aber unser Be-

35



griffl des Nennens hilft wenigstens, zu sorgen, dafl die Schere auf
die richtige Weise sich 6ffne, so dal ihre SchlieBung dadurch ins
Unendliche projiziert werden kann.

Im ontologischen Beweis liegt zweifellos eine gewisse Uberrum-
pelung der Wirklichkeit vom Begriffe her. Aber der andere Weg,
der frontal zudringende und die begriffliche Einkreisung zer-
reilende, liegt gleichfalls im Nennen mit darin. Nennen ist auch
Aufrufen. Aufruf aber dringt fernher an das Nichtbesessene, Nicht-
erkannte. Nennen heiflt auch eine einmalige Existenz beschwren,
wenn es mit rechter Instindigkeit geschieht; und dann bedeutet
Beschwiren Sichbemichtigen. Nennen ist ein Ansprechen, An-
rufen dessen, was Inhalt seines Namens ist. Dieses Nennen geht
auch symbolisch vor, indem es durch metaphorische Querverbin-
dung vergegenwiirtigt, um etwas Greifbares, Inhaltliches in die
Hand zu bekommen. Doch das eigentliche Zielen geht unbescha-
det davon von Mittelpunkt zu Mittelpunkt. Das absolute Sein wird
heute wieder als etwas Urhaftes, nicht Beziehungshaftes weithin
auf dem Punkte festzuhalten gesucht, wo die Vorsokratiker seiner
ansichtig wurden, vor seiner spiteren begrifflich-dialektischen Ent-
wicklung und Selbstverstindigung; und natiirlich muf hier auch
die Lehre jener Philosophen wieder auftauchen, dafl nur Gleiches
Gleiches erkennt. Gemeint ist irgendwie das Sein selbst, das sich
selber bei seinem eigenen Namen anruft, von Mitte zu Mitte. Es
ist eine Art kultische Wiederholung, durch welche es mittels des
Nennens auf beiden Seiten der angestrebten Verbindung zu sich
selbst kommt, auftaucht, sich in sich selbst einwiihlt, vertieft, sich
vom Namen her verwirklicht. Man sucht wegzukommen von aller
Diskursivitit der Sprache (man denke da an Kants Stil, der gerade-
zu eine Ausweidung alles einfach daseienden Gehaltes durch ein
System von Einschrinkungen und Abstandnahmen mit «Insofern»
und «In Ansehung von» ist). Das Abwesende soll durch Anrufung
anwesend werden ; eine querlaufende Verstindigung dariiber wird
weniger gesucht. Es handelt sich vielmehr um eine magische In-
haltlichkeit, welche ihre eigenen Gemeinschaften der Verstehenden
um sich schafft und also nicht die Ortsversicherung durch Dialek-
tik erfragt. Trotz unserer ungeminderten Scheu vor dem Anspruch
philosophischer Vergegenwiirtigung michten wir diese breite Be-
strebung der zeitgenossischen Philosophie als Moment nicht ent-

30



behren. Denn Philosophie ist eben doch unentrinnbar auch ein
Blendling aus Kunst und Einzelwissenschaft.

Wird aber das Nennen nur als theurgische Vergegenwirtigung
aufgefasst, so verschwindet das ablaufshafte, dialektische Moment
an dieser vollstindig — oder die Dialektik wird rein sprachlich —
und alles Ungegenwiirtige ist immer da. Der Wahnsinn ist desto
groflerer Tiefsinn, und es ist unméglich, irgendwo noch ins Leere
zu greifen — genau so wie die bis zum Unsinn, bis zum «Mathe-
matischen » rein logische Betrachtung nur noch ins Leere greifen
kann. Soll aber alles unverborgen sein, ist « Gott so offenbar wie
der Himmel » — so verliert die Philosophie nach hinten, was sie
nach vorne gewinnt. Es ist ungefihr so, wie die alten Agypter den
Tod nicht anerkannten und dadurch das ganze diesseitige Leben
von ithm verschlingen liessen. So verliert hier Philosophie jede Ge-
genstandsgebundenheit und damit jede Gegenstandsmichtigkeit.
Sie schwebt wie ein vieldeutig glitzernder Spinnweben inmitten
dunstiger Herbstluft, eine miihelose unendlichdimensionale Re-
gelmifigkeit ohne Ortsbestimmung im Leeren. Genau wie ein rei-
ches abstraktes Gemiilde, ein lineares Musikstiick unserer Zeit.
Indem alles sinnvoll wird, wird alles freie Sinngebung — und der
schiopferische Geist wird zu hoherem Kunstgewerbe.

Unter welchen Bedingungen kann nun Vergegenwiirtigung Mo-
ment der Philosophie sein — Bedingungen, die wiederum die Schere
ein wenig weiter zur SchlieBung hin bestimmen miissen ? Solche
Vergegenwiirtigung hat zunichst als tragendes Gerippe die eiserne
Konstruktion des ontologischen Beweises, wonach Existenz zum
Begriff des Absoluten gehért; und zweitens mull es sich um
eine Vergegenwiirtigung handeln, die mit einem verfiigharen Mittel
arbeitet, mit welchem sich die Kunst nicht begniigen kann. Kunst
ist unmdoglich ganz ohne Fiille, ganz ohne Besitz der Lebensfille —
wenn auch nicht, selbst Schépferkraft vorausgesetzt, allein da-
durch moglich. Aber Philosophie ist vorwiegend méglich durch
eine andere Art der Fiille, eine Prisenz, die dem Berufenen weithin
zur Verfiigung steht, weil er ihr zur gesicherten Verfiigung steht.
Es ist das, was der grofle Ramuz «souffrir avec plénitude» nennt.
Es bedarf keines Wortes, wie sehr diese Iille unserer Zeit, dem
Zeitalter der Konzentrationslager und der Atombombe, angemessen
ist — wie sehr sie dem, der sich davor nicht versteckt und damit

37



zu ihrer Verfiigung steht, selbst verfiighar ist. Es ist eine Fiille der
rein negativen Beziehung auf ein Sein, eine Fiille, die nichts zum
Besitz gibt, die aber das Zusammenneigen der Konstruktionslinien
auf das Absolute irgendwie dreidimensional macht, mit Tiefe ver-
sieht, mit Existenz und Durchschlagskraft ausstattet. Das Leiden
hat eine grofie Macht, zu vereindeutigen. Es kann dem auf die
Dauer qualvollen und hochgefihrlichen Spiel des Einerseits-Ander-
seits, das die Philosophie mit solchem Neid auf ihre Eltern, Einzel-
wissenschaft und Kunst, blicken 1i83t, eine starke Zielstrebigkeit
auf das FEine, Unzersetzte, Unzersetzbare hin einzichen, ohne doch
sich dem Austrag der Dialektik zu entziehen. Wir betrachten den
Grad des aufgenitigten Leidens aber auch als den unerliflichen
MaBstab fiir die Wesenhaftigkeit und Erlaubtheit der groBen or-
phischen Worte, mit denen die andere Richtung der zeitgenos-
sischen Philosophie arbeitet; ohne das wird sie ruchlos.

Wie dieses philosophische Erkenntnismittel, so ist ja auch der
ontologische Beweis an sich eine Erkenntnis durch das Ungleiche,
nidmlich des Absoluten durch das Relative, des Seins durch die
Entbehrung des Seins, ein Nennen durch die Verneinung hindurch.
welche der Urtypus der Relation ist. Vielleicht kommt dieser Be-
weis gerade da am reinsten heraus, wo die menschliche Existenz
auf ihre leere Form heruntergebracht ist, wie heute, und daher am
meisten auf den Begriff angewiesen ist. Denn dann wird klar, dal,
wenn der ontologische Beweis der Ort ist, wo sich Begriff und
Wirklichkeit verschranken, er natiirlich nicht nur von einer Seite
her zu lesen ist, sondern auch von rechts nach links. Er bedeutet
nicht nur Zugehérigkeit der Wirklichkeit zum Begriff, sondern
auch Zugehorigkeit des Begriffes zur Wirklichkeit, unmittelbare
Angewiesenheit des Begriffes auf das ernstlichste Sichselbst-
iiberschreiten. Philosophie ist immer dialektisch, aber sie ist
auch immer aufs Sein gerichtet. Sie setzt unenttiuschbar Leitern
an an das, wohin keine Leitern fithren; sie ist immer ein Zimmern
von Raumschiffen zur Fahrt nach den Sternen, immer ein Ringen
Jakobs mit dem Engel. Aber all das sind keine Vorhaben, die im
Schlafrock, am Kaminfeuer gelingen konnen wie der Zweifel von
Descartes. Sondern letztlich ist eben doch Wirklichkeit nur durch
Wirklichkeit zu erreichen. Und da wir nicht die selbsttiitig stré-
mende Fille gliicklicherer Zeiten besitzen, so kénnen wir nur mit

38



der Wirklichkeit zahlen, die im ernstgenommenen Begriffe liegt;
und was da ernst nimmt, ist das Ich. Wir miissen mit uns selbst
bezahlen, mit unserer eigenen Wirklichkeit; und wenn wir das
volle, nicht abstrahierte Ich, das wichtigste Werkzeug des Philo-
sophen, nicht mehr besitzen, so miissen wir uns selbst dadurch
wirklich machen, dal wir uns einsetzen und aussetzen, uns wagen,
uns dafir aufs Spiel setzen und einsetzen, dafl das Absolute da ist.
Wagnis bedeutet aber, dal der Weg aufhirt, dal eine Leere da ist,
dafl gesprungen werden muf}. Jedoch ist es von hochster Wichtig-
keit, dafl der Absprung von der Schanze richtig angesetzt werde,
dal} die Konstruktion dieses Stiitzpunktes seine Baulinien richtig
als Kriftespiel ins Leere auslaufen laft.

Diese Situation ist gespannt und gefihrlich. Es gibt keine Ferne,
aus der Philosophie nicht zu treffen sich anheischig machte, und
keine Nihe, aus der sie nicht noch einen Sprung iiber das Leere zu
tun hitte. Wer springen muf}, der kann fallen und zerschellen;
und ist das gnadenhafte Moment der freien Vergegenwiirti-
gung so weit auszuscheiden, dafl Fallen oder Anlangen nur vom
Verdienst der Bemiihung abhinge ? Was ist aber das fiir eine Wis-
senschaft, die jeden Tag durch faktisches Nicht-Anlangen wider-
legt werden kann — dadurch, dal der Unsinn im Schicksal die
Kraft der Selbstiiberschreitung zum Sein hin ibersteigt und den
Sieg behilt ? Denn unbegrenzt ist diese Kraft nicht; Philosophie
kann, wie jede Wissenschaft, nicht ohne Bestitigung durch die
Wirklichkeit bleiben. Es geht da also um Sein oder Nichtsein, und
dem ist abermals nichts abzuhandeln. Aber es gibt auch hier Mo-
mente, welche weiterweisen.

Weiterweisen! Mehr kann Philosophie nicht vermitteln. Sie ar-
beitet nicht zumittst mit dem Gefiihl in irgendeinem Sinne wie die
Kunst, sondern zumittst mit Denken, Glauben, Zweifeln, Wollen.
Das alles sind Verrichtungen, welchen die dullere, die «schlechte»
Unendlichkeit eingeboren ist, deren Benutzung fiir die Kunst
streng untersagt ist. Die Philosophie kann unendliche, unendlich
fortschreitende Kidmpfe und unendlich je einzuschaltende Frie-
densschliisse ihrer Prinzipien einfiithren. Und insbesondere kann
sie, mul} sie eine solche Auseinandersetzung gegenseitigen Bestrei-
tens und Sichforderns zwischen Theorie und Praxis, zwischen Den-
ken und Leben einsetzen, wobei bald das eine davon, bald das

39



andere vorstofit und das je andere nach sich zieht, ohne ihm seinen
Ertrag einfach in den Schof zu werfen — ohne daB sich dieser Gang
in Formeln bringen liefe. Nur so ist das Denken existentiell, das
Leben bewuB3t; nur so wird die Philosophie das, was sie sein muf3:
Weltweisheit, d. h. Weltdenken und Lebensbemeisterung. Es be-
darf keines Wortes, wie sehr Philosophie so unserer Zeit angemes-
sen sein kann, die auf allen Gebieten, seinsmiflig im negativen
Sinne, in die schlechte Unendlichkeit hinausrast — doch aber mit
einer Unerschrockenheit, die, zu sich selbst gefiihrt, zum Besseren
gelangen wird.

Damit beantwortet sich auch noch die Schluifrage: Wie kann
Philosophie, aus der heutigen Zeitlage so bestimmt, gerade junge
Leute gelehrt werden: aus einer Zeit der Bescheidung, der Ent-
kernung, der bloflen unendlichen Hoffnung und Bestrebung —
alles Dinge, die Junge nicht anerkennen und nicht anerkennen
diirfen ? Es schadet den Jungen nichts, mit Dingen ehrfiirchtig um-
zugehen, die sie weithin nur ehnen. Und schlieSlich ist Tapferkeit,
die Tugend der schlechten Unendlichkeit, doch die letzte Maglich-
keit unser aller. Gerade aber wer lebt, auf eine nach Pflicht und
Recht anspruchsvolle, ganze, das ganze Ich ins Spiel ziehende
Weise, der hat das Material dazu, durch Erkenntnis mittels des
Gleichen wie auch mittels des Ungleichen, nimlich durch die Ent-
tduschungen hindurch, an der es solchem Leben nicht fehlen kann,
der Philosophie immer niher zu kommen. Nur wer gar nicht leben
will, ist unbelehrbar. Wer das Pfund vergribt, hat keine Ver-
heiBung.

40



	Über die Rolle der Philosophie im heutigen Geistesleben

