
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 11 (1951)

Artikel: Über die Rolle der Philosophie im heutigen Geistesleben

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über die Rolle
der Philosophie im heutigen Geistesleben

von Erich Brock

Es ist keine Einsicht von heute oder von gestern, daß das
schöpferische Geistesleben in eine tiefgreifende Krisis eingetreten ist.
Daß es immer weniger wahrhaft schöpferische Geister mehr gebe,
dieses Stichwort wird täglich von einem größeren Chor der Stimmen

aufgenommen. Und das gerade in dem Augenblick, wo wir
noch nie so sehr auf Lagebestimmung nach Sein und Sollen, auf
Erhellung und Führung durch den Geist angewiesen wären. Vor
allem auch wären wir angewiesen auf alles, was er als Ersatz für den
sich uns entziehenden, ja sich gegen uns wendenden Naturinstinkt
anzubieten hätte — sagen wir also: auf Vergegenwärtigung, ohne
die uns heute kein geistiges Ideal mehr möglich scheint. Hören wir
«Vergegenwärtigung», so denken wir natürlich in erster Linie an
Kunst im weitesten Sinne, an alle Geistesgestaltung, welche im
sinnlichen Stoffe arbeitet und ihn jeweils auf sinnbildliche, doch

präsente Weise zu einem geistigen Ganzen rundet — das irgendwie
eben ein Symbol des Sinnganzen sein soll und darf, welches wir
hinter den einzelnen Welterscheinungen suchen und ahnen. Und
gerade bei der Kunst zeigt sich die angedeutete Lage noch besonders

zugespitzt. Wir haben hier die Möglichkeit, den Rückbildungsablauf

selbst einen Augenblick hinter seinen Anzeichen auftauchen
zu sehen: das Absterben des Stilinstinktes in der bildenden Kunst,
das in Europa, ja selbst in Ostasien gegen 1830 mit der Gewalt
eines Naturvorganges, mit der Gewalt des gleichzeitigen Absterbens
aller Individuen einer überzüchteten Hunde- oder Rosenrasse
auftrat. Ähnliche Vorgänge sind zum Teil hinter seitherigen andern
bestürzenden Verkümmerungserscheinungen in den Künsten zu
vermuten.

Betrachten wir die Dinge jedoch minder irrational, so können
wir sagen, daß die zwei Grundvoraussetzungen der Kunst zu fehlen

26



beginnen. Kunst ist notwendig zweierlei: Sie ist in geistiger
Hinsicht Form, und das beißt Ganzheit — in noch so lockerer,
schwebender Weise; aber ohne Form und Ganzheit in irgendeinem Sinn
kann von Kunst nicht die Rede sein. Wenn wir den zersprengten
Charakter der zeitgenössischen Kunst betrachten, so erkennen wir
uns darin selber wieder. Dieser Charakter ist also Wahrheit, aber

er ist nicht Gestaltung (außer in seltener werdenden Grenzfällen,
wo die Darstellung jener Zersprengtheit seiher noch das Gefühl
einer großen, in ihrer Verneinung verborgen anwesenden Ganzheit
uns aufnötigt). Wie könnten wir auch Form und Ganzheit machen,

wenn wir selber weder das eine noch das andere in uns haben Man
kann die Menschen eine Weile täuschen oder terrorisieren, die

Dinge aber nicht.
Das zweite unerläßliche Kennzeichen der Kunst : Sie ist in

sinnlicher Hinsicht nicht Abstraktion, sondern Gegenwärtigkeit.
Geistiges und Sinnliches, Ganzheit und Gegenwärtigkeit ergänzen sich
da. Infolgedessen wird durch Verzicht auf Form keineswegs sinnliche

Gegenwart gewonnen (umgekehrt natürlich auch nicht). Die
Unsinnlichkeit, Unanschaulichkeit teilt die Kunst mit kennzeichnenden

andern Geistesgestalten der Gegenwart. Die Sternkunde
lehrt uns, daß unser Weltall wie nach einer ungeheuren Explosion
mit rasender Geschwindigkeit auseinanderstiebt. Zuweilen macht
das heutige Geistesleben denselben Eindruck: Es entfernt sich

gleich einer Wolke von Sprengstücken vom greifbaren Mittelpunkt,

von dem Menschen und dem Menschenmaß, mit großer
Gewalt in alle Richtungen der Unanschaulichkeit, Unsinnlichkeit
und Abstraktion, hin zum gesuchten Ganzandern — nicht nur die

Künste, auch Theologie, Heilkunde, Physik, Mathematik,
Altphilologie und manche andere Bezirke. Das mag bei der Wissenschaft

mit sinnvollen Entwicklungen wenigstens in Zusammenhang
stehen — die Kunst jedenfalls wendet sich auf diese Weise letztlich

gegen die eigene unerläßliche Lebensbedingung. Diesen Schluß
sieht sich heute besonders der Alternde nahegelegt. Er hat erlebt,
daß dem, der trotz Bemühung von den großen Namen vor 20 und
30 Jahren unergriffen blieb, eine düstere Zukunft als von der
Entwicklung Lügen gestrafter und übergangener Reaktionär, Finsterling

und Spießbürger geweissagt wurde. Es wurde ihm gesagt, das

Neue werde sich mit der Zeit zu der Leichtigkeit und Selbstver-

27



ständlic.hkeit der großen Klassiker durchsetzen. Heute stellt er
fest, daß diese Durchsetzung keineswegs erfolgt ist, und daß die

großen Namen, welche ihm damals drohend aufgenötigt wurden,
größtenteils so verschwunden sind, daß die Zeit kaum noch ihre
Stätte kennt. Er zieht vielleicht daraus den Schluß (und viele tun
das heute), daß die Kunst als öffentliche, die Zeit gültig gestaltende
Geisteserscheinung heute nicht wirklich und auch nicht möglich ist.

Vielleicht wird es möglich sein, betreffs der Kunst eine Weile
ohne neue Gestalten zu leben; aber gilt das auch für den
weltanschaulichen Bereich? Es scheinen sich für die Philosophie aus
dieser Lage bedrohliche Folgerungen zu ergeben. Tatsächlich sind
in ihr verwandte Züge zur Lage der Kunst aufzuweisen — zum
Beispiel, wie in jeder Spätzeit, breites Epigonentum, falscher
Primitivismus, barocke Verkünstelung; drei Dinge, die ausgezeichnet
zusammengehen. Vor allem liegt die Verwandtschaft zur Kunst
heute in einer formalen Voraussetzung. Die Frage, ob ein großes,
wesenhaftes philosophisches System, wie etwa das von Spinoza,
«wahr» oder «unwahr», «richtig» oder «falsch» ist, erscheint uns
täglich gegenstandsloser. Beide Antworten, «wahr» oder «falsch»,
treffen für unser Empfinden überhaupt nicht, was hier sinnvollerweise

gefragt werden kann. Es ist genau so sinnlos, zu sagen,
Spinozas Weltbild sei eine Abbildung des einzig wirklichen Sachverhalts,

wie auch, dieses Weltbild gehe an diesem Sachverhalt durchaus

vorbei. Was sich uns an die Stelle solcher Betrachtungsweise
setzt, ist die Anschauung, alle großen gestaltungsmächtigen
Systeme seien in dem Sinne wahr, daß sie einer Seite der Wirklichkeit
entsprechen, und das objektive Verhältnis dieser verschiedenen
Seiten zueinander lasse sich nicht im Sinne einer zweidimensionalen,

undialektischen Logik festlegen. Die Anschauung ist, daß diese

Systeme sich auf wenige Grundtypen bringen lassen, welche den
dialektischen Urpositionen zugeordnet sind, und daß diese Typen
schon zu Beginn der menschlichen Geistesgeschichte keimhafter
oder klarer vorhanden sind und durch die Entwicklung nicht
fundamental vermehrt werden können.

Damit erhebt sich die Frage: Ist Philosophie überhaupt eine

gegenstandsgebundene Wissenschaft oder nicht vielmehr nur mehr
oder minder freie Gestaltung des menschlichen Weltergreifens, ja
der menschlichen Temperamente, die zwar wohl eine gewisse Ge-

28



genstandsbindung hat, aber ihre Richtigkeit und Wahrheit nur
nach innen, im Sinne der Stilreinheit, findet und als Auseinandersetzung

zwischen den Philosophien nur eine Stilkunde hervortreiben

kann Unter dem Aufprall dieser Frage scheidet sich die

Philosophie immer mehr in zwei feindliche Lager: eine Form, welche
entschlossen die neue Einordnung der Philosophie nahe der Kunst
ergreift und vor Lebensnähe und Existentialität in Gefahr gerät,
in expressionistischen Schwulst, in ein Urgewühl mythischer
Sprachwurzeln abzugleiten; und eine andere, die das fortgeworfene
Banner der Wissenschaftlichkeit wiederaufnimmt und säubert —
so sehr aber säubert, daß nur der Fahnenstock übrigbleibt, alles

Bewegte und Lebendige aber ausgetrieben wird und für die
angestrebte Exaktheit nur Aussagen von großer Schlichtheit und
Ertragsarmut übrigbleiben. Es ist vielleicht ein Glück für die

Philosophie, daß sie heute von außen her sehr bedeutsame Hinweise
auf ihre wahre Rolle erhält, und sie wird gut tun, diese Zeichen
ernst zu nehmen. Wenn die Philosophie nicht zur Wissenschaft,
zur echten, fruchtbaren Wissenschaft hinüber wiß, so kommt die
Wissenschaft mit Sack und Pack zur Philosophie herüber und
bittet, an ihrer Problematik teilzuhaben. Die mathematische Physik,

bis vor kurzem noch Zitadelle und strahlendes Vorbild der
Wissenschaftlichkeit für alle Philosophen, erklärt, auch bei ihr sei

es nun aus mit dem bloß immanenten Denken, mit dem mechanischen

Beweisen und dem Beweisen des Mechanischen ; auch sie sehe

sich in Gefahr, in eine Stilkunde abzugleiten, und ersuche um milde
Gaben von dem Überfluß der exakten philosophischen Erkenntnistheorie.

Leider erweist sich bei näherem Zusehen dieser Überfluß
als gar nicht vorhanden, und so sieht sich die Physik genötigt,
einstweilen beherzt sich ihre wissenschaftlichen Grundlagen selber

zu zimmern — mindestens am praktischen Ertrag gemessen mit
gar nicht üblem Erfolg. Aber wenn diese Ergebnisse selbstverständlich

nur positivistisch sein wollen und können, so kann nicht
vergessen werden, daß aller Positivismus nichts als ein
methodisches Insichzurückbiegen von konkreten Daten der Forschung
bedeutet, welches doch auf die Dauer von einem ein Absolutum
einbeziehenden Gesamtentwurf umgriffen und behutsam auf sich

ausgerichtet werden muß. Diese Aufgabe nimmt der Philosophie
niemand und nichts ab, und selbstverständlich ist es keine bloß

29



technische, wissenschaftstheoretische Aufgabe, sondern nach dem
schönen Worte Harnacks wächst die Verantwortung im Maße wie
die Relativität wächst, das heißt die Verankerung eines ungeheuren,

rein in sich selbst verflochtenen Gefüges der Erfahrung kann
nur in einer großen, kühnen und zugleich vor den Tatsachen
demütig durchgeführten Grund-Setzung bestehen. Aber Kühnheit
ist nicht Tollkühnheit, die immer unverantwortlich ist ; und
Grundsetzung bedeutet nicht, große, nach Leben riechende Worte ins
Leere hinhauen. Anderseits kann die Philosophie in solcher Lage
sich auch nicht mit der Rolle begnügen, auf welche besonders die

Angelsachsen sie fast von jeher haben beschränken wollen. Die
Anhänger dieser Rolle sehen die philosophische Forschung als eine

Forschung im naturwissenschaftlichen Sinne, in welcher eine
Forschergruppe mit Bienenfleiß methodisch ein Spezialproblem nach
dem andern in Angriff nimmt, es genau analysiert, den Begriffsrah-
men dafür schafft, es löst und beiseite legt, um zum nächsten
überzugehen, so den unaufhaltsamen wissenschaftlichen Fortschritt
verwirklichend. Angesichts des ungeheuren Verbrauchs an einschüchternden

Kategorien und exakt klingenden Termini seitens der

zeitgenössischen Philosophie kann heute ein Geist, der sich leicht
imponieren läßt, gut auf solche Ideen kommen. Aber wollte jemand
im Ernst sagen, wir seien heute näher bei einer aufschließungs- und
umfassungskräftigenWeltformelals etwa die großen vorsokratischen
Philosophen Das einzige, was wir ihnen gegenüber gewonnen haben,
ist die Helle und Breite der dialektischen Uberschau über die
möglichen und wirklichen Systeme — welche uns wieder nahe zu der
«Stilkunde» zurückführt. Aber so nahe diese Gefahr auch sein mag,
müssen wir uns doch zunächst klar machen, daß ein Zurückweichen
hinter den erreichten Bewußtseinsgrad nichts als Ressentiment

ergibt, und daß der Versuch, die großen, fruchtbar einseitigen
philosophischen Formungen der Vergangenheit nachzuahmen und
womöglich noch zu überbieten, bereits im Vorfeld, in der Brutalität

der bloßen Ausschließlichkeit versackt und liegenbleibt. Mit
der Unbekümmertheit des Wegschneidens ganzer Wirklichkeitsbezirke

ist noch nicht die Gewähr gegeben, daß die übrigbleibenden
in dem inständigen Lichte einer Urschau erstrahlen, wie etwa bei
Spinoza. Heute ist nur noch eine Philosophie möglich, welche die
Nachbarschaft zur Stilkunde nicht scheut; sie braucht sie aber auch

30



nicht zu scheuen, weil sie als Philosophie weiß, daß das Verständnis
der Denkstile in der Philosophie nur möglich ist, wenn die darin
gegebene Fraglichkeit, der darin Gestalt gewordene Lösungswille
so weit im Ernst nacherlebt und vollzogen werden kann, um seinen

genauen Platz in einem dialektischen Gesamtsystem angewiesen
zu erhalten und auszufüllen. Selbstverständlich ist dieses System
in gewissem Maße unendlich, und so ergäbe sich für die gegenwärtige

Philosophie die titanische Aufgabe, ein schrankenlos gewordenes,

nicht mehr zu bändigendes Bewußtsein durch alle
Heilspositionen der Zeiten und Räume hindurchzutreiben und aus ihnen
eine allumfassende Einheit zu schweißen. Es wäre etwa das, was
Proklos sich auferlegt fand und in bewunderungswürdiger Weise

durchgeführt hat; unsere Zeit ist ja der seinen verwandt genug.
Aber das Wort «Heil» macht uns da gleich bedenklich. «Heil»

steht doch mehr unter dem Zeichen des Wortes vom rechten Auge,
das, wenn es ärgert, ausgerissen werden muß, als unter dem eines

prokleischen Allumfassungsversuches. Vielleicht war es auch nicht
zuletzt darum, daß Hegel gegen diese zugemutete Heilsaufgabe
der Philosophie in der Vorrede zur «Phänomenologie» so
leidenschaftlich zum Angriff vorging. Er verteidigt da sein Programm,
die «Philosophie zur Wissenschaft zu erheben», mit großer Schärfe

gegen die Romantiker, welche von der Philosophie die «Herstellung

der Substantialität und Gediegenheit des Seins» verlangen,
die «Herstellung des Gefühls des Wesens» — statt sich auf die

Erlangung des «Wissens dessen, was ist», zu beschränken. Allerdings
wollen sie zu ihrem Ziel durch Philosophie gelangen, aber die

Sonderungen des Gedankens, der unterscheidenden Begriffe sollen nur
dienen, um diese Sonderungen eben wieder zusammenzuschütten
und so zur Erbauung statt zur Einsicht zu gelangen. — Daß Hegel
so schroff die beiden Wege gegeneinanderstellte, weist darauf hin,
daß er in dem Heilsweg eine Versuchung empfand—die weithin eine

spezifisch deutsche ist. Wo ihr unterlegen wird, da ist die
Philosophie vor dieselbe Frage gestellt wie heute die Kunst: vor den

kategorischen Imperativ der Vergegenwärtigung, des greifbaren
Gebens — und sie muß davor heute ebenso versagen.

Also kommen wir zu der Philosophie der müden Spätzeit, zum
Psychologismus und Historismus, zu der bloßen Erinnerung an
früher gelebtes Lehen, zu der «Schädelstätte des Geistes», von

31



welcher Hegel mit grausamer Selbsterkenntnis redet? Nicht
notwendig. Philosophie hat es wesensgemäß mit dem Absoluten zu
tun. Um die Einzeldinge zu erkennen, dazu wird keine Philosophie
benötigt. Wohl kann man etwa sagen, Philosophie habe es mit der
Summe des Relativen zu tun. Aber sobald diese Summe mehr sein

soll als ein bloßes Aggregat, sobald dazu etwas an Struktur und
Hierarchie verlangt wird, so wird die Leitidee eines Ganzen nötig.
Das Absolute ist wohl das Ganze, aber nicht allein das Ganze durch
die Zeit hin — so wie Hegel sagt: «Wesen ist, was gewesen ist» —
bis heute gewesen ist ; woraus dann leicht wird : bis gestern gewesen
ist. Das Absolute ist immer zugleich gegenwärtig, und das bedeutet,
daß es immer wesentlich in eine unmittelbare Beziehung gezogen
werden muß. Philosophie ist da und nur da unentbehrlich, wo
irgend diese Beziehung zum Absoluten aufleuchtet, sei es auch nur,
um verneint zu werden. In gewissem Sinne wiederum ist jede
Beziehung auf das Absolute seine Verneinung. Denn das Absolute ist
eben das Gegenteil des Relativen. Also kann die wahre Beziehung
auf das Absolute in ihrer Vollendung nur dessen Beziehung auf sich
selbst sein. Sobald aber überhaupt etwas anderes als das Absolute
in der Philosophie vorkommt, und nur so kann sie bewußte
Philosophie sein, so ist die Beziehung auf das Absolute in gewissem
Sinne doch eine Selbst-Beziehung — welche aber im Anlaufen die

Beziehung eines Selbst auf das Absolute ist. Denn nur dies ergibt
den wahren und überschreitbaren Gegensatz, ohne welchen das

Absolute nicht philosophisch ergriffen werden kann. Es ist also die
Idee einer Freiheit, sich auf das Absolute zu beziehen, für
Philosophie unerläßlich. Durch diese Freiheit erst wird die Möglichkeit,
Ja und Nein zu sagen, erreicht und ergriffen, und erst durch diese

Möglichkeit kann Philosophie den Dingen und Gedanken ihre Steile
in einem umfassenden Gefüge zuweisen.

Die Freiheit setzt den Gedanken voraus, daß der Mensch nicht
einfach an eine vorhandene, tote Dinglichkeit und Tatbeständlich-
keit gebunden ist, sondern daß er nach vorn zu, durch Selbstüberschreitung,

und nach hinten zu, durch Kraftaufnahme aus einem
Nichtvorhandenen, mehr ist, mehr sein kann als er selbst. Der rein
mechanische Materialismus ist hiergegen heute kaum noch eine
beträchtliche Gegeninstanz; eine desto beträchtlichere der
Biologismus. Wenn man alles Ja und Nein ganz der Freiheit beraubt

32



und aus biologischen Kraftmengen ableitet, die irgendwo im
Untergrunde des Menseben eben vorhanden sind, so ist das rein
logisch unwiderleglich. Denn es wird einfach aus der Sachlage herausgeholt,

was man zuvor, auf Grund eines vorgefaßten Dogmas,
hineingesteckt hat. Will man a priori schließen, jeder Kraftzuwachs
des Menschen sei nur Mobilmachung vorhandener Kraft, so ist das

unwiderleglich, um so mehr, als die relative Berechtigung dieses

Standpunktes gegenüber allem reinen Rationalismus und
Moralismus ungeheuer ist. Trotzdem wird gerade am Lebendigen klar,
daß in ihm eine echte Selbstüberschreitung in der Richtung des

Geistes liegt — wie es auch zum Wesen des Subjekts gehört, sich
in echter Weise hin zum Objekte zu überschreiten; nur beide Male
ohne Verlassen des Fußpunktes. Beweisbar ist beides niemals dem,
der es nicht ausführt. Wenn ein starker Mensch seinen
Lebensglauben nach außen projiziert und hypostasiert als etwas
unabhängig Wirkliches, so können wir nicht streng theoretisch beweisen,

daß dieses Hypostasierte dann objektiv wirklich da ist. Natürlich

kann der Mensch nicht gedeihen ohne den Glauben, daß etwas
objektiv da ist; selbstverständlich ist es wissenschaftlich einfacher
und überzeugender, grundsätzlich dem Geiste seine Selbstüberschreitung

zum Objekte hin zu glauben. Doch aber könnte ein
Geist von der Einstellung Nietzsches immer dagegen sagen, das

sei eine List des Lebens, welche uns zu glauben nötigte, wir seien

frei — ein Wahn, dem nichts Objektives entspreche. Der Beweis

für ein Sein ist wohl nur vom Praktischen her zu führen: Der
Mensch kann seine Lebenspflicht nicht tun, ohne ernstlich zu glauben,

es sei eine objektive Entsprechung zu seinem Streben
vorhanden; und dann handelt es sich einfach darum, ob der Gedanke
einer Pflicht anerkannt wird, worin allerdings auch schon die Idee
einer freien Selbstüberschreitung mitgesetzt ist.

Ist das aber schon mitgesetzt, so drehen wir uns im Kreise —
sind wir wieder zurückgeworfen auf eine Art Immanenz und kommen

nicht aus ihr heraus. Es ergibt das die Theorie einer bloß
praktischen Philosophie, die im Sinne eines reinen, frei schwebenden
Handelns das Absolute in sich hegt, so wie Fichte sie entworfen
hatte. Aber diese Philosophie in ihrer Seinslosigkeit ist praktisch
nur in der äußersten Not möglich; sie steht theoretisch auf einer

punktuellen Spitze, die schnell abbricht. Sie ist so wenig allein

3 33



haltbar wie eine Philosophie bloßer Dinghaftigkeit. Die letztere
ergibt eine rein theoretische Betrachtung, welche als solche dem

nur objektiven, offenen, vorurteilslosen, ungesteuerten Denken

entspricht. Sie bietet sich wehrlos jedem Nein dar; und wenn man
den Dingen so die Zügel gänzlich überwirft, so werfen sie sich über
die Objektivität hinaus auf die Seite der Verneinung, die gefährliche

Bundesgenossen in unserer Schwäche findet. Dieses Nein aber

zu ertragen, ohne zugrunde zu gehen, das ist unernst ; dazu muß man
ein völlig vergegenständlichter Mensch sein, der sein Ich sauber

aus der Affäre herausgezogen hat — falls er überhaupt je desselben

ansichtig geworden ist. So tritt dieser Mensch nur mit einem karte-
sischen Bruchteil seines Handwerkzeuges an die Erkenntnisaufgabe

heran. — Setzen wir aber im Sinne jener praktischen Einstellung

unser wirkliches, lebendes Ich ganz ein, so stehen wir sofort
unter dem kategorischen Imperativ der Bejahung, und wir erliegen
einem Erkenntnisideal von couéhafter Befehlshaberei, einem
Methodismus der Lebensförderung. Das verunmöglicht jede Kritik;
es bleibt unbewährt und macht schließlich auch die Bejahung zu
einem leeren, der Wirklichkeitsbreite gegenüber ohnmächtigen
Schall. Es ist dies das Scheitern der Vergegenwärtigung des Absoluten

rein vom Willen her ; wie die Beziehung auf das Absolute dort
im Theoretischen, rein vom Verstände her, durch Zergliederung,
gleichfalls scheitert.

Gibt es noch eine dritte Beziehung auf das Absolute als die nun
eigentlich philosophische Eine Einstellung, welche weder reine

Vergegenwärtigung noch reine Zergliederung wäre Um diesen

Gegensatz zu vermeiden, müßte man ihn überbrücken, diejenige
Philosophie finden, die keins von beiden wäre, und das, indem sie

beides wäre. Sowohl Erkennen wie Geben des Absoluten ist für die

Philosophie unmöglich. Aber sie kann sich doch heute behaupten,
indem sie es so ins Spiel zieht, daß sie es nennt. Nennen ist das

begriffliche oder zeichenartige Antönen, welches hier Namhaftma-
chung eines Anspruches bedeutet, auch wenn der Mensch ihn nicht
erfüllen kann. Dies ist eine Haltung, die der Philosophie gestattet
und auferlegt ist, während sie der Kunst verboten bleibt. Nennen
ist näher zunächst Hinweisen, von fern her darauf zielen, einen
Ort konstruieren, an dem das Absolute, eingekreist, zu treffen sein

muß. Die Konstruktion des Ortes bedeutet, daß das Absolute nicht

34



gegeben, sondern als Zusammenneigen der begrifflichen Baulinien
gefolgert werden soll. Diese Begriffs-Dialektik ist aber auf rein
positive Weise nicht zu leisten. Alle Formeln der alten oder heutigen
Scholastik, welche von dem Einzelnen und Endlichen aus geradlinig

das Ganze und Unendliche geben wollen, sind uns lästig und
fruchtlos verbrauchend geworden. All der billige und mechanische
Betrieb des Absoluten seit Piaton hat zum Ruin Europas viel
beigetragen. Wenn wir aber das Absolute aus Negationen erbauen, so

erhalten wir das Nichts — wenn wir nicht zu den Nullen den Einser
hinzufügen. Die Eins ist aber die Existenz. So daß die Existenz
hier sozusagen analytisch zum Begriffe gehört, wenn anders das

Absolute Etwas und nicht das Nichts ist. Das ist der positive Sinn
des sogenannten ontologischen Beweises für das Dasein Gottes. Er
schließt bekanntlich aus der Vollkommenheit Gottes auf seine

Wirklichkeit, welche die größte Vollkommenheit sei — logisch naiv,
aber erkenntnistheoretisch tiefsinnig.

Solche begriffliche Seins-Bestimmung hat aber den Fehler,
welchen Kant wenigstens am ontologischen Beweis sah, nämlich, daß
sie für die Tatsache, aber nicht für den Inhalt des absoluten Seins

etwas ergibt. Für die klassische Mechanik, die Nachfolgerin der
Theologie, konnte Kant denselben Fehler noch nicht wahrnehmen.
Heute wissen wir aus der Mikrophysik, daß wir in bezug auf das

kleinste Sein, das kleinste Teilchen wohl den Ort bestimmen können,

an dem es zu treffen sein muß, im selben Augenblick aber seine

näheren Eigenschaften notwendig aus dem Gesicht verlieren; halten

wir aber diese fest, so entfällt uns der Ort, an dem es mit
Notwendigkeit in der Wirklichkeit vorzufinden sein muß. So geht es

auch mit dem größten Sein, welches der ontologische Beweis ins
Auge faßt. Wenn wir Gottes Wirklichkeit als an einem gewissen

Schnittpunkt der Begriffe behaftbar und anwesend beweisen, so

bleibt uns der nackte, eigenschaftslose Punkt dieser Wirklichkeit
in der Hand. Versenken wir uns aber erlebnismäßig in die
Eigenschaften des absoluten Seins, so sind sie mit schneidender Willkür
da oder nicht da, wie alles dem Erlebnis Unterliegende, aber ihre
Gründung in der Notwendigkeit der Existenz, unsere Fähigkeit,
diese anzupeilen, verschwindet. So klafft am Rande überall unsere
Erkenntnis einer geöffneten Schere gleich auseinander, die wir
nicht zur eindeutigen Schließung bringen können. Aber unser Be-

35



griff des Nennens hilft wenigstens, zu sorgen, daß die Schere auf
die richtige Weise sich öffne, so daß ihre Schließung dadurch ins
Unendliche projiziert werden kann.

Im ontologischen Beweis liegt zweifellos eine gewisse Überrumpelung

der Wirklichkeit vom Begriffe her. Aber der andere Weg,
der frontal zudringende und die begriffliche Einkreisung
zerreißende, liegt gleichfalls im Nennen mit darin. Nennen ist auch
Aufrufen. Aufruf aber dringt fernher an das Nichtbesessene, Nicht -

erkannte. Nennen heißt auch eine einmalige Existenz beschwören,
wenn es mit rechter Inständigkeit geschieht; und dann bedeutet
Beschwören Sichbemächtigen. Nennen ist ein Ansprechen,
Anrufen dessen, was Inhalt seines Namens ist. Dieses Nennen geht
auch symbolisch vor, indem es durch metaphorische Querverbindung

vergegenwärtigt, um etwas Greifbares, Inhaltliches in die
Hand zu bekommen. Doch das eigentliche Zielen geht unbeschadet

davon von Mittelpunkt zu Mittelpunkt. Das absolute Sein wird
heute wieder als etwas Urhaftes, nicht Beziehungshaftes weithin
auf dem Punkte festzuhalten gesucht, wo die Yorsokratiker seiner

ansichtig wurden, vor seiner späteren begrifflich-dialektischen
Entwicklung und Selbstverständigung; und natürlich muß hier auch
die Lehre jener Philosophen wieder auftauchen, daß nur Gleiches
Gleiches erkennt. Gemeint ist irgendwie das Sein selbst, das sich
selber bei seinem eigenen Namen anruft, von Mitte zu Mitte. Es

ist eine Art kultische Wiederholung, durch welche es mittels des

Nennens auf beiden Seiten der angestrebten Verbindung zu sich

selbst kommt, auftaucht, sich in sich selbst einwühlt, vertieft, sich

vom Namen her verwirklicht. Man sucht wegzukommen von aller
Diskursivität der Sprache (man denke da an Kants Stil, der geradezu

eine Ausweidung alles einfach daseienden Gehaltes durch ein

System von Einschränkungen und Abstandnahmen mit «Insofern»
und «In Ansehung von» ist). Das Abwesende soll durch Anrufung
anwesend werden; eine querlaufende Verständigung darüber wird
weniger gesucht. Es handelt sich vielmehr um eine magische
Inhaltlichkeit, welche ihre eigenen Gemeinschaften der Verstehenden

um sich schafft und also nicht die Ortsversicherung durch Dialektik

erfragt. Trotz unserer ungeminderten Scheu vor dem Anspruch
philosophischer Vergegenwärtigung möchten wir diese breite
Bestrebung der zeitgenössischen Philosophie als Moment nicht ent-

36



behren. Denn Philosophie ist eben doch unentrinnbar auch ein

Blendling aus Kunst und Einzelwissenschaft.
Wird aber das Nennen nur als theurgische Vergegenwärtigung

aufgefasst, so verschwindet das ablaufshafte, dialektische Moment
an dieser vollständig — oder die Dialektik wird rein sprachlich —
und alles Ungegenw ärtige ist immer da. Der Wahnsinn ist desto

größerer Tiefsinn, und es ist unmöglich, irgendwo noch ins Leere

zu greifen — genau so wie die bis zum Unsinn, bis zum
«Mathematischen » rein logische Betrachtung nur noch ins Leere greifen
kann. Soll aber alles unverborgen sein, ist « Gott so offenbar wie
der Himmel » — so verliert die Philosophie nach hinten, was sie

nach vorne gewinnt. Es ist ungefähr so, wie die alten Ägypter den

Tod nicht anerkannten und dadurch das ganze diesseitige Leben

von ihm verschlingen liessen. So verliert hier Philosophie jede
Gegenstandsgebundenheit und damit jede Gegenstandsmächtigkeit.
Sie schwebt wie ein vieldeutig glitzernder Spinnweben inmitten
dunstiger Herbstluft, eine mühelose unendlichdimensionale
Regelmäßigkeit ohne Ortsbestimmung im Leeren. Genau wie ein
reiches abstraktes Gemälde, ein lineares Musikstück unserer Zeit.
Indem alles sinnvoll wird, wird alles freie Sinngebung — und der
schöpferische Geist wird zu höherem Kunstgewerbe.

Unter welchen Bedingungen kann nun Vergegenwärtigung
Moment der Philosophie sein— Bedingungen, die wiederum die Schere

ein wenig weiter zur Schließung hin bestimmen müssen Solche

Vergegenwärtigung hat zunächst als tragendes Gerippe die eiserne

Konstruktion des ontologischen Beweises, wonach Existenz zum
Begriff des Absoluten gehört ; und zweitens muß es sich um
eine Vergegenwärtigung handeln, die mit einem verfügbaren Mittel
arbeitet, mit welchem sich die Kunst nicht begnügen kann. Kunst
ist unmöglich ganz ohne Fülle, ganz ohne Besitz der Lebensfülle -—

wenn auch nicht, selbst Schöpferkraft vorausgesetzt, allein
dadurch möglich. Aber Philosophie ist vorwiegend möglich durch
eine andere Art der Fülle, eine Präsenz, die dem Berufenen weithin
zur Verfügung steht, weil er ihr zur gesicherten Verfügung steht.
Es ist das, was der große Ramuz «souffrir avec plénitude» nennt.
Es bedarf keines Wortes, wie sehr diese Fülle unserer Zeit, dem
Zeitalter der Konzentrationslager und der Atombombe, angemessen
ist — wie sehr sie dem, der sich davor nicht versteckt und damit

37



zu ihrer Verfügung stellt, selbst verfügbar ist. Es ist eine Fülle der
rein negativen Beziehung auf ein Sein, eine Fülle, die nichts zum
Besitz gibt, die aber das Zusammenneigen der Konstruktionslinien
auf das Absolute irgendwie dreidimensional macht, mit Tiefe
versieht, mit Existenz und Durchschlagskraft ausstattet. Das Leiden
hat eine große Macht, zu vereindeutigen. Es kann dem auf die
Dauer qualvollen und hochgefährlichen Spiel des Einerseits-Ander-
seits, das die Philosophie mit solchem Neid auf ihre Eltern,
Einzelwissenschaft und Kunst, blicken läßt, eine starke Zielstrebigkeit
auf das Eine, Unzersetzte, Unzersetzbare hin einziehen, ohne doch
sich dem Austrag der Dialektik zu entziehen. Wir betrachten den
Grad des aufgenötigten Leidens aber auch als den unerläßlichen
Maßstab für die Wesenhaftigkeit und Erlaubtheit der großen or-
phischen Worte, mit denen die andere Richtung der zeitgenössischen

Philosophie arbeitet; ohne das wird sie ruchlos.
Wie dieses philosophische Erkenntnismittel, so ist ja auch der

ontologische Beweis an sich eine Erkenntnis durch das Ungleiche,
nämlich des Absoluten durch das Relative, des Seins durch die

Entbehrung des Seins, ein Nennen durch die Verneinung hindurch,
welche der Urtypus der Relation ist. Vielleicht kommt dieser
Beweis gerade da am reinsten heraus, wo die menschliche Existenz
auf ihre leere Form heruntergebracht ist, wie heute, und daher am
meisten auf den Begriff angewiesen ist. Denn dann wird klar, daß,

wenn der ontologische Beweis der Ort ist, wo sich Begriff und
Wirklichkeit verschränken, er natürlich nicht nur von einer Seite

her zu lesen ist, sondern auch von rechts nach links. Er bedeutet
nicht nur Zugehörigkeit der Wirklichkeit zum Begriff, sondern
auch Zugehörigkeit des Begriffes zur Wirklichkeit, unmittelbare
Angewiesenheit des Begriffes auf das ernstlichste
Sichselbstüberschreiten. Philosophie ist immer dialektisch, aber sie ist
auch immer aufs Sein gerichtet. Sie setzt unenttäuschbar Leitern
an an das, wohin keine Leitern führen ; sie ist immer ein Zimmern
von Raumschiffen zur Fahrt nach den Sternen, immer ein Ringen
Jakobs mit dem Engel. Aber all das sind keine Vorhaben, die im
Schlafrock, am Kaminfeuer gelingen können wie der Zweifel von
Descartes. Sondern letztlich ist eben doch Wirklichkeit nur durch
Wirklichkeit zu erreichen. Und da wir nicht die selbsttätig
strömende Fülle glücklicherer Zeiten besitzen, so können wir nur mit

38



der Wirklichkeit zahlen, die im ernstgenommenen Begriffe hegt;
und was da ernst nimmt, ist das Ich. Wir müssen mit uns selbst

bezahlen, mit unserer eigenen Wirklichkeit; und wenn wir das

volle, nicht abstrahierte Ich, das wichtigste Werkzeug des

Philosophen, nicht mehr besitzen, so müssen wir uns selbst dadurch
wirklich machen, daß wir uns einsetzen und aussetzen, uns wagen,
uns dafür aufs Spiel setzen und einsetzen, daß das Absolute da ist.
Wagnis bedeutet aber, daß der Weg aufhört, daß eine Leere da ist,
daß gesprungen werden muß. Jedoch ist es von höchster Wichtigkeit,

daß der Absprung von der Schanze richtig angesetzt werde,
daß die Konstruktion dieses Stützpunktes seine Baulinien richtig
als Kräftespiel ins Leere auslaufen läßt.

Diese Situation ist gespannt und gefährhch. Es gibt keine Ferne,
aus der Philosophie nicht zu treffen sich anheischig machte, und
keine Nähe, aus der sie nicht noch einen Sprung über das Leere zu
tun hätte. Wer springen muß, der kann fallen und zerschellen;
und ist das gnadenhafte Moment der freien Vergegenwärtigung

so weit auszuscheiden, daß Fallen oder Anlangen nur vom
Verdienst der Bemühung abhinge Was ist aber das für eine
Wissenschaft, die jeden Tag durch faktisches Nicht-Anlangen widerlegt

werden kann — dadurch, daß der Unsinn im Schicksal die
Kraft der Selbstüberschreitung zum Sein hin übersteigt und den

Sieg behält Denn unbegrenzt ist diese Kraft nicht ; Philosophie
kann, wie jede Wissenschaft, nicht ohne Bestätigung durch die
Wirklichkeit bleiben. Es geht da also um Sein oder Nichtsein, und
dem ist abermals nichts abzuhandeln. Aber es gibt auch hier
Momente, welche weiterweisen.

Weiterweisen! Mehr kann Philosophie nicht vermitteln. Sie

arbeitet nicht zumittst mit dem Gefühl in irgendeinem Sinne wie die

Kunst, sondern zumittst mit Denken, Glauben, Zweifeln, Wollen.
Das alles sind Verrichtungen, welchen die äußere, die «schlechte»
Unendlichkeit eingeboren ist, deren Benutzung für die Kunst
streng untersagt ist. Die Philosophie kann unendliche, unendlich
fortschreitende Kämpfe und unendlich je einzuschaltende
Friedensschlüsse ihrer Prinzipien einführen. Und insbesondere kann
sie, muß sie eine solche Auseinandersetzung gegenseitigen Bestrei-
tens und Sichförderns zwischen Theorie und Praxis, zwischen Denken

und Leben einsetzen, wobei bald das eine davon, bald das

39



andere vorstößt und das je andere nach sich zieht, ohne ihm seinen

Ertrag einfach in den Schoß zu werfen — ohne daß sich dieser Gang
in Formeln bringen ließe. Nur so ist das Denken existentiell, das

Leben bewußt; nur so wird die Philosophie das, was sie sein muß:
Weltweisheit, d. h. Weltdenken und Lebensbemeisterung. Es
bedarf keines Wortes, wie sehr Philosophie so unserer Zeit angemessen

sein kann, die auf allen Gebieten, seinsmäßig im negativen
Sinne, in die schlechte Unendlichkeit hinausrast — doch aber mit
einer Unerschrockenheit, die, zu sich selbst geführt, zum Besseren

gelangen wird.
Damit beantwortet sich auch noch die Schlußfrage: Wie kann

Philosophie, aus der heutigen Zeitlage so bestimmt, gerade junge
Leute gelehrt werden: aus einer Zeit der Bescheidung, der
Entkernung, der bloßen unendlichen Hoffnung und Bestrebung —
alles Dinge, die Junge nicht anerkennen und nicht anerkennen
dürfen Es schadet den Jungen nichts, mit Dingen ehrfürchtig
umzugehen, die sie weithin nur ahnen. Und schließlich ist Tapferkeit,
die Tugend der schlechten Unendlichkeit, doch die letzte Möglichkeit

unser aller. Gerade aber wer lebt, auf eine nach Pflicht und
Recht anspruchsvolle, ganze, das ganze Ich ins Spiel ziehende
Weise, der hat das Material dazu, durch Erkenntnis mittels des

Gleichen wie auch mittels des Ungleichen, nämlich durch die

Enttäuschungen hindurch, an der es solchem Leben nicht fehlen kann,
der Philosophie immer näher zu kommen. Nur wer gar nicht leben

will, ist unbelehrbar. Wer das Pfund vergräbt, hat keine

Verheißung.

40


	Über die Rolle der Philosophie im heutigen Geistesleben

