
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 11 (1951)

Artikel: Pestalozzi und die Philosophie der Geschichte

Autor: Barth, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzi und die Philosophie der Geschichte*

von Heinrich Barth

Um die Mitte des 18. Jahrhunderts wurde die aufgeklärte Gesellschaft

Frankreichs durch die ersten Publikationen Rousseaus, seine

Antworten auf die Preisfragen der Akademie von Dijon — eine

literarische Sensation ungewöhnlicher Art —, in Erregung versetzt.
«Unsere Seelen sind in dem Maße verdorben worden, als unsere
Wissenschaften und Künste zur Vollkommenheit gediehen sind.»
So konnte man dort lesen. So weit sich das Licht der Künste und
Wissenschaften über unserem Horizont erhoben hat, ebenso weit
sei die Tugend entflohen. Mit diesem Angriff auf die Aufklärung
des Geistes, mit dein vorwurfsvollen Hinweis auf die «Ungleichheiten»

unter den Menschen, wie sie durch die rationale und rechtliche

Durchbildung menschlichen Zusammenlebens entstanden

waren, wurde das Problem der «Kultur» in den Blickpunkt des

Jahrhunderts gerückt. Das geistige, das soziale, das politische
Leben der Zeit begann sich selbst zur bedrängenden Frage zu
werden; in der Erschütterung des Selbstverständnisses der
Gesellschaft, im Aufweise der moralischen Haltlosigkeit ihrer Ordnungen,
in der Enthüllung der Gebrechlichkeit aller Geltungen und
Institutionen rüstete sich das Zeitalter zur großen Umwälzung. Und
indem Rousseau seine Gegenwart in der Perspektive einer dem

Niedergange verfallenen Menschheit erblickte, entwarf er ihr Bild
auf dem Hintergrunde eines ursprünglichen Standes des Menschen,
der hinter der verderbten Zivilisation weit zurückliegt, der sie

aber zugleich in seiner Menschlichkeit weit überholt.
Durch die Kulturkritik Rousseaus und ihr Zurückgreifen auf die

bessern Ursprünge der Menschheit wurde dem Zeitalter eine

Anregung gegeben, die sich in einzigartiger Weise auswirken sollte.

Verurteilung gegenwärtiger Entartung mit der Erinnerung an ein

* Vortrag, gehalten in der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu
Basel am 5. Februar 1951

7



goldenes Zeitalter kannten zwar auch andere Epochen. Eines
dürfte das ausgehende 18. Jahrhundert aber in dieser Hinsicht vor
andern Zeiten voraus haben: Daß ihr die fragwürdig gewordene
kulturelle Entfaltung eben in ihrem Kontraste zu einem
unverfälschten Urstande des Menschen zu einer weit ausblickenden

Besinnung auf das Ganze der Menschheitsgeschichte Anlaß gab.
Das Bewußtsein gegenwärtigen Verfalles bot dem Zeitalter nicht
nur einen Anstoß, den kulturell entwickelten, aber eben damit
höchst gefährdeten Menschen der Gegenwart mit dem unerwachten,
unverbildeten Urmenschen in Vergleich zu ziehen. Es sah sich
nicht nur aufgefordert, immer neu die Frage zu bewegen, wie sich

etwa der Stand der Zivilisation zu den verborgenen Anfängen einer

primitiven Menschlichkeit verhalten möchte. Über solche
Konfrontation hinaus wurde in ihm das Verlangen rege, im Hinblick
auf das Geschehen der menschlichen Geschichte, das von
unproblematischen Anfängen zu einem derart mehrdeutigen
kulturgeschichtlichen Verlaufe geführt hatte, zu einer tiefern Einsicht zu
gelangen. In der Besinnung auf den Weg der Menschheit, der vom
Dunkel des Urmenschen zum Lichte des Geistes und doch wiederum

in eine neue, von allerlei Wetterleuchten erhellte Finsternis
geführt hatte, erwuchs diesem Zeitalter die Neigung, über die
Geschichte philosophisch nachzudenken.

Wie kaum ein anderer Zeitgenosse hat sich Pestalozzi die Nachtseite

der öffentlichen und privaten Verhältnisse, die ihm in lebendiger

Erfahrung gegenwärtige Schadhaftigkeit des Volks- und
Staatslebens, zu Herzen gehen lassen. Und indem er vom Erleben
und Erleiden des vor seinen Augen sich ausbreitenden Niedergangs
aufgewühlt wurde, war er auf das Tiefste ergriffen von eben jener
retrospektiven Betrachtungsart, die in der geistigen Atmosphäre
der Zeit zu einer mächtigen Strömung geworden war. Von der

Erfahrung einer in sich gebrochenen, verschrobenen, unwahr
gewordenen Gegenwart schweifte sein Denken immer und immer
wieder zurück in die Zeiten der Väter, die noch eine gediegene

Standfestigkeit der sozialen und politischen Verhältnisse gekannt
hatten. Und dieses Denken Pestalozzis folgte dem großen Zuge der

Zeit, wenn es sich — in freilich unsichern Schritten — in die
Urzeiten zurücktastete, in denen der Mensch in animalischer
Unschuld aus den Urgründen der Natur hervorgegangen war. Zahl-

8



reiche Dokumente aus seiner frühern Lebenszeit bezeugen uns,
daß er in nie aussetzender grübelnder Nachforschung sich ständig
um das eine Problem der Entstehung der Kultur und der
gegenwärtigen Gesellschaft aus urmenschlicher Wildheit und Lebenskraft
bemühte. Solche Nachfrage nach der ursprünglichen Herkunft des

Menschengeschlechts, nach seinem Aufsteigen zu Humanität und
Gesittung, nach seiner Selbstentfremdung in der Kraftlosigkeit
verlogener, schemenhafter Zivilisation mochte für Andere die
Sache eines sentimentalen Gedankenspiels sein. Für Pestalozzi
bedeutete das Innewerden dieses dunkeln, geheimnisvollen
Prozesses, nach dem die Menschheit eben in ihrer Entfaltung sich

zerstörte, in ihrem Aufstieg dem Falle entgegentrieb, ein erschütterndes

Grunderlebnis, das seine Gedanken in ruhelose Bewegung
versetzte, — von der ihn umgebenden in sich zerfallenen Gesellschaft
zurück in die Vorgeschichte der alten Eidgenossenschaft und weiter
zu den Waldbewohnern; und dann folgten sie wiederum den Wegen
der Geschichte hin zur Gegenwart, in wachsamer Ausschau nach
den Anlässen und Gelegenheiten, bei denen die Keime der

Entartung in den Gang der Ereignisse eingeschlichen sein mochten.
Pestalozzis heiliger Eifer in der Ergründung dieses Rätsels der
Weltgeschichte, in der sich Güte und Bosheit, Unschuld und
Verderbnis des Menschen in eigenartigem Wechselspiel zu
durchdringen scheinen, fand endlich seine Entäußerung in dem
tiefsinnigen Werke «Meine Nachforschungen über den Gang der
Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechts» (1797). —
Herder nannte diese Schrift «die Geburt des deutschen
philosophischen Genius, der weder francisiret noch anglisiret» (Suphan.
Bd. XX. S. 295).

Die Gelehrten seiner Zeit, und insbesondere die Philosophen,
boten Pestalozzi mannigfache Angriffspunkte. «Ihre Thesen zu
behaupten, nicht ihre Wahrheit den Menschen mit Zuverlässigkeit
ans Herz zu bringen, das ist, was sie suchen» (an Fellenberg, 15.

XI. 1793). Er meinte «die ganze Philosophie der Staatskunst oder

wenigstens die wesentlichsten Gesichtspunkte derselben» den
Menschen näher ans Herz bringen zu können, «als es die kalte
Philosophie unserer Zeit nie wird tun können» (S. W. Bd. X. 422).
Doch bei allem Widerstreben gegen den selbstgefälligen
Intellektualismus eines volksfremden Gelehrtenstandes, bei aller Abwehr

9



eines in sich selbst schwingenden philosophischen Gedankens, der
sich für zu gut zu halten schien, um wirksam zu werden, war doch
Pestalozzi selbst in die Bahn einer Philosophie der Geschichte
getreten. Hatte er sich doch in der eben so sorgsamen wie mühseligen
Ausarbeitung seines Werkes zu einer bestimmten Sicht der
Geschichte durchgerungen. Er sah die Geschichte zwar mit den Augen
seines Zeitalters : Auch für ihn stand sie in dem eindrucksvollen
Aspekt einer Kulturgeschichte, in der nichts Geringeres als der
Sinn der menschlichen Existenz auf dem Spiele stand. Und er sah

sie doch wiederum so, wie sie kein Zeitgenosse gesehen hat. Daß
Pestalozzi dem Probleme der Geschichte nicht anders als in
schmerzlicher Ergriffenheit zu begegnen vermochte, — dies spricht
nicht gegen den tief philosophischen Charakter seines geschichtlichen

Bewußtseins.
Wir dürfen nicht übersehen, daß sich Pestalozzi in den Jahren

der Vorbereitung seines Werkes in der Literatur der Zeit vielseitig
umgesehen hat. Wenn er versäumt, in der Art der Gelehrten auf
die gelesenen Bücher ständig Bezug zu nehmen, dann kann doch
daran kein Zweifel bestehen, daß er den Zeitgeist auch aus der

Literatur reichlich in sich einströmen ließ. Seine Größe liegt in der

Art, in der er sich das Gemeingut des kulturgeschichtlichen Denkens

zu eigen machte.
Was den literarischen Horizont Pestalozzis angeht, so denken

wir zunächst unwillkürlich an das Werk des Freundes und Gönners
Isaak Iselin über «Die Geschichte der Menschheit». Dieses in
8 Büchern aufgebaute Werk ergeht sich in breiten Schilderungen
der urgeschichtlichen Verhältnisse, um erst im 6. Buche zu den

morgenländischen Reichen zu gelangen, von wo eine kurz
zusammenfassende Darstellung über Altertum und Mittelalter den

aufgeklärten Zeiten der Gegenwart entgegenführt. Diese Disposition
läßt erkennen, daß auch für Iselin die Entstehung der Kultur das

eine, große Problem der Geschichte bedeutet. Schon der ruhige
Fluß der kulturgeschichtlichen Erzählung, die in erfreulicher Weise

in die Zeiten einer hell gewordenen Vernunft ausmündet, läßt
freilich vermuten, daß diese Geschichtsbetrachtung zwar den großen
Gedanken der Zeit erfaßt hat, daß sie aber von dem Stachel des

Kulturproblems kaum in voller Schärfe getroffen worden ist. Mit
einer gewissen Gelassenheit kann Iselin «die allgemeinen Gründe

10



der Vorzüge beobachten, welche der gesittete Stand und die

bürgerliche Verfassung dem menschlichen Geschlechte gewähret,
und der Nachteile, welche sie demselben zugezogen haben»
(2. A. S. 11).

Mochte sich immerhin das Kulturproblem in einem
ausgeglichenen, gereiften Geiste als ein Gegenstand leidenschaftsloser,
vernünftiger Abwägung widerspiegeln, so konnte doch das aufgeklärte

Zeitalter seit Thomas Hobbes seiner unheimlichen Hintergründe

gewahr geworden sein. Angesichts des zuversichtlichen
Optimismus, in dem die auf dem Wege der Vernunft so weit
fortgeschrittene Zeit sich ihrer Errungenschaften freute, mußte der

englische Denker, der den Staat aus einem Urstande der Bestialität
hervorgehen heß, in peinlich störender Erinnerung stehen. Dieser
Urständ, in dem die ursprüngliche «Natur» des Menschen sichtbar

zu werden schien, konnte olfenbar auch als ein Bereich wilder
animalischer Chaotik verstanden werden.«Natur» bedeutete dann
die frei wütende Selbstsucht von Urmenschen, die im Kriege Aller
gegen Ahe ihre Lebenskraft austobten. Und der Staat, den man
als die triumphale Leistung eines zu Vernunft und Gesittung
gekommenen Menschentums anzusehen geneigt war, stellte sich doit
als eine bitter notwendige, primitive Institution dar, die dem
dringlichen Erfordernis begegnen mußte, die Selbstvernichtung der
Menschheit im Kampf ums Dasein zu verhüten.

Zu Anfang des 18. Jahrhunderts wurde das englische Publikum
in moralische Entrüstung versetzt durch Bernard de Mandeville's
«Bienenfabel». In einem Bienenstock seien durch göttlichen
Eingriff die Bienen mit einem Male gut, tugendhaft und ehrlich
gemacht worden. Die Folge sei eine allgemeine Erschlaffung des

Bienenvolkes gewesen, dem alle lebendigen Energien zu einer
emsigen Betätigung abhanden gekommen seien. — De Mandeville
stellt mit dieser Fabel das Kulturproblem, und dies, indem er nicht
die Ursprünge, sondern die gegenwärtige Zivilisation in ihrer ganzen

Fragwürdigkeit im Blickpunkte hat. Nach seiner eigenen
Erklärung will er mit der Fabel folgendes sagen: Ihr meine

Zeitgenossen seid in einer Illusion befangen, wenn ihr meint, die in allen
Künsten und Wissenschaften, in politischer und wirtschaftlicher
Prosperität florierende Gesellschaft der Gegenwart könne den
Reichtum ihres hoch entwickelten Lebens genießen, ohne gewisse

11



dunkle Schattenseiten mit in Kauf zu nehmen. Ihr irrt euch, wenn
ihr meint, kulturelle Entfaltung stehe im Einklang mit aller Güte
und Tugend und lasse sich sogar noch mit einem moralischen
Nimbus, auf den ja niemand gerne verzichtet, umkleiden. Alle
Zivilisation hat in der Selbstsucht der Menschen ihren Antrieb.
Nur um den Preis können die Segnungen der Kultur genossen werden,

daß der Selbstsucht Raum gegeben wird. Wer sich einer
blühenden Stadt wie London erfreuen will, muß sich den Lärm
und den Staub ihrer Straßen gefallen lassen.

Wenn die «Bienenfabel» de Mandeville's die gesellschaftliche
Lage wie mit einem grellen Schein in das Licht der Wahrheit rückte,
dann bedurfte Pestalozzi solcher Erleuchtung nicht. Derjenige
Sachverhalt, den die «Bienenfabel» enthüllte, war ihm in schmerzlicher

Lebenserfahrung zur Gewißheit geworden. Die Gesellschaft,
wie er sie erlebte, war durch und durch von selbstsüchtigen
Strebungen zersetzt, die nur mühsam von den sozialen Ordnungen
abgemildert und ausgeglichen werden konnten. — Indem Pestalozzi
aber um so eifriger der Entstehung dieser gegenwärtigen, so
gebrechlichen Kulturlage nachspürte, gelangte er zu dem ihm
eigentümlichen Begriffe des Geschehens, der im Mittelpunkte seiner

kulturgeschichtlichen Gedanken steht: Es ist dies «der Gang der
Natur». Was bedeutet dieser Begriff, von dem seine geschichtlichen,

seine sozialen und seine pädagogischen Vorstellungen
beherrscht werden Eines steht fest : Pestalozzi meint einen «Gang»,
in dem nicht die kosmische Natur außer uns, sondern der Mensch

in seiner «Natur» begriffen ist. Im «Gange der Natur» begreift
er den Menschen, wie er den Weg seiner Geschichte durchschreitet.
Und eben damit nimmt Pestalozzi Teil am Suchen seiner Zeit nach
dem Wesen geschichtlicher Bewegung und nach dem Gesetze, das

in dieser Bewegung walten möchte. — Die Eigenart seiner

Nachforschung kann uns durch einen Blick auf das geschichtsphilo-
sophische Denken seines Zeitalters lebendig werden.

Wie sollten wir m diesem Zusammenhange nicht des genialen
Entdeckers einer Philosophie der Geschichte, Giammbattista Vico*s

gedenken, der in seiner «scienza nuova» in gewaltigem Aufwand
spekulativer und wissenschaftlicher Bemühung der Geschichte ihre
verborgene Gesetzmäßigkeit zu entlocken wußte «Daher diese

Wissenschaft zu gleicher Zeit darstellen wird eine ewige ideale

12



Geschichte, nach welcher in der Zeit ablaufen die Geschichten aller
Völker, in ihren Ursprüngen, Fortschritten, ihrer Blüte, Verfall und
Ende. Ja wir getrauen uns, zu behaupten, daß insoweit, wer
dieser Wissenschaft nachdenkt, sich selbst diese ewige ideale
Geschichte erzählen könne. .» (Scienza nuova. Übersetzt von W. E.
Weher. S. 193). Vico entdeckt in der Geschichte ein beharrendes
ideales Prinzip, das sich in einer immer wiederkehrenden Folge der
Geschehnisse auswirkt: in derjenigen von Ursprung, Fortschritt,
Blüte und Verfall der geschichtlichen Bildungen. So gelangt er zu
seinem Grundgesetz der geschichtlichen Epochen. An Hand dieses

geschichtlichen Gesetzes hofft er, die Universalgeschichte neu
aufbauen zu können. — Uns ist hier wesentlich die Grundvoraussetzung,

auf der diese «neue Wissenschaft» von der Geschichte
beruht: Es gibt eine ideale Gesetzmäßigkeit, von der das geschichtliche

Geschehen beherrscht wird, ein überzeitliches Prinzip, das

doch in die Zeit der Geschichte hineinwirkt, um ihr seine Bindung
aufzuerlegen. Wer seiner inne wird, der hat gleichsam die Vernunft
der Geschichte begriffen.

Indem in den Westländern der erwachende Sinn für Geschichte

zu einer groß angelegten Historiographie führte, indem Montesquieu

den Staat geschichtlich betrachten lehrte und Voltaire in
seinem «Essai sur les mœurs et l'esprit des nations» die Geschichte

von ihren Ursprüngen an als Kultur- und Sittengeschichte
darstellte, als Geschichte, deren tiefes Problem die hellsichtigsten
Geister der Zeit bewegte, wurde die Aufklärung auf ein
philosophisches Begreifen des Ganges der Geschichte vorbereitet. Eben
bei Voltaire begegnet uns zum ersten Male als Titelbegriff «La
philosophie de l'histoire » — dort, wo er in der Darstellung der

Anfänge den Zugang zu seinem kulturgeschichtlichen Werke ge-
Avinnt. — In denselben Jahren wie Pestalozzi's «Nachforschungen»
erschien von Marie Jean Antoine Nicolas de Condorcet «Esquisse
d'un tableau historique des progrès de l'esprit humain». Diese

Zusammenfassung der Geschichte der Menschheit stellt sich ihrerseits
als ein Abriß der Kulturgeschichte dar. Sie gliedert sich in acht
Epochen, von denen die letzte die zukünftigen Fortschritte des

menschlichen Geistes zum Inhalte hat. So sehr ist dieser Autor des

zukünftigen Fortschrittes gewiß, daß er in die Geschichte des

Fortschrittes auch die Zukunft einbezieht. Für ihn bedeutet «Ge-

13



schichte» nichts Anderes als die Entwicklung der geistig-intellektuellen

Fähigkeiten des Menschen, sofern der Mensch in seiner

Kollektivität und in der Folge der Generationen gesehen wird.
Wenn bei Condorcet von einem philosophischen Prinzip der

Geschichte die Rede sein kann, dann besteht es in dem Gesetz des

intellektuellen Fortschreitens der Menschheit, — ein Gesetz, von
dessen unfehlbarer Wirksamkeit -wir uns aus der Geschichte

überzeugen können, und das uns überdies den Ausblick auf ein

unbegrenztes Fortschreiten der Menschheit in eine immer glücklichere
Zukunft erlaubt. Die sich so abrollende Geschichte ist im Wesentlichen

eine Geschichte der Wissenschaften; sie gewinnt aber durch
die fortschreitende Erfüllung politischer und sozialer Revolutions-
postulate eine gewisse moralische Verklärung. — Condorcet's ge-
schichtsphilosophische Zuversicht gründet sich auf die Überzeugung,

daß die allgemeinen Gesetze, die das Universum beherrschen,
notwendig und unverbrüchlich sind. Warum sollte dieses Prinzip
für die Entwicklung der menschlichen Fähigkeiten weniger Geltung
haben als wie für die übrige Natur Das Bild des Menschengeschlechts,

das mit festem Schritt auf der Straße der Wahrheit, der

Tugend und des Glückes schreitet, bietet dem Philosophen einen

Aspekt, der ihn über alles Böse hinwegtröstet. Ist denn übrigens
die Gewalt der Leidenschaften nicht oft die Wirkung von Gewohnheiten,

denen man sich durch falsche Berechnung überläßt —
Welch ein Kontrast zwischen dem ungebrochenen, fortschrittsgläubigen

Intellektualismus des Franzosen und der gleichzeitig von
Pestalozzi vollzogenen erschütternden Diagnose der Geschichte!

Philosophie der Geschichte konnte nicht dort zur Entfaltung
gelangen, wo der Menschheit ein geradliniges, fragloses Fortschreiten

auf dem Wege der verstandesmäßigen Erhellung zugeschrieben
wurde, wohl aber dort, wo das Hervorgehen aus den Ursprüngen
zu einem lebendig begriffenen Probleme der Humanität geworden
war. Darin erhebt sich Herder auch in seiner Periode des Sturmes
und Dranges weit über die Sentimentalität des Zeitalters, daß sich
seine poetische Schwärmerei nicht an bloßen Naturzuständen des

Menschen entzündet, sondern an der Vorstellung von urtümlichen
Lebensformen, die er in frei schaffender Intuition mit dem Bilde
einer reich gesegneten Humanität erfüllt, — mit der Vision eines

kraftvollen, seelisch und geistig tief gesättigten Menschentums,

14



das durch die Dichte und den Gehalt seines altvaterischen Lebens
die verblasene Verstandeskultur der Gegenwart in den Schatten
stellt. Solche gediegene Lebensform war in den Augen Herders die

Voraussetzung dafür, daß unter Menschen so etwas wie «Bildung»
entstehen konnte. «Scheint nicht selbst für das Maulwurfsauge
dieses lichtesten Jahrhunderts doch ein längeres Leben, eine stiller
und zusammenhangender würkende Natur, kurz eine Heldenzeit
des Patriarchenalters dazu zu gehören, die erste Formen des

Menschengeschlechts, welche es auch seyen den Stammvätern
aller Nachkommenschaft ein- und für die Ewigkeit anzubilden
Wir laufen jetzt nur vorüber, und durch die Welt her; Schatten auf
Erden!» (Suphan Bd. V. 478). «Gehörte nicht auch allein jenes
erste, stille, ewige Baum- und Patriarchenleben dazu, um die
Menschheit in ersten Neigungen, Sitten und Einrichtungen zu
wurzeln und zu gründen?» — Dem Menschen der Urzeit, wie ihn
Herder sieht, fehlen alle Züge frühmenschlicher Barbarei. Von dem

aufgeklärten Gegenwartsmenschen unterscheidet er sich nicht
etwa durch Unbildung, sondern durch eine Bildung, die im Innersten

seiner Existenz wurzelt und darum einer Spannung zwischen
der Humanität und ihren animalischen Gegenkräften enthoben
ist. «Was waren diese Neigungen Was sollten sie seyn Die
natürlichsten, stärksten, einfachsten! für alle Jahrhunderte der
Menschenbildung die ewige Grundlage: Weisheit statt Wissenschaft,
Gottesfurcht statt Weisheit, Eltern-Gattcn-Kindesliebe statt
Artigkeit und Ausschweifung, Ordnung des Lebens, Herrschaft und
Gottregentschaft eines Hauses, das Urbild aller bürgerlichen
Ordnung und Einrichtung — in diesem allen der einfachste Genuß der

Menschheit, aber zugleich der tiefste» (479)- Im Menschenbilde der

Urzeit, wie es Herder gegenwärtig ist, liegt die Erfüllung einer
tiefen Sehnsucht der Zeit: In ihm hat sich die Humanität zur
Natur zurückgefunden. «Welch ein erwählter Garten Gottes zur
Erziehung der ersten, zartesten Menschengewächse! Siehe diesen

Mann voll Kraft und Gefühl Gottes, aber so innig und rubig
fühlend, als hier der Saft im Baume treibt Unter diesem Himmel,
in diesem Elemente Lebenskraft, welche Gedankenform, welch ein
Herz muste sich bilden» (480/481) — Wenn Pestalozzi bei seinem
Rückblick in die Urgeschichte in Einem fasziniert und beängstigt
wird durch das veiwirrende Phänomen einer tierischen Unschuld

15



des Menschen, dann sind für Herder diese wilden Urgründe schonend

verhüllt von jenem lichtvollen Nimbus, der sich um
wohlgeborene und wohlgebildete Patriarchengestalten breitet.

Die Geschichte der Menschheit wird von «Vorsehung» geleitet.
In der Uberzeugung vom Walten der göttlichen Vorsehung
begegnen sich die freien und die frommen Denker der Zeit, wiewohl
dieser Vorsehungsglaube eigenartig berührt, wenn er sich durch
den Mund eines Voltaire ausspricht. In dem Hinweis auf die
Vorsehung findet die Aufklärung den Weg, ihrem Wissen um die
Grenzwahrheiten der geschichtlichen Erkenntnis Ausdruck zu
geben. Eine besondere, nicht unbedenkliche Tragweite gewinnt aber
dieser Glaube, wenn er Hand in Hand geht mit einem Wissen um
die Pläne der Vorsehung und einem Einblick in die Gesetze der

göttlichen Pragmatik. Jetzt weiß der Vorsehungsgläubige um das

Ziel der Menschheitsgeschichte, und um die Veranstaltungen, die
Gott getroffen hat, um dieses Ziel zu erreichen. Wenn aber die
Einsicht in die göttliche Planmäßigkeit Gesetz und Ordnung des

geschichtlichen Geschehens zu erblicken erlaubt, dann wird der

Vorsehungsglaube zur Philosophie der Geschichte. Denn er
enthüllt die gottgewollte Determination jenes Geschehens. — In
Lessings «Erziehung des Menschengeschlechts» steht die Geschichte
im Zeichen der Determination göttlicher Zielstrebigkeit, die auf
die vollkommene Vernunft der Menschen hinzielt. Lessing spricht
von dem «großen, langsamen Rad, welches das Geschlecht seiner
Vollkommenheit näher bringt» (§ 92). Dieses Bild erweckt die

unheimliche Vorstellung eines göttlich-menschlichen Automatismus,

dessen Zwangsläufigkeit die Menschheit zu ihrer geistigen
und sittlichen Vollendung führt. Dieses «große, langsame Rad»
wirft seinen Schatten auf die nun anbrechende Aera der deutschen

Geschichtsphilosophie.
Wir haben den frühern Herder zu Worte kommen lassen mit

seiner Schrift «Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung
der Menschheit». Ein Dezennium später erschienen die «Ideen zur
Philosophie der Geschichte der Menschheit». Dieses Werk
inauguriert die Entfaltung des deutschen Denkens zur Philosophie der
Geschichte. Herders «Ideen» haben für die kommende spekulative
Betrachtung der Geschichte darin prototypischen Charakter, daß
sie in einem ungeheuer reichhaltigen Panorama die Entwicklung

16



der Menschheit zur Humanität als großen und herrlichen Gegenstand

philosophischer und anthropologischer Kontemplation vor
Augen führen. Die leidenschaftlich bewegte Anteilnahme des jün-
gern Herder an der vollendeten Lebensform der Urväter, seine
strafende Zurechtweisung der verstandesklaren Zeitgenossen, ist
einer beschaulichen und besinnlichen Haltung gegenüber der
Geschichte gewichen. Sie geschieht unter Leitung einer Vorsehung,
die auf nichts anderes als die währende Steigerung der Humanität
bedacht sein konnte. Der Mensch ist ein Glied in der nie abbrechenden,

von unerschöpflichen Lebens- und Geisteskräften stets
erneuerten «Kette von Bildung», die in einem jeden ihrer Glieder

zu Humanität und Glückseligkeit bestimmt ist (XIII. 350). Der
Überblick über die unübersehbare Menge der Gestalten, in der die
Geschichte von den animalischen Anfängen bis zu den edelsten

Entfaltungen der Humanität ihren Weg durchschreitet, bietet ein
tief erfreuliches Bild, und dies um so mehr, als an dem fortwährenden,

glücklichen Fortgang der Menschheitsgeschichte ein Zweifel
nicht bestehen kann. So flimmert denn über Herders Betrachtung
der Geschichte in den «Ideen» ein gewisser Silberglanz von Euphorie.

Und ihre Zuversicht ist um so besser begründet, als der Gang der
Geschichte in den Händen einer weisen und gütigen Vorsehung
hegt, die nicht verfehlt hat und auch nie versäumen wird, der
Entfaltung der Humanität immer weitere Horizonte zu erschließen.
Diese Vorsehung begleitet die geschichtlichen Entwicklungen in
allen ihren Wendungen so getreu wie die Oberleitung einer
elektrischen Fahrgelegenheit den Schienenweg; nie wird der göttliche
Funke aufhören überzuspringen auf das Menschengeschlecht, um
immer neue Bildungskräfte zu erzeugen. — Mit einem zuversichtlichen

Ausblick bringt Herdei auch seine Rezension von Pestalozzi's

«Nachforschungen», — ein Dokument, das von Herders tiefer
Betroffenheit zeugt — zu ihrem Abschluß : «Trete nun ein Andrer
hinzu und zeige, was die wachsende Sittlichkeit einzelner Menschen
einzeln und fürs Ganze uns an frohen Aussichten gewähre: Wir
wollen ihn hören» (XX. 295).

Was Kant angeht, so beruht seine Philosophie der Geschichte
auf der eindeutigen Anerkennung einer Zielstrebigkeit des

geschichtlichen Geschehens, die in Einem von der Natur wie von der

Vorsehung getragen wird. Kant rechnet mit einem verborgenen

17



Plane der Natur, der die Menschheit zur Herstellung einer
vollkommenen Staatsverfassung führen wird; sie wird ihr die völlige
Entwicklung ihrer Anlagen gewähren. Die Voraussetzung solcher

Planmäßigkeit darf für Kant freilich nicht mehr als eine leitende
«Idee» der Geschichtsbetrachtung bedeuten. Und vor Allem ist er
weit davon entfernt, die Realisierung dieses Planes aus den

olfenkundigen Tatsachen der Geschichte einfach ablesen zu wollen.
Diese Tatsachen bewahren in seinen Augen ihren durchaus
paradoxen Aspekt. Die Absichten der in der Geschichte auftretenden
Menschen sind weithin völlig widersinnig. Die Menschheit verzehrt
ihre Kräfte in dem nie zum Austrage kommenden Widerstreite der
Menschen, der im Kriege seinen furchtbaren Höhepunkt erreicht.
Nur um den Preis kann der Glaube an eine sinnvoll waltende
Vorsehung bewahrt werden, daß jener manifeste Widersinn, der das
Bild der Geschichte beherrscht, ständig mit der Idee einer Sinn-
haftigkeit des Geschehens konfrontiert und — in Auflehnung gegen
den niederschmetternden Augenschein — auf seine verborgene
Sinnbeziehung befragt wird. Der Zweck der Vorsehung wird mit
Sicherheit erreicht, aber auf Umwegen, und nicht nach unsern
subjektiven Wünschen. Nur an Widerständen kann der Mensch
seine bildenden, aufbauenden Kräfte entfalten. Die gegenwärtige
Menschheit würde einen krieglosen Zustand nicht ertragen. Vorderhand

bleibt der Krieg ein unentbehrliches Mittel, die Kultur
weiterzubringen. Der Weg zur Eintracht der Menschen muß durch eine
schicksalshafte Zwietracht führen. Alles hängt davon ab, «was die
menschliche Natur in und mit uns tun wird, um uns in ein Gleis zu
nötigen, in welches wir uns von selbst nicht leicht fügen würden». —
Darin ist Kant gegenüber dem Optimismus der Aufklärung im
Vorsprung, daß er sich den Glauben an einen Sinn der Geschichte
einem ihm widerstrebenden Aspekte abringen muß, gerade wie die

Vorsehung in der Sicht Kants der menschlichen Selbstsucht die

Verwirklichung ihres Planes abringt.
Im Unterschied zu Kants kritisch-zurückhaltender

Geschichtsbetrachtung steht Fichtes Geschichtsphilosophie, wie sie in den

«Grundlagen des gegenwärtigen Zeitalters» niedergelegt ist, im
Banne eines rein spekulativen Prinzips, nach dessen innerer
Notwendigkeit eine Epoche der Geschichte aus der andern hervorgeht.
Hier ist der göttliche Weltplan zu einem metaphysischen Gesetz

18



der Geschichte geworden, sodaß es dem Philosophen möglich ist,
den Prozeß der Geschichte nicht nur zum Gegenstande seiner sublimen

Betrachtung zu machen, sondern ihn in seinem Verlaufe
spekulativ zu deduzieren. Der Weg der Geschichte führt nach
Fichte von einem Stande naturhafter Gebundenheit über die

Emanzipation des Menschen zu einer letzten Gebundenheit durch
Vernunft. Das «gegenwärtige Zeitalter» bedeutet den Tiefpunkt
der geschichtlichen Kurve, die nunmehr wiederum aufwärts
führen wird. — In seinem «System des transzendentalen
Idealismus» entwickelt auch Schelling eine Philosophie der Geschichte,
die er als ein Zusammenspiel der Momente der Gesetzmäßigkeit
und der Freiheit zu erkennen meint. Der bewußten Tätigkeit des

Menschen steht ein bewußtloses geschichtliches Geschehen gegenüber.

Dies sei die Notwendigkeit, die bald Schicksal, bald Vorsehung

genannt werde. Bewußte und bewußtlose Geschichte sind
aber eins in dem höhern, sie umfassenden Prinzipe der absoluten
Identität. So wird Schelling die Geschichte zu einer fortgehenden,
allmählich sich enthüllenden Offenbarung des Absoluten. — Ihre
Vollendung erreicht die Philosophie der Geschichte aber in Hegel,
dem das geschichtliche Geschehen die nach dem Prinzipe der
Dialektik sich vollziehende Selbsterschließung des absoluten Geistes
bedeutet. Damit feiert der geschichtsphilosophische Gedanke
seinen höchsten Triumph. In ihm ist nicht nur der Sinn der Geschichte

enthüllt, sondern auch das klar erkannte Gesetz ihrer Sinnentfaltung.

Die Geschichtsphilosophie des deutschen Idealismus dachte in
der Voraussetzung, daß die Geschichte auf Vernunft beruhe, — in
dem Sinne, daß ein göttlich-menschliches Prinzip des «Geistes» in
ihr seinen Sinn entfaltet. Es gab in dieser Zeit freilich einige abseits
stehende Denker — wie Joh. Georg Hamann und Friedrich Heinrich
Jacobi — die geltend machten, daß umgekehrt die Vernunft auf
Geschichte beruhe, indem ihnen an der Offenbarungsgeschichte
die Bedeutung des unwiederholbaren geschichtlichen Ereignisses
aufgegangen war. Doch wir wollen nun zu Pestalozzi zurückkehren,
der sich in seiner Stellung zur Geschichte von der philosophischen
Spekulation in einer ganz andern Weise abhebt.

Was bedeutet «der Gang der Natur in der Entwicklung des

Menschengeschlechts», wie ihn Pestalozzi denkt Er bedeutet —

19



wie wir schon betont haben — einen Gang des Menschen. Pestalozzi
kennt aber keine Gesetzmäßigkeit, kein Prinzip, keine Notwendigkeit,

die, über das Leben des einzelnen Menschen hinweg, der
Geschichte ihren Lauf vorschreiben würde. Jenes spekulative
Begreifen der Geschichte, das mit seinem Einblick in die Tiefen des

Geschehens zu erkennen meinte, wieso sich die menschbchen
Zustände und Ereignisse so und nicht anders folgen «mußten», ist
Pestalozzi fremd. Wohl weiß er um einen Zustand urmenschlicher
Tierheit, der von dem Stande der bürgerlichen Gesellschaft
abgelöst wurde ; und er hält Ausschau auf eine Sittlichkeit, in der das

Verderben des tierischen und des gesellschaftlichen Standes
überwunden worden ist. Auch bei ihm begegnet uns beiläufig der
Vergleich dieser drei Stufen der Menschlichkeit mit Kinderzeit,
Jünglingsjahren und Mannesalter (H. P. Schriften. Rotapfel-Ver-
lag V. S. 494). Dies bedeutet aber keine geschichtsphilosophische
Präformation des Geschehens, die ihm eine Notwendigkeit
auferlegen würde. — Wenn Pestalozzi vom «Gange der Natur» in den

geschichtbchen Entwicklungen redet, dann sucht er die einzelnen
Menschen in ihrer besondern Lebenslage in den Blick zu gewinnen
(vgl. S. W. I. 195). Und nun gibt es für ihn eine «richtige
Bewegung» des Menschen «in seinem Zentrum», in der auch ein «stiller
Fortschritt» beschlossen sei (I. 196); er spricht von einem
«Mittelpunkte», um den sich sein erstes Lebensinteresse drehe (IX. 446).
Die Kenntnis des Rechten, Wahren und Schönen müsse den
Erfordernissen dessen entsprechen, was das wahre Interesse eines jeden
ausmacht (IX. 447). — Pestalozzi sucht den Menschen dort zu
erkennen, wo er seines lebendigsten Anliegens inne wird. Sein

«Mittelpunkt» liegt eben in dem, woran er mit seinem besten
Interesse beteiligt ist. Wenn er je fortgeschritten ist und
fortschreiten wird, dann vollzieht sich dieser Fortschritt, diese

«Entwicklung» nicht in einem beliebigen Aufsteigen zu bessern
Möglichkeiten, sondern im Ausgehen von jenem Brennpunkte menschlicher

Existenz, der allein zum Ausgangsort für ein wirkliches Werden

des Menschen dienen kann. Dies heißt «Gang der Natur in der

Entwicklung des Menschengeschlechts»: Werden und Wachsen der
Menschen in dem, was den wesentlichen Belangen und dem tiefsten
Bedürfen ihres je besondern Lebensstandes angemessen ist. Dort,
wo die Menschen in der Mitte ihres geistig-seelischen Wesens

20



wachsen, sich bewegen, fortschreiten, ist für Pestalozzi wirkliche
Geschichte. In dem so verstandenen «Gange der Natur» liegt sein

geschichtsphilosophischer Grundgedanke.
Wenn die spekulative Geschichtsphilosophie im Sinne Hegels

von geistigen Entwicklungen zu reden weiß, die der Weltgeschichte
zugrunde liegen, dann fragen wir uns umsonst, wo wir denn eigentlich

den Schauplatz dieser hintergiündlichen Bewegung zu suchen
haben. Sofern wir uns durch jene geistvolle Spekulation nicht
beirren lassen, besteht für uns darüber völlige Klarheit, daß nur
die einzelnen Menschen als die Stätte geschichtlicher Bewegung
in Frage kommen können. Wohl ist die Geschichte von Gegensätzen
durchsetzt, die weit über den Lebenshorizont des Einzelnen hin-
ausgreifen, so etwa, wenn sich der animalische Lebensinstinkt gegen
die Ansprüche der Gesellschaft aufbäumt. Solche Konflikte werden
aber nicht in einem metaphysischen Hinterlande, sondern in der

persönlichen Existenz der Menschen ausgetragen. Und die wirkliche

Dialektik der geschichtlichen Auseinandersetzungen wird sich
nicht im spekulativen Denken widerspiegeln; sie wird von den
einzelnen Menschen durchgelebt und durchgelitten.

Daß sich die Geschichte nicht uns gegenüber abspielt, in einem
Schauspiel, das der Einzelne sich ansehen und auf sein verborgenes
Gesetz befragen könnte, daß der Einzelne das Problem der
Geschichte in seiner eigenen Person ins Rollen bringt und darum sich
selbst nach einer Philosophie der Geschichte zu befragen in der

Lage ist, — dies ist es, was in jener Zeit ausschließlich bei Pestalozzi

zum Ausdruck kommt. Denn im Unterschiede zu allen berühmten
Zeitgenossen stellt sich die Frage nach einer Dialektik der
Geschichte Pestalozzi so, wie es dieser Frage sachlich angemessen ist:
als eine Frage, die in den Lebenskonflikten des Einzelnen
aufgeworfen und beantwortet wird. Er erkennt aber sich selbst als

den Einzelnen, der die Last des geschichtsphilosophischen
Problems zu tragen hat. In sich selbst erfährt er die Antinomien, von
denen er die Menschheit in ihrer Geschichte zerrissen sieht ; in sich
selbst ringt er nach ihrer Überwindung.

Pestalozzi beginnt seine «Nachforschungen» mit der Mitteilung,
daß die in der menschlichen Natur liegenden Widersprüche
vielleicht auf wenige Sterbliche so gewaltsam wie auf ihn selbst wirken.
Und dann befragt er sich selbst: «Was bin ich, und was ist das

21



Menschengeschlecht Was hab ich getan Und was tut das

Menschengeschlecht — Ich will wissen, was der Gang meines Lebens,
wie es war, aus mir gemacht hat; ich will wissen, was der Gang
des Lebens, wie er ist, aus dem Menschgeschlecht macht» (Sehr,
a. a. 0. 381). — Wenn Pestalozzi so sich selbst und das

Menschengeschlecht, die «Fundamente» seines eigenen Tuns und des Tuns
der Menschheit, in Frage stellt, dann fragt er im Hinblick auf sich
selbst und die Menschheit in einer einzigen Frage. Und er scheint

von dem wahrhaft originalen Charakter seiner Fragestellung eine

Ahnung zu haben. Denn er fährt weiter: «Der Gang meiner
Untersuchung kann seiner Natur nach keine andere Richtung nehmen
als diejenige, die die Natur meiner individuellen Entwickelung
selbst gegeben; ich kann also in derselben in keinem Stück von
irgend einem bestimmten philosophischen Grundsatz ausgehen,
ich muß sogar von dem Punkt der Erleuchtung, auf welchem unser
Jahrhundert über diesen Gegenstand steht, keine Notiz nehmen»

(ib.). Klingt dies nicht wie eine ausdrückliche Absage an alle
spekulative Geschichtsphilosophie — «Mein Bild vom Menschen soll
wie mein Buch nichts sein als die Wahrheit, die in mir seihst liegt:
sonst wäre sie ein Gewebe von Lügen wider mich selbst und wider
meinen Zweck» (439).

Wenn wir uns etwa darüber beunruhigen sollten, daß Pestalozzi
in seiner Stellung zur Geschichte doch einen sehr egozentrischen
Standort beziehe, dann müssen wir uns klar machen, daß er in
diesem scheinbar überspannten Anspruch, in sich selbst die
Geschichte der Menschheit zu erfahren, in Vertretung aller andern
Einzelnen spricht. Scheint er doch sagen zu wollen : So wie in mir.
so ist in jedem Andern das Problem des ganzen Menschen, und
damit der ganzen Geschichte beschlossen. Indem sich jeder
Einzelne vor die ganze Frage seines Menschseins gestellt sieht, ist er
in der Lage, die Grundelemente geschichtlicher Existenz in sich
selbst aufzudecken; mit ihnen sich auseinanderzusetzen und sich
durch ihren Widerstreit zu sittlicher Freiheit durchzuringen ist
seine menschliche Bestimmung. — Wie weit sich Pestalozzi damit
von der spekulativen Geschichtsphilosophie entfernt, können wir
aus einem Seitenblick auf Hegel erkennen. In der «Vorrede» zur
«Phänomenologie des Geistes» lesen wir: «Der einzelne muß auch
dem Inhalte nach die Bildungsstufen des allgemeinen Geistes

22



durchlaufen, aber als vom Geiste schon abgelegte Gestalten, als
Stufen eines Wegs, der ausgearbeitet und geebnet ist» (XXXIY).
Dies will sagen: Der Einzelne hat wohl die Aufgabe, in seiner ge-
schichtbchen Erinnerung zu durchgeben und sich gegenwärtig zu
machen, was geschehen ist. Aber zum persönlichen Probleme wird
ihm die erinnerte Geschichte nicht. Denn der Geist der Geschichte
hat ihm die Mühsal dieser Problematik abgenommen. Hinter dem
Einzelnen liegt die Geschichte wie ein geebneter Weg. Ihm ist es

beschieden, die reife Frucht der bis zu ihm hinführenden geschichtlichen

Entwicklung zu pflücken. — Nicht so Pestalozzi: Jeder
Einzelne hat den großen Kampf der geschichtlichen Existenz
durchzukämpfen. Darin liegt seine «Individualbestimmung». —
Im Hinblick auf den Einzelnen und seine Beziehung zur Gemeinschaft

hat Pestalozzi bessere Wegweisungen gegeben, als wie sie

uns hei irgend einem Denker seiner Zeit begegnen.
«Mein Bild des Menschen von dem Punkt an, wo er aus seiner

Höhle herausgeht, bis auf denjenigen, wo die letzten Stützen der
Staaten sinken und die Völker sich im Elend der Verwilderung
auflösen, dieses Bild ist nichts anders als ein Schatten meines Bildes
in dem dreifachen Unterschied meiner selbst»(523). Den dreifachen
Unterschied des animalischen, des gesellschaftlichen und des

sittlichen Zustandes trägt Pestalozzi in sich selbst, aber so, daß er sich
als den Repräsentanten der gesellschaftlichen Menschheit der

Gegenwart erkennt, der sich zwar nach ethischer Überwindung
dieser bedenklichen Verfassung sehnt, während doch noch immer
die Tierheit in ihm ihr Wesen treibt. So verwandelt sich bei
Pestalozzi die geschichtsphilosophische Besinnung in das, was sie

im Grunde bedeutet: Ein Durchschauen des gegenwärtigen
Menschen in der Widersprüchlichkeit seines Daseins. — Wenn wir etwra

neben die «Nachforschungen» Wilh. von Humboldts fast gleichzeitig
geschriebene «Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der
Wirksamkeit des Staates zu bestimmen» halten, dann können wir uns
davon leicht überzeugen, wie weit Pestalozzi vor dem großen
Humanisten in hellsichtiger, erregender Erfahrung des landläufigen
Volks- und Staatslebens und seiner Gebrechlichkeit im Vorsprung
ist. — Was Pestalozzis kritische Durchleuchtung der politischen
und sozialen Verhältnisse seiner Zeit angeht, so könnten wir ihn
unter den Zeitgenossen vielleicht mit dem Osnabrücker Soziologen

23



und Ökonomen Justus Moser vergleichen, der sich in gesunder,
biederer Bürgerlichkeit für mittelständische Interessen und
Tugenden einsetzte. Allein welch ein Abstand wiederum in der Tiefe
der menschlichen Beteiligung und des politischen, sozialen,
geschichtlichen Einblicks

Pestalozzis Diagnose der bürgerlichen Gesellschaft ist schon oft
dargestellt worden; wir können uns hier kurz fassen. «Der
gesellschaftliche Zustand ist in seinem Wesen eine Fortsetzimg des

Kriegs Aller gegen Alle, der im Verderben des Naturstandes
anfängt und im gesellschaftlichen nur die Form ändert, aber um
deswillen nicht mit weniger Leidenschaft geführt wird» (464). Haben
doch die gesellschaftlichen Einrichtungen nur dies im Auge, den

«Spielraum meiner tierischen Natur zugunsten des gesellschaftlichen

Zwecks einzuschränken» (390). Der Mensch «tritt nichts
weniger als deswegen in die bürgerliche Gesellschaft, damit er Gott
dienen und seinen Nächsten heben könne», sondern um «seines
Lebens froh zu werden» und sich seinen Lebensgenuß durch die
Gesellschaft sichern zu lassen (392). Im gesellschaftlichen Recht
und den bürgerlichen Verhältnissen ist von «reiner Tugend» keine
Rede (406). Hier begegnet uns «gesellschaftlicher Unsinn», der
nichts Anderes ist als gesellschaftlich verstärkter und organisierter
tierischer Unsinn (443). «Zutrauen und Wohlwollen ist eine

Inkonsequenz gegen das Wesen des gesellschaftlichen Zustands»
(466) ; «es läßt sich kein gesellschaftlicher Zustand denken, in
welchem der Bürger als solcher ganz ein friedliches, gutmütiges
und wohlwollendes Geschöpf sein könnte» (491). «Aber wie will
ich den Faden finden, von dem dieses Gewinde von Elend und
Wohlstand, von Weisheit und Torheit, von Wahnsinn und großer
Erhebung des Geistes ausgeht?» (429) — Wir sehen: Der
gesellschaftlich-bürgerliche Mensch ist seinem Elend doch nicht völlig
preisgegeben. Ein höherer Ton klingt in das dumpfe Getöse des

gesellschaftlichen Treibens hinein. Etwas von «Weisheit» und
«Geistesgröße» wird vernehmbar. «Ich erscheine im gesellschaftlichen

Zustand als solchem immer als ein verwirrtes, verdorbenes

Mittelding zwischen meiner tierischen Schuldlosigkeit und meiner
sittlichen Reinheit» (518). Ich schwanke «zwischen meinen
tierischen Ansprüchen und dem Recht meines Gewissens» (520). Die

gesellschaftlichen Verhältnisse können freilich nicht auf Sittlich-

24



keit gegründet sein (532). Reine Sittlichkeit streitet insofern gegen
die Wahrheit meiner Natur, als in diese Natur auch die tierischen
und gesellschaftlichen Kräfte stets verwoben bleiben (498). Trotzdem

soll ich meine innere Unabhängigkeit von der tierischen Be-

gierlichkeit und den gesellschaftlichen Ansprüchen bewahren (449).
Ich anerkenne die Pflicht, «alles Verderben meiner tierischen
Natur und meiner gesellschaftlichen Verhärtung in mir selbst
auszulöschen und zu vertilgen» (486). Von einem zu erwartenden
«Stande der Sittlichkeit» kann aber bei Pestalozzi nicht die Rede

sein. «Wir kennen von der Sittlichkeit unserer Natur eigentlich
wenig außer dieser Arbeit an unserm verschütteten Selbst» (501).
«Erkenne dich selbst und baue das Werk deiner Veredlung auf
inniges Bewußtsein deiner tierischen Natur, aber aucb mit vollem
Bewußtsein deiner innern Kraft, mitten in den Banden des

Fleisches göttlich zu leben» (516). — Weit hinter dem Menschen,
dort, wo er eben aus der Natur hervorgegangen ist, liegt Unschuld
(455); und in weiter Ferne vor ihm, am unerreichbaren Ziele der

Vollkommenheit, ist wiederum Unschuld. Der Mensch sieht die
Unschuld «an den beiden Grenzen seines Daseins und lebt in ihrer
Mitte, umhergetrieben vom Sturm seiner Schuld; also sieht ein
Schiffer in Süden und Norden eine glänzende Stelle hinter den

Wolken, indessen er auf seinem Schiff vom Sturm des Meeres und
des Himmels bis zum Versinken herumgetrieben wird» (500).

Diesen Weg, der durch das Verderben von einer Unschuld zur
andern führt, hat Pestalozzi in Unschuld durchschritten, indem ihm
in aller Not des Alltags der große Ausblick nie verloren ging. Die

Philosophie der Geschichte ist ihm mit seinem Lebenswerke, der

Elementarbildung, eins geworden. Deren «Idee» ergriff ihn so tief,
daß er in ihr «das Ziel des Menschengeschlechts» zu erkennen
meinte (Sehr. VIII. 280). Er hat dieses Ziel im Glauben und in der
Liebe verfolgt, aber nicht ohne Beides unter das Gericht der
«Wahrheit» zu stellen. «Das wesentlichste und reinste Belebungsmittel

der Gemeinkraft der Menschennatur geht in seiner ursprüng-
bchen Quelle ewig nur aus Liebe und Glauben hervor, und die
unterscheidende Frucht ihrer Wahrheit ist unverbrüchliche Treue»
(ib. 377).

25


	Pestalozzi und die Philosophie der Geschichte

