Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 11 (1951)

Artikel: Pestalozzi und die Philosophie der Geschichte
Autor: Barth, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883445

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozzi und die Philosophie der Geschichte*

von Heinrich Barth

Um die Mitte des 18. Jahrhunderts wurde die aufgekliirte Gesell-
schaft Frankreichs durch die ersten Publikationen Rousseaus, seine
Antworten auf die Preisfragen der Akademie von Dijon — eine
literarische Sensation ungewohnlicher Art —, in Erregung versetzt.
«Unsere Seelen sind in dem Malle verdorben worden, als unsere
Wissenschaften und Kiinste zur Vollkommenheit gediehen sind.»
So konnte man dort lesen. So weit sich das Licht der Kiinste und
Wissenschaften iiber unserem Horizont erhoben hat, ebenso weit
sei die Tugend entflohen. Mit diesem Angriff auf die Aufklirung
des Geistes, mit dem vorwurfsvollen Hinweis auf die «Ungleich-
heiten» unter den Menschen, wie sie durch die rationale und recht-
liche Durchbildung menschlichen Zusammenlebens entstanden
waren, wurde das Problem der «Kultur» in den Blickpunkt des
Jahrhunderts geriickt. Das geistige, das soziale, das politische
Leben der Zeit begann sich selbst zur bedringenden Frage zu
werden; in der Erschiitterung des Selbstverstéindnisses der Gesell-
schaft, im Aufweise der moralischen Haltlosigkeit ihrer Ordnungen,
in der Enthiillung der Gebrechlichkeit aller Geltungen und Insti-
tutionen riistete sich das Zeitalter zur groflen Umwilzung. Und
indem Rousseau seine Gegenwart in der Perspektive einer dem
Niedergange verfallenen Menschheit erblickte, entwarf er ihr Bild
auf dem Hintergrunde eines urspriinglichen Standes des Menschen,
der hinter der verderbten Zivilisation weit zuriickliegt, der sie
aber zugleich in seiner Menschlichkeit weit iiberholt.

Durch die Kulturkritik Rousseaus und ihr Zuriickgreifen auf die
bessern Urspriinge der Menschheit wurde dem Zeitalter eine An-
regung gegeben, die sich in einzigartiger Weise auswirken sollte.
Verurteilung gegenwiitiger Entartung mit der Erinnerung an ein

* Vortrag, gehalten in der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu
Basel am 5. Februar 1951



goldenes Zeitalter kannten zwar auch andere Epochen. Eines
durfte das ausgehende 18. Jahrhundert aber in dieser Hinsicht vor
andern Zeiten voraus haben: Dal} ihr die fragwiirdig gewordene
kulturelle Entfaltung eben in ihrem Kontraste zu einem unver-
falschten Urstande des Menschen zu einer weit ausblickenden
Besinnung auf das Ganze der Menschheitsgeschichte Anlaf3 gab.
Das Bewufltsein gegenwiirtigen Verfalles bot dem Zeitalter nicht
nur einen Anstofl, den kulturell entwickelten, aber eben damit
hiochst gefihrdeten Menschen der Gegenwart mit dem unerwachten,
unverbildeten Urmenschen in Vergleich zu ziehen. Es sah sich
nicht nur aufgefordert, immer neu die Frage zu bewegen, wie sich
etwa der Stand der Zivilisation zu den verborgenen Anfingen einer
primitiven Menschlichkeit verhalten machte. Uber solche Kon-
frontation hinaus wurde in ihm das Verlangen rege, im Hinblick
auf das Geschehen der menschlichen Geschichte, das von un-
problematischen Anfingen zu einem derart mehrdeutigen kultur-
geschichtlichen Verlaufe gefiihrt hatte, zu einer tiefern Einsicht zu
gelangen. In der Besinnung auf den Weg der Menschheit, der vom
Dunkel des Urmenschen zum Lichte des Geistes und doch wieder-
um in eine neue, von allerlei Wetterleuchten erhellte Finsternis
gefithrt hatte, erwuchs diesem Zeitalter die Neigung, uber die
Geschichte philosophisch nachzudenken.

Wie kaum ein anderer Zeitgenosse hat sich Pestalozzi die Nacht-
seite der 6ffentlichen und privaten Verhiltnisse, die ihm in leben-
diger Erfahrung gegenwirtige Schadhaftigkeit des Volks- und
Staatslebens, zu Herzen gehen lassen. Und indem er vom Erleben
und Erleiden des vor seinen Augen sich ausbreitenden Niedergangs
aufgewiihlt wurde, war er auf das Tiefste ergriffen von eben jener
retrospektiven Betrachtungsart, die in der geistigen Atmosphire
der Zeit zu einer michtigen Strémung geworden war. Von der
Erfahrung einer in sich gebrochenen, verschrobenen, unwahr ge-
wordenen Gegenwart schweifte sein Denken immer und immer
wieder zuriick in die Zeiten der Viter, die noch eine gediegene
Standfestigkeit der sozialen und politischen Verhiltnisse gekannt
hatten. Und dieses Denken Pestalozzis folgte dem groflen Zuge der
Zeit, wenn es sich — in freilich unsichern Schritten — in die Ur-
zeiten zuriicktastete, in denen der Mensch in animalischer Un-
schuld aus den Urgriinden der Natur hervorgegangen war. Zahl-

8



reiche Dokumente aus seiner frithern Lebenszeit bezeugen uns,
daB er in nie aussetzender griibelnder Nachforschung sich stindig
um das eine Problem der Entstehung der Kultur und der gegen-
wirtigen Gesellschaft aus urmenschlicher Wildheit und Lebenskraft
bemiihte. Solche Nachfrage nach der urspriinglichen Herkunft des
Menschengeschlechts, nach seinem Aufsteigen zu Humanitit und
Gesittung, nach seiner Selbstentfremdung in der Kraftlosigkeit
verlogener, schemenhafter Zivilisation mochte fiir Andere die
Sache eines sentimentalen Gedankenspiels sein. Fir Pestalozzi
bedeutete das Innewerden dieses dunkeln, geheimnisvollen Pro-
zesses, nach dem die Menschheit eben in ihrer Entfaltung sich zer-
storte, in ihrem Aufstieg dem Falle entgegentrieb, ein erschiittern-
des Grunderlebnis, das seine Gedanken in ruhelose Bewegung ver-
setzte, — von der ihn umgebenden in sich zerfallenen Gesellschaft
zuriick in die Vorgeschichte der alten Eidgenossenschaft und weiter
zu den Waldbewohnern; und dann folgten sie wiederum den Wegen
der Geschichte hin zur Gegenwart, in wachsamer Ausschau nach
den Anlissen und Gelegenheiten, bei denen die Keime der Ent-
artung in den Gang der Ereignisse eingeschlichen sein mochten.
Pestalozzis heiliger Eifer in der Ergriindung dieses Ritsels der
Weltgeschichte, in der sich Giite und Bosheit, Unschuld und Ver-
derbnis des Menschen in eigenartigem Wechselspiel zu durch-
dringen scheinen, fand endlich seine Entiuflerung in dem tief-
sinnigen Werke «Meine Nachforschungen iiber den Gang der
Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechts» (1797). —
Herder nannte diese Schrift «die Geburt des deutschen philo-
sophischen Genius, der weder francisiret noch anglisiret» (Suphan.
Bd. XX. S. 295).

Die Gelehrten seiner Zeit, und insbesondere die Philosophen,
boten Pestalozzi mannigfache Angriffspunkte. «Ihre Thesen zu
behaupten, nicht ihre Wahrheit den Menschen mit Zuverlissigkeit
ans Herz zu bringen, das ist, was sie suchen» (an Fellenberg, 15.
XI.1793). Er meinte «die ganze Philosophie der Staatskunst oder
wenigstens die wesentlichsten Gesichtspunkte derselben» den
Menschen niher ans Herz bringen zu konnen, «als es die kalte
Philosophie unserer Zeit nie wird tun kénnen» (S. W. Bd. X. 422).
Doch bei allem Widerstreben gegen den selbstgefilligen Intellek-
tualismus eines volksfremden Gelehrtenstandes, bei aller Abwehr

9



eines in sich selbst schwingenden philosophischen Gedankens, der
sich fiir zu gut zu halten schien, um wirksam zu werden, war doch
Pestalozzi selbst in die Bahn einer Philosophie der Geschichte ge-
treten. Hatte er sich doch in der eben so sorgsamen wie miihseligen
Ausarbeitung seines Werkes zu einer bestimmten Sicht der Ge-
schichte durchgerungen. Er sah die Geschichte zwar mit den Augen
seines Zeitalters: Auch fiir ihn stand sie in dem eindrucksvollen
Aspekt einer Kulturgeschichte, in der nichts Geringeres als der
Sinn der menschlichen Existenz auf dem Spiele stand. Und er sah
sie doch wiederum so, wie sie kein Zeitgenosse gesehen hat. Dal}
Pestalozzi dem Probleme der Geschichte nicht anders als in
schmerzlicher Ergriffenheit zu begegnen vermochte, — dies spricht
nicht gegen den tief philosophischen Charakter seines geschicht-
lichen BewuBtseins.

Wir diirfen nicht iibersehen, daf3 sich Pestalozzi in den Jahren
der Vorbereitung seines Werkes in der Literatur der Zeit vielseitig
umgesehen hat. Wenn er versiumt, in der Art der Gelehrten auf
die gelesenen Biicher stindig Bezug zu nehmen, dann kann doch
daran kein Zweifel bestehen, dal er den Zeitgeist auch aus der
Literatur reichlich in sich einstrémen lief3. Seine Grofle liegt in der
Art, in der er sich das Gemeingut des kulturgeschichtlichen Den-
kens zu eigen machte.

Was den literarischen Horizont Pestalozzis angeht, so denken
wir zunichst unwillkiirlich an das Werk des Freundes und Gonners
Isaak Iselin iiber «Die Geschichte der Menschheit». Dieses in
8 Biichern aufgebaute Werk ergeht sich in breiten Schilderungen
der urgeschichtlichen Verhiltnisse, um erst im 6. Buche zu den
morgenlidndischen Reichen zu gelangen, von wo eine kurz zusam-
menfassende Darstellung iiber Altertum und Mittelalter den auf-
geklirten Zeiten der Gegenwart entgegenfithrt. Diese Disposition
laB3t erkennen, daf auch fiir Iselin die Entstehung der Kultur das
eine, grofle Problem der Geschichte bedeutet. Schon der ruhige
Fluf} der kulturgeschichtlichen Erzahlung, die in erfreulicher Weise
in die Zeiten einer hell gewordenen Vernunft ausmiindet, laBt
freilich vermuten, daf} diese Geschichtsbetrachtung zwar den groflen
Gedanken der Zeit erfafit hat, daB} sie aber von dem Stachel des
Kulturproblems kaum in voller Schiirfe getroffen worden ist. Mit
einer gewissen Gelassenheit kann Iselin «die allgemeinen Griinde

10



der Vorziige beobachten, welche der gesittete Stand und die
biirgerliche Verfassung dem menschlichen Geschlechte gewiihret,
und der Nachteile, welche sie demselben zugezogen haben»
(2. A. S. 11).

Mochte sich immerhin das Kulturproblem in einem ausge-
glichenen, gereiften Geiste als ein Gegenstand leidenschaftsloser,
verniinftiger Abwigung widerspiegeln, so konnte doch das aufge-
klarte Zeitalter seit Thomas Hobbes seiner unheimlichen Hinter-
grimde gewahr geworden sein. Angesichts des zuversichtlichen
Optimismus, in dem die auf dem Wege der Vernunft so weit fort-
geschrittene Zeit sich ihrer Errungenschaften freute, mullte der
englische Denker, der den Staat aus einem Urstande der Bestialitit
hervorgehen lieB, in peinlich stérender Erinnerung stehen. Dieser
Urstand, in dem die urspriingliche «Natur» des Menschen sicht-
bar zu werden schien, konnte offenbar auch als ein Bereich wilder
animalischer Chaotik verstanden werden.«Natur» bedeutete dann
die frei wiitende Selbstsucht von Urmenschen, die im Kriege Aller
gegen Alle ihre Lebenskraft austobten. Und der Staat, den man
als die triumphale Leistung eines zu Vernunft und Gesittung ge-
kommenen Menschentums anzusehen geneigt war, stellte sich doirt
als eine bitter notwendige, primitive Institution dar, die dem
dringlichen Erfordernis begegnen mufite, die Selbstvernichtung der
Menschheit im Kampf ums Dasein zu verhiiten.

Zu Anfang des 18. Jahrhunderts wurde das englische Publikum
in moralische Entriistung versetzt durch Bernard de Mandeville’s
«Bienenfabel». In einem Bienenstock seien durch géttlichen Ein-
griff die Bienen mit einem Male gut, tugendhaft und ehrlich ge-
macht worden. Die Folge sei eine allgemeine Erschlaffung des
Bienenvolkes gewesen, dem alle lebendigen Energien zu einer
emsigen Betitigung abhanden gekommen seien. — De Mandeville
stellt mit dieser Fabel das Kulturproblem, und dies, indem er nicht
die Urspriinge, sondern die gegenwiirtige Zivilisation in ihrer gan-
zen Fragwiirdigkeit im Blickpunkte hat. Nach seiner eigenen
Erkldrung will er mit der Fabel folgendes sagen: Ihr meine Zeit-
genossen seid in einer Illusion befangen, wenn ihr meint, die in allen
Kiinsten und Wissenschaften, in politischer und wirtschaftlicher
Prosperitiit florierende Gesellschaft der Gegenwart kionne den
Reichtum ihres hoch entwickelten Lebens genieflen, ohne gewisse

11



dunkle Schattenseiten mit in Kauf zu nehmen. Ihr irrt euch, wenn
ihr meint, kulturelle Entfaltung stehe im Einklang mit aller Giite
und Tugend und lasse sich sogar noch mit einem moralischen
Nimbus, auf den ja niemand gerne verzichtet, umkleiden. Alle
Zivilisation hat in der Selbstsucht der Menschen ihren Antrieb.
Nur um den Preis kénnen die Segnungen der Kultur genossen wer-
den, daB der Selbstsucht Raum gegeben wird. Wer sich einer
blithenden Stadt wie London erfreuen will, muf} sich den Lirm
und den Staub ihrer Straflen gefallen lassen.

Wenn die «Bienenfabel» de Mandeville’s die gesellschaftliche
Lage wie mit einem grellen Schein in das Licht der Wahrheit riickte,
dann bedurfte Pestalozzi solcher Erleuchtung mnicht. Derjenige
Sachverhalt, den die «Bienenfabel» enthiillte, war ihm in schmerz-
licher Lebenserfahrung zur GewiBBheit geworden. Die Gesellschaft,
wie er sie erlebte, war durch und durch von selbstsiichtigen Stre-
bungen zersetzt, die nur mithsam von den sozialen Ordnungen ab-
gemildert und ausgeglichen werden konnten. — Indem Pestalozzi
aber um so eifriger der Entstehung dieser gegenwiirtigen, so ge-
brechlichen Kulturlage nachspiirte, gelangte er zu dem ihm eigen-
tiimlichen Begriffe des Geschehens, der im Mittelpunkte seiner
kulturgeschichtlichen Gedanken steht: Es ist dies «der Gang der
Natur». Was bedeutet dieser Begriff, von dem seine geschicht-
lichen, seine sozialen und seine padagogischen Vorstellungen be-
herrscht werden ? Eines steht fest: Pestalozzi meint einen «Gang»,
in dem nicht die kosmische Natur auller uns, sondern der Mensch
in seiner «Natur» begriffen ist. Im «Gange der Natur» begreift
er den Menschen, wie er den Weg seiner Geschichte durchschreitet.
Und eben damit nimmt Pestalozzi Teil am Suchen seiner Zeit nach
dem Wesen geschichtlicher Bewegung und nach dem Gesetze, das
in dieser Bewegung walten mochte. — Die Eigenart seiner Nach-
forschung kann uns durch einen Blick auf das geschichtsphilo-
sophische Denken seines Zeitalters lebendig werden.

Wie sollten wir mn diesem Zusammenhange nicht des genialen
Entdeckers einer Philosophie der Geschichte, Giammbattista Vico’s
gedenken, der in seiner «scienza nuova» in gewaltigem Aufwand
spekulativer und wissenschaftlicher Bemiithung der Geschichte ihre
verborgene GesetzmifBigkeit zu entlocken wufite ? «Daher diese
Wissenschaft zu gleicher Zeit darstellen wird eine ewige ideale

12



Geschichte, nach welcher in der Zeit ablaufen die Geschichten aller
Volker, in ihren Urspriingen, Fortschritten, ihrer Bliite, Vexfall und
Ende. Ja wir getrauen uns, zu behaupten, dafl insoweit, wer
dieser Wissenschaft nachdenkt, sich selbst diese ewige ideale Ge-
schichte erzihlen kénne. . .» (Scienza nuova. Ubersetzt von W, E.
Weber. S.193). Vico entdeckt in der Geschichte ein beharrendes
ideales Prinzip, das sich in einer immer wiederkehrenden Folge der
Geschehnisse auswirkt: in derjenigen von Ursprung, Fortschritt,
Bliite und Verfall der geschichtlichen Bildungen. So gelangt er zu
seinem Grundgesetz der geschichtlichen Epochen. An Hand dieses
geschichtlichen Gesetzes hofft er, die Universalgeschichte neu auf-
bauen zu konnen. — Uns ist hier wesentlich die Grundvoraus-
setzung, auf der diese «neue Wissenschaft» von der Geschichte
beruht: Es gibt eine ideale GesetzmiBigkeit, von der das geschicht-
liche Geschehen beherrscht wird, ein iiberzeitliches Prinzip, das
doch in die Zeit der Geschichte hineinwirkt, um ihr seine Bindung
aufzuerlegen. Wer seiner inne wird, der hat gleichsam die Vernunft
der Geschichte begriffen.

Indem in den Westlindern der erwachende Sinn fiir Geschichte
zu einer grof} angelegten Historiographie fithrte, indem Montes-
quieu den Staat geschichtlich betrachten lehrte und Voltaire in
seinem «Essai sur les mceurs et ’esprit des nations» die Geschichte
von ihren Urspriingen an als Kultur- und Sittengeschichte dar-
stellte, als Geschichte, deren tiefes Problem die hellsichtigsten
Geister der Zeit bewegte, wurde die Aufklirung auf ein philo-
sophisches Begreifen des Ganges der Geschichte vorbereitet. Eben
bei Voltaire begegnet uns zum ersten Male als Titelbegriff «La
philosophie de I’histoire» — dort, wo er in der Darstellung der
Anfinge den Zugang zu seinem kulturgeschichtlichen Werke ge-
winnt. — In denselben Jahren wie Pestalozzi’s «Nachforschungen»
erschien von Marie Jean Antoine Nicolas de Condorcet «Esquisse
d’un tableau historique des progrés de I’esprit humain». Diese Zu-
sammenfassung der Geschichte der Menschheit stellt sich ihrerseits
als ein Abri} der Kulturgeschichte dar. Sie gliedert sich in acht
Epochen, von denen die letzte die zukiinftigen Fortschritte des
menschlichen Geistes zum Inhalte hat. So sehr ist dieser Autor des
zukiinftigen Fortschrittes gewif3, daf er in die Geschichte des Fort-
schrittes auch die Zukunft einbezieht. Fiir ihn bedeutet «Ge-

13



schichte» nichts Anderes als die Entwicklung der geistig-intellek-
tuellen Fihigkeiten des Menschen, sofern der Mensch in seiner
Kollektivitit und in der Folge der Generationen gesehen wird.

Wenn bei Condorcet von einem philosophischen Prinzip der
Geschichte die Rede sein kann, dann besteht es in dem Gesetz des
intellektuellen Fortschreitens der Menschheit, — ein Gesetz, von
dessen unfehlbarer Wirksamkeit wir uns aus der Geschichte tiber-
zeugen kinnen, und das uns iiberdies den Ausblick auf ein unbe-
grenztes Fortschreiten der Menschheit in eine immer gliicklichere
Zukunft erlaubt. Die sich so abrollende Geschichte ist im Wesent-
lichen eine Geschichte der Wissenschaften; sie gewinnt aber durch
die fortschreitende Erfullung politischer und sozialer Revolutions-
postulate eine gewisse moralische Verklirung. — Condorcet’s ge-
schichtsphilosophische Zuversicht griindet sich auf die Uberzeu-
gung, daf} die allgemeinen Gesetze, die das Universum beherrschen,
notwendig und unverbriichlich sind. Warum sollte dieses Prinzip
fiir die Entwicklung der menschlichen Fihigkeiten weniger Geltung
haben als wie fir die tibrige Natur ? Das Bild des Menschenge-
schlechts, das mit festem Schritt auf der Strafle der Wahrheit, der
Tugend und des Gliickes schreitet, bietet dem Philosophen einen
Aspekt, der ihn iiber alles Bose hinwegtréstet. Ist denn iibrigens
die Gewalt der Leidenschaften nicht oft die Wirkung von Gewohn-
heiten, denen man sich durch falsche Berechnung iiberlift ? —
Welch ein Kontrast zwischen dem ungebrochenen, fortschritts-
glaubigen Intellektualismus des Franzosen und der gleichzeitig von
Pestalozzi vollzogenen erschiitternden Diagnose der Geschichte!

Philosophie der Geschichte konnte nicht dort zur Entfaltung
gelangen, wo der Menschheit ein geradliniges, fragloses Fortschrei-
ten auf dem Wege der verstandesmiBigen Erhellung zugeschrieben
wurde, wohl aber dort, wo das Hervorgehen aus den Urspriingen
zu einem lebendig begriffenen Probleme der Humanitit geworden
war. Darin erhebt sich Herder auch in seiner Periode des Sturmes
und Dranges weit iiber die Sentimentalitiit des Zeitalters, daf sich
seine poetische Schwiirmerei nicht an blofen Naturzustinden des
Menschen entziindet, sondern an der Vorstellung von urtiimlichen
Lebensformen, die er in frei schaffender Intuition mit dem Bilde
einer reich gesegneten Humanitit erfiillt, — mit der Vision eines
kraftvollen, seelisch und geistig tief gesittigten Menschentums,

14



das durch die Dichte und den Gehalt seines altviterischen Lebens
die verblasene Verstandeskultur der Gegenwart in den Schatten
stellt. Solche gediegene Lebensform war in den Augen Herders die
Voraussetzung dafiir, dafy unter Menschen so etwas wie «Bildung»
entstehen konnte. «Scheint nicht selbst fiir das Maulwurfsauge
dieses lichtesten Jahrhunderts doch ein lingeres Leben, eine stiller
und zusammenhangender wiirkende Natur, kurz eine Heldenzeit
des Patriarchenalters dazu zu gehoren, die erste Formen des
Menschengeschlechts, welche es auch seyen? den Stammviitern
aller Nachkommenschaft ein- und fir die Ewigkeit anzubilden ?
Wir laufen jetzt nur voriuber, und durch die Welt her; Schatten auf
Erden!» (Suphan Bd. V. 478). «Gehorte nicht auch allein jenes
erste, stille, ewige Baum- und Patriarchenleben dazu, um die
Menschheit in ersten Neigungen, Sitten und Einrichtungen zu
wurzeln und zu griinden ?» — Dem Menschen der Urzeit, wie ihn
Herder sieht, fehlen alle Ziige frithmenschlicher Barbarei. Von dem
aufgeklirten Gegenwartsmenschen unterscheidet er sich nicht
etwa durch Unbildung, sondern durch eine Bildung, die im Inner-
sten seiner Existenz wurzelt und darum einer Spannung zwischen
der Humanitit und ibren animalischen Gegenkriften enthoben
ist. « Was waren diese Neigungen ? Was sollten sie seyn ? Die natiir-
lichsten, stirksten, einfachsten! fiir alle Jahrhunderte der Men-
schenbildung die ewige Grundlage: Weisheit statt Wissenschaft,
Gottesfurcht statt Weisheit, Eltern-Gatten-Kindesliebe statt
Artigkeit und Ausschweifung, Ordnung des Lebens, Herrschaft und
Gottregentschaft eines Hauses, das Urbild aller biirgerlichen Ord-
nung und Einrichtung — in diesem allen der einfachste Genuf der
Menschheit, aber zugleich der tiefste» (479). Im Menschenbilde der
Urzeit, wie es Herder gegenwirtig ist, liegt die Erfillung einer
tiefen Sehnsucht der Zeit: In ihm hat sich die Humanitit zur
Natur zuriickgefunden. «Welch ein erwihlter Garten Gottes zur
Erziehung der ersten, zartesten Menschengewiichse! Siehe diesen
Mann voll Kraft und Gefiihl Gottes, aber so innig und ruhig fiih-
lend, als hier der Saft im Baume treibt . .. Unter diesem Himmel,
in diesem Elemente Lebenskraft, welche Gedankenform, welch ein
Herz muste sich bilden» (480/481)! — Wenn Pestalozzi bei seinem
Riickblick in die Urgeschichte in Einem fasziniert und beédngstigt
wird durch das verwirrende Phianomen einer tierischen Unschuld

15



des Menschen, dann sind fiir Herder diese wilden Urgriinde scho-
nend verhiillt von jenem lichtvollen Nimbus, der sich um wohl-
geborene und wohlgebildete Patriarchengestalten breitet.

Die Geschichte der Menschheit wird von «Vorsehung» geleitet.
In der Uberzeugung vom Walten der gottlichen Vorsehung be-
gegnen sich die freien und die frommen Denker der Zeit, wiewohl
dieser Vorsehungsglaube eigenartig beriihrt, wenn er sich durch
den Mund eines Voltaire ausspricht. In dem Hinweis auf die Vor-
sehung findet die Aufklirung den Weg, ihrem Wissen um die
Grenzwahrheiten der geschichtlichen Erkenntnis Ausdruck zu ge-
ben. Eine besondere, nicht unbedenkliche Tragweite gewinnt aber
dieser Glaube, wenn er Hand in Hand geht mit einem Wissen um
die Pline der Vorsehung und einem Einblick in die Gesetze der
gottlichen Pragmatik. Jetzt weill der Vorsehungsgliubige um das
Ziel der Menschheitsgeschichte, und um die Veranstaltungen, die
Gott getroffen hat, um dieses Ziel zu erreichen. Wenn aber die
Einsicht in die gittliche PlanmiBigkeit Gesetz und Ordnung des
geschichtlichen Geschehens zu erblicken erlaubt, dann wird der
Vorsehungsglaube zur Philosophie der Geschichte. Denn er ent-
hiillt die gottgewollte Determination jenes Geschehens. — In
Lessings «Erziehung des Menschengeschlechts» steht die Geschichte
im Zeichen der Determination gottlicher Zielstrebigkeit, die auf
die vollkommene Vernunft der Menschen hinzielt. Lessing spricht
von dem «groflen, langsamen Rad, welches das Geschlecht seiner
Vollkommenheit niher bringt» (§92). Dieses Bild erweckt die
unheimliche Vorstellung eines gottlich-menschlichen Automatis-
mus, dessen Zwangsliufigkeit die Menschheit zu ihrer geistigen
und sittlichen Vollendung fiihrt. Dieses «groBle, langsame Rad»
wirft seinen Schatten auf die nun anbrechende Aera der deutschen
Geschichtsphilosophie.

Wir haben den frithern Herder zu Worte kommen lassen mit
seiner Schrift «Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung
der Menschheit». Ein Dezennium spiter erschienen die «Ideen zur
Philosophie der Geschichte der Menschheit». Dieses Werk inau-
guriert die Entfaltung des deutschen Denkens zur Philosophie der
Geschichte. Herders «Ideen» haben fiir die kommende spekulative
Betrachtung der Geschichte darin prototypischen Charakter, dal}
sie in einem ungeheuer reichhaltigen Panorama die Entwicklung

16



der Menschheit zur Humanitiit als groflen und herrlichen Gegen-
stand philosophischer und anthropologischer Kontemplation vor
Augen fithren. Die leidenschaftlich bewegte Anteilnahme des jiin-
gern Herder an der vollendeten Lebensform der Urviter, seine
strafende Zurechtweisung der verstandesklaren Zeitgenossen, ist
einer beschaulichen und besinnlichen Haltung gegeniiber der Ge-
schichte gewichen. Sie geschieht unter Leitung einer Vorsehung,
die auf nichts anderes als die wihrende Steigerung der Humanitit
bedacht sein konnte. Der Mensch ist ein Glied in der nie abbrechen-
den, von unerschopflichen Lebens- und Geisteskriften stets er-
neuerten «Kette von Bildung», die in einem jeden ihrer Glieder
zu Humanitit und Glickseligkeit bestimmt ist (XIII. 350). Der
Uberblick iiber die uniibersehbare Menge der Gestalten, in der die
Geschichte von den animalischen Anfingen bis zu den edelsten
Entfaltungen der Humanitiit ihren Weg durchschreitet, bietet ein
tief erfreuliches Bild, und dies um so mehr, als an dem fortwihren-
den, glicklichen Fortgang der Menschheitsgeschichte ein Zweifel
nicht bestehen kann. So flimmert denn iiber Herders Betrachtung
der Geschichte in den «Ideen» ein gewisser Silberglanz von Eupho-
rie. Und ihre Zuversicht ist um so besser begriindet, als der Gang der
Geschichte in den Hinden einer weisen und giitigen Vorsehung
liegt, die nicht verfehlt hat und auch nie versaumen wird, der Ent-
faltung der Humanitdt immer weitere Horizonte zu erschliefen.
Diese Vorsehung begleitet die geschichtlichen Entwicklungen in
allen ihren Wendungen so getreu wie die Oberleitung einer elek-
trischen Fahrgelegenheit den Schienenweg; nie wird der gottliche
Funke aufhéren iiberzuspringen auf das Menschengeschlecht, um
immer neue Bildungskrifte zu erzeugen. — Mit einem zuversicht-
lichen Ausblick bringt Herder auch seine Rezension von Pestalozzi’s
«Nachforschungen», — ein Dokument, das von Herders tiefer
Betroffenheit zeugt — zu ihrem Abschluf}: «Trete nun ein Andrer
hinzu und zeige, was die wachsende Sittlichkeit einzelner Menschen
einzeln und fiirs Ganze uns an frohen Aussichten gewihre: Wir
wollen ihn héren» (XX. 295).

Was Kant angeht, so beruht seine Philosophie der Geschichte
auf der eindeutigen Anerkennung einer Zielstrebigkeit des ge-
schichtlichen Geschehens, die in Einem von der Natur wie von der
Vorsehung getragen wird. Kant rechnet mit einem verborgenen

2 17



Plane der Natur, der die Menschheit zur Herstellung einer voll-
kommenen Staatsverfassung fithren wird; sie wird ihr die véllige
Entwicklung ihrer Anlagen gewihren. Die Voraussetzung solcher
PlanmiBigkeit darf fiir Kant freilich nicht mehr als eine leitende
«Idee» der Geschichtsbetrachtung bedeuten. Und vor Allem ist er
weit davon entfernt, die Realisierung dieses Planes aus den offen-
kundigen Tatsachen der Geschichte einfach ablesen zu wollen.
Diese Tatsachen bewahren in seinen Augen ihren durchaus para-
doxen Aspekt. Die Absichten der in der Geschichte auftretenden
Menschen sind weithin véllig widersinnig. Die Menschheit verzehrt
ihre Krifte in dem nie zum Austrage kommenden Widerstreite der
Menschen, der im Kriege seinen furchtbaren Hohepunkt erreicht.
Nur um den Preis kann der Glaube an eine sinnvoll waltende Vor-
sechung bewahrt werden, daBl jener manifeste Widersinn, der das
Bild der Geschichte beherrscht, stindig mit der Idee einer Sinn-
haftigkeit des Geschehens konfrontiert und — in Auflehnung gegen
den niederschmetternden Augenschein — auf seine verborgene
Sinnbeziehung befragt wird. Der Zweck der Vorsehung wird mit
Sicherheit erreicht, aber auf Umwegen, und nicht nach unsern
subjektiven Wiinschen. Nur an Widerstinden kann der Mensch
seine bildenden, aufbauenden Krifte entfalten. Die gegenwiirtige
Menschheit wiirde einen krieglosen Zustand nicht ertragen. Vorder-
hand bleibt der Krieg ein unentbehrliches Mittel, die Kultur weiter-
zubringen. Der Weg zur Eintracht der Menschen muf} durch eine
schicksalshafte Zwietracht fithren. Alles hingt davon ab, «was die
menschliche Natur in und mit uns tun wird, um uns in ein Gleis zu
nétigen, in welches wir uns von selbst nicht leicht fiigen wiirden». —
Darin ist Kant gegeniiber dem Optimismus der Aufklirung im
Vorsprung, daB} er sich den Glauben an einen Sinn der Geschichte
einem ihm widerstrebenden Aspekte abringen muf}, gerade wie die
Vorsehung in der Sicht Kants der menschlichen Selbstsucht die
Verwirklichung ihres Planes abringt.

Im Unterschied zu Kants kritisch-zuriickhaltender Geschichts-
betrachtung steht Fichtes Geschichtsphilosophie, wie sie in den
«Grundlagen des gegenwiirtigen Zeitalters» niedergelegt ist, im
Banne eines rein spekulativen Prinzips, nach dessen innerer Not-
wendigkeit eine Epoche der Geschichte aus der andern hervorgeht.
Hier ist der gottliche Weltplan zu einem metaphysischen Gesetz

18



der Geschichte geworden, sodafl es dem Philosophen méglich ist,
den Prozel} der Geschichte nicht nur zum Gegenstande seiner subli-
men Betrachtung zu machen, sondern ihn in seinem Verlaufe
spekulativ zu deduzieren. Der Weg der Geschichte fithrt nach
Fichte von ecinem Stande naturhafter Gebundenheit iiber die
Emanzipation des Menschen zu einer letzten Gebundenheit durch
Vernunft. Das «gegenwiirtige Zcitalter» bedeutet den Tiefpunkt
der geschichtlichen Kurve, die nunmehr wiederum aufwirts
fuhren wird. — In seinem «System des transzendentalen Idea-
lismus» entwickelt auch Schelling eine Philosophie der Geschichte,
die er als ein Zusammenspiel der Momente der Gesetzmiligkeit
und der Freiheit zu erkennen meint. Der bewufiten Tatigkeit des
Menschen steht ein bewufJtloses geschichtliches Geschehen gegen-
uber. Dies sei die Notwendigkeit, die bald Schicksal, bald Vorse-
hung genannt werde. Bewulite und bewufitlose Geschichte sind
aber eins in dem héhern, sie umfassenden Prinzipe der absoluten
Identitit. So wird Schelling die Geschichte zu einer fortgehenden,
allmihlich sich enthiillenden Offenbarung des Absoluten. — Thre
Vollendung erreicht die Philosophie der Geschichte aber in Hegel,
dem das geschichtliche Geschehen die nach dem Prinzipe der Dia-
Iektik sich vollzichende SelbsterschlieBung des absoluten Geistes
bedeutet. Damit feiert der geschichtsphilosophische Gedanke sei-
nen hichsten Triumph. In ihm ist nicht nur der Sinn der Geschichte
enthiilllt, sondern auch das klar ertkannte Gesetz ihrer Sinnent-
faltung.

Die Geschichtsphilosophie des deutschen Idealismus dachte in
der Voraussetzung, daf} die Geschichte auf Vernunft beruhe, — in
dem Sinne, dal} ein gottlich-menschliches Prinzip des «Geistes» in
ihr seinen Sinn entfaltet. Es gab in dieser Zeit freilich einige abseits
stehende Denker — wie Joh. Georg Hamann und Friedrich Heinrich
Jacobi — die geltend machten, dafl umgekehrt die Vernunft auf
Geschichte beruhe, indem ihnen an der Offenbarungsgeschichte
die Bedeutung des unwiederholbaren geschichtlichen Ereignisses
aufgegangen war. Doch wir wollen nun zu Pestalozzi zuriickkehren,
der sich in seiner Stellung zur Geschichte von der philosophischen
Spekulation in einer ganz andern Weise abhebt.

Was bedeutet «der Gang der Natur in der Entwicklung des
Menschengeschlechts», wie ihn Pestalozzi denkt ? Er bedeutet —

19



wie wir schon betont haben — einen Gang des Menschen. Pestalozzi
kennt aber keine GesetzméBigkeit, kein Prinzip, keine Notwendig-
keit, die, iiber das Leben des einzelnen Menschen hinweg, der
Geschichte ihren Lauf vorschreiben wiirde. Jenes spekulative Be-
greifen der Geschichte, das mit seinem Einblick in die Tiefen des
Geschehens zu erkennen meinte, wieso sich die menschlichen Zu-
stinde und Ereignisse so und nicht anders folgen «muBten», ist
Pestalozzi fremd. Wohl weifl er um einen Zustand urmenschlicher
Tierheit, der von dem Stande der biirgerlichen Gesellschaft ab-
gelost wurde; und er halt Ausschau auf eine Sittlichkeit, in der das
Verderben des tierischen und des gesellschaftlichen Standes iiber-
wunden worden ist. Auch bei ihm begegnet uns beilidufig der Ver-
gleich dieser drei Stufen der Menschlichkeit mit Kinderzeit.
Jiinglingsjahren und Mannesalter (H. P. Schriften. Rotapfel-Ver-
lag V. S. 494). Dies bedeutet aber keine geschichtsphilosophische
Priformation des Geschehens, die ihm eine Notwendigkeit auf-
erlegen wiirde. — Wenn Pestalozzi vom «Gange der Natur» in den
geschichtlichen Entwicklungen redet, dann sucht er die einzelnen
Menschen in ihrer besondern Lebenslage in den Blick zu gewinnen
(vgl. S. W. I. 195). Und nun gibt es fiir ihn eine «richtige Bewe-
gung» des Menschen «in seinem Zentrum», in der auch ein «stiller
Fortschritt» beschlossen sei (I. 196); er spricht von einem «Mittel-
punkte», um den sich sein erstes Lebensinteresse drehe (IX. 446).
Die Kenntnis des Rechten, Wahren und Schionen miisse den Erfor-
dernissen dessen entsprechen, was das wahre Interesse eines jeden
ausmacht (IX. 447). — Pestalozzi sucht den Menschen dort zu
erkennen, wo er seines lebendigsten Anliegens inne wird. Sein
«Mittelpunkt» liegt eben in dem, woran er mit seinem besten
Interesse beteiligt ist. Wenn er je fortgeschritten ist und fort-
schreiten wird, dann vollzieht sich dieser Fortschritt, diese «Ent-
wicklung» nicht in einem beliebigen Aufsteigen zu bessern Mog-
lichkeiten, sondern im Ausgehen von jenem Brennpunkte mensch-
licher Existenz, der allein zum Ausgangsort fiir ein wirkliches Wer-
den des Menschen dienen kann. Dies heiit «Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechts»: Werden und Wachsen der
Menschen in dem, was den wesentlichen Belangen und dem tiefsten
Bediirfen ihres je besondern Lebensstandes angemessen ist. Dort.
wo die Menschen in der Mitte ihres geistig-seelischen Wesens

20



wachsen, sich bewegen, fortschreiten, ist fir Pestalozzi wirkliche
Geschichte. In dem so verstandenen «Gange der Natur» liegt sein
geschichtsphilosophischer Grundgedanke.

Wenn die spekulative Geschichtsphilosophie im Sinne Hegels
von geistigen Entwicklungen zu reden weil, die der Weltgeschichte
zugrunde liegen, dann fragen wir uns umsonst, wo wir denn eigent-
lich den Schauplatz dieser hintergiiindlichen Bewegung zu suchen
haben. Sofern wir uns durch jene geistvolle Spekulation nicht
beirren lassen, besteht fur uns dariiber véllige Klarheit, dafl nur
die einzelnen Menschen als die Stitte geschichtlicher Bewegung
in Frage kommen kénnen. Wohl ist die Geschichte von Gegensétzen
durchsetzt, die weit iiber den Lebenshorizont des Einzelnen hin-
ausgreifen, so etwa, wenn sich der animalische Lebensinstinkt gegen
die Anspriiche der Gesellschaft aufbidumt. Solche Konflikte werden
aber nicht in einem metaphysischen Hinterlande, sondern in der
personlichen Existenz der Menschen ausgetragen. Und die wirk-
liche Dialektik der geschichtlichen Auseinandersetzungen wird sich
nicht im spekulativen Denken widerspiegeln; sie wird von den
einzelnen Menschen durchgelebt und durchgelitten.

DaB} sich die Geschichte nicht uns gegeniiber abspielt, in einem
Schauspiel, das der Einzelne sich ansehen und auf sein verborgenes
Gesetz befragen konnte, dall der Einzelne das Problem der Ge-
schichte in seiner eigenen Person ins Rollen bringt und darum sich
selbst nach einer Philosophie der Geschichte zu befragen in der
Lage ist, — dies ist es, was in jener Zeit ausschlieBlich bei Pestalozzi
zum Ausdruck kommt. Denn im Unterschiede zu allen beriihmten
Zeitgenossen stellt sich die Frage nach einer Dialektik der Ge-
schichte Pestalozzi so, wie es dieser Frage sachlich angemessen ist:
als eine Frage, die in den Lebenskonflikten des Einzelnen auf-
geworfen und beantwortet wird. Er erkennt aber sich selbst als
den Einzelnen, der die Last des geschichtsphilosophischen Pro-
blems zu tragen hat. In sich selbst erfihrt er die Antinomien, von
denen er die Menschheit in ihrer Geschichte zerrissen sieht; in sich
selbst ringt er nach ihrer Uberwindung.

Pestalozzi beginnt seine «Nachforschungen» mit der Mitteilung,
daf} die in der menschlichen Natur liegenden Widerspriiche viel-
leicht auf wenige Sterbliche so gewaltsam wie auf ihn selbst wirken.
Und dann befragt er sich selbst: «Was bin ich, und was ist das

21



Menschengeschlecht ? Was hab ich getan? Und was tut das Men-
schengeschlecht ? — Ich will wissen, was der Gang meines Lebens,
wie es war, aus mir gemacht hat; ich will wissen, was der Gang
des Lebens, wie er ist, aus dem Menschgeschlecht macht» (Schr.
a. a. 0. 381). — Wenn Pestalozzi so sich selbst und das Menschen-
geschlecht, die «Fundamente» seines eigenen Tuns und des Tuns
der Menschheit, in Frage stellt, dann fragt er im Hinblick auf sich
selbst und die Menschheit in einer einzigen Frage. Und er scheint
von dem wahrhaft originalen Charakter seiner Fragestellung eine
Ahnung zu haben. Denn er fihrt weiter: «Der Gang meiner Unter-
suchung kann seiner Natur nach keine andere Richtung nehmen
als diejenige, die die Natur meiner individuellen Entwickelung
selbst gegeben; ich kann also in derselben in keinem Stiick von
irgend einem bestimmten philosophischen Grundsatz ausgehen,
ich mul} sogar von dem Punkt der Erleuchtung, auf welchem unser
Jahrhundert iiber diesen Gegenstand steht, keine Notiz nehmen»
(ib.). Klingt dies nicht wie eine ausdriickliche Absage an alle spe-
kulative Geschichtsphilosophie ? — «Mein Bild vom Menschen soll
wie mein Buch nichts sein als die Wahrheit, die in mir selbst liegt:
sonst wire sie ein Gewebe von Liigen wider mich selbst und wider
meinen Zweck» (439).

Wenn wir uns etwa dariiber beunruhigen sollten, dal Pestalozzi
in seiner Stellung zur Geschichte doch einen sehr egozentrischen
Standort beziehe, dann miissen wir uns klar machen, daf} er in
diesem scheinbar iiberspannten Anspruch, in sich selbst die Ge-
schichte der Menschheit zu erfahren, in Vertretung aller andern
Einzelnen spricht. Scheint er doch sagen zu wollen: So wie in mir,
so ist in jedem Andern das Problem des ganzen Menschen, und
damit der ganzen Geschichte beschlossen. Indem sich jeder Ein-
zelne vor die ganze Frage seines Menschseins gestellt sieht, ist er
in der Lage, die Grundelemente geschichtlicher Existenz in sich
selbst aufzudecken; mit ihnen sich auseinanderzusetzen und sich
durch ihren Widerstreit zu sittlicher Freiheit durchzuringen ist
seine menschliche Bestimmung. — Wie weit sich Pestalozzi damit
von der spekulativen Geschichtsphilosophie entfernt, kénnen wir
aus einem Seitenblick auf Hegel erkennen. In der «Vorrede» zur
«Phénomenologie des Geistes» lesen wir: «Der einzelne mul} auch
dem Inhalte nach die Bildungsstufen des allgemeinen Geistes
29

o d



durchlaufen, aber als vom Geiste schon abgelegte Gestalten, als
Stufen eines Wegs, der ausgearbeitet und geebnet ist» (XXXIV).
Dies will sagen: Der Einzelne hat wohl die Aufgabe, in seiner ge-
schichtlichen Erinnerung zu durchgehen und sich gegenwirtig zu
machen, was geschehen ist. Aber zum persénlichen Probleme wird
ihm die erinnerte Geschichte nicht. Denn der Geist der Geschichte
hat ihm die Miihsal dieser Problematik abgenommen. Hinter dem
Einzelnen liegt die Geschichte wie ein geebneter Weg. Thm ist es
beschieden, die reife Frucht der bis zu ihm hinfithrenden geschicht-
lichen Entwicklung zu pflicken. — Nicht so Pestalozzi: Jeder
Einzelne hat den groBen Kampf der geschichtlichen Existenz
durchzukimpfen. Darin liegt seine «Individualbestimmung». —
Im Hinblick auf den Einzelnen und seine Beziehung zur Gemein-
schaft hat Pestalozzi bessere Wegweisungen gegeben, als wie sie
uns bei irgend einem Denker seiner Zeit begegnen.

«Mein Bild des Menschen von dem Punkt an, wo er aus seiner
Héohle herausgeht, bis auf denjenigen, wo die letzten Stiitzen der
Staaten sinken und die Vélker sich im Elend der Verwilderung
auflésen, dieses Bild ist nichts anders als ein Schatten meines Bildes
in dem dreifachen Unterschied meiner selbst»(523). Den dreifachen
Unterschied des animalischen, des gesellschaftlichen und des sitt-
lichen Zustandes trigt Pestalozzi in sich selbst, aber so, dal3 er sich
als den Reprisentanten der gesellschaftlichen Menschheit der
Gegenwart erkennt, der sich zwar nach ethischer Uberwindung
dieser bedenklichen Verfassung sehnt, wihrend doch noch immer
die Tierheit in ihm ihr Wesen treibt. So verwandeit sich bei Pe-
stalozzi die geschichtsphilosophische Besinnung in das, was sie
im Grunde bedeutet: Ein Durchschauen des gegenwiirtigen Men-
schen in der Widerspriichlichkeit seines Daseins. — Wenn wir etwa
neben die «Nachforschungen» Wilh. von Humboldss fast gleichzeitig
geschriebene «Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirk-
samkeit des Staates zu bestimmen» halten, dann kénnen wir uns
davon leicht iiberzeugen, wie weit Pestalozzi vor dem groflen
Humanisten in hellsichtiger, erregender Erfahrung des landlidufigen
Volks- und Staatslebens und seiner Gebrechlichkeit im Vorsprung
ist. — Was Pestalozzis kritische Durchleuchtung der politischen
und sozialen Verhiltnisse seiner Zeit angeht, so kénnten wir ihn
unter den Zeitgenossen vielleicht mit dem Osnabriicker Soziologen

23



und Okonomen Justus Méser vergleichen, der sich in gesunder,
biederer Biirgerlichkeit fiir mittelstindische Interessen und Tu-
genden einsetzte. Allein welch ein Abstand wiederum in der Tiefe
der menschlichen Beteiligung und des politischen, sozialen, ge-
schichtlichen Einblicks!

Pestalozzis Diagnose der biirgerlichen Gesellschaft ist schon oft
dargestellt worden; wir konnen uns hier kurz fassen. «Der gesell-
schaftliche Zustand ist in seinem Wesen eine Fortsetzung des
Kriegs Aller gegen Alle, der im Verderben des Naturstandes an-
fangt und im gesellschaftlichen nur die Form #ndert, aber um des-
willen nicht mit weniger Leidenschaft gefiihrt wird» (464). Haben
doch die gesellschaftlichen Einrichtungen nur dies im Auge, den
«Spielraum meiner tierischen Natur zugunsten des gesellschaft-
lichen Zwecks einzuschrinken» (390). Der Mensch «tritt nichts
weniger als deswegen in die biirgerliche Gesellschaft, damit er Gott
dienen und seinen Nichsten lieben kénne», sondern um «seines
Lebens froh zu werden» und sich seinen Lebensgenull durch die
Gesellschaft sichern zu lassen (392). Im gesellschaftlichen Recht
und den biirgerlichen Verhiltnissen ist von «reiner Tugend» keine
Rede (406). Hier begegnet uns «gesellschaftlicher Unsinn», der
nichts Anderes ist als gesellschaftlich verstirkter und organisierter
tierischer Unsinn (443). «Zutrauen und Wohlwollen ist eine In-
konsequenz gegen das Wesen des gesellschaftlichen Zustands»
(466); «es lafit sich kein gesellschaftlicher Zustand denken, in
welchem der Biirger als solcher ganz ein friedliches, gutmiitiges
und wohlwollendes Geschipf sein kénnte» (491). «Aber wie will
ich den Faden finden, von dem dieses Gewinde von Elend und
Wohlstand, von Weisheit und Torheit, von Wahnsinn und grofer
Erhebung des Geistes ausgeht ?» (429) — Wir sehen: Der gesell-
schaftlich-biirgerliche Mensch ist seinem Elend doch nicht véllig
preisgegeben. Ein héherer Ton klingt in das dumpfe Getose des
gesellschaftlichen Treibens hinein. Etwas von «Weisheit» und
«Geistesgrofle» wird vernehmbar. «Ich erscheine im gesellschaft-
lichen Zustand als solchem immer als ein verwirrtes, verdorbenes
Mittelding zwischen meiner tierischen Schuldlosigkeit und meiner
sittlichen Reinheit» (518). Ich schwanke «zwischen meinen tie-
rischen Anspriichen und dem Recht meines Gewissens» (520). Die
gesellschaftlichen Verhiltnisse kénnen freilich nicht auf Sittlich-

24



keit gegriindet sein (532). Reine Sittlichkeit streitet insofern gegen
die Wahrheit meiner Natur, als in diese Natur auch die tierischen
und gesellschaftlichen Krifte stets verwoben bleiben (498). Trotz-
dem soll ich meine innere Unabhiingigkeit von der tierischen Be-
gierlichkeit und den gesellschaftlichen Anspriichen bewahren (449).
Ich anerkenne die Pflicht, «alles Verderben meiner tierischen
Natur und meiner gesellschaftlichen Verhiirtung in mir selbst aus-
zuldschen und zu vertilgen» (486). Von einem zu erwartenden
«Stande der Sittlichkeit» kann aber bei Pestalozzi nicht die Rede
sein. «Wir kennen von der Sittlichkeit unserer Natur eigentlich
wenig aufler dieser Arbeit an unserm verschiitteten Selbst» (501).
«Erkenne dich selbst und baue das Werk deiner Veredlung auf
inniges Bewufltsein deiner tierischen Natur, aber auch mit vollem
Bewultsein deiner innern Kraft, mitten in den Banden des
Fleisches gottlich zu leben» (516). — Weit hinter dem Menschen,
dort, wo er eben aus der Natur hervorgegangen ist, liegt Unschuld
(455); und in weiter Ferne vor ihm, am unerreichbaren Ziele der
Vollkommenheit, ist wiederum Unschuld. Der Mensch sieht die
Unschuld «an den beiden Grenzen seines Daseins und lebt in ihrer
Mitte, umhergetrieben vom Sturm seiner Schuld; also sieht ein
Schiffer in Siiden und Norden eine glinzende Stelle hinter den
Wolken, indessen er auf seinem Schiff vom Sturm des Meeres und
des Himmels bis zum Versinken herumgetrieben wird» (500).
Diesen Weg, der durch das Verderben von einer Unschuld zur
andern fiihrt, hat Pestalozzi in Unschuld durchschritten, indem ihm
in aller Not des Alltags der grofle Ausblick nie verloren ging. Die
Philosophie der Geschichte ist ihm mit seinem Lebenswerke, der
Elementarbildung, eins geworden. Deren «Idee» ergriff ihn so tief,
daB er in ihr «das Ziel des Menschengeschlechts» zu erkennen
meinte (Schr. VIIL. 280). Er hat dieses Ziel im Glauben und in der
Liebe verfolgt, aber nicht ohne Beides unter das Gericht der
«Wahrheit» zu stellen. «Das wesentlichste und reinste Belebungs-
mittel der Gemeinkraft der Menschennatur geht in seiner urspriing-
lichen Quelle ewig nur aus Liebe und Glauben hervor, und die
unterscheidende Frucht ihrer Wahrheit ist unverbriichliche Treue»

(ib. 377).

25



	Pestalozzi und die Philosophie der Geschichte

