Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 10 (1950)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Die Anfinge der abendlindischen Philosophie. Eingeleitet von
Ernst Howald, neu iibertragen von Michael Griinwald.
Artemis-Verlag, Ziirich 1949,

Dieses handliche Biichlein bringt eine neue Fragmentensammlung der soge-
nannten Vorsokratiker in Auswahl mit zahlreichen erliuternden Anmerkungen.
Die Auswahl der Texte soll durch die allgemeine Einleitung von Frnst Howald
gerechtfertigt werden. Howald sieht in den vorsokratischen Philosophen
Denker, die sich ganz auf sich stellen,"um, wie er meint, in heroischem, um nicht
zu sagen tragischem Anlauf eine Erklirung der Welt gewissermalien zu forcieren.
Die groBen Denker sind fiir ihn dementsprechend alle grofe individuelle Ge-
stalten. Der geschichtliche Fortschritt im Denken wird dadurch erkauft, da
jeder folgende Denker seine Vorgiinger von Grund auf widerlegt. Aus diesem
Grunde erscheint Howald der Pythagoreismus seinem Wesen nach als ungrie-
chisch. Pythagoras hat nichts geschrieben, dafiir eine Schule gegriindet, in wel-
cher die Mitglieder auf das Wort des Meisters schworen. Howald bevorzugt
ganz offenkundig die Denker, die von der sinnlichen Wirklichkeit ausgehen.
Deshalb ist fiir ihn die Identifikation von Denken und Sein, wie sie die Eleaten
gelehrt haben, eine Art philosophischer Kurzschluf. Von Empedokles, Leukipp,
Demokrit und Anaxagoras wird behauptet, sie seien mehr Naturforscher im
engern Sinne als Philosophen — kein neues Prinzip sei durch sie eingefiihrt wor-
den —, und die Sophistik soll im Anschlufl an Parmenides eine formale Logik
gefordert haben und ein Denken, das durch Interesselosigkeit gegeniiber der
Sinnlichkeit charakterisiert sei. Heraklits Philosophie gilt Howald mehr oder
weniger als ein Produkt der Verzweiflung: konnte man nicht mit gleichem
Recht in ihr eine enthusiastische Begeisterung fiir die sich immer erneuernde
Lebendigkeit der Natur seben, eine Lebendigkeit, die es wert ist, dal} dafiir
die einzelne individuelle Existenz geopfert werden muf} ? Mit dem Hinweis auf
eine neue philosophische Epoche, die durch das ethische Denken des Sokrates
angeregt wird, schlieft diese Einleitung.

Howald redet in ihr, wie man sieht, einer mehr nur qualitativen und vielleicht
romantischen Naturspekulation das Wort; dem mathematischen und logischen
Denken, das doch bei den Vorsokratikern ebenso klar ausgepriigt ist, wird er
kaum gerecht. Darum halten wir auch dafiir, daf} es ihm nicht gelungen ist, von
der Entwicklung der vorsokratischen Philosophie ein iiberzeugendes Bild zu
geben. In der Auswahl der von Griinwald iibertragenen Texte macht sich diese
Einseitigkeit, wie wir fiirchten, auch bemerkbar. So wird zum Beispiel Zeno
doch recht stiefviterlich behandelt. Trotzdem halten wir das Buch nicht fiir
wertlos : die verschiedenen kosmologischen und kosmogonischen Theorien werden
in ihm sorgfiltig dargestellt. Und in den Anmerkungen werden viele, meist

164



neueste, Gesichstpunkte zu ihrer Interpretation beleuchtet, die zu kennen fiir
jeden, der die vorsokratische Philosophie griindlich studieren will, von groflem
Nutzen sind. H. Gauf

Epikur: Von der Uberwindung der Furcht. Eingeleitet und iiber-
tragen von Olof Gigon. Mit einem Bildnis. Artemis-Verlag, Ziirich
1949.

Der Einleitung des jetzt in Bern lehrenden Altphilologen merkt man die
langjéhrige Spezialisierung des Verfassers auf griechische Philosophiegeschichte
wohl an. In faBllicher Weise referiert er nicht nur die Hauptpunkte der Lehre
Epikurs — seine Anschauungen iiber die Lust, iiber die Gerechtigkeit, iiber die
Freundschaft, iiber die Gotter, seine Natur-(und leider nicht auch seine Kultur-)-
philosophie —, sondern es gelingt ihm auch, die manchmal etwas widersprechen-
den AuBlerungen Epikurs dadurch zu erkliren, daB er ihre Abhiingigkeit von
verschiedenen #lteren Traditionen nachweist, vor allem von der sophistischen
Aufklirung, Demokrit und dem Sokratiker Aristipp (wozu noch, wie schon
Bignone zeigte, die verlorenen Dialoge des Aristoteles zu nehmen sind). Beson-
dere Beachtung verdient die Zusammenfassung des Hedonismus und der These
vom Recht des Stirkeren (Kallikles!), mit der sich Epikur ebenfalls auseinander-
gesetzt hat, als zweier naheliegender Formen einer «natiirlichen Ethik»., —
Die Freunde der Jaspers’schen «Kommunikation» wird es interessieren zu
erfahren, dal} schon der junge Aristoteles den Sinn der Freundschaft in der durch
sie geforderten Selbsterkenntnis erblickt hat.

Der Band enthilt dankenswerterweise neben den bekannten Texten auch
eine groBere Zahl der Fragmente. Auf die philologischen Vorziige und Schwii-
chen der Ubersetzung (auch im Vergleich zur im selben Jahre publizierten
von J. Mewalt) wird eine demnichst im «Gnomon» erscheinende Abhandlung
von Wolfgang Schmid eingehen. Im Literaturverzeichnis hiitte das Buch von
Gerhard Nebel, Griechischer Ursprung, 1948, noch Aufnahme verdient.

Michael Landmann

Stoa und Stoiker, Band I: Die Griinder, Panaitios, Poseidonios.
Eingeleitet, ausgewdhlt und iibertragen von Max Pohlenz.
Artemis-Verlag, Ziirich 1950.

Fiinfhundert Jahre lang hat die stoische Philosophie antiken Menschen ein
Weltbild und eine sittliche Norm gegeben, und wiihrend dieses ganzen Zeitraums
hat sie immer wieder Neugestalter und Weiterbildner gefunden. Aber leider sind
uns die frithen und mittleren Stoiker nur fragmentarisch und oft in indirekter
Uberlieferung erhalten. Und auch das Erhaltene beeindruckt im ganzen mehr
durch das System und den Ernst als durch geniale GréBe der einzelnen Ge-
stalten oder Sitze. So kommt es, dafl auch der philosophichistorisch Gebildete,
wenn er nicht zugleich Philologe ist, die friihe und mittlere Stoa meist nur aus
Darstellungen und nicht aus den Originalzeugnissen kennt.

165



Es ist daher ein groBles Verdienst des Altphilologen Max Pohlenz, dall er
uns heute eine Auswahl der Zeugnisse in Ubersetzung vorlegt. Drei weitere
geplante Binde sollen dann noch Seneca, Epiktet und Marc Aurel enthalten.
Durch sein zweibiindiges Werk «Die Stoa, Geschichte einer geistigen Bewegung»,
Gottingen 1948, hat sich Max Pohlenz als einer der besten Kenner der Stoa
ausgewiesen.

Auffillig ist, daB die Einleitung zu unserem Bande, wiewohl er in der Schweiz
erschienen ist, mit einer an die deutsche Ara 1933 —1945 gemahnenden Exklu-
sivitit den Rassengesichtspunkt vertritt. Niemand wird leugnen, dal die stam-
mesmiiBige Herkunft eines Menschen zu den Faktoren gehért, die seine Geistes-
art prigen. Aber ebenso prigen ihn auch — und von all dem horen wir bei
Pohlenz sehr viel weniger — sein soziales Milieu, die Jugendschicksale, die
Muttersprache, der Zeitgeist und anderes mehr; und auch aus der Gesamtzahl
dieser Faktoren wird sich das Geheimnis der Individualitit schwerlich ableiten
lassen. Ob es nicht das Prinzip iiberspannen heilit, wenn nach Pohlenz der
Ubergang von der frithen zur mittleren Stoa, durch die die Schule erst Welt-
geltung erlangte, einfach dadurch zustande kommt, dafl Panaitois diejenigen
Ziige der Stoa abstieB, «die an die Abkunft der Schulstifter erinnerten» ? Denn
Zenon und Chrysipp waren Semiten (nach Pohlenz eine ethnische Einheit,
wihrend es in Wirklichkeit eine Spracheinheit ist), Panaitios dagegen «war ein
reinbliitiger Hellene, vom kernigen Dorierstamm» (dem einzigen kulturell
unschopferischen der griechischen Stimme, aber immer noch besser Dorier
als Semit!), ein Repriisentant «antiken Fiihrertums». Ferner verwickelt sich
Pohlenz von seinem Standpunkt aus in einen Widerspruch, indem er zugeben
muf}, daB die semitischen Stoiker in mancher Hinsicht das griechische Erbe
besser bewahrten als der «reinbliitige Athener» Epikur, daf sie etwa im Unter-
schied zu ihm «das hellenische Gemeinschaftsgefiihl... in die neue Zeit hiniiber-
retteten». Da es Pohlenz um Poseidonios aus Apameia in Syrien leid tite,
dekretiert er ihm «gewill iiberwiegend hellenisches Blut» zu. Da sich dasselbe
bei Christus und den Griindern des Christentums weniger leicht dekretieren
lieBe, wird die fiir Pohlenz sonst so wichtige Frage bei ihnen groflziigig iiber-
gangen.

Durch die Verflechtung exakter Forschungsarbeit mit der Weltanschauung
der jiingsten deutschen Vergangenheit erweckt die Pohlenzsche Einleitung nicht
nur unser wissenschaftliches, sondern auch unser kulturhistorisches Interesse.

Michael Landmann

Epiktet, Teles, Musonius: Wege zum gliicklichen Leben. Eingeleitet
und iibertragen von Wilhelm Capelle. Artemis-Verlag, Ziirich 1948

Hier liegt eine geschlossene Arbeit vor uns. Die Ubertragungen des Teles
und des Musonius sind sehr geschickt und, wie der Verfasser sagt, hier zum
erstenmal geboten. Die Auswahl aus den Diatriben des Epiktet gibt das Wesent-
liche in neuer Anordnung, und die Einleitungen zum Ganzen und zu den ein-
zelnen Teilen sind wirkliche Vorbereitungen zum bessern Versténdnis der darauf-
folgenden Textproben. Die Geschichte der Diatribenliteratur wird sehr klar

166



umrissen, und in den Anmerkungen kommen Einzelheiten zur Sprache, die
fiir das adiquate Erfassen des Textes notwendigerweise kurz erliutert werden
miissen. Auch wird darin iiber verschiedene Moglichkeiten der Interpretation
diskutiert. DaB die Sprache des Ubersetzers fiir schweizerische Qhren gelegent-
lich etwas gar «modern» klingt, kann das Verdienst dieses Buches in keiner
Weise schmiilern. H. Gauf

Boethius: Trost der Philosophie. Lateinisch und deutsch, iibertragen
von Eberhard Gothein. Artemis-Verlag 1949.

In zunehmendem Mafle hat sich die Philosophie am Ideal der Wissenschaft
orientiert und es fast vergessen, dal} ihre Aufgabe nicht nur die ist, etwas zu
erkennen, sondern auch die, durch die Erkenntnis in der Seele des philoso-
phierenden Menschen Gewilheiten und EntschlieBungen auszulésen. Aber auch
wo wir heute um die Bedeutung der Erkenntnis fiir das Leben wissen, da wissen
wir zugleich, dall es nicht nur eitel Freude ist, was ihm durch sie zuteil wird.
Schon Nietzsche hat von den hifilichen und schmerzhaften Wahrheiten gespro-
chen, und er empfahl ja daher sogar eine Abkehr von der Wahrheit zu Gunsten
der lebensdienlicheren Illusion. Und wenn sich die Existenzphilosophie sogar
eigens als Appell versteht, der unsere hochsten Moglichkeiten wecken soll, so
kann dieser Appell doch nur wirksam werden, indem sie zugleich und zunichst
die im Alltag gniidig verdringten Angste und Verzweiflungen unseres Innersten
freilegt. Das war in der Antike anders. Das erkenntnismiiflig Schiitzenswerteste,
die Wahrheit, schien auch lebensmiBig nur das Forderlichste sein zu konnen,
ja man versprach sich von ihr die allerheilsamsten Wirkungen. Schon Platon
stellt daher Sokrates als Wohltiiter der Stadt dar. Epikur nannte seine Philo-
sophie eine «Medizin des Geistes». Und #hnlich spricht noch Boethius von
einem «Trost der Philosophie».

Damit spricht er also keinen neuen Gedanken aus, so wie iiberhaupt das
Verdienst des Boethius, das ihn zu einem der philosophischen Hauptlehrer des
Mittelalters werden liefl, mehr darin besteht, dal er platonisches und aristote-
lisches, stoisches und pythagoreisches Lehrgut lebendig zusammenfaBte und
in fallicher Form weitergab. Und doch hat er in seiner Consolatio, wenn auch
nicht durch eigenes Verdienst und nicht zu seinem Gliicke, sondern durch
die Grausamkeit des Schicksals, eine Stufe erreicht, die manchem selbstindigeren
Denker versagt blieb: in den Kerker geworfen und den sicheren Tod vor Augen,
verfaBte er diese Schrift und sog sich aus der Vergegenwiirtigung der philo-
sophischen Lebensweisheit neuen Mut und héhere Standhaftigkeit. Die ab-
strakten Siitze der Ethik gewinnen dadurch hier einen konkreten Bezug, und
sie stellen zugleich ihre haltunggebende Wirksamkeit unter Beweis. Dieses
Aufeinanderabgestimmtsein von allgemeiner Reflexion und persénlicher Situa-
tion hat etwas, was an den Platonischen «Phaidon» gemahnt, indem wir die
Logik des Gedankens verfolgen, diirfen wir zugleich an einem menschlichen
Geschick Anteil nehmen, und dies ist es, was die Consolatio nicht nur zum
gelesensten Werk des Boethius, sondern zu einem der gelesensten der Welt-
literatur iiberhaupt gemacht hat.

167



Und diese Gelesenheit wiederum macht es nun auch fiir den modernen
Historiker der philosophischen Begriffe unumgehlich. Boethius spricht darin
von virtus und fortuna (schopfte aus ihm dieses Paar Macchiavelli?), von
providentia und fatum, von Willensfreiheit und Erkenntnisstufen: die Inter-
pretation, die er allen diesen Begriffen gab, schwingt seither in der abendlin-
dischen Entwicklung mit und nach.

Die erste Auflage der vorliegenden Ausgabe erschien 1932 im Verlag «Die
Runde» in Berlin. Dal} es sich bei der jetzigen um eine zweite Auflage handelt,
kann man nur aus S. 313 erschlieen. Auch die erste Auflage hat Gothein, den
die Arbeit an Boethius sein ganzes Leben hindurch begleitet hatte und der
gich mit ihm im BewuBtsein, in einer Endzeit zu leben, verbunden fiihlte, nicht
mehr erleben diirfen. Daher stammt auch die Einleitung, die iiber die #uBeren
Lebensschicksale des Boethius (leider nichts iiber seine geistesgeschichtliche
Bedeutung) berichtet, nicht von ihm, sondern von seiner Frau Marie Luise
Gothein (der wir auch eine Gothein-Biographie sowie das schine Werk iiber
Gartenbaukunst verdanken). Der Enkel Wolfgang Gothein hat die Neuauflage
durchgesehen und auf den Stand der gegenwiirtigen Forschung gebracht.

Michael Landmann

Thomas Campanella: La Cité du Soleil, avec une introduction du
traducteur Alexandre Zevaes, 1 vol. in-16, 124 p., Biblio-
théque des textes philosophiques, Paris, J. Vrin, 1950.

Le titre complet de cet opuscule est La poétique Cité du Soleil, image d’une
république philosophique. Il en dit long sur le contenu de I'ouvrage. C’est une
utopie (poetica) sociale, ou I’astrologie (civitas solis) joue un réle capital dans
Porganisation de cette république communiste gouvernée par un dictateur méia-
physicien (reipublicae philosophicae) inspiré par le grand prétre, Soleil, et secondé
dans sa tiche par les triumvirs, Sagesse, qui dirige ce qui a rapport «aux métiers,
aux arts et aux sciences», Puissance, & qui incombe tout ce qui concerne «la
guerre et les forces militaires», et Amour, dont le réle est de régler «ce qui touche
a la génération, a I’éducation, a I’alimentation et a I’habillement». Le moine
Campanella, en rupture de ban avec les autorités ecclésiastiques et civiles, nou-
veau Messie révolutionnaire, cherche a adapter le systéme politique de Platon
a un Christianisme rénové a sa maniére et aux «vertus» de I’astrologie, dont il
est convaincu de 'influence sur les transformations de I’humanité. Il applaudit
aux nouvelles découvertes techniques: I'imprimerie, la boussole et la poudre
a canon. Il en prédit d’autres comme I’avion et le télescope. Les Solariens «ont
découvert I'art de s’élever dans les airs... Ils espérent inventer bientét de nou-
velles lunettes trés puissantes qui leur permettront d’apercevoir des astres in-
connus, et aussi des cornets acoustiques qui transmettront a leurs oreilles les
célestes harmonies». Ils ont résolu le probléme des loisirs et la lutte des classes
par une équitable répartition des travaux et par la communauté des biens; «dans
la Cité du Soleil, les besognes utiles, les travaux, les arts et les sciences, les di-
verses charges sociales sont répartis de facon égale entre tous les citoyens, et il

168



suffit d’un labeur quotidien de quatre heures fourni par chacun d’eux. Le reste
de la journée est employé a des études attrayantes, a la lecture, & des échanges
d’idées, a des promenades, a des exercices agréables o se complaisent le corps
et I'esprit». Utopies, certes, mais traversées des rayons fulgurants d’'un esprit
éclairé et épris de justice et d’amour pour les hommes. Quant a ses idées propre-
ment philosophiques, elles n’offrent rien d’original; elles sont des réminiscences,
assez confuses d’ailleurs, du platonisme, repris par Plotin, un animisme sensua-
liste dont la pointe extréme est le monde intelligible. «L.e monde est un animal
immense; ’homme vit dans ses viscéres, comme dans les notres vivent les vers
intestinaux.» Raymond Savioz

Arnold Geulincx: Ethik oder iiber die Kardinaltugenden. Ubersetat
und eingeleitet von Georg Schmitz. Richard Meiner Verlag, Ham-
burg 1948.

An griBeren Schriften ist zu Lebzeiten Geulinex’ nur seine Ethik erschienen,
und zwar 1665, vier Jahre vor seinem Tod. Sie wird hier zum ersten Mal von
G. Schmitz in deutscher, fliissig lesbarer Ubertragung vorgelegt. Schmitz zeich-
net in der Einleitung die Schicksale, die diese Ethik bei den Zeitgenossen und
der Nachwelt erfahren hat, und betont vor allem das mystische Element bei
Geulincx, das er letzten Endes bei Franz von Sales verwurzelt sieht. Geulinex
bestimmt das Wesen der Tugend als gehorchende ausschlieiliche Liebe zur Ver-
nunft, die das Gesetz und das Bild Gottes in unserem Geiste sei, im iibrigen aber
weder definiert werden konne noch miisse. Er unterscheidet vier Kardinal-
tugenden oder Haupteigenschaften der Tugend: Fleil (d. h. das unausgesetzte
Hinhéren auf jene in unserem Geiste wirksame Vernunft), Gehorsam, Gerech-
tigkeit (Reinheit und Vollkommenheit, Sinn fiir das rechte Maf}) und Demut
(Selbstbetrachtung und Selbstverachtung). Aus ihnen leitet er eine Reihe von
Pflichten ab. H. Kunz

Emmanuel Kant: Opus Postumum, textes choisis et traduits par
J. Gibelin, 1 vol. in-8, VIII—200 p., Bibliothéque des textes
philosophiques, Paris, J. Vrin, 1950.

«I1 ne pouvait étre question pour nous de traduire intégralement I'Opus
Postumum, qui comprend deux volumes dans I’édition donnée par ’Académie
des Sciences de Berlin, texte que nous avons utilisé pour notre traduction.»
De cette masse de notes assez informes, non ordonnées, M. Gibelin a tiré, semble-
t-il, les textes philosophiques les plus importants et les plus clairs ainsi que les
textes d’ordre scientifique, qui devaient servir de base 2 une «Cosmothéologie»,
selon I’expression de Kant lui-méme. Aprés ’échec de deux tentatives'anté-
rieures d’ordonner suivant un plan présupposé ces notes volumineuses, le tra-
ducteur francais n’a pas essayé de grouper méthodiquement les textes choisis.
On ne peut que le féliciter d’avoir suivi la disposition par liasse adoptée par
PEdition de I’Académie. Le lecteur désireux de se rapporter aux textes origi-
naux les retrouvera promptement dans cette édition. M. Gibelin est un spécia-

169



liste des textes philosophiques allemands; il a traduit précédemment six impor-
tantes ceuvres de Kant, les Lecons sur la philosophie de I'histoire de Hegel, De
la quadruple racine du principe de raison suffisanie de Schopenhauer, traduc-
tions parues chez Vrin, et L’Etat commercial fermé de Fichte. La traduction de
YOpus Postumum compléte heureusement la série kantienne et permet au lec-
teur francais de connaitre la pensée ultime du philosophe allemand. Si I'on peut
regretter que Kant n’ait pu donner a cette ccuvre sa forme définitive, la com-
position inachevée des liasses présente cependant I’intérét majeur de pouvoir
suivre le philosophe dans les démarches spontanées de sa pensée. Des répétitions,
lassantes dans un ouvrage en forme, expriment dans ces notes des centres d’in-
térét que le penseur tend a serrer toujours de plus prés, des fruits qui mfirissent,
pour ainsi dire, au courant de la plume. On sent que la charpente méme de ’ou-
vrage devait &étre constituée par ces formules souvent reprises et modifiées,
comme «La philosophie transcendantale est la totalité des principes rationnels»;
«Le concept de Dieu est celui d’une personne...»; «Dieu n’est pas une dme du
monde dans la nature, mais un principe personnel de la raison humaine»;
«L’espace et le temps ne sont pas des objets, mais des formes subjectives de
Pintuition sensible»; «pas plus qu’il n’existe de principes philosophiques des
mathématiques, il n’est possible & la mathématique de fonder une philosophie»;
«la mathématique... n’est qu'un excellent instrument de la science, d’ailleurs
inutile au but final de I'’homme, la sagesse»; «La matiére est ni organique ni
inorganique, on la congoit comme pouvant prendre toutes les formes»; «Le
calorique... représente la totalité objective des forces». Le dessin de I'ouvrage —
ces quelques fragments lapidaires le feraient présumer — est d’établir le lien
entre les principes métaphysiques et la science physique ou mieux de fonder une
théorie de I'expérience. La liasse qui termine le volume n’est pas en liaison im-
médiate avec le reste du volume, mais se rattacherait plutét au Projet de paix
perpétuelle, L’idée centrale en est la croyance au progrés de I’homme, fondé sur
la culture intellectuelle et morale et la conviction que ’on s’achemine vers une
paix définitive; «les signes de ce temps révélent... une disposition morale...
a s’unir, dans un sentiment désintéressé, pour abolir le plus grand obstacle au
progrés, la guerre, et & établir dans ce but une constitution incompatible avee
une guerre offensive...» Etrange coincidence avec les efforts tentés aujourd’hui
en vue du rapprochement des peuples par une constitution fédéraliste supra-
nationale, Raymond Savioz

F.W.J. von Schelling: Clara. Ein Gesprich. Aus dem Nachlaf3
herausgegeben von Manfred Schriter. Leibniz Verlag, Miinchen
1948.

Schelling hat dieses philosophische Gesprich wohl nach dem Tode seiner
ersten Frau (1809) geschrieben. Es steht, wie der Herausgeber in der Einleitung
iiberzeugend zeigt, unverkennbar im Zusammenhang mit den unerhérten Spe-
kulationen, die er sowohl in den «Untersuchungen iiber die menschliche Frei-
heit» wie in den Fragment gebliebenen «Weltaltern» niederlegte. Thema des
Gespriiches sind der Tod, die Natur und das Fortleben der Seele in der Geister-

170



welt, jeweils ankniipfend an Schilderungen der Landschaft, die ahnen lassen,
mit welcher Tiefsinnigkeit Schelling die Natur gesehen und denkend ergriffen
hat. Den in der klassischen Ausgabe der Werke noch fehlenden letzten, mit
«Friihling» iiberschriebenen Abschnitt konnte Schréter aus dem jetzt vollig
vernichteten handschriftlichen Nachla noch beibringen, desgleichen einige
Notizen, in denen Schelling die geplante Fortsetzung des Gespriiches angedeutet
hat.
H. Kunz

Edmund Husserl: Husserliana. Gesammelte Werke. Band 1: Car-
tesianische Mediiationen und Pariser Vortrdge, herausgegeben
und eingeleitet von S. Strafler; Band 2: Die Idee der Phinomeno-
logie. Finf Vorlesungen, herausgegeben und eingeleitet von W.

Biemel. Martinus Nijhoff, Haag 1950.

Aus dem offenbar auBlerordentlich umfangreichen Nachlall Husserls sollen
im Verlag Martinus Nijhoff, Haag, eine Reihe von Publikationen erscheinen, von
denen zwei Biinde bereits vorliegen. Nach ihnen zu urteilen sind Text, Druck
und Ausstattung ganz vorziiglich, so da man dem Unternehmen nur einen
ungestorten Fortgang wiinschen kann, auch wenn man dessen Wert in erster
Linie als historisches Verdienst ansieht und im Hinblick auf die produktive zu-
kiinftige Auswirkung der nachgelassenen Husserlschen Schriften zu einer leisen
Skepsis neigt. Der erste Band enthiilt neben der franzisischen Vorrede H. L. van
Bredas, des Direktors des Husserl-Archives, und einer Einleitung des Heraus-
gebers, S. Strafler, einmal die «Pariser Vortriige» im urspriinglichen Wortlaut;
dann den (deutschen) Urtext ihrer Ausarbeitung zu den «Cartesianischen Medi-
tationen», die bislang nur in der franzisischen Ubersetzung versffentlicht waren;
ferner eine von Husserl selbst ausgearbeitete eingehende Inhaltsiibersicht (ein-
schlieBlich ihrer franzgsischen Ubertragung) der Vortriige; schlieBlich kritische
Bemerkungen R. Ingardens zu den Meditationen. In einem textkritischen An-
hang sind Varianten, Zusiitze, Korrekturen usw. verzeichnet. Der zweite Band,
eingeleitet und besorgt von W. Biemel, bringt fiinf Vorlesungen, die Husserl
1907 in Géttingen als Einleitung zu den «Hauptstiicken aus der Phiinomenolo-
gie und Kritik der Vernunft» gehalten hat und in denen er zum ersten Mal die
Idee der phiinomenologischen Reduktion vortrug. Hier wie dort geht es Husserl
um das Anliegen Descartes’, also um die Begriindung einer absolut gewissen,
jedem Zweifel entzogenen universalen Erkenntnis. Das wird mit einer ungeheu-
ren Intensitiit des reflektierenden Scharfsinnes und mit einer solchen Subtilitit
der Zergliederung der kompliziert geschichteten transzendentalen cogitationes
versucht, die jedes addquate Referieren der Gedankenginge unméglich macht.
Aber erreicht wird das Ziel keineswegs: das Resultat bleibt — man kommt um
dieses Eingestindnis kaum herum — von einer erschiitternden Diirftigkeit, trotz

des unermiidlich sich wiederholenden Reflektierens.
H. Kunz

171



Bibliographische Einfiihrungen in das Studium der Philosophie,
Herausgegeben von I. M. Bochenski A. Francke, Bern 1948 ff.

In dieser Sammlung, von der bis zur heutigen Stunde gegen zwanzig Hefte
mit einem Umfang von 1% bis 3% Bogen (darunter auch ein paar Doppelhefte)
vorliegen, wird der Versuch gemacht, durch Zusammenstellung und teilweise
durch knappe Charakterisierung der einschlidgigen Spezialliteratur das Studium
einzelner Gebiete aus der Philosophiegeschichte zu erleichtern, Von &ltern
Werken werden in der Regel nur die angegeben, die auch heute noch unentbehr-
lich sind; die Verfasser der einzelnen Hefte rechnen damit, mit Recht wie wir
glauben, daB es an Hand der neuesten Literatur immer verhiltnismiBig leicht
sein wird, auf das wichtige Friihere zuriickzukommen. Die verschiedenen Hefte
sind nicht ganz nach gleichem Schema angefertigt. So gibt zum Beispiel Régis
Jolivet in seiner Einfiihrung in Kierkegaard (Heft 4) zugleich auch ziemlich
ausfiihrliche Winke dariiber, wie man nach seiner Ansicht am besten an diesen
nicht ohne weiteres zuginglichen Autor herankommt. Auch in Heft 11 (Der
logische Positivismus, von Karl Diirr) ist der Stoff nach systematischen Gesichts-
punkten so angeordnet, daf3 die Literaturangaben zugleich auch gewisse Richt-
linien enthalten. Heft 6 (Arabische Philosophie, von J. P. de Menasce) und
Heft 8 (Aristoteles, von M. D. Philippe) bringen nur Literaturangaben mit eini-
gen kurzen Bemerkungen iiber den Wert der speziell wichtigen Beitriige, wih-
rend in Heft 5 (Antike Philosophie, von O. Gigon) auch im begleitenden Text
wiederum zahlreiche didaktische Ratschlige erteilt werden, ja sogar etwas wie
eine Diskussion iiber die fruchtbarste Art und Weise des Studiums der antiken
Philosophie zwischen den Zeilen gefiihrt wird. Das Einleitungsheft Nr. 1 (Allge-
meine Philosophische Bibliographie, von I. M. Bochenski und F. Monteleone)
gibt Anleitung zur Anfertigung einer eigenen Bibliographie und zu Arbeiten
mit Zettelkatalog; man wird daraus ersehen diirfen, daBl die Sammlung zum
Zwecke des Studiums der Geschichte der Philosophie gedacht ist und nicht in
erster Linie als ein Hilfsmittel, um ins systematische Philosophieren einzudrin-
gen. Die Bibliographien setzen voraus, daf} ihr Beniitzer schon einigermallen
mit dem ihn speziell interessierenden Gebiet vertraut ist; als erste Einfiihrung
wiiren sie wohl zu reichhaltig; es ist zu fiirchten, daB ein Neuling durch die
Fiille der angebotenen Literatur eher entmutigt als animiert wird. Im iibrigen
ist zu bemerken, daf} sich die Verfasser der einzelnen Hefte die grofte Miihe
genommen haben, die Literatur nach moéglichst weitsichtigen Aspekten zusam-
menzustellen. Die Sammlung diirfte einem heute verstindlichen Bediirfnis nach
Orientierung in gliicklicher Weise entgegenkommen, und speziell in philosophi-
schen Seminarien wird sie zur Wegleitung von Studien recht gute Dienste
leisten. H. Gauf

Kurt Schilling: Geschichte der Philosophie. Winters Studienfiihrer.
Carl Winter, Heidelberg, 1949.

Dieser kurzgefalite Abril ist eine Kondensation aus dem zweibiindigen
groBen Werk des gleichen Verfassers iiber die Geschichte der Philosophie.
Er folgt daher im grolen und ganzen den Linien jenes grofleren Werkes.

172



Aus didaktischen Griinden ist eine Einleitung hinzugefiigt iiber die «philo-
sophischen Probleme der Philosophiegeschichte», in welcher sich Schilling,
nicht ganz erfolgreich nach unserer Auffassung, mit dem Historismus ausein-
andersetzt. Ahnlichen praktischen Zwecken dient der SchluBabschnitt iiber
«das Studium und die Priifungen auf dem Gebiete der Philosophie». In diesen
Kapiteln wird gezeigt, was Philosophie im Haupt- oder im Nebenfach bedeutet
und nach welchen Richtlinien gepriift werden sollte. Daf3 die Ausfiihrungen
zuniichst auf Deutschland zugeschnitten sind, ist durchaus verstéindlich.
Uber die historischen Darstellungen soll hier nicht viel gesagt werden; sie
sind knapp, wie das bei einem Leitfaden von nur so geringem Umfang nicht
anders sein kann; die groflen Linien treten jedoch klar hervor, und das Biichlein
liest sich sehr leicht. In der Geschichte der neueren Philosophie ist der Stoff
nicht mehr chronologisch angeordnet, sondern nach Vélkern. Dabei wird man
es auch wiederum in Kauf nehmen miissen, wenn der Philosophie in Deutschland
mehr Raum gewihrt wird als derjenigen in Frankveich, England oder Italien.
Wertvoll sind die Literaturverzeichnisse jeweils am Ende eines Abschnittes;
sie geben meist nur neuere Publikationen an und sind so eine niitzliche Ergiin-
zung zur Bibliographie in Uberwegs Handbiichern. Thre Zuverlissigkeit ist leider
nur etwas beeintréchtigt durch die zahlreichen Druckfehler, die sich in den Text
eingeschlichen haben. Das Biichlein ist mit sechzehn Tafelabbildungen, Portrits
von klassischen Auteren, geschmiickt. H. Gauf

Walter Ruben: Die Philosophen der Upanishaden.
Verlag A. Francke, Bern 1947.

Vorbemerkung: Wenn im folgenden von Upanishaden die Rede ist, dann
sind darunter — wie im Buche des Verfassers selbst — ausschliefllich die fiinf
Upanishadtexte zu verstehen, die als die #ltesten gelten (Chandogya, Kaushitaki,
Brhadaranyaka, Aitareya und Taittiriya). Die restlichen 103 oder 106 Upa-
nishaden werden in dem Buche nicht behandelt.

In einer Zeit, da weite Kreise eines krisenhaften Westens in Philosophie
und Mystik des Orients Auswege und Losungen suchen, ist ein Buch, das sich
ohne Schwiirmerei und Sektiererei, aber auch ohne Uberheblichkeit und gelehr-
tenhafte Pedanterie mit der Lehre der Upanishaden auseinandersetzt, besonders
zu begriilen; zum einen ist die altindoarische Geisteswelt noch stark indo-
europiisch gefidrbt, bietet uns also einen unmittelbareren Zugang als etwa
die chinesische, zum anderen steckt in den Upanishaden die iilteste uns erhaltene
Philosophie und Psychologie der Menschheit, die sich mit der gegenseitigen
Beziehung von Geist und Welt befalit, und in Indien «kann man die Geburt
der Philosophie aus magisch-mythischer Vorphilosophie im einzelnen be-
trachten».

Das Buch kommt also einem Bediirfnis entgegen. Zwar ist Ruben keineswegs
der erste, der sich eingehend mit den Upanishaden befait oder sie iibersetzt,
wenn er sich auch in seinem Buch mit den bereits vorliegenden Arbeiten prak-
tisch nicht auseinandersetzt, sie teilweise nicht einmal erwihnt. Er packt aber
das Problem von einer ungewdhnlichen Seite an, er befat sich, wie schon der

173



Titel ausdriickt, mit den Personlichkeiten der Philosophen, er will es unterneh-
men, aus Geschichtslosem Geschichte, aus Unpersonlichem Persénliches, aus
Namenlosem Benanntes zu machen. Er sucht auBlerdem die Upanishaden in
einen weiten Zusammenhang zu stellen, indem er sie aus der Vor- und Friih-
geschichte des menschlichen Denkens herauswachsen lif3t, er deutet die Weiter-
entwicklung im spéteren indischen Denken an, unternimmt es, Indoarisches
von Vorarischem und AuBlerarischem zu scheiden, verfolgt alte Sagenmotive
und zieht in groBem Umfange Parallelen hauptsichlich zu griechischem und
vorderasiatischem Denken. Und er ist einer der ersten, der die Upanishaden
in bestimmte einzelne Denksysteme zerlegt.

Nach Ruben lassen diese Systeme fiinf aufeinanderfolgende Generationen
von Denkern erkennen. Es ist aber nicht so, dal} je eine Upanishad einer Gene-
ration zuzuweisen wiire, die Texte werden vielmehr in zahllose Fragmente
aufgeteilt, die dann in neuer Gruppierung einen Ablauf von der «Exposition»
iiber den «groflen Anlauf» und die «Genies des Idealismus und Realismus» zu
den «Epigonen» und dem «Ausklang» ergeben.

Ruben will «zu den Quellen der Philosophie hinabsteigen», zu einer «echten
Geistesgeschichte der Menschheit den Grund legen», derer «erster Schritt das
Verstindnis Indiens und Angliederung seiner Geschichte an Europa» sei.
Gerade die Zeit von 700 bis 550 vor Christus, die er als die Entstehungszeit
der dltesten fiinf Upanishaden ansieht, sei fiir eine «universalhistorische Be-
trachtungsweise... infolge eines gewissen Parallelismus in Ost und West bedeut-
sam fiir die Grundlagen unserer Kultur».

Ein gewaltiges Unternehmen also. Ruben unterwirft sich ihm mit groem
Schwung, einer reichen Kenntnis ethnologischen und kulturhistorischen Mate-
rials und mit viel Scharfsinn und Phantasie sowie einer ausgezeichneten
Kenntnis der Upanishaden selbst, die er teilweise in neuer Ubersetzung anfiihrt.

Was aber ein derart groBziigig aufgefalites Werk naturgemifl besonders
erfordert, das ist die feste Fundierung. Die Auflésung der Textmasse der fiinf
alten Upanishaden in Bestandteile darf als ausgezeichnete analytische Leistung
angesehen werden, die der weiteren Upanishadenforschung den Weg weist und
auch der psychologischen und philosophischen Forschung und Spekulation viele
Anregungen geben wird. Dagegen ist die Neuordnung des zergliederten Mate-
rials und die Zuordnung zu 109 verschiedenen Denkern, so bestechend sie
vorgetragen ist, keineswegs iiberzeugend; sie ist wie die Verteilung der Denker
auf fiinf zeitlich genau bestimmbare Generationen und die Schilderung des
«groflartigen Auf und Ab der Entwicklung, von primitiven Anfingen zum
Hohepunkt in der All-Eins-Mystik des Yajiavalkya und zum Abstieg in der
niichternen Systematisierung seiner Gedanken durch seine Nachfolger» (p. 13)
weitgehend Spekulation, hypothetische Konstruktion; es ist zwar fiir die ein-
driickliche (wenn auch naturgemiB stark subjektive) Darstellung des Gedanken-
gebidudes von entschiedenem Vorteil, aber fiir den wissenschaftlichen Wert
von ebenso entschiedenem Nachteil, daB wir nur das Ergebnis der Gedanken-
ginge des Verfassers zu lesen bekommen, nicht aber den Weg zu ihnen, auch
nicht in den Anmerkungen. Die Begriindung der als Tatsachen vorgetragenen
Hypothesen steht noch aus, und wir hoffen, dafl Ruben sich dieser Miihe noch

174



unterziehen wird. Ein Mangel ist ferner, dafl in gleicher Weise, wie oft ohne
Kennzeichnung wortlich Ubersetztes, summarisch ZusammengefaBtes und aus
eigenem Kommentiertes zusammengefiigt sind, auch Beweisbares mit Unbe-
wiesenem und Unbeweisbarem unzertrennlich vermengt werden.

Dem Hauptteil, in dem Philosophie und Mystik der Upanishaden behandelt
werden, liflt Ruben gleichsam als Wurzelgrund einen ausgiebigen ersten Teil
«Vorphilosophische Philosophie» voraufgehen. Er beginnt mit der Feststellung
«Die ersten Minner jagten, ihre Frauen sammelten Knollen, Friichte und Blit-
ter. So vergingen an die 400000 Jahre». In gleich kategorischer Weise gibt
Ruben dann in einzigartig mannigfaltiger Zusammenschau einen (ebenfalls
sehr hypothetischen) Entwicklungsgang der Menschheit von den Jigern und
Sammlerinnen der #lteren Steinzeit iiber die Bauern- und Hirtenkulturen zu den
idltesten orientalischen Stadtkulturen und den Anfingen der Staatenbildung
bei Indoeuropiern und Juden, wobei mehr die Gemeinsamkeiten als die Ver-
schiedenheiten beriicksichtigt werden. Dabei scheidet Ruben nicht behutsam
genug zwischen den verschiedenen zeitlichen, kulturellen und sachlichen Ebenen
der verglichenen Tatbestiinde, so daB} Eindriicke von Parallelliufen entstehen,
die eigentlich keine sind. Bei dem friihzeitlichen Denken der Vilker kommt es
eben mehr auf die differentia specifica als auf die Gemeinsamkeiten an.

Und doch macht schon dieser erste Teil das Buch lesenswert. Er ist anregend,
ja geradezu aufregend. Und vor allem wird der ernsthafte Versuch unternommen,
die Anfinge zumindest der philosophischen Spekulation kultur- und geistes-
geschichtlich in einen organischen Ablauf einzufiigen. Die Einzelkritik, die
nicht ausbleiben kann, mufl Fachuntersuchungen vorbehalten bleiben.

Der beigegebene Index mit philosophischen, psychologischen und mytholo-
gischen Begriffen ist eine wertvolle Ergénzung. Druck und Aufmachung sind,
von einigen stehengebliebenen Druckfehlern abgesehen, ausgezeichnet, die
Anordnung der Textstellennachweise als Marginalien der leichten Lesbarkeit
sehr forderlich.

Das Buch ist iiber den fachlichen Kreis hinaus jedem geistesgeschichtlich
Interessierten zu empfehlen, sollte aber stets mit dem Bewufitsein gelesen wer-
den, daf} es nicht gesicherte Ergebnisse bringt, sondern einen geistreichen und
originellen Rekonstruktionsversuch darstellt. Die kritische Einstellung darf
gich durch den eleganten Stil und die fliissige Sprache nicht blenden lassen.

Ernst Schneider

Edmond Beaujon: Acte et Passion du Héros — Essai sur I’actualité
d’Homeére, édition de la Baconniére, Neuchétel 1948.229 pages.

Si le titre de cet ouvrage attachant est un peu mystérieux, sa présentation
typographique est immédiatement révélatrice du dessein de I’auteur; un gros
titre: Acte et passion du héros, et, en caractéres quatre fois plus petits: Essai
sur Pactualité d’Homére. Ainsi s’exprime d’emblée I'importance relative du
potte de I’ Iliade dans I’étude de M. Beaujon. Ecrit par un helléniste et présenté
d’abord comme thése de doctorat, cet ouvrage ne s’adresse pourtant pas aux
gpécialistes, ou du moins pas seulement a eux. On n’y trouve presque pas de

175



références, aucune note, peu d’érudition apparente, mais beaucoup de vraie
culture et de réflexion personnelle.

Dans un substantiel avant-propos qui s’intitule: L’actualité d’Homeére et les
principes de 'humanisme, et qui constitue la partie la plus vigoureuse et la plus
originale du livre, 'auteur nous expose son dessein et sa méthode. Ce qui I'inté-
resse, c’est ’ame du héros. Je ne dis pas du héros homérique, car M. Beaujon
se réclame de la grande tradition de I’humanisme: dans le héros antique comme
dans ’homme moderne il retrouve toujours présente la «forme de I’humaine
condition». Son livre se place donc tout naturellement sous le patronage de
Socrate et de son commandement: Prends connaissance de ce que tu es. Face
aux énigmes éternelles que pose 'existence dans le monde, ’homme homérique
essaie des réponses qui sont révélatrices de notre condition propre. Pour enrichir
et diversifier sa sensibilité, Barrés recourait a la lecture de certains écrivains
qu’il appelait les «intercesseurs». Tel est a peu prés le role que M. Beaujon veut
attribuer & Homére pour I’élargissement de notre vision intellectuelle et la prise
de conscience de notre condition d’homme. En nous invitant a relire avec lui
le podte antique, il nous propose un «exercice». Car toute grande ceuvre est a
la fois symbolique et traditionnelle: «L’Iliade et I’Odyssée chantent des exploits
illustrant le passé de la nation grecque: la guerre de Troie et les voyages d’explo-
ration a travers la Méditerranée», mais en méme temps, «ces poémes exercent
le lecteur a retrouver d’dge en 4ge la mesure humaine sur laquelle ils sont batis
et a la confronter avec I'homme que le lecteur découvre en lui-méme et autour
de lui, & I’époque ot il se trouve placé.» (p. 12). Comme les Anciens, M. Beaujon
est sensible surtout a I’aspect dramatique de la réalité humaine. I’homme est
cerné par le monde, il est le jouet de forces formidables; voila sa passion. Mais
c’est le propre de I’homme, et singuliérement du héros, de répondre par un
acie aux questions qui se posent a lui du simple fait qu’il existe. «Grice a I'intel-
ligence et a la vision, il dégage la forme des choses, il exerce une fonction plas-
tique». (p. 17). Cette genése de I’action par P'intelligence et la sensibilité, que
chacun peut reconnaitre en lui, M. Beaujon se propose de I’étudier chez deux
héros particuliérement vifs et expérimentés: Achille et Ulysse. Pour un tel
dessein, une seule méthode semble appropriée, celle qui consiste & essayer de
«vivre Paction des poémes comme si elle se déroulait pour la premiére fois.»

Aprés cette introduction, riche de considérations personnelles, M. Beaujon
étudie dans un premier chapitre les valeurs homériques. Il y montre que I’homme
antique ne se sent pas coupé de la nature. Il ne connait pas I’effroi de Pascal
devant le silence éternel des espaces infinis. Le monde lui apparait comme un
organisme vivant; la Nature est cité des Dieux. Tout, pour le Grec, est signe,
présence divine: ’exaltation ou la fatigue, l'intuition ou Perreur. L’absurde
n’existe pas; il v a une raison dans les choses. Le héros homérique précisément
s’efforce de déchiffrer la «forét de symboles» a travers laquelle il passe et de ré-
pondre par un acte a linterrogation du monde. Dans cet effort, le héros révéle
son dualisme: homme divin, il symbolise la tendance humaine a vivre comme
un dieu, A dépasser sa condition. A l’aide du texte homérique, M. Beaujon
dégage cette double nature d’Achille et d’Ulysse. Achille incarne la tentation
du héros de se prendre pour un dieu, de se croire «par dela le bien et le mal»,

176



jusqu’au moment ot la mort de Patrocle vient réveiller en lui la conscience
de sa condition d’homme. Ulysse, lui, fait un usage plus positif de ses pouvoirs.
(C’est un terrien, patient et tenace, qui fait profiter la communauté de ses expé-
riences héroiques. M. Beaujon poursuit, dans les chapitres suivants, cette oppo-
sition entre les deux héros, qu’il retrouve d’abord dans le théme de V' Iliade
et de I'Odyssée, I’ Iliade étant le poeme de la colére et de la destruction, ’Odyssée,
celui du retour a I'ordre, & la paix, 4 ’union du couple royal; il le découvre aussi
dans certains passages o1 s’expriment deux conceptions différentes du bonheur.
Achille accueillant dans sa tente le vieux Priam venu réclamer le corps de son
enfant préne la résignation devant la souffrance qui est imposée aux hommes
par la volonté arbitraire des Dieux; Ulysse fété par Alcinoos vante le bonheur
des réjouissances en commun, des banquets joyeux qui réunissent dans les
manoirs les longues files des convives. Enfin, aprés avoir dessiné rapidement
pour nous les figures passionnées d’Héléne et de Nausicaa, M. Beaujon couronne
son livre en reprenant ’opposition fondamentale de ses deux héros, Achille et
Ulysse, le guerrier et le poéte.

Sans doute un tel livre n’apporte-t-il aucune interprétation, aucun fait
nouveau sur Homeére et les problémes que pose son ceuvre. Mais c’est le témoi-
gnage fervent d’un homme qui s’est penché sur cette ceuvre comme sur une
chose vivante, non comme sur un cadavre a disséquer. De ce contact est né
un livre plein d’enthousiasme et de poésie, qui constitue un plaidoyer vivant
en faveur de ’humanisme, seul capable, selon M. Beaujon, de créer une commune
mesure entre les hommes divisés par leurs idées religieuses, politiques et sociales.

Jacques Sulliger

Kurt Schilling: Platon. Eine Einfihrung in seine Philosophie.
Pan-Verlag, Rudolf Birnbach, Wurzach, Wiirttemberg 1948.
(Monographien zur philosophischen Forsehung, Bd. III/IV).
Diese Einfithrung in Platos Philosophie, die in der Hauptsache in einer

Wiedergabe und Besprechung der einzelnen Dialoge besteht, scheint ein didak-

tisches Ziel zu verfolgen, ndmlich dem heutigen Leser Platos Gedankenwelt

niherzubringen. Das gelingt dem Verfasser auch in weitgehendem Malle, wenig-
stens fiir die Werke der Friih- und der Mittelperiode; bei den Spitdialogen
firchten wir, dall dies nicht mit gleichem Rechte behauptet werden kénnte.

Schilling greift in seinen Ausfiihrungen oft wieder auf Natorp zuriick. Wir
glauben mit Recht; denn diese Platointerpretation, wenn auch etwas einseitig
neukantianisch, ist doch philosophisch den meisten andern Darstellungen, die
seither erschienen sind, unmiBlverstindlich iiberlegen. Erfreulich ist auch, wie

Schilling bereits im jungen Plato die Grundlinien seiner spiteren ausgereiften

Lehre glaubt nachweisen zu kinnen. Auf diese Weise zum Beispiel gewinnt

der «Charmides» eine Bedeutung, wie sie ihm noch selten zugesprochen worden

ist. Nach Schilling bereitet er, indem er das Absolute als Grenzbegriff aufrichte,
geradezu auf den spitern «Parmenides» vor.

Gut scheint uns auch die Charakterisierung der einzelnen Perioden im
platonischen Schrifttum zu sein: Die Friihperiode lehnt sich noch an das
literarische Portrit an, das Plato von seinem verchrten Meister geben will,

12 177



obschon er sich philosophisch auch damals schon ganz auf eigenen Bahnen
bewegt. Vom «Gorgias» an tritt die Gestalt des Sokrates mehr in den Dienst
des philosophischen Gehaltes (im «Phido» und im «Gastmahl» scheinen beide
Anliegen Platos wunderbar vereinbart zu sein), um schlieB3lich in den Spitdia-
logen nur noch sozusagen die Rolle eines Ehrenprisidenten in der philosophi-
schen Debatte zu bekleiden.

Beherzigenswert ist die Auffassung Schillings, dafl der Phido mythisch vor
allem das Leben und Sterben der Adyo. behandeln wolle, und daB in ihm die
verschiedenen sogenannten Unsterblichkeitsbeweise nicht anders zu bewerten
sind als etwa die «quinque viae» des Thomas von Aquin zur Demonstration
der Existenz Gottes. Den «Staat» will Schilling nicht als eine Utopie gelten lassen.
Plato habe mit diesem groflen Wurf durchaus konkret-praktische Ziele im Auge
gehabt. Dal er dabei etwas zu weit gegangen sei, dem individuellen Menschen
zu wenig Spielraum gelassen, die Liige aus Staatsraison sanktioniert und das
Menschengeschlecht zu viel nach Analogie mit der Tierwelt habe «ziichten»
wollen, soll dabei nicht iibersehen werden.

Sehr bemerkenswert ist auch noch die Analyse der acht bzw. neun Posi-
tionen in der Dialektik des zweiten Teils des «Parmenides». Von da an aber
glauben wir, dafl Schilling das eigentliche Verstindnis der platonischen Spat-
philosophie abgeht. Das zeigt sich auch schon in der Anordnung der Dialoge:
Der «Theaetet» folgt auf den «Parmenides» (was an sich vielleicht noch nicht
schlimm ist, da beide wohl miteinander konzipiert worden sind) und der «Ti-
maeus» geht dem «Philebus» voraus, als ob nicht jener die naturphilosophischen
Konsequenzen aus den Prinzipien des letzteren zége! Auch werden bei Schilling
die Naturbetrachtungen im «Timaeus» als reine Wissenschaft behandelt und
dementsprechend aus ihnen dogmatische Lehrmeinungen abgeleitet wie unter
anderem iiber den Begriff der Schopfung oder der Zeit. Dal} es sich fiir Plato
in diesen Reflexionen nur noch um efxérec pfdor, das heiBt um Symbole mit
bloBem Wahrscheinlichkeitscharakter, handeln kann, wird nicht erwihnt,
noch etwa gezeigt, warum fiir Plato aus dem Gesamttenor seiner Philosophie
eine andere Deutung gar nicht mehr méglich gewesen wiire. Fiir Schilling steht
immer noch fest, der spédte Plato habe im Grunde eine Art von gleichzeitig
gnoseologischen und ontologischen Strukturen des Weltganzen gesucht. Ebenso
abwegig scheint uns des Verfassers Versuch, bei der Erklirung des «Philebus»
auf verwandte Gedankenginge etwa bei Klages hinzuweisen.

Es fehlt uns hier der Raum, mehr auf Einzelheiten einzugehen, obschon
ihrer eine Menge erwiithnenswert wiren Es sei deshalb nur noch erwihnt, daf3
Schilling den «groflen Hippias» fiir echt annimmt, und daB} das Buch in einem
fliissigen, leicht lesbaren Stil geschrieben ist. Leider fehlt ein Personen- und
Sachregister. H Gaup

Ernst Hoffmann: Platon. Vierzehn Vorlesungen, gehalten an der
Universitiat Heidelberg im Winter 1946/47. Erasmus Bibliothek,
Artemis-Verlag, Ziirich, 1950.

In diesem kleinen, aber iiberaus inhaltsreichen Bande wird nach unserem
Ermessen fiir das Verstindnis Platos GroBeres geleistet als in der Mehrzahl

178



umfassender Kompendien. Gewif} ist die Anordnung des Stoffes etwas sprung-
haft — philosophiegeschichtliche und literarische Fragen schieben sich, vielleicht
um den Hérer oder Leser wieder zu Atem kommen zu lassen, zwischen die eigent-
lich schwerwiegenden systematischen Untersuchungen hinein —, aber iiberall
da, wo es Hoffmann darauf ankommt, das genuin Platonische herauszuheben,
kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, dafl er aufs Ganze geht.

Der Zugang zu Plato, meint Hoffmann, werde uns immer noch durch die
neuplatonische Tradition erschwert, eine Tradition, die bis zur Zeit der Renais-
sance kaum je angefochten wurde, und die, genauer besehen, so etwas wie ein
Biindnis zwischen Mystik und aristotelischem spekulativem Empirismus dar_
stellt (S. 35). Ein kontinuierlicher Stufenkosmos wird vorausgesetzt, so wie er
bei Aristoteles zwischen materia prima und actus purus postuliert worden ist
(S. 33), und diese Ansicht wird nun meist ohne Bedenken auch auf die spéit-
platonische Philosophie iibertragen.

Bei Plato gibt es aber zwischen der Welt der Sinne und der Welt der Ideen
keine graduellen Uberginge. Zwischen ihnen klafft zunichst ein scheinbar
uniiberbriickbarer Hiatus. Aber dieser Hiatus ist nicht ein solcher zwischen
zwel Bereichen des Seienden, sondern zwischen Sein und einem Nicht-Seienden
(S. 54) oder einem blofl «Sein-erstrebenden Werden» (S. 57), wie Hoffmann
den platonischen Ausdruck vyéveaw el 08lav wiedergibt. Von der Werdewelt
gibt es keine addquate Erkenntnis — mnoch ist eine solche nétig! —, weil das
Werden als solches nicht faBlbar ist, sondern uns gleichsam unter der Hand
zerrinnt. Denken zudem kénnen wir nur in Ideen; die sublogische Werdewelt
ist also nur soweit erkennbar, als sie am ideellen Sein relativ Anteil hat; sie
darf niemals als unmittelbar gegebene Wirklichkeit einfach hingenommen
werden. Und da das Werden, das jeweils von dem, was es relativ ist, hinstrebt
zu dem, was es relativ noch nicht ist, niemals nur an einer einzelnen Idee teil-
nehmen kann, sondern zum mindesten immer an zwei, die sich gegenseitig
logisch ausschlieBen, so ist der Schluf} zu ziehen, dafl der Werdewelt keine volle
Wirklichkeit zukommt. Sie ist derivativ oder kreatiirlich (yéyovev, wie es im
«Timaeus» heifit). '

Wahrhaft seiend ist nur die Idee: «jede von ihnen ist so seiend, wie das Sein
sein soll» (8. 92). Das konnen die Ideen aber auch wiederum nur dadurch, da
sie selber vom «Guten» oder Vollkommenen «durchwaltet» sind (S. 92). Jede
Idee ist also vollkommen «in suo genere»; aber unter sich bilden die Ideen einen
dialektischen Zusammenhang, oder eine xowwvle, wenn immer wir mit ihrer
Hilfe die Werdewelt erkliren wollen. Nur das dyoatév ist vollkommen in sich selber.
Es steht deshalb prinzipiell noch iiber dem Sein (énéxewn tiiz odslac). Anderer-
seits soll nach Hoffmann das dyadév kraft seiner dynamischen Michtigkeit
wieder der Werdewelt immanent sein kénnen, was von der Idee nicht gesagt
werden diirfte.

Hoffmann unterscheidet in Plato deshalb drei Stufen von «Wirklichkeit»
(S. 57): das supralogische Prinzip des dyalév, die Welt des adiiquaten Seins
oder der Ideen (das Gebiet des Logisch-Ontologischen in eins zusammenge-
nommen |S. 87] und des Mathematischen, das sozusagen als ein «Schema»
zwischen ldeenkosmos und Werdewelt noch hineinkommt, in seinem «reinen»

179



Teil aber noch der ideellen Sphére zugehort), und die sublogische oder infra-
logische Werdewelt, die iiberhaupt nur Bestand haben kann, sofern sie vom
héchsten Prinzip abhiingt, und die uns nur bekannt ist, soweit sie sich durch die
Idee und die Zahl bestimmen l48t.

Diese Wirklichkeitsstufen miteinander in Verbindung zu setzen, das sei
nach dem spiiten Plato die Erkenntnisaufgabe und zugleich das Ziel der erken-

nen-wollenden «Seele». Mit diesem Seelischen kommt daher noch eine weitere
entscheidende Dimension in die platonische Gedankenwelt hinein; die Seele

ist ndmlich weder Sein wie die Idee noch Werden wie die sublogische Welt;
sie hat Kausalitiit wie das ayadév, ist aber nicht wie es vollkommen (S. 120).
«Und», sagt Hoffmann, «als Wesen des Platonismus wiirde ich bezeichnen diese
Problemverschlingung von Sein und Seele» (S.62). Von der Seele hat man
darum wohl auszugehen, wenn man in die Spitphilosophie Platos eindringen
will. —.

Wir miissen uns mit diesen wenigen Andeutungen begniigen. Man wird aber
doch wohl aus ihnen bereits erahnen konnen, dall mit Hoffmanns Buch eine
bisher noch selten gehorte und, wie wir glauben, viel mehr in die Tiefe gehende
Interpretation des platonischen Denkens vorliegt als sie uns in der Regel
geboten wird. Fiir den Rezensenten selber, der sich auch schon fast seit drei
Jahrzehnten unablissig mit Platos Spitphilosophie befalBit, ist es eine grofle
Genugtuung, in Ernst Hoffmann nun auch im deutschen Sprachgebiet einen
so allgemein anerkannten Denker als Bundesgenossen in seinen Bemiihungen
um ein besseres Verstindnis Platos gefunden zu haben. Unsere Ansichten decken
sich weit mehr als das bei einer so schwierigen Materie ohne weiteres ange-
nommen werden diirfte. Es mufl folglich in der Sache selbst liegen, dal eine
so tiefgehende Ubereinstimmung iiberhaupt moglich ist.

Neben diesen systematischen Ausfiithrungen, auf die wir vor allem Gewicht
legen wollten, weil sie uns, wie gesagt, als eine iiberaus begliickende Bestétigung
eigener intimster Vermutungen erschienen sind, werden von Hoffmann auch
noch eine Reihe akzessorischer Fragen behandelt wie die Entstehung des plato-
nischen Dialogs aus der attischen Komddie, Platos Verhiiltnis zu den andern
Sckratikern, die vermutliche Reihenfolge der Dialoge usw. Aber das sind Dinge,
die sich schliefflich auch anderswo finden liefen. Worin Hoffmanns Buch grof3
ist, liegt nach unserer Ansicht darin, daf} es ganz neue mégliche Perspektiven
fiir die Erklirung der platonischen Philosophie erdffnet und dafl es damit
auch die Philosophie selber auf eine ihrer hochsten Errungenschaften hinweist,
eine Errungenschaft, die sie sich merkwiirdigerweise noch sehr wenig zu Nutzen
gemacht hat. H. Gaup

Victor Goldschmidt : Les Dialogues de Platon. Structure et méthode dia
lectique. Presses universitaires de France. Paris 1947. 376 pages.
Tandis qu’il y a une vingtaine d’années, I'intérét des critiques de Platon se

portait avant tout sur ’analyse et la discussion des doctrines ou sur la question

de la chronplogie des Dialogues (ah, cette chronologie, a-t-elle fait couler de
Pencre!), on a vu se dessiner plus récemment une tendance nouvelle qui étudie

180



Peuvre platonicienne dans une perspective essentiellement formelle et struc-
turale. Avant de discuter les résultats, il a paru intéressant, indispensable méme,
de connaitre par le dedans la démarche de pensée qui les avait produits. Et ce
probléme, concernant une ccuvre dune richesse et d’une complexité infinies, ol
la logique et ’enthousiasme se contrdlent et se soutiennent I'un I’autre, est appa-
ru comme 1’'un des plus captivants qui soient.

L’ouvrage de M. Goldschmidt représente et illustre cette tendance en France
de facon heureuse.

S’il jette des lueurs que nous croyons profondes dans la caverne de Platon,
ce n’est pas toutefois sans demander au lecteur un sérieux effort d’attention.
Et nous ne saurions résumer ici les 350 pages de cette étude nourrie et dense,
qui passe les Dialogues au erible d’une analyse structurale rigoureuse. Sans doute
ne trouvera-t-elle sa pleine signification qu’en étant utilisée occasionnellement
pour éclairer la lecture de tel ou tel dialogue, ce qui n’est pas en diminuer le prix,
bien au contraire.

Nous nous bornerons donc & donner ici un reflet des pages ol 'auteur, s’at-
tachant a l'itinéraire dialectique dans sa généralité, entreprend d’en marquer
les étapes et d’en préciser le mécanisme.

M. Goldschmidt déclare avoir interrogé «tous les dialogues proprement dia-
lectiques, c’est-a-dire en exceptant I’Apologie, le Ménexéne, le Timée, le Critias
et les Lois» (p.IX). Cette déclaration ne laisse pas d’étonner, et nous nous de-
mandons sur quelle définition de la dialectique elle se fonde. Le terme de’dia-
lectique, en effet, a deux sens distincts, un sens étroit d’entretien dialogué et un
sens vaste de démarche cognitive, cette démarche intéressant, non seulement
I’Ame humaine, mais encore ’ame du monde, ¢’est-a-dire 'univers entier. La
dialectique parlée ou typographique des dialogues n’est que le reflet de la dia-
lectique cosmique.

11 semble que I’auteur prenne le terme dans son premier sens, puisqu’il con-
sidére comme non dialectiques les ceuvres non dialoguées. Et pourtant les con-
sidérations qu’il développe dans 'introduction, bien plus, toute 'interprétation
qu’il donne de ’ceuvre platonicienne présuppose, au contraire, I'interprétation
du terme dans son sens vaste. Il y a done la une confusion liminaire. En fait,
c’est bien le sens N° 2 qui nous intéresse et intéresse M. Goldschmidt, et il edt
été préférable, dans ces conditions, que I’étude ait compris dans son examen
Peeuvre entiére. Car tout est dialectique chez Platon, méme les exposés suivis,
en ce sens que tout se situe dans la méme perspective et que I'on ne peut com-
prendre le Ménexéne ou le Critias qu’en les situant dans I’horizon dialectique.
L’examen structurel du Timée et des Lois, par exemple, est fort révélateur, et
M. Goldschmidt aurait trouvé 'occasion d’appliquer la sa méthode de facon
fructueusel. Pour la méme raison, il est regrettable qu’il ait exclu les mythes,
car, du point de vue qui est le sien, ils se révélent hautement significatifs.

Partant de la digression philosophique de la VII¢ Letire, M. Goldschmidt
examine les quatre modes de connaissance qu’elle distingue dans tout savoir

1 Ne serait-ce qu’en signalant la démarche descendante du Timée et, dans les
Lots, cette longue coulée presque horizontale, interrompue parfois de brusques
et courts intermédes ascendants.

181



humain: nom, définition, image, science. Ces quatre modes ont un défaut com-
mun: ils ne donnent que des représentations approchées de I’objet idéal. Celui-ci
ne peut étre appréhendé que par une intuition directe. L’4dme, apparentée a
I’objet, est hautement capable de cette intuition, qui est en quelque sorte un
saut du méme au méme.

L’intuition est-elle le terme de la démarche dialectique ? Non, si I’on en croit
République 511b. Apreés avoir atteint le premier principe, I’ame doit s’attacher
aux conséquences qui en découlent, donc descendre a la conclusion, ¢’est-a-dire
a la science. Il y a donc lieu d’interposer entre les deux derniers modes un mode
intermédiaire, qui est I'intuition de I'Essence. Toute démarche dialectique passe
donc par les niveaux suivants, ot 'on retrouve approximativement les modes
dela VII¢ Letire, appauvris du premier et augmentés du mode intuitif: Image —
Définition — FEssence — Science.

Tout ceci, sans étre nouveau dans son fond, offre 'intérét d’une argumen-
tation juste et serrée.

C’est donc par référence a ce schéma quadripartite que M. Goldschmidt pro-
céde ensuite & l’analyse des Dialogues eux-mémes, groupés sous deux chefs:
dialogues aporétiques — dialogues achevés.

Ainsi chaque ceuvre se trouve réduite & une sorte de commun dénominateur
dialectique, ramenée a une structure authentiquement platonicienne, puis-
qu’elle se fonde sur les théories mémes du philosophe. On obtient en quelque
sorte ceci: Platon expliqué par Platon.

Une conclusion permet enfin a I'auteur d’élargir le débat. Il nous montre en
Platon un logicien doublé d’un enthousiaste. Egalement éloigné de 1’obscuran-
tisme d’Euthyphron et du scepticisme de Cratyle, 'auteur des Dialogues s’efforce
d’unir la contemplation a la raison, le Beau au Vrai.

Mais «on ne vit ni avec le Beau ni avec le Vrai, on vit avee I'Utile» (p.337).
Et Platon I’a fort bien compris. Contrairement & une illustre image, sa colombe
ne se perd point dans les plages de I'utopie. «La colombe, & tout instant, doit
se débattre contre I’ame du répondant, remplie de plomb» (p.338).

Conscient des obstacles qui se dressent devant lui, Platon nous propose une
méthode qui n’est ni scientifique ni irrationnelle, méthode hautement philo-
sophique, qui a pour réle de conduire I’ame au Bien, a partir de n’importe quel
donné sensible, et de ramener ensuite I’Ame dans la caverne de I’action pratique.

Une telle philosophie se présente avant tout comme une philosophie des
valeurs, et c’est pour cela que les procédés de la science pure ne sauraient lui
convenir.

«Tous les dialogues, en résumé ou en épisodes, relatent cette démarche de la
pensée dégagée,puis engagée. La «méthode», la «voie» dialectique, n’est autre
que cette démarche méme» (p.344).

Dans une thése complémentaire sur le Paradigme dans la dialectique plato-
nicienne?, M. Goldschmidt entreprend de délimiter le réle, I’emploi, le fonde-
ment et les frontiéres de cet «exercice préalable» qu’est le paradigme, exercice
de nature pédagogique, qui a pour but de préparer I’ame du disciple 2 une vision

? Méme lieu et méme date. 140 p.

182



d’ensemble qu’elle serait incapable de réaliser d’emblée par ses propres moyens.
Signalons, dans le méme ordre de préoccupations, I'ouvrage clair et riche de
M. Paul Grenet? sur la notion d’analogie. Ces deux études se complétent et, sans
doute, épuisent-elles le sujet pour longtemps.

Avant de clore, signalons aux historiens de la philosophie antique deux publi-
cations hollandaises. La premiére en date est I’étude de M. W. J. Verdenius, pro-
fesseur a I'université d’Utrecht, sur la doctrine de I'imitation chez Platon®.
L’auteur, réagissant contre certaines opinions courantes qui accusent Platon
de réduire I’art a une imitation servile du réel, affirme le caractére «interprétatif»
de Iesthétique des Dialogues et montre, par quelques exemples modernes, la
pleine actualité que cette doctrine conserve encore. Cette courte et intéressante
monographie constitue le troisiéme volume d’une collection consacrée a la philo-
sophie antique, & laquelle nous souhaitons plein succés et longue vie®.

Dans le domaine des textes, on déplorait depuis quelques années I’absence
d’un volume de choix présentés dans la langue originale et commentés, ’excel-
lente Historia philosophiae graecae de Ritter et Preller étant devenue introuvable.
C’est pour combler cette lacune que Mlle de Vogel, professeur & 'université
d’Utrecht, vient de publier le premier volume de sa Greek Philosophy®. Cet
ouvrage, clairement présenté, agrémenté de quelques croquis et schémas, rendra
les plus grands services. Les commentaires ne sont plus en latin, mais en anglais.
Certes tout choix comporte des risques et des sacrifices. Le lecteur qui feuillette
les pages consacrées a Platon ne peut s’empécher de regretter tant de passages
essentiels & ses yeux, qui ne figurent pas dans ’ouvrage. Mais est-ce la faute de
Mlle de Vogel, si Platon est trop riche?

Le second volume doit paraitre en 1952, René Schaerer

Olivier Reverdin: La religion de la cité platonicienne. Thése pré-
sentée a la faculté des lettres de D'université de Genéve.
Paris, 1945. 277 pages.

Les Lois de Platon ont été injustement négligées par la critique moderne.
11 est peu d’ouvrages plus impressionnants. Fruit tardif d’une des plus nobles
et lucides vieillesses de ’histoire, ce livre déroule, au cours de ses douze étapes,
un long réve de bonheur politique et social. L’auteur n’était pas, certes, a son
coup d’essai. Trente ans plus tét, il avait imaginé, dans la République, un modéle
d’Etat philosophique dont I'organisation hiérarchisée obéissait 4 cette pensée
dominante: faire le bonheur de tous dans la lumiére du Bien.

3 Paul Grenet, Les origines de I’ Analogie philosophique dans les Dialogues de
Platon. Editions contemporaines, Paris 1948. 300 p.

4 W.J.Verdenius. Mimesis, Plato’s doctrine of artistic imitation and its mean-
ing to us. Leiden. E.J.Brill 1949. 50 p.

5 Philosophia antiqua. A series of monographs on ancient philosophy, edited
by W.J.Verdenius and J.H.Waszink. Leiden. E.J.Brill.

¢ C.J.de Vogel, Greek Philosophy. A collection of texts, selected and supplied
with some notes and explanations. Volume I: Thalés to Plato. Leiden. E. J.Brill
1950. X-318 p.

183



Le bonheur de tous!... Ces mots résument peut-étre la derniére ambition du
philosophe. Car, en vieillissant, il éprouve le besoin de revenir sur la République,
non pour en rectifier les erreurs, mais pour en prolonger les lignes. En dépit de
ses prétentions, la République laissait dans la pénombre du doute et de I’angoisse
la foule anonyme et travailleuse, qu’aucune clarté directe ne peut atteindre.
11 fallait lui donner, a cette foule, une révélation a sa mesure, celle d’une religion
traditionnelle épurée, d’une vertu spiritualisée. Il fallait la persuader, la con-
traindre au besoin par un réseau de régles précises dont les mailles s’étendront
sur elle.

On le voit, rien de plus étranger a Platon que la notion du surhomme nietz-
schéen. L’humanité, loin de se vouer a la production de quelques individualités
divines, dont la réussite exceptionnelle justifie tous les sacrifices sur le plan
social, travaille & se sauver dans sa totalité extensive et hiérarchique. Il faut
que toutes les couches, méme la base prolétarienne, montent vers le Bien, ou,
si ’on préfere, que la lueur du Bien descende et pénétre, a la faveur d’une voie
de service efficace, jusqu’a la base. Il faut respecter a la fois le bonheur de tous
et la supériorité des meilleurs.

Les Lois reprennent donc le grand songe législatif de la République, mais sur
un plan inférieur. Elles laissent dans un lointain vague les clartés des Idées, sans
que ’auteur ait pourtant cessé d’y croire. La religion et les valeurs mythiques
prennent la place qu’occupaient, dans la République, la science et la dialectique.

Etudier la religion de la cité platonicienne dans les Lois, c’est done aborder
un trés vaste domaine, & la fois théologique, archéologique et philosophique,
puisqu’il s’agit des dieux, du culte concret et d’une foi religieuse congue comme
une forme populaire de la connaissance dialectique. Fruit de longues recherches,
présenté sous une forme vivante et muni d’un bon index, le livre de M. Rever-
din rendra les plus grands services. Quatre chapitres étudient successivement la
religion théorique, ses applications pratiques en matiére de culte et d’éducation,
de funérailles, de législation pénale. Si le lecteur philosophe regrette parfois que
les lignes n’aient pas été prolongées dans le sens de la pensée pure et que tant
de notations accumulées n’éclairent pas d’une lumiére plus directe I’ensemble
du systéme platonicien, I’historien des religions et 'archéologue tireront grand
profit de cette monographie. Nous y voyons se construire devant nous cet Etat
modéle, dont la téte est contemplative et le corps réalisateur. Cette téte, c’est
le Conseil nocturne, sorte de cénacle spirituel qui se réunit quotidiennement
entre ’aube et les premiers rayons du soleil. Le corps, c’est le peuple subalterne,
groupé en tribus et qui trouvera dans une confiance aveugle toute garantie de
sagesse, de justice et de bonheur. Ainsi le lien le plus étroit relie entre elles toutes
les couches de la société: partout, dans la mesure du possible, la vérité prime
la force, et la persuasion la contrainte.

Il nous est impossible d’examiner ici les interprétations que M. Reverdin
donne du grand texte législatif. Du point de vue philesophique, certaines affir-
mations peuvent étre discutées. Il n’est pas certain, d’autre part, que ’auteur
domine toujours la matiére, extraordinairement vaste et complexe, du plato-
nisme. Mais I'image qu’il donne de Platon et des Lois n’en est pas moins juste
et nuancée, et le livre abonde en formules suggestives et bien frappées. Par la

184



clarté et I’abondance des renseignements qu’il apporte, par le courant de vie
dont il est traversé, il offre au lecteur, méme profane, une lecture d’un grand
intérét. René Schaerer

Eugéne Dupréel: Les Sophistes, Protagoras, Gorgias, Prodicus, Hip-
pias. p. 1—408, Ed., Griffon, Neuchéatel 1949.

Les Sophistes ont eu, dés I’époque de Platon et surtout a partir d’Aristote,
une fort mauvaise presse. L’éminent philosophe belge, M. Eugéne Dupréel, vient
de mettre ses rares qualités de sociologue et d’historien au service de leur réha-
bilitation.

Ceux-la méme qui voyaient, comme M. Dupréel, dans les Sophistes des pen-
seurs sérieux, croyaient impossible de retrouver leur contribution personnelle au
développement de la philosophie. Or c’est précisément ce que M. Dupréel vient
de réaliser.

Confrontant les dialogues platoniciens avec les Dissoi logoi ou Dialexeis (que
I’on trouve chez Diels) avec les renseignements fournis par Diogéne Laérce,
Sextus Empiricus, etc., M. Dupréel arrive a reconstituer I’enseignement sophis-
tique, tel qu’il a di étre. C’est ainsi que M. Dupréel nous propose une nouvelle
interprétation de la fameuse formule de Protagoras: «L’homme est la mesure
de toutes choses.» L’homme dont il s’agit c¢’est 'homme social, en tant qu’il
recherche les valeurs sociales, fruit de I’éducation et de I’accord de tous les
hommes, et la mesure des choses doit étre comprise comme I’expression de la
justice qui, sous forme de loi, s’oppose a la nature brute pour la régir.

La doctrine de Protagoras est a la fois une réfutation de I’éléatisme et du
pythagorisme; elle s’oppose a I'idée d’une nature universelle que, par I’étude,
nous pourrions connaitre, mais elle affirme ’existence d’une technique supérieure
a toutes les autres puisque celle-ciles domine et décide du bon usage de ce qu’elles
produisent.

Quant a Gorgias, 'auteur des fameuses aphories sur I'étre et I'impossibilité
ol nous sommes de le connaitre ou en tout cas de communiquer & autrui le résul-
tat de cette connaissance, ce n’est pas un nihiliste absolu. Artiste avant tout,
il n’est philosophe que par accident et c’est parce qu’il est artiste que le relati-
visme moral de Protagoras devient chez lui une morale de l'inspiration ou de
Pintuition; il assimile en effet le mérite moral aux dons de Dartiste. Mais pour
Pessentiel il reprend la doctrine protagoricienne. Il y a entre eux divergence de
tempéraments plus que d’idées.

Prodicus admet comme ses ainés I’existence d’une technique supérieure a
toutes les autres, mais il rejette leur antinaturalisme. Aprés avoir reconstitué la
doctrine prodicienne dans ses diverses articulations, M. Dupréel la caractérise
ainsi: Comme toutes les morales de I'antiquité, elle est «une philosophie du
bonheur de I’agent, mais elle se distingue des autres formes d’eudémonisme en
ce que la bonté de ’acte moral n’y résulte pas directement d*une jouissance pro-
curée ou d'un malaise évité. Cette supériorité est expliquée par le fait que la
bonne action est par définition conforme & la nature générique de son auteur.
Eclairé par la science, I’agent a le regard fixé sur un idéal: la perfection de sa

185



nature fonciére, et dés lors sa recherche de I'utile ne sera pas séparée du souci
d’un honneur spécifique» (p. 182).

Hippias auquel M. Dupréel attribue un véritable systéme philosophique et
auquel il consacre la plus grande partie de son ouvrage, prend comme point de
départ I'existence de cette technique supérieure, science premiére qui domine-
rait toutes les autres, et repousse comme Prodicus I’antinaturalisme de Prota-
goras et de Gorgias. Véritable encyclopédiste, mathématicien, il avait inventé
la quadratrice, compétent dans les lettres et la grammaire, il était de plus un
théoricien du langage dont il acceptait pleinement le caractére conventionnel.
Mais il n’avait rien d’un esprit superficiel. En effet, nous apprend M. Dupréel,
«c’est & partir d’une vue systématique sur la nature du réel, fruit d’une réflexion
sur les controverses du temps, qu’Hippias aurait conclu a la solidarité de toutes
les disciplines et & l'unité fonciére du savoir, source du pouvoir ou de I'action
efficace. L’objet de la science serait de découvrir la nature ou I’essence propre
des choses, celui qui y est une fois parvenu excelle par cela méme dans toutes les
formes de ’action et, appliquant cette compétence aux différents arts, il réalise a
coup siirles fins que se proposent ceux quis’y adonnent. Telles sont du moins les
propositions dont I’examen des sept premiers chapitres des Dissoi logoi, com-
binés avec les entretiens socratiques et d’autres écrits du temps, préparera la
démonstration» (p. 196). Démonstration qui aura pour résultat de bouleverser
la conception traditionnelle que l’on se faisait des dialogues platoniciens.
Platon, aux yeux de M. Dupréel, aurait fait ceuvre d’artiste génial plus que de
philosophe: il se serait amusé a un haut badinage philosophique qui ne trom-
pait personne parmi ses lecteurs et dont nous ne devons pas nous scandaliser
parce qu’il «ne pouvait prévoir qu’il demeurerait seul en scéne et que tout le
contexte du temps cesserait de faire contrepoids a sa fantaisie, que les modernes
enfin le prendraient pour un historien» (p. 402).

On voit a quel point M. Dupréel a renouvelé non seulement la question so-
phistique, mais encore celle qui concerne la création des dialogues platoniciens,
puisque tout en combattant les sophistes Platon a subi fortement leur influence
et s’est inspiré d’eux. Ceux-la méme qui persisteront & voir en Platon non seule-
ment un artiste génial, mais encore un philosophe vigoureux qui a amené a un
degré de perfection dans une synthése originale tous les éléments disparates
provenant de ses ainés et de ses contemporains, seront reconnaissants & M. Du-
préel d’avoir projeté une lumiére nouvelle sur la naissance de I'ceuvre plato-
nicienne et d’avoir rendu une justice éclatante aux Sophistes.

Antoinette Virieux-Reymond

A. Virieux-Reymond: La logique et I’épistémologie des Stoiciens.*
Lausanne F.Rouge, 1949. 331 p.

Quand on pense au stoicisme, c’est surtout sa morale, ses moralistes: Epictéte,
Sénéque, Marc-Auréle, que ’'on a en vue; quant a I'apport grec a la logique, on
le rattache avant tout a Platon et a Aristote.

* Cf. I'article de Mme A. Virieux-Reymond: Le «Sunemménon» stoicien et la
notion de loi scientifigue. Studia phil. IX (1949), p. 162—169.

186



Il existe pourtant une logique stoicienne, nettement distincte de la logique
classique; Chrysippe avait une telle réputation de dialecticien que, disait-on,
si les dieux ont une dialectique, ce ne peut-étre que la sienne.

Malheureusement, il ne subsiste de ses 700 ouvrages que des débris; on ne
connait la logique des Stoiciens que par ses adversaires, comme Plutarque, ou
par des exposés tardifs, ceux de Cicéron, de Diogéne Laérce. Aussi n’a-t-elle été
appréciée que récemment, depuis Brochard et Hamelin et la publication des
Veterum Stoicorum Fragmenta, par Hans von Arnim. Indépendamment I'un de
Pautre, M. Jan Lukasiewicz et M. Arnold Reymond ont montré combien elle
offre d’analogies avec la logique des propositions élaborée de nos jours entre
autres par Bertrand Russell, 'un des créateurs de la logistique, cette algébre
de la logique, soucieuse, par désir de rigueur, d’explorer et d’exprimer les liaisons
logiques par des symboles mathématiques.

S’inspirant librement des travaux de son pére, notamment des Principes de
la logique, et de Philosophie spiritualiste, Madame Antoinette Virieux-Reymond
a eu le courage d’aborder ce difficile probléme; interpréter des textes fragmentaires
et dispersés, en grec et en latin, les comparer au monumental Organon d’Aristote,
a la logique contemporaine toute proche des mathématiques, cela supposait
déja, ne {it-ce que pour poser le probléme, un ensemble de connaissances rare-
ment réunies. M. Emile Bréhier, ’éminent historien de la philosophie, lui rend
hommage dans la préface dont il a honoré son ouvrage présenté a I’Université
de Lausanne comme thése de doctorat és lettres: La logique et 'épisiémologie des
Stoiciens. Leurs rapports avec la logique d’Aristote, la logistique et la pensée con-
temporaine.

Les manuels de logique formelle, aristotélicienne, nous font croire que celle-ci
existe préalablement a toute philosophie et peut s’accommoder de n’importe
laquelle. Cette illusion, la logique des Stoiciens ne nous la laisse pas. Elle est
reliée a leur théorie de la connaissance ou épistémologie et a leur physique, a
leur curieuse théorie de la représentation et de I’assentiment, a leur vitalisme.
Nominalistes, individualistes, ils ne reconnaissent aucune réalité aux genres
et aux espéces distingués par Aristote. Au lieu du syllogisme classique: Tous
les hommes sont mortels; or Pierre est un homme; donc Pierre est mortel, ils
disent: Si Pierre vit, il mourra. On n’a pas le droit de poser que tous les hommes
sont mortels, car on ne peut pas le vérifier en fait; en plus, pour étre stir que Pierre
est mortel, il faut attendre qu’il soit mort. La logique n’est plus, comme chez
Aristote, inclusion, emboitement de concepts, qui laissent échapper I'indivi-
dualité des étres, mais une implication de propositions: si ceci, alors cela, visant
a relier des faits singuliers. Le syllogisme stoicien n’est pas catégorique, mais
hypothétique: conjonctif ou disjonctif, causal.

L’unité logique n’est plus le concept, mais le jugement: la proposition. Certes,
nous pensons au moyen de concepts, mais non par concepts; nous pensons par
jugements, par propositions. La logique du jugement est plus fondamentale

187



que celle du concept; aussi ne se limite-t-elle pas comme celle-ci aux jugements
attributifs, mais s’avére-t-elle en mesure d’explorer le monde plus général des
relations, des interdépendances. Sur le terrain méme des jugements attributifs,
les Stoiciens, tout comme les linguistes modernes, n’admettent pas qu’on raméne

la proposition: il marche a: il est marchant, ce qui fait évanouir I’action au
profit de l’état.

On voit d’emblée combien la logique des relations est plus apte que la logique
attributive a régler les démarches de la pensée scientifique. De Leibniz a Lord
Russell, la logique des relations n’a cessé de se développer, recourant aux sym-
boles mathématiques. La logique des Stoiciens apparait dés lors comme un
mouvement avant-coureur, précurseur, méme si elle n’a pas, comme Stuart Mill,
envisagé de face le probléme de I'induction, ni visé a formuler des lois scienti-
fiques, mais seulement a relier valablement deux énoncés concernant le méme
individu: S’il a une cicatrice, il a été blessé. S’il fait jour, il fait clair.

Le stolcisme a eu cependant le tort de refuser toute valeur de réalité aux genres
et aux espeéces, aux classes d’étres, de faits. La logistique n’a pu établir ses fonc-
tions propositionnelles qu’en accordant une existence au moins idéale aux classes,
aux groupes; elle sauvegarde ainsi 'universel, comme Aristote, quoique d’une
autre maniére.

Sur un point important toutefois, la logique stoicienne est restée fidéle a Aris-
tote; comme lui, elle a bati une logique a deux termes: vrai — faux. De nos
jours, la bivalence a été remplacée par la polyvalence: vrai — faux — absurde —
ni vrai ni faux. Le faux, en effet, peut fort bien n’étre pas dénué de sens (ex.:
Descartes est mort en 1670).

Comment, se demandera-t-on, les Stoiciens ont-ils accordé leur logique de
Pindividuel avec leur morale a la fois naturelle et rationnelle, proposant 4 tous
un méme idéal du sage? De plus, une causalité rigoureuse est-elle compatible
avec la liberté indispensable a ’effort moral? Toute la subtilité de Chrysippe
ne parait pas y avoir suffi, comme I'observe Madame Virieux-Reymond. Mais
les Stoiciens ont bien vu le lien qui unit cependant la logique et la morale a titre
de disciplines normatives. N’oublions pas que le terme de conscience, au double
sens psychologique et moral, a été introduit par les Stoiciens, et que grande fut
leur influence sur le droit romain, la «raison écrite».

Que la logique stoicienne ne soit pas morte avec I’antiquité classique, Madame
Virieux-Reymond le montre en citant des textes de saint Augustin, de penseurs
médiévaux, entre autres des Summulae logicae de Pierre I'Espagnol (le futur
pape Jean XXI), en relevant des traces de l'influence stoicienne dans 1’ige
moderne.

La logique stoicienne, mieux connue maintenant, enrichit a la fois notre con-
ception de la pensée grecque et celle de la logique elle-méme. Il faut savoir gré
a Madame A. Virieux-Reymond d’en faciliter I’accés et la compréhension.

Marcel Reymond, Lausanne

188



Rudi Paret: Der Islam und das griechische Bildungsgut. (Philo-
sophie und Geschichte, Nr. 70.) J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),
Tibingen 1950.

Die grofle Masse der zumeist durch syrische Zwischeniibertragungen vermit-
telten arabischen Ubersetzungen griechischer Schriften — vorwiegend aristo-
telische Werke, wenige Schriften Platons, sodann solche medizinischen, geo-
graphischen, astronomischen, astrologischen, mathematischen und allgemein
naturwissenschaftlichen Inhalts umfassend —, datiert aus dem 9. und 10. Jahr.
hundert; einzelne reichen in die zweite Hiilfte des 8. Jahrhunderts zuriick. Unter
den diese Ubersetzungsarbeit nihrenden Antrieben waren praktische Niitzlich-
keitsgriinde ausschlaggebend, insbesondere ist «die Philosophie im Schlepptau
der drztlichen Kunst in die islamische Welt eingeschleust worden». Indessen
begann sich ebenfalls im 8. Jahrhundert eine selbstiindige islamische systema-
tische Theologie zu entwickeln, die in der Bewegung der Mu’taziliten im 9. Jahr-
hundert zeitweise eine staatlich privilegierte Stellung gewann, obwohl ihre Tri-
ger zahlenmBig stets hinter denen der streng traditionsgebundenen Orthodoxie
zuriickblieben. Im Vordergrund dieser Bewegung standen die beiden Postulate
der gottlichen Gerechtigkeit und der Einheit und Einzigkeit Gottes. Auf Grund
des letzteren entschieden sich die Mu’taziliten gegen die Orthodoxie fiir das
Geschaffensein des Korans, das heilt fiir die Nichtewigkeit der Rede als gott-
licher Eigenschaft. Zur Explikation dieser Problematik bedienten sie sich der
der griechischen Philosophie entnommenen Kategorien Substanz und Akzidens.
Die Rezeption des antiken Bildungsgutes erfolgte also — das ist Parets These —
aus eigenstéindigen Antrieben der islamischen Theologie. H. Kunx

Michele Federico Sciacca: S. Agostino. La vita e I'opera. L’itine-
rario della mente; vol. primo: Brescia, Morcelliana 1949.

Michele Federico Sciacca, una delle figure salienti dell’attuale movimento
filosofico italiano, traduce in quest’opera su S. Agostino, di cui ¢ uscito il primo
di tre volumi, non soltanto un’acuta fatica esegetica e storiografica, ma anche
un interessante momento teoretico. L’autore infatti & pervenuto a una restau-
razione dell’idealismo cristiano attraverso il ripensamento ¢ il superamento
dell’idealismo eterodosso, al quale aveva primitivamente aderito, e trova nei
motivi platonico agostiniani della tradizione filosofica cosi ’assicurazione del
mondo dei valori come I'appagamento delle esigenze dell’'uomo moderno verso
Pinteriorita e la personalita. Percio lo studio che egli presenta risente dell’appas-
sionatezza di un impegno ultraspeculativo e vitale che accompagnandosi come
deve, quando I'appassionatezza & genuina) colla pili elevata oggettivita storio-
grafica conferisce al lavoro un autentico carattere agostiniano. Per lo Sciacca,
il problema essenziale della vita & agostinianamente il problema dell’assolutezza
dei valori e I’assolutezza dei valori importa la loro irreducibilita storica, ossia
la trascendenza. Il concetto della spiritualita poi introduce a concepire quella
trascendenza non come un’oscuritd distaccata, ma come una chiarezza (comu-
nicativa, su cui & naturalmente aperta I'interiorita del soggetto umano. Questo
nucleo dell’agostinismo &, secondo lo Sciacea, il tema necessario di ogni meta-

189



fisica ¢ ad esso devono venir riportati gli elementi della civilta e la loro erisi.
L’opera, che si propone di lumeggiare tale nucleo, constera di tre volumi: primo,
la vita e Pitinerario della mente; secondo, I'itinerario della volonta; terzo, I’itine-
rario della natura. Dio, Cristo, la Chiesa. Il primo volume ricostruisce dapprima
la vita di Agostino, leggendola come esplicazione storica dello stesso problema
agostiniano. Un asilloge di note, annessa a questa prima sezione, approfondisce
con intera cognizione della letteratura, con acume di intuito e con sobrieta
espositiva, 1 quesiti salienti della biografia. La seconda parte studia I’itinerario
della mente come via conducente all’integrazione teoretico-morale dell’uomo.
Lo Sciacca esamina i momenti del processo conoscitivo, espone in un’amplissima
nota la questione dell’illuminazione, discorre con intuito nuovo della memoria
e chiarisce con molta perspicuita il rapporto tra fede e ragione e tra intelligentia
e ratio: Pintelligentia & I'articolo fondamentale dell’ idealismo corretto: essa
¢ il lume fisso che da valore alla concreta vita discorsiva della mente. Lo studioso
di storia di filosofia ma non meno di lui il teorico puro trovera in quest’opera
del chiarissimo pensatore italiano un vero aumento di conoscenza e ne aspet-
tera con desiderio la prosecuzione. R. Amerio

Albert Miiterer: Elternschaft und Gatienschaft nach dem Weltbild

des hl. Thomas von Aquin und dem der Gegenwart. Verlag Herder,
Wien 1949.

Der Verfasser dieser Studie sucht zu zeigen, wie bei Thomas von Aquin
zwar in der Hauptsache die bleibend giiltigen Prinzipien im Familienrecht zu
Grunde gelegt sind, wie aber in Einzelheiten die damals noch nicht mdgliche
Erkenntnis biologischer Tatsachen ihn dazu gefithrt hat, bald zu rigoristisch,
bald wiederum nicht streng genug zu sein (z. B. in Fragen hygienischer Pro-
phylaxe). Vor allem wird der Nachweis gefiithrt, dal Thomas mehr von juri-
dischen als biologischen Gesichtspunkten ausgehend den Umkreis der «Treu-
elternschaft», das heiBt der Pflege des Kindes, zu Gunsten der «Stammeltern-
schaft» (seiner bloen Erzeugung) ungebiihrend eingeengt habe; Thomas nehme
eben an, ein Kind sei sozusagen ausschlieBlich Produkt der Eltern; die erbbio-
logische Bedeutung der GroBleltern und weitern Vorfahren werde bei ihm nicht
geniigend beriicksichtigt. Mit viel Geschick werden auch andere biologisch-
ethische Fragen im Anschluf} an Texte von Thomas durch Mitterer erdrtert,
so iiber Hinderungsgriinde fiir eine Ehe und iiber die Regulierung des Ge-
schlechtsverkehrs innerhalb der Ehe. Uberall spiirt man beim Verfasser seine
grofle Achtung vor dem groBen Scholastiker; aber sie hindert ihn nicht, frei-
miitig herauszureden, wo die heutige Wissenschaft weiter als die des dreizehnten
Jahrhunderts vorgestoBen ist. Barbarisch muten hingegen seine willkiirlichen
Abkiirzungen an beim Zitieren von Werken des Thomas oder des Aristoteles.
Da lesen wir zum Beispiel «ethi» fiir Nikomachische Ethik, «indiv» fiir «De
principio individuationis» oder gar «phy» fiir physica auscultatio. Der Rezensent
gesteht, daBl er, durch diese philosophischen MiBlbildungen jeweils erneut in
Verzweiflung gebracht, oft kaum mehr im Stande war, sich auf den Inhalt der
Anmerkungen zu konzentrieren. H. Gauf

190



Ferdinand Alquié: La nostalgie de I’Etre. La découverte métaphy-
sique de ’homme chez Descartes, 2 volumes 23 < 14, de 159 p. et
de 384 p. Presses universitaires de France. Paris 1950.

L’auteur n’est pasuninconnu,ils’est fait connaitre du public philosophique par
divers articles, par un petit livre riche de substance «Le Désir d’éternité» et par
une préface suggestive a une réédition de la traduction francaise de La critique
de la raison pratique de Kant. Les deux ouvrages qu’il nous offre nous le révélent
comme le promoteur d’un courant nouveau au sein des philosophies existen-
tielles; il s’inspire de Descartes et de Kant, considérés comme les initiateurs de
la méthaphysique moderne, laquelle, par son souci de mettre en ordre les diverses
disciplines de D’esprit, distingue entre le plan de ’objectivité: les sciences et le
plan de la subjectivité: I’Etre, que I’on congoit, mais que I’on ne comprend pas.
Dans cette perspective, la métaphysique devient anthropologie et revét un
caractére éthique; M. Alquié I’ébauche dans ses deux livres, qui se complétent
et dont la richesse d’apergus n’échappera & aucun de ses lecteurs.

La nostalgie de UEtre, un titre qui définit un programme et une position, La
philosophie met en question I'objectivité a laquelle se limite la science, les senti-
ments du sujet et méme ses idées; car 'Etre qu’elle cherche ne s’identifie ni
avec le sujet, comme le pense I'idéaliste, ni avec ’objet, comme le croit le scien-
tiste. En effet la conscience de I’Etre est premiére, et la pensée nous sépare de
I’Etre, qui transcende le sujet, I’objet et le jugement. L’analyse de la conscience
affective, de la conscience intellectuelle et de la conscience ontologique permet
a l'auteur de situer I'angoisse et I'objet par rapport a I'Etre qui demeure in-
accessible; la poésie et la mystique tentent d’atteindre I’Etre, mais sortent du
domaine de la philosophie, qui se contente de définir le statut de ’homme.

La découverte métaphysique de 'homme chez Descartes nous montre a la fois
le role, le but et les méthodes de la vraie philosophie et le portrait de ’authen-
tique philosophe. M. Alquié connait a fond I’ceuvre de Descartes, son contexte
historique et les travaux de ses commentateurs qu’il sait apprécier et critiquer.
Si Jean Laporte nous présente un Descartes a la fois rationaliste et empiriste
(cf. J. Laporte, Le rationalisme de Descartes, Paris, 1945), M. Alquié nous dépeint
un Descartes «existentialiste» a la lumiére du kantisme; Laporte avait un pen-
chant & systématiser, M. Alquié est un historien, il suit pas a4 pas Descartes,
établissant des rapprochements profonds entre les circonstances de sa vie et
les développements de sa pensée, critiquant magistralement au passage telles
ou telles interprétations erronées.

Descartes décu par la solution suarézienne du probléme des rapports entre
la science et la sagesse, admirant le monde et désirant le faire voir, cherchera
a découvrir quelles sont les relations entre Dieu, ’homme et le monde, en élabo-
rant d’abord une physique qui déréalise le monde, puis une métaphysique qui
déshumanise Dieu et enfin une morale qui permette & 'homme d’agir sur un
monde sans 4me, tout en se sachant dépendant d’un Dieu inaccessible parce que
créateur. _

Les problémes centraux du cartésianisme sont alors étudiés a la lumieére de
la chronologie des ceuvres de Descartes, de ses intentions, de ses échecs et de

191



ges victoires: le mécanisme se défend de lui-méme dans un monde dépouillé de
qualités et d’Ame, la théorie de la création des vérités éternelles prend toute son
importance dans une métaphysique ol Dieu est totalement séparé du monde,
le doute signale la fonction négatrice et séparatrice de la conscience humaine,
le cogito rappelle la suprématie de l’esprit sur ’objet, de ’entendement sur
Ia sensibilité et I'imagination, I’idée d’infini concevable, mais incompréhensible,
présente dans les idées métaphysiques, fonde la pensée, comme sa cause et son
sujet.

L’homme de Descartes est déja I’homme moderne, qui se situe entre le ciel
et le monde, qui dépasse la nature et qui est transcendé par ’Etre; d’oit son
ambiguité: il subit I’attrait de la valeur, mais il peut choisir, il est conscient de
sa grandeur, mais il est averti de ses limites. L’homme de Descartes n’adore
pas I'objet, ni soi-méme; il n’est ni un scientiste, ni un existentialiste, qui rejette
I’Etre; il n’est pas un étre engagé, mais une personne équilibrée, et pourtant
il ne cesse d’étre question (et non pas liberté), parce qu’il détruit I’homogénéité
du monde antique et médiéval par sa recherche scientifique. L’homme cartésien
n’est ni créateur de valeurs, comme ’existentialiste athée, ni un étre soumis
& I'Etre relié au monde d’une maniére continue, comme ’homme médiéval;
il est ’homme qui croit en lui-méme. G.-Ph. Widmer

Rudolf W. Meyer: Leibniz und die europdische Ordnungskrise.
Hansischer Gildenverlag, Hamburg 1948.

Wer in diesem Buch eine systematische Darstellung der leibnizischen Philo-
sophie suchen wollte, wiirde von ihm enttiuscht sein. Sein Autor gibt némlich
nach unserer Ansicht zugleich weniger als das, zugleich aber auch mehr. Im
Vordergrund seines Interesses steht eben nicht Leibniz, der Systematiker,
sondern Leibniz, der Mensch. Seine Gestalt, so wird uns gesagt, ist schwer zu
fassen, und in kritischer Beleuchtung wird auch gezeigt, inwiefern die bisherigen
Darsteller seines Denkens, Interpreten wie Bertrand Russell, Couturat oder
Schmalenbach, nirgends dem ganzen Leibniz gerecht geworden sind.

Um diesem Versdumnis abzuhelfen, unternimmt es Meyer, einmal den ganzen
geistigen Horizont Leibnizens vor unsern Augen abzurollen. Meyer glaubt
Leibniz verstehen zu konnen vor allem als verantwortungsbewufiten Denker,
der iiberall und immer wieder versucht hat, die Kulturwelt seiner Zeit geistig
zu umspannen und zusammenzufassen, damit es dann auch mdglich werde,
sie von einem festen Orte aus (der denkenden, aufgeklirten Monade) zu regu-
lieren. Im Sinne dieser praktischen Forderung ist Leibniz ohne Zweifel ein philo-
sophischer Nachfolger von Descartes, wie sehr er sonst auch von seinem extremen
Individualismus im Denken und von seiner ich-betonten, auf der «générosité»
aufgebauten stoischen Morallehre abriickt. Leibniz hat sich wohl als eine unab-
hingig denkende, autonome Monade gefiihlt, aber diese Monade war doch nach
ihm auch immer schon von Anfang an in einen weltweiten Zusammenhang
mit den anderen Monaden eingebettet, und nichts lag Leibniz ferner, als diese
Monade irgendwie isoliert herauszugreifen und der iibrigen Welt gleichsam
entgegenzustellen. Alles AuBere ist fiir Leibniz nur Staffage; in ihm gilt es, von

192



innen aus Ordnung zu schaffen. Darum ist Leibniz auch nicht Monist, sondern
Pluralist. «Utique enim delectat nos varietas, sed reducta ad unitatem»,
schreibt er in seinem ersten Brief an Antoine Arnauld. Was Leibniz zeitlebens
beschiftigt hat, ist also jene «Einheit in der Vielheit» der kosmischen Ordnung,
von der schon die Platoniker und Nikolaus von Cusa so viel gesprochen haben;
sie hat seinem Denken das Gepriige gegeben.

Sehen wir uns nun die verschiedenen Wissensgebiete an, in denen sich Leibniz
iiberall gleichzeitig beschaftigt hat! In seiner Zeit fand er, fihnlich wie wir es
heute tun, vieles vor, das die geistige Ordnung zu sprengen drohte. Gegeniiber
der Idee des deutschen Kaisertums erhob sich der moderne zentralisierte Natio-
nalstaat, als dessen Hauptvertreter in der damaligen Zeit Frankreich zu gelten
hatte. Die religios-christliche Einheit war durch die Reformation gesprengt
worden und lief Gefahr, durch weitere Sektenbildung noch mehr auseinander-
gerissen zu werden. Die scholastisch-internationale Bildung sah sich durch
einen vor nichts zuriickschreckenden Individualismus gefihrdet, einen Indi-
vidualismmus, der sich auf das cartesianische «Cogito, sum» stiitzte und von da
die Welt aus den Angeln zu heben trachtete. Uberall hier hat Leibniz, seinem
Harmoniebestreben gemifl, zu vermitteln und auszuséhnen gesucht. Den
franzésischen Konig suchte er zu einem Feldzug gegen die «aullenstehenden»
Tiirken zu bewegen, um ihn so wieder als Glied der europiischen Interessen-
gemeinschaft zuriickzufiihren; die konfessionelle Einheit der Kirche wollte er
durch seine Reunionsbestrebungen wieder herstellen; und im philosophischen
Denken war er bemiiht, die mathematische Klarheit, die zunichst nur einem
einzelnen Individuum aufleuchten kann, auf den tradionell-scholastischen
Gedankengehalt anzuwenden. Seine Hypothese von der «priistabilierten Har-
monie» steht darum mit ihrem kosmischen Ausmal und ihrer methodologischen
Elastizitiit in markantem Gegensatz zum nur punkthaften und starren carte-
sianischen «Cogito». Nicht allein auf die «méthode de certitude» kam es ihm
an, sondern ebensosehr auf die baconische «ars inveniendi»; beide sollten in
der «fécondité» des an der arithmetischen Reihe orientierten philosophischen
Gedankens vereinigt werden.

Rein #ulBerlich gesehen, war Leibniz durchaus ein Kind seiner Zeit. Er
wollte sich durch technische Erfindungen als «savant» ausweisen, so zum Bei-
spiel durch seine Rechenmaschine, die auch im Stande sein sollte, Quadrat-
wurzeln mechanisch auszuziehen. Ein «Tausendsassa» auf zunichst physika-
lischem Gebiete, hoffte er sich dann auch anderswo Gehér verschaffen zu kénnen.
Die Vielgestaltigkeit der leibnizischen Interessen ist immer unterstrichen
worden, aber so lebendig und fast beiingstigend wie in diesem Buch von Meyer
ist sie wohl noch selten zum Bewulitsein gebracht worden. Leibniz will ordnen
und erfinden nicht nur in der Theologie, der Philosophie, der Politik und in
der exakten Naturwissenschaft, er versucht auch eine Vereinfachung des
rémischen Rechtes — das Recht war iiberhaupt seine Spezialdisziplin im Stu-
dium — mnach den gleichen Prinzipien wie die seiner «Charakteristik», er
schreibt die Geschichte der hannoverianischen Dynastie (allerdings nur bis zum
Jahre 1009, weil ihm immer wieder neue Gesichtpunkte und Pline zur vollen
Ausgestaltung dieses Werkes in die Quere kommen) und ist auch als Amateur-

13 193



ingenieur bemiiht, Verbesserungen am hannoveranischen Bergbau anzubringen.
Alle diese verschiedenen Anliegen sucht er gleichzeitig und oft auch unterein-
ander vermischt mit einer strategisch groBangelegten Korrespondenz zu fordern,
einer Korrespondenz, von der Meyer mit Recht hervorhebt, dal} sie weniger
auf eine direkte Einmischung als auf eine «actio in distans» aus gesichertem
Hinterhalt ausging. Leibnizens Lebenswerk gleicht so einem riesigen Triimmer-
haufen von Plinen und Fragmenten. Warum das? Meyer meint, weil Leibniz
immer der Hoffnung blieb, diese «disiecta membra» spiter einmal in einer
von ihm gegriindeten Akademie wieder zu sammeln und so fruchtbar werden
zu lassen. Es ist vielleicht die Tragik im Leben von Leibniz, daB ihm diese
Zusammenfassung seiner fast zahllosen Anregungen nicht gegliickt ist.

«Qui trop embrasse, mal étreint» konnte man deshalb wohl als warnendes
Sprichwort seinem Lebensgang entnehmen. Es ist mdglich, daf sich Leibniz
kraft seiner «Brillianz» und seiner diplomatischen Geschmeidigkeit zu viel
zugetraut hat. Man kann auch einwenden, dafl er dem ordnenden Verstand
eine zu groBe Bedeutung zuerkannt hat. Trotzdem ist es betriibend zu sehen, wie
sich dieser auBlerordentlich vielseitige Geist zeitlebensin Fiirstendienerei verzehren
muBte und schlieBlich in Einsamkeit und Verbitterung versank. Meyer sucht
das Phinomen Leibniz dadurch zu erkldren, daf ibm sein Verantwortungs-
bewufitsein Anlafl gab, iiberall mit seinem ordnenden Denken einzugreifen,
dal} er sich aber zugleich von einem intellektuellen Optimismus verfiihren lieB3,
einem Optimismus, der ihm vorspiegelte, die Schwierigkeiten des Lebens sozu-
sagen restlos durch denkerische Kombinationsarbeit meistern zu kénnen. Daf}
die Ethik bei ihm gegeniiber der Leistung des blofen Intellekts zu kurz kam,
wird heute wohl kaum noch jemand bestreiten wollen.

Zum Schlul} eine Kleinigkeit: Auf S. 220 werden die Verse, beginnend mit:
«Deutschland ? Aber wo liegt es?» Goethe zugeschrieben. Wenn wir recht
beraten sind, stammen sie von Schiller und aus dem Jahre 1796.

H. Gauf

R. Saviez: La philosophie de Charles Bonnet de Genéve. 393 p. Paris,
Vrin, 1948.

R. Savioz: Mémoires autobiographiques de Charles Bonnet de Genéve.
Bibliothéque des textes philosophiques. 414 p. Paris, Vrin,
1948.

Ces deux publications ont été présentées en Sorbonne sous forme de théses
de doctorat avant de paraitre préfacées par M. André Lalande qui souligne &
la fois l'intérét des recherches entreprises par M. Savioz et les circonstances
difficiles dont ’auteur a su triompher pour mener a chef ce travail.

L’une des théses est I’édition critique des Mémoires de Charles Bonnet et
Pautre vise & reconstituer la philosophie du savant «palingénétiste» genevois
qui fut célébre a son heure. Daniel Mornet note dans une enquéte qu’il fit sur
les bibliothéques privées du XVIII?® s. que sur 58 auteurs de langue francaise,
dont les noms reviennent fréquemment, Bonnet occupe le treiziéme rang.

194



-

Ces études sont précieuses a plus d’un titre: non seulement I’historien des
sciences se retrouve plongé dans la querelle entre épigénétistes et préformistes,
mais encore il découvre a quel point Bonnet fut un précurseur; on retrouve son
influence partout: en Hollande, en Allemagne, au Danemark, en Suisse et en
France (Lamarck et Maine de Biran entre autres). De plus, 'intérét est grand
a voir comment réagit un esprit exceptionnellement doué devant P'actualité
littéraire, philosophique et scientifique de son époque. Le pédagogue ne pourra
pas rester indifférent devant les idées de Bonnet: Ne bourrons pas les enfants
d’Eléments, d’ Introductions indigestes, mais suscitons en eux le gotit de la re-
cherche et de la réflexion personnelles, ne laissons pas leur esprit se lasser en
les tenant trop longtemps sur les mémes sujets, mais reposons-les par des pro-
grammes variés; de plus, illustrons toujours nos démonstrations d’exemples!

Enfin la figure de Bonnet lui-méme est 'une des plus attachantes qui soient:
malgré une demi-surdité qui I'afflige dés I’enfance, une carie dentaire qui se
généralisera rapidement, Bonnet, par I'usage qu’il fait de laloupe et du micros-
cope, surmeéne ses yeux au point de devenir presque aveugle. Il a ainsi di s’exercer
a tout faire de téte et cela, malgré des souflfrances presque continues, au milien
desquelles il garde toute sa sérénité.

C’est pourquoi chacun concluera comme M. Lalande le fait dans sa préface:
«Nous devons savoir gré bien vivement 4 M. Raymond Savioz d’avoir élevé
ce monument & la mémoire d’un homme passionné pour la science, pour la vérité,
pour la dignité humaine, et qui fut un grand Européen.» Antoinette Virieux

Willibald Klinke: Kant fiir Jedermann. S. Hirzel Verlag, Ziirich
1949.

In der vorliegenden Schrift ist es dem Verfasser gelungen, auch einen nicht
philosophisch geschulten und gebildeten Leser in wirklich gemeinverstindlicher,
man mochte sagen unterhaltender und doch wissenschaftlich einwandfreier
Weise mit dem Wesentlichen der Ideenwelt Kants vertraut zu machen.

Nach einer fesselnden Darstellung des Lebens und der Sonderheiten dieses
Originals von Kénigsbherg wird in seine Erkenntnistheorie, Ethik, Religionsphilo-
sophie und Pidagogik eingefiithrt. Dabei wird genau verdeutlicht, was Kants
eigentliche Leistungen sind: wo und inwiefern sich seine Ansichten und Auffas-
sungen gegeniiber der «vorkritischen Philosophie» abheben und was in den ver-
schiedensten philosophischen Disziplinen als sein ureigenstes, zeitiiberdauerndes
Vermiichtnis zu betrachten ist.

Von ganz besonderem Interesse diirften die Ausfithrungen iiber Kant als
Politiker sein, die sich vor allem auf die Schriften: «Uber den Gemeinspruch:
Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis» (1793);
«Zum ewigen Frieden» (1795); «Metaphysische Anfangsgriinde der Rechtslehre»
(1797) und «Der Streit der Fakultiten» beziehen kénnen. Gemil seiner Ethik
verlangt Kant von der Politik, daf} sie sich dem Recht anpasse, und nicht vom
Recht Anpassung an die Politik verlange. In seinem politischen Testament
«Zum ewigen Frieden» vertritt der grofle Konigsberger Anschauungen iiber
einen Staatenbund, der in mannigfacher Hinsicht an die heutigen weltpoliti-

195



schen Bestrebungen erinnert. Das vorliegende Biichlein gibt — in populérer
Weise — Einblick in die Weite und Tiefe des Kantischen Denkens. Es ist durch-
aus begriflenswert, daf} solcherart das Gedankengut der groBen Philosophen
weiteren Kreisen zuginglich gemacht wird. Josef Ratiner

Johannes Hohlenberg: Sioren Kierkegaard. Herausgegeben von
Th. W. Biitscher. Benno Schwabe & Co., Basel, 1949,

Von M. Bachmann-Isler aus dem Dinischen in ein flieBend lesbares Deutsch
iibertragen und von Th. W. Bitscher mit das Verstindnis fordernden Anmer-
kungen versehen, die vor allem Kierkegaards Zeitgenossen mit wenigen Strichen
charakterisieren, gibt das Buch Hohlenbergs in der Tat eine ausgezeichnete
Lebensgeschichte des groflen Diinen. Die Hauptquellen bilden, wie sich von selbst
versteht, dessen Schriften und Tagebiicher; allein man spiirt iiberall die auch
aus andern Zufliissen geniihrte Vertrautheit mit der Atmosphire des Kopen-
hagens vor hundert Jahren, die dem Verfasser eine ungewdhnlich lebendige,
detailreiche Schilderung der Ereignisse und des Verhaltens Kierkegaards er-
laubt. In den Deutungen bleibt Hohlenberg zuriickhaltend, und auch dafiir ist
man ihm dankbar, zumal sich in dieser Hinsicht der leise Verdacht regt, das
ihm verfiigbare psychologische Riistzeug mochte fiir den Gegenstand nicht aus-
reichen (etwa wenn man an die Behauptung denkt, die Verstellung sei eine allzu
bewulte Funktion, «als dal sie im eigentlichen Kindesalter denkbar wire»).
Die abschlieBenden Abschnitte des schénen Buches — Kierkegaards Anschau-
ungen ilber den Staat, die NaturWissenéchaften, das Christentum und die Be-
deutung des Einzelnen und seine Rolle in unserer Zeit behandelnd — halten
sich nicht ganz auf der Hohe des umfinglicheren biographischen Teils.

H. Kunz

Marcel Reymond : La philosophie de Jean-Jaques Gourd (1850-1909).
Editions «Lire» 3 Rue Lamartine Chambéry et Librairie de
I’Université. F.Rouge et Cie. S.A. Lausanne 1945.

L’ouvrage de plus de trois cents pages que nous donne M. Reymond est
excellent 4 tous points de vue. Clarté et simplicité du style, abondance des ren-
seignements, sens de I’histoire, pénétration de la pensée, slireté des jugements
font de ce livre une ceuvre de grande valeur.

Gourd qui est peut-étre le plus grand philosophe du XIXe siécle en Suisse
romande et auquel on ne pourrait comparer en France que Maine de Biran ou
Emile Boutroux est un auteur difficile. Sa pensée est fort abstraite et il s’est
plu parfois & lui donner une forme paradoxale. De plus son ouvrage capital La
philosophie de la Religion est une ceuvre posthume qu’il n’a pas revue ni méme
achevée. Enfin, Gourd, qui n’a pas vécu trés longtemps, est mort en 1909,
au moment ol venait de paraitre I’Evolution créairice de Bergson, dont la
premiére édition est de 1907. L’attention du public, fascinée par le succeés
extraordinaire et croissant du grand philosophe frangais, ne s’est pas suffisam-

196



ment arrétée a I’ccuvre du penseur de Gentve. Nous n’avions jusqu’ici sur Gourd
guére que le livre déja ancien de Trial. M. Reymond nous a rendu un signalé
service en publiant sa belle et riche étude qui sera sans doute définitive.

Mais il n’y a pas seulement dans le Livre de M. Reymond un exposé trés
complet et trés clair de la pensée tout entiére de Gourd dans le détail de son
développement. Il n’y a pas seulement ce rappel des idées de Gourd sur la
valeur de la religion qui s’attache a tout ce que la science ne parvient pas a
comprendre et & coordonner, sur I'importance de cet agrandissement de 1’esprit
qui s’opére par la méditation et par le mysticisme, il y a quelque chose de
nouveau. M. Reymond a eu la bonne fortune de mettre la main sur les notes
que M. Pierre Bovet a prises du cours d’Histoire des doctrines philosophiques
professé par Gourd en 1900, et aidé par les rédactions autographes de Gourd
lui-méme, il a donné un excellent résumé de cette histoire des systémes telle
que la concevait son auteur. Ces pages qui sont les plus originales du livre
jettent une grande lumiére sur certains aspects de la pensée de Gourd et per-
mettent de comprendre beaucoup mieux les Trois dialectiques dont elles sont
un commentaire presque indispensable.

Gourd qui a insisté sur la spiritualité, sur la liberté, sur la responsabilité
de l’étre, sur la valeur de la vie, sur la réalité du divin, Gourd qui a si bien
compris 'importance de la religion, de I’art, de la morale & c6té de la science
est en un sens un existentialiste et méme un des plus grands.

Dans la conclusion de son livre, M. Reymond a fort bien montré toute la
place qu’occupe son ceuvre dans le mouvement philosophique du début de notre
siécle. Cette place est considérable. Peut-étre M. Reymond aurait-il pu dévelop-
per davantage ce dernier chapitre qui n’est pas un des moins intéressants de
I'ouvrage entier et peut-étre aurait-il pu insiter davantage sur I’équilibre de la
pensée de Gourd. Jean-Jacques Gourd a compris que ni la science, ni méme
la philosophie classique ne saurait apaiser cette soif d’éternité et de vie que
nous possédons au fond de nous-mémes., Comprenant, mais dépassant le ratio-
nalisme. de son époque, il a affirmé que certaines conduites et en particulier
le sacrifice avaient une valeur immense et d’un autre ordre que les valeurs
reconnues par la raison. Il s’est montré en cela disciple de Kierkegaard et de
Pascal. Mais il a évité les excés du philosophe danois et il a mieux compris que
lui ce qui fait I'unité de l’esprit.

Kierkegaard a désespéré de la raison humaine et peut-étre le spectacle que
nous donne actuellement le monde nous inclinerait-il 4 ’approuver. Gourd a va
quelles étaient les insuffisances de la raison et il a montré comment elles devaient
étre dépassées sans que I'on doive sortir de I’humain. Gourd avait une dme
inquidte sans doute, mais qui a trouvé I’apaisement dans une réflexion sincére,
profonde et vraie. Kierkegaard est un angoissé et il n’a trouvé un relatif repos
que dans une foi trop subjective et trop tourmentée. Gourd est plus difficile
A comprendre A premiére vue, mais lorsqu’on I’a compris et saisi dans I'unité
admirable de sa pensée, il est plus clair et en cela il est vraiment latin. Kierke-
gaard parait plus accessible, mais aprés I’avoir lu, on se demande encore quel
est le sens de son message. Beaucoup de nos contemporains ignorent trop la
grandeur de Gourd.

197



Si, comme nous 'espérons, le livre de M. Reymond pénétre dans nos milieux
intellectuels et est lu et étudié, cette ignorance d’'une pensée riche et profonde
disparaitra. Et cela sera un grand service que nous aura rendu M. Reymond.

Samuel Berthoud

Maritin Heideggers Einfluf} auf die Wissenschaften. A. Francke
A. G. Verlag, Bern 1949.

Es liegt im Schicksal, das zu der heutigen wissenschaftlich-technischen
Welterkenntnis gefiihrt hat, dal mit der zunehmenden Vergegenstindlichung
des Seienden das Geheimnis des Seins sich uns entzogen hat. Die wissenschaft-
liche Forschung will das Seiende voraus berechenbar machen, um es erkennen
und beherrschen zu kénnen. Nur was dergestalt Gegenstand ist, «ist» fiir den
heutigen Menschen, nur was er gegenstindlich vor sich hinstellen und herstellen
kann, ist das allein Gewisse und Verbindliche. Mit dieser Zuwendung zur Er-
kenntnis und Beherrschung des Seienden geht eine Abwendung vom urspriing-
lichen Bezug zum Sein einher. Ja, der Verlust dieses Bezuges ist in die Vergessen-
heit geraten, und damit ist der Mensch in der Gefahr, seinem eigensten Wesens-
bereich entfremdet zu werden. Daher spricht Heidegger von der Seinsvergessen-
heit und Seinsverlassenheit des gegenwiirtigen Menschen. Zum Wesen des mensch-
lichen Daseins gehort ja das Offensein fiir das Sein, dal ihm das Sein unver-
borgen ist, daBl es in der «Lichtung» des Seins steht. Dies, dafl der Mensch
in die Wahrheit im urspriinglichen Sinn der «Unverborgenheit» des Seins ge-
stellt ist, macht seine «Eksistenz» aus, erméglicht, dafl ihm Seiendes begegnen
und von ihm verstanden werden kann, als das was und wie es ist, in seinem
Sein. Heidegger hat die uralte Frage nach dem Sein von neuem und in ganz
urspriinglicher Weise wieder aufgenommen, und er hat in seinen zum gréfiten
Teil unverdffentlichten Interpretationen der groBen Metaphysik seit den
Anfingen der Antike bis zu Hegel und Nietzsche jenes seinsgeschichtliche
Schicksal, das in der Situation des heutigen Menschen sein vorliufiges Ende
erreicht hat, durchleuchtet. Dies geschah in einer einzigartigen Weise des
Transparentmachens der Texte, im Offenbarmachen dessen, was von jenen
Philosophen im Grunde gemeint war, ihnen selbst aber noch unsichtbar blieb.
Dabei gelang ihm die Aufdeckung des Sinnes der groBlen griechischen Urworte
wie Physis, Kosmos, Aletheia («Unverborgenheit»).

Heideggers epochale Leistung ist die von der Seinsfrage geleitete In-
angriffnahme einer Aufdeckung der Wesensstruktur des menschlichen Da-
seins. In dieser Daseins-Analytik haben alle empirischen Wissenschaften
ihren Boden, denn sie gibt als ontologisch-transzendentale Disziplin die
Verstehens-Horizonte fiir die Sachforschung auf den verschiedenen Gebieten
der Wissenschaften. Das «menschliche Dasein» unterscheidet sich prinzipiell in
seiner Seinsart von derjenigen alles anderen Seienden: der leblosen Dinge, der
Pflanzen und Tiere. So kommt dem leblosen Ding die Seinsart der «Vorhanden-
heit» zu. Zur Wesensverfassung des Daseins dagegen gehiort, dal} es ein Seins-
verstindnis hat, mag dieses nur ein vages «vorontologisches» oder ein explicit
ontologisches sein. Auf dem Grunde dieses Seinsverstindnisses ist der Mensch

198



«das Da, mit dessen Sein der eréffnende Einbruch in das Seiende geschieht,
so daf dieses sich als solches fiir ein Selbst bekunden kann» (Heidegger). Alles
das, was spezifisch fiir das Menschsein gilt: Vernunft, Sprache, aufrechter Gang
usw., hat schon das Seinsverstiindnis zur Voraussetzung. Oder wie Heidegger es
neuerdings ausdriickt: der Name «Dasein» wurde gewiihlt, «um sowohl den Bezug
des Seins zum Wesen des Menschen als auch das Wesensverhélinis des Menschen
zur Offenheit («Da») des Seins als solchen zugleich und in einem Wort zu treffen».
Um die aufdeckende Auslegung des Seins-Charakters des Daseins ist es Heidegger
zu tun. Diese vollzieht sich stindig im Gegenzug zu den iiberkommenen, den
Alltag beherrschenden und sich als selbstverstéindlich anbietenden Auslegungen
des Daseins, seiner Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit. Dieses Aufdecken des
verborgenen Geschehens, das auf dem Grunde des Daseins geschieht, ist etwas
durchaus anderes als das Suchen der Psychologie und Psychoanalyse nach dem,
was der Mensch in der bewufiten Selbstauslegung vor sich selbst verbirgt. Ent-
sprechend ist auch die Analyse der Angst bei Heidegger etwas durchaus anderes
als alle psychologische Analyse der Angst, da jene innerhalb der Daseins-
analytik ihre fundamentale Rolle im Hinblick auf das Seinsproblem erhiilt,
indem sie nimlich in urspriinglichster Weise vor das Nichts stellt. Die miB-
verstindlichen Gleichstellungen von daseinsanalytischen mit psychologischen
Problemen, die in dem vorliegenden Band besonders von Kunz klar beleuchtet
werden, haben viel Verwirrendes mit sich gebracht, im ganzen aber sich doch
als produktiv erwiesen, indem sie auf die tiefen Beziehungen der apriorisch
gemeinten daseinsanalytischen Begriffe zu denen der empirischen Wissenschaft,
speziell der Psychologie, aufmerksam machten. Die beunruhigende Zweideutig-
keit jener ontologischen Begriffe, die immer auch zugleich einen ontisch-empi-
rischen Gehalt in sich bergen, hat sich so doch produktiv ausgewirkt. (Heif3
und Kunz). Mit der Aufdeckung der Struktur des Daseins wird zugleich das
Feld der Psychologie umrissen (Heif3). Namentlich fiir die Psychopathologie
hat sich die Fundierung in der Daseins-Analytik bereits als fruchtbar erwiesen.
Die konkrete Ausarbeitung der Seinsverfassung des Daseins, des «In-der-Welt-
Seins» bot dem Psychiater einen Leitfaden zur Erfassung des vollen Gehalts
psychopathologischer Phiéinomene und ermdoglichte ein Selbstverstindnis der
Psychiatrie als Wissenschaft ( Binswanger). Als empirische Wissenschaft arbeitet
die Psychopathologie notwendig mit beschriinkten und einseitigen Weltent-
wiirfen und Verstehens-Horizonten. Sie fat etwa das Seelische als etwas in
und mit dem Leibe Vorhandenes auf und untersucht die zwischen beiden
Bereichen wirksamen, sachlich gegenstiindlichen Beziehungen. Die Daseins-
Analytik eréffnet den Blick auf das Ganze des Menschen als natiirliches und
gemeinschaftbestimmtes geschichtliches Sein. Sie zeigt die transzendentalen
Horizonte auf: was sich empirisch-psychologisch getrennt als Seelisch-Geistiges
und als Leibliches darstellt, griindet in der Einheit von entwerfendem Sich-
vorwegsein des Daseins mit dessen «Geworfenheit» und «Faktizitit». Diese
Falktizitit aber bildet den transzendentalen Horizont fiir all das, was die Psycho-
logie iiber das Thema des Leibes, des Organismus, aber auch aller Gestimmtheit,
Befangenheit und Triebhaftigkeit zu erforschen vermag. Die wissenschaftliche

Trennung der Ganzheit des menschlichen Seins in verschiedene Sachgebiete

199



setzt jenes Ganze schon voraus, sie bedeutet eine wissenschaftliche Redukiion des
Menschseins, die sich «aus dem Entwurf des ganzen Menschseins auf die Wand
des gegenstindlich Vorhandenen» ergibt. So entsteht erst die Kluft, die sich
in der Trennung der res extensa und cogitans auftut und das unlésbare psycho-
physische Problem hervorbringt (Binswanger). Die besondere Fruchtbarkeit der
Daseins-Analytik fiir die Psychopathologie hingt vermutlich damit zusammen,
dal Krisen und Erkrankungen den Menschen an den Rand seiner Existenz
bringen und damit die sonst verborgenen Griinde seines Daseins und die Be-
ziehung des Menschen zum Sein und zum Nichts in ihrer Abgriindigkeit offenbar
werden.

Im vorliegenden Bande schildert Szilasi aus eigenstem Miterleben die Art
jener Interpretationen und ihre begeisternde Wirkung auf eine aufgeschlossene
und im Innersten beeindruckte Jugend, wihrend Schadewaldt in einem Gesprich
iiber Odysseus den neuerschlossenen Sinn und Gehalt jener griechischen Urworte
uns vor Augen fiihrt.

Die Einwirkung von Heideggers Wendung zur Dichtung und seiner eigenen
Hélderlin-Interpretationen auf das gegenwirtige Verstindnis von Dichiung
und Kunst wird uns in dem Beitrag von Siaiger iiber Klopstocks Ode «Der
Ziirchersee» gegenwiirtig. Dichtung wird nicht als Ausdruckserscheinung einer
individuellen oder kollektiven Seele verstanden, sondern als worthafte Verdich-
tung dessen, was geschichtlich ins Dasein treten will — geschichtlich im Sinne
dessen, was aus allem Vergangenen und Verginglichen im Kunstwerk heraus-
tritt als einzigartig zu seiner Stunde und als unverginglich (dazu Bauch und
Ruprecht). — Heideggers Wendung zur Dichtung ist nicht ein Ausweichen vor
der Strenge des Denkens. Denker und Dichter existieren aus dem gleichen
Ursprung: aus der Wahrheit des Seins. Dichtung ist worthafte Stiftung des
Seins und des Wesens der Dinge. — Damit ist auch der Unterschied von Philo-
sophie und Theologie bezeichnet. Philosophie spricht nicht von Gott, aber sie
6ffnet jene Dimension, in der die Irage nach Gott gefragt werden kann, sie
6ffnet den Raum fiir die Erfahrung Gottes, die selbst nicht mehr eine philo-
sophische, sondern eine religiose ist (Schrey). Gerade durch die «Achtung der Gren-
zen, die dem Denken als Denken gesetzt sind... durch das Zu-Denkende, durch
die Wahrheit des Seins» (Heidegger) wird die zweideutige Nihe von Theologie
und Philosophie beleuchtet und geklirt. Die philosophische Begegnung mit der
Dimension des Géttlichen unterscheidet sich von der religitsen Gottes-Begeg-
nung, denn nur in dieser bekundet sich Gott als ein den Menschen Ansprechender
und tritt aus seiner Verborgenheit heraus. A. Storch

Edmond Beaujon: L’Humanisme et la crise de I’ Autorité. Editions
«Défense de I'’Europe». Lausanne 1950.

Cette suggestive méditation sur ’humanisme et ’autorité est née des ré-
flexions de I'auteur sur certains aspects de la civilisation (?) contemporaine.
Non seulement I’ouvrier ou le fonctionnaire, syndiqué, embrigadé, non seulement
«I’intellectuel engagé», mais le philosophe lui-méme tend a perdre le sens du
dialogue. Ainsi, aux Rencontres de Genéve, I'intransigeance doctrinale suppri-

200



mait tout dialogue ou le frappait de stérilité; en dépit des termes heureux dans
lesquels était rédigée I'invitation a y prendre part: «Notre désir est que tous
les conférenciers et les invités aient le courage d’aller jusqu’au bout de leur
pensée; mais nous souhaitons aussi qu’ils se préoccupent d’ouvrir les voies qui
les méneraient précisément a la rencontre d’autrui, et les feraient progresser
dans la recherche d’une vérité qui, n’étant pas celle d’une école, d’une doctrine

ou d’une nation, rayonnerait universellement.»

«Absence de principes communs, défaut de sensibilité commune, écrit M., Beau-
jon, voila qui a paru clairement a toute personne désintéressée ayant suivi les
Rencontres internationales de Genéve, dont le théme, en 1949, était celui-ci:
Pour un humanisme nouveau. Quelle profitable démonstration que ces Rencon-
tres, ot se sont heurtés les représentants des principales autorités qui se dispu-
tent aujourd’hui la soumission des hommes, et dont chacune prétend détenir
a elle seule la vérité (...) Arrivés avant d’étre partis, ces hommes ne se prétaient
a nulle aventure un peu mouvementée. Il n’'y avait qu’a choisir la vérité aupres
de son mandataire le mieux introduit. Elle n’était point & découvrir.»

Le diagnostic de I'auteur sur notre civilisation actuelle peut se résumer en
trois meots: irréalisme, d’oii doctrinarisme ou inconsistance. Et d’abord irré-
alisme: «Le réel n’a plus cours: voila ce qu’il faut dire, au risque de paraitre
absurde a tant de personnes convaincues de passer leur temps au cceur méme
du réel, pour 'unique raison qu’elles contribuent au fonctionnement de cette
machine énorme et dévorante: la société moderne. Le réel n’a plus cours: les
signes conventionnels qui le représentent ou les produits qu’on en extrait par
I'industrie suffisent presque entiérement a notre maniére de vivre (...) L’homme,
comblé d’appareils et crevant de ressources empruntées, est tombé & I'indigence
la plus affreuse, celle de I’ame...»

Et voici les conséquences de cette démission de la personne: «Chaos et
fragmentation: deux aspects d’un méme désastre. Ot manquent les principes
communément admis, les doctrines ont tout loisir de faire valoir des prétentions
indiscutables, qui tranchent le sort de la collectivité, cependant que I’anarchie
individuelle commence a foisonner. Abus et défaillances de l'autorité...»

Plus concrétement, I’homme ne fait plus son métier d’homme; ce métier
exige, en effet, une matiére premiére: la réalité, qu’on ne peut pas tenir de
seconde main. La réalité qui est, & la fois, la matidre et la fin de ce «métier
d’homme», c’est I’homme, I’homme dans toutes ses dimensions; I’homme
concret, et non cet homme abstrait que seul connaissent les doctrinarismes
colluctants; et sa vocation n’est pas de «connaitre pour connaitre, mais de
connaitre pour exprimer».

Pratiquer ce métier, «ce serait, quand on est homme, n’exercer de pouvoir
que dans la mesure oii ’on sait vivre. L’efficacité serait inséparable de la qualité.
On ne ferait nul progrés scientifique qui ne correspondit & un plus siir sentiment
de P’existence; ce sentiment lui-méme se détacherait de bien des recherches,
pour en favoriser une seule, la qualité humaine. Trop de vérités particuliéres
ont le pouvoir d’en distraire les hommes; on ne tend plus au centre, on s’attarde
a la périphérie.»

201



I1 convient donc de n’oublier jamais le centre auquel se rapporte toute
activité périphérique: «Que toute discipline en vienne a se situer par rapport
a la fin la meilleure, elle-méme éprouvée plutdt que définie, il devient impossible
de maintenir quelque science que ce soit sans contact avec I’homme; créée cette
liaison, toute discipline se trouve mettre en jeu le sentiment des valeurs...»

Etre homme, c’est ainsi, centralement, s’exprimer; s’exprimer de multiples
maniéres et en beaucoup de domaines: par la parole et par I’acte, par la création
poétique et par la recherche scientifique; mais toujours en partant de la vie et
en vue de la vie: «Car tout ce qui est vie est appelé a prendre forme;
la forme humaine est a la fois physique et spirituelle. Elle est croissance et
poésie. Elle met en ceuvre la nature et la volonté personnelle. Elle se constitue
d’abord de l'intérieur, et se propose ensuite par le moyen du style. La forme,
c’est nous-mémes libérés de certaines attaches, préts 4 la communication; la
forme dégage ce qu’il y a en ’homme de moins égoiste et de plus clairvoyant.»

M. Beaujon semble admettre que les grands humanistes francais du XVI° sig-
cle ont pratiqué ce métier d’homme d’une fagon si exemplaire qu’il suffit, en
quelque sorte, de se remettre a leur école. Il faut notamment restaurer cet
«ordre laic de I'intelligence», fondé par Gargantua, et dont la régle principale
était: Science sans conscience n’est que ruine de ’ame. On rendrait ainsi aux
études de culture un caractére sacré, tout en les libérant de ’autorité des
idéologies rivales (dogme religieux ou dogme marxiste), comme Rabelais enten-
dait les libérer de I'autorité théologique. Ce serait «faire revivre le sacré, mais
en le liant aux valeurs et non plus au seul dogme.»

Notre auteur définit donc, le plus souvent, ’humaniste en décrivant I’attitude
spirituelle de ces hommes exemplaires: «L’humaniste est quelqu’un qui cherche,
en g’aidant de textes classiques ou les valeurs humaines sont librement expri-
mées, a pratiquer le métier d’homme (...). Comme I’enfant qui découvre le
monde, ’humaniste découvre la pensée grecque pour mieux saisir ce qui la
parachéve. Par un gofit naturel, il tend a revenir au point de naissance de
toute nouveauté; il veut recevoir a vif et 'image et le chant. Comme ’enfant,
il aime les surprises; il est siir d’en avoir, parce que les textes n’étant pour lui
que des allusions a la vérité et non pas la vérité elle-méme, il se voit obligé
de comprendre les textes par le sous-entendu; il se donne a eux pour qu’ils
lui apprennent quelque chose, étant averti de longue date qu’ils ne révélent
rien si on ne les interroge pas.»

L’humaniste, d’autre part, s’efforce de cultiver ’humain; mais ne cherche
pas a échapper a la condition humaine: «il se place de fagon a bien voir ses
perspectives infinies». S°il sait la grandeur de sa vocation, il n’oublie pas les
limites de son pouvoir, et se garde donc de ces «humeurs transcendantes» dont
un Montaigne dénonce le ridicule et le danger: «Pour moy donc, j’ayme la vie
et la cultive telle qu’il a pleu & Dieu nous 'octroier... Ils veulent se mettre
hors d’eux et eschapper a I’homme. Cest folie.»

Voici, cependant, de ’humanisme une définition plus générale et plus actuelle:
sa fonction propre est tout d’abord de «défendre I’homme contre toute espéce

N

d’autorité résolue a lui dicter ses fins a elle, en obtenant de lui qu’il renonce

202



a comprendre et & juger. Ensuite, ’humanisme consiste a hiérarchiser les valeurs
et 4 ordonner nos pouvoirs en vue d’une fin spirituelle.»

Et voila posé le probléme des rapports entre I’humaniste et les autorités
extérieures, qu’elles soient théologique ou scientifique, marxiste ou libérale.
M. Beaujon se réfere d’emblée a ce texte de Montaigne, mis en épigraphe a
son étude: «Qu’iray-je choisir? — Ce qu’il vous plaira, pourvu que vous choi-
sissiez! — Voila une sotte responce, a laquelle il semble pourtant que tous les
dogmatismes arrivent, par qui il ne nous est pas permis d’ignorer ce que nous
ignorons.»

Aujourd’hui, done, «il s’agit de soustraire I’homme aux absolutismes pour
le rendre & I’absolu. Les doctrines retomberaient alors au domaine du relatif, ot
elles cesseraient d’étre nuisibles., Mais nous allons dans le sens inverse. (...)
Le siécle des guerres mondiales est le siécle des affirmations massives, indiscu-
tables, aussi contraires & la vérité que menacantes pour la vie.»

Pour notre auteur, «la vérité ne se trouve en dépdt tout entiére nulle part,
si ce n’est en Dieu. On connait la vérité dans la mesure o1 I'on développe en soi
la part de Dieu. Développer cette part, qui est clairvoyance et justice, c’est
bientét reconnaitre que I'on est fait pour rendre a la vérité les témoignages
les plus divers, mais non pour la détenir dans sa totalité.»

L’humaniste ne confond donc pas une vérité et la vérité; il sait que posséder
une vérité ou quelques vérités ne ’assure en aucune fagon de posséder la vérité,
Et nous voici au tournant décisif de cette recherche: «Faut-il conclure que seules
les vérités partielles tombent au pouvoir de I’homme, alors que la vérité échappe
entiérement a sa prise ?» Ce n’est pas le sentiment de M. Beaujon: «A raisonner
ainsi, répond-il en effet, on ne s’abuse pas moins que si’on croit détenir ’entiére
vérité: ce sont 1a deux exces. Dés qu’il s’agit du centre auquel tout se rapporte,
et non plus seulement d’un point, situé sur la circonférence, il faut voir que ce
cenire s'érige extrémement haut; saisir la vérité, ce n’est pas atteindre au
centre, qui est Dieu; c’est assurer sa prise sur une position qui fasse découvrir
un plus vaste paysage.»

La vérité c’est, ainsi, comme I’entendait Lessing, la recherche de la vérité;
mais la recherche dans la direction du centre. Il n'y a d’autorité qu’humaine,
donc relative. L’humaniste «accepte tout témoignage, toute rencontre authen-
tique a travers I’espace ol I’homme s’est risqué. Encore faut-il que ’aventure
soit courue dans un certain esprit et qu’elle admette une certaine méthode.
A cette condition-la, la vérité se montre telle qu'on la peut saisir: elle apparait
comme un systéme de relations toujours plus vaste, auquel le sentiment du bien
assure sa cohérence (...) Sans recherche de la vérité, c’est-a-dire sans acte per-
sonnel, il n’y a, par contre, d’autorité qu’extérieure et dépendant de I’habitude.»

L’humaniste ne reconnait ainsi d’autorité qu'a ceux qui, dans cette recherche,
sont parvenus sur le méme plan spirituel, ou plus haut que lui-méme; ceux qui
possédent aussi bien ou mieux que lui la maitrise du métier d’homme. «Ceux-la
mémes, il le sait, ne se tiendront point infaillibles; la clairvoyance, chez eux,
se mesure 2 la rigueur avec laquelle ils évaluent I’espace qui leur reste a franchir
pour toucher le but.» Il peut done y avoir, entre eux et avec eux, dialogue.

L’autorité, ayant sa source dans une certaine attitude a I’égard de la vérité,

203



ne peut résider qu’en un homme qui la cherche; et nul corps officiel ne peut
prétendre la détenir a lui seul. «Pour mieux définir I'attitude humaniste, on
dira qu’elle entend se modeler sur une certaine loi, qui s’énoncerait a peu prés
en ces termes: on respecte la vérité dans la mesure ot on la cherche; dés que
I’on s’en croit le possesseur, on ne la respecte plus.»

La personne peut dés lors arbitrer souverainement le différend qui oppose,
par exemple, le libéralisme au marxisme, la théologie a la science: «Il semble
que le moment soit venu ol science et religion, bien loin d’accentuer leur diver-
gence, devraient rechercher les points communs. La fin commune étant ’accom-
plissement terrestre de I’homme, les points de rencontre apparaitraient sans
peine, une fois admise une telle fin. Si la science s’appliquait 4 I’homme tout
entier, au lieu d’en distraire quelques fragments, il est clair qu'une croyance
excessive dans le réle civilisateur des laboratoires apparaitrait aussi peu scienti-
fique que le rejet de toute vérité «humaine» au profit de la seule Révélation.»

Et alors le dialogue pourrait reprendre, ce dialogue dont les maitres-huma-
nistes du XVIe siécle ont eu le gotit si vif: «Il y avait alors d’authentiques
rencontres: d’abord, on se cherchait; ensuite, on se réjouissait a I'idée du péle-
rinage a faire et des aventures a courir pour atteindre le maitre ou son disciple.
On étudiait par amour et 'on se visitait par plaisir.» Or c’est dans le dialogue
avec ceux qui cherchent (dans le méme esprit, dans la méme direction et par
la méme méthode) que I'homme, a la fois, progresse dans la vérité, se trouve
lui-méme, et fonde la société des personnes: «D’un témoignage & ’autre, '’huma-
niste découvre les parentés, et il s’en réjouit; car elles n’effacent pas les diffé-
rences, ni ne font méconnaitre la diversité humaine.»

C’est donc la dialectique qu’en somme notre auteur propose, comme remeéde
a ce morcellement et a cette fragmentation des esprits, dont il a posé si ferme-
ment le diagnostic. La dialectique par laquelle 'homme, a la fois, s’exprime et
entre en société avec ses pairs: «Telle que ’entendait Socrate, et pratiquée a
sa maniére, la dialectique serait un merveilleux instrument de rénovation; elle
permettrait aux esprits absorbés dans les disciplines particuliéres de rejoindre
toujours le centre commun a toute étude: I’homme envisagé selon la hiérarchie
de ses pouvoirs et de ses obligations. La dialectique est une méthode propre
a fortifier I'esprit de recherche; elle crée ’accord sur les points découverts en
commun. Accord et recherche sont liés I'un a lautre. Entre les chercheurs
se crée une fraternité toujours plus grande. (...) Le chercheur se transforme dans
P’acte méme de sa recherche. La connaissance est une sorte de naissance.»

Libérant la personne de ces autorités tyranniques: ’Eglise, I’Etat totalitaire,
la Science, la vie de ’esprit fonde en effet, en ’homme, la seule autorité véritable,
qui est en méme temps la seule vraie liberté: la claire conscience de sa destina-
tion, et la volonté de la réaliser quantum est in se. L’humanisme qui nous est
proposé est ainsi un humanisme chrétien; et un des chapitres les plus suggestifs
est peut-étre celui dans lequel I’auteur s’applique 4 montrer (entre autres,
par I’'analyse de textes de Rabelais) que, dés ses origines, I’humanisme est redé-
couverte de ’Evangile du Christ, entendu comme un appel a l'initiative de
Phomme, a laquelle il promet que Dieu répondra. Mais j’en ai assez dit pour

marquer 'importance du bref essai de M. Beaujon. Louis Meylan

204



Louis de Raeymaeker: Philosophia Lovaniensis. Einfithrung in die
Philosophie. Benziger Verlag, Einsiedeln 1948.

Die Universitiit Loewen (Holland) gehort zu den namhaftesten geistigen
Zentren Europas, die dem Katholizismus verpflichtet sind. Die philosophische
Fakultit dieser alten Universititsstadt wurde an der Jahrhundertwende neu
begriindet und erweitert durch den Kardinal J. D. Mercier, der als einer der
bedeutendsten Reprisentanten des Neuthomismus zu betrachten ist. Seit Mer-
ciers Lehrtitigkeit entfaltete sich in Loewen eine rege philosophische Aktivitiit,
deren Hauptziel es war, die Lehren des Heiligen Thomas in ihrer Kanonisierung
durch die katholische Kirche fiir das neuzeitliche Philosophieren fruchtbar zu
machen.

In der Tradition des von Mercier herausgegebenen «Cours de philosophie»
entschlossen sich die Professoren des Hochschulinstitutes fiir Philosophie an der
Universitiit Loewen zur Herausgabe eines «Cours publiés par institut supérieur
de philosophie» (1945), der durch den vorliegenden Band von Louis de Raey-
maeker eréffnet wird. Dieser «Einfilhrung in die Geschichte der Philosophie»
folgen Gesamtdarstellungen der Erkenntnislehre, der Logik, der Ontologie, der
philosophischen Wissenschaftskritik und Kosmologie, der phylosophischen
Psychologie und der Ethik. Der Intention nach soll also der totale Bereich der
philosophischen Problematik ausgeschritten werden, so dafl die Sammlung in
ihrer Ganzheit eine «philosophia universalis» darzustellen imstande wire.

Das vorliegende Werk von Raeymaeker will in das Studium der Philosophie
einfithren. Zu diesem Zwecke entwirft der Verfasser ein Gesamtbild dieser
«Wissenschaft», deren Gebiet er genau abzugrenzen und in seinen verschiedenen
Sektoren kenntlich zu machen sucht. Der Ansatz seiner Erérterung ist das
Problem von Wesen und Grenzen der Philosophie. Eine genaue, allgemeingiil-
tige Definition der Philosophie kann nicht gegeben werden; wihrenddem jede
Wissenschaft sich eindeutig definieren lifit (z. B. Chemie = Lehre von den
Eigenschaften und Umwandlungen der Stoffe), gibt es eine uniibersehbare Man-
nigfaltickeit von Begriffshestimmungen fiir die «Liebe zur Weisheit», so dal3
man fast jedem bedeutsamen Philosophen eine eigene Definition zubilligen muf3.
Raeymaeker selbst entscheidet sich nach einigen Kompromissen fiir folgende
definitorische Arbeitshypothese: «Die Philosophie ist eine Zusammenfassung
methodisch erworbener und systematisch geordneter natiirlicher Erkenntnisse,
die danach strebt, die grundlegende Erklirung aller Dinge zu liefern.»

Es ist eines der wichtigsten Anliegen des Autors, vor allem die Bedeutung
der philosophischen Probleme hervorzuheben. Dabei folgt er jenem modernen
Prinzip, das seit Kant in der Philosophie eingebiirgert worden ist, nimlich:
vom Erkenntnisproblem her die Probleme des Seins, der Natur und des Lebens
und das Problem der Werte zu bebhandeln. Ein solches Verfahren ist gewif3
zweckmiiBig, darf aber nicht den vom Autor geforderten absoluten Anspruch
erheben, sich einfach aus der «Natur der Dinge und des Lebens» abzuleiten.

Der mittlere Abschnitt des Werkes bietet einen kurzen Uberblick iiber die
Geschichte der Philosophie. Die philosophische Entwicklung der letzten zwei
Jahrtausende wird mit einer lexikalischen Knappheit und Einschrinkung vor
Augen gefiihrt. Man darf fiiglich bezweifeln, ob sich zum Beispiel die griechische

205



Philosophie auf kaum einem Dutzend Seiten zusammendringen 1i8t, ohne eine
bloBle Rekapitulation von Namen zu werden. Damit wird dem Leser nicht mehr
als eine Tabelle in die Hand gegeben, in der Sinnzusammenhinge schwerlich
zu entdecken sein konnen.

Das Beste dieser «Einfiihrung in die Philosophie» sind die Kapitel «Philo-
sophische Organisationen» und «Philosophisches Schrifttum». Mit umfassender
Griindlichkeit zihlt der Autor die philosophischen Akademien, Gesellschaften
und Kongresse auf und gibt bibliographische Hinweise fiir alle Detailfragen der
Philosophie, deren Nutzen nicht betont werden mufl. Dafl hierbei der neuscho-
lastischen Literatur ein unverhéltnismiflig grofer Raum zugebilligt wird, kann
ebensowenig verwundern wie der Anhang, der auf mehreren Seiten die «Liste
der Werke des hl. Thomas von Aquin» und die «Ausgaben der Werke des HI.
Thomas» darbietet.

Man weil wohl, dal} eine standortfreie Geschichtsschreibung weder in der
Philosophie noch in einem andern Wissensgebiet jemals moglich ist. Auch wer
sich auf bloBe Fakten beschriinken wollte, wiirde nicht das Ideal der Objektivi-
tit erreichen, da schon die Auswahl der Fakten unweigerlich eine subjektive
Prigung erhilt. Demgem# wird man von keinem Philosophietheoretiker ver-
langen, daB er fiir «alle» schreibe und die notwendige Einseitigkeit iiberhaupt
vermeide. Dennoch ist der Bogen der Subjektivitit unverkennbar iiberspannt,
wenn Raeymaeker aus der scholastischen Epoche das goldene Zeitalter der
Philosophie zu machen bestrebt ist. Diese recht fragwiirdige These soll recht-
fertigen, daB der Aquinate — der «Fiirst der Scholastik» Thomas von Aquino —
als nicht mehr zu iiberbietender Gipfel des abendlidndischen Philosophierens
bezeichnet wird. Ohne die Leistungen des «sizilianischen Ochsen» verringern
zu wollen und dessen GroBe innerhalb seiner wissenschaftlich auflerordentlich
unbeholfenen Zeit zu verleugnen, wird der nichtkatholische Leser hier mit dem
Autor nicht Schritt halten kénnen. Die Meinung, dafl die «thomistische Schule,
mehr als jede andere (sic!) sowohl vom piddagogischen als vom doktriniiren
Standpunkt aus (dem Schiiler der Philosophie) sichere Garantien» liefere, ist
in ihrer absolutistischen Intoleranz nicht mehr philosophisch zu nennen. Der
auf diese Haltung abgestimmte Grundton des vorliegenden Werkes ist nicht
dazu angetan, den philosophischen Laien sachlich zu orientieren, so dall man
ihm vorher einige «Einfiihrungen» von weiterem Horizont empfehlen miillte,
bevor er zu dieser thomistischen Darstellung greift. Josef Raitner

Fritz-Joachim von Rintelen: Ddmonie des Willens — Eine geistes-
geschichtlich-philosophische Untersuchung. Verlag Kirchheim
& Co., Mainz am Rhein 1947. — do.: Von Dionysos zu Apollon.
Der Aufstieg im Geiste. Metopen-Verlag, Wiesbaden 1948.

Die beiden vorliegenden Schriften sind Teile einer grofleren, auf zwei Béande
berechneten Arbeit, die der Autor infolge der Ungunst der Zeit in einzelnen Bii-

chern erscheinen liBt. Ziel und Zweck seiner Bemiihungen ist, «den ,Vorrang
des Geistes’ darzulegen und sich zum ,Geist- und Wertrealismus’ zu bekennen».

206



In der «kDéimonie des Willens» will er grundsitzlich die falschen Wege der Kultur-
entwicklung aufzeigen; «Von Dionysos zu Apollon» ist bestrebt, positive Hin-
weise zu geben und einen neuen Ansatz einer ,Philosophie des Geistes’ mithe-
griinden zu helfen.

Die fundamentalste Abgrenzung innerhalb der Kulturphilosophie vollzieht
sich zwischen jenen Geistern, deren Parole «Aufstieg» oder «Niedergang» ist;
mit andern Worten: zwischen den Kulturpessimisten und den Optimisten. Beide
Positionen konnen fiir eine «gegenwirtige» Kultur niemals aus der Erfahrung
abgeleitet werden. Was dem einen Symbol und Sinnbild der Aufwirtsentwick-
lung ist, gilt dem andern oft als Zeichen des Verfalls, der innern Morschheit und
Morbiditit. Spenglers Hypothese vom baldigen «Untergang des Abendlandes»
stellt neuerdings Toynbee das Postulat entgegen, dall westliche Kultur und
Zivilisation noch keineswegs «ausgespielt» haben, sondern dafl die Zukunft an
das Abendland mit hichst bedeutsamen «challenges» (Herausforderung) heran-
trete, auf die noch die entsprechenden «responses» gegeben werden miifiten.
Vom Sterben dieser, unserer Kultur ist jedoch vorderhand keine Rede.

Jenseits von optimistischer oder pessimistischer Kulturbetrachtung erwuchs
der Moderne das distinkte Bewultsein, dal3 die abendlindische Kultur in eine
Krise hineingeraten sei. Kierkegaard und Nietzsche waren die feinfiihligsten
Seismographen, die die kommenden, seelisch-geistigen Erschiitterungen des
Kontinentes eindriicklich vorwegnahmen. Die von Nietzsche angekiindigte
«Heraufkunft des europiischen Nihilismus» lief} nicht lange auf sich warten;
heute kann niemand mehr zweifeln, daB wir uns in einer schwierigen Ubergangs-
epoche befinden, einer Zeit also, in die die Vergangenheit nur noch mit ihren
Ruinen hineinragt, aus denen zaghaft und zart Ansiitze eines «neuen Lebens»
blithen.

‘Was ist die Ursache der «Krise» ? Rintelens Antwort ist: «Die Dimonie des
Willens». Das Abendland hat sich seiner Ansicht nach seiner geistigen Bindun-
gen entledigt und sich einer formal bleibenden Dynamik iiberantwortet, deren
Motto das «Wollen um jeden Preis» ist. Das Welt- und Menschenbild der Neu-
zeit hat an Stelle des Seins iiberall das Werden, an Stelle der (geistigen) Norm
die Tat gesetzt. Gott wurde entthront und dafiir das «Leben» oder der Mensch
vergottert; der Mensch selber fiihlt sich nicht mehr als Glied eines «ordo» — fiir
Rintelen eine «Schipfungsordnung» —, sondern vertraut nur noch dem eigenen
Willen, der eigenen Macht. Hierin liegt nach des Verfassers Ansicht die Wurzel
aller Ubel; vom blof naturhaften Dionysos soll der Weg zum maBvollen Apollon
wiedergefunden werden — der Wille moge abdanken und dem «sinngebenden
Geist» mit seinen «alten, ewigen Wahrheiten» Platz machen.

Man kann nicht umhin, diese hiibschen Kulturrezepte, die mit einem reichen
Zitatenmaterial anderer Koche vorgetragen werden, mit einiger Skepsis ent-
gegenzunehmen. In der Verurteilung einer iiberwuchernden Technik, der Ver-
massung, der plan- und sinnlosen Lebensfithrung werden auch die Spatzen, die
all dies schon von den Dichern pfeifen, mit dem Autor gewill einiggehen. Ob
aber der Rintelensche «Geist», der iibrigens auf eine sehr mittelalterliche Weise
«fromm» ist, Abhilfe schaffen kann, ist mehr als fraglich. Dieser erschépft sich
im Anliegen, «die Dinge in einen vertikalen Bezug zu Gott zu stellen und wieder

207



ein wesentliches Gebet zu sprechen». Das erstere ist die iibliche Thematik der
katholischen Seinsphilosophie; beim letzteren vereinigen sich alle jene Gemiiter,
die schon seit Jahrtausenden von der Transzendenz her die Kultur «gerettet»
haben. Josef Ratiner

Helmuth Kuhn: Begegnung mit dem Nichts. Ein Versuch iiber die
Existenzphilosophie. Verlag J.C.B.Mohr (Paul Siebeck), Tii-
bingen 1950.

Es handelt sich um eine gehaltvolle, lehrreiche, auf dem Hintergrund der
philosophischen Tradition durchgefiihrte Auseinandersetzung mit der Existenz-
philosophie (vor allem Kierkegaard, Heidegger, Sartre, Jaspers), der zwar Kuhn
nur teilweise zuzustimmen vermag, die er aber dennoch ernst und keineswegs
als blofle «Modeerscheinung» nimmt. Er sieht in ihr ein im «Nichts» zentriertes
«einheitliches Gedankengefiige», wobei dieses Nichts «in Wahrheit die Nichtig-
keit unseres Selbst in seiner Entfernung von Gott», «der Schatten des verleug-
neten Gottes» sei. Der verniinftige Glaube an Gott bildet denn auch den mall-
gebenden Gesichtspunkt der Kritik, fiir deren Art etwa folgender Passus charak-
teristisch ist: «Die existentialistische Betonung des konkreten, von leiden-
schaftlicher Sorge belebten Individuums erinnert uns an eine wichtige Wahr-
heit iiber den Menschen. Jedoch verdirbt der Existentialist seine Entdeckung
dadurch, dall er drei metaphysische Begriffe, die allein sie fruchtbar machen
konnten, iibersicht oder verwirft: die Idee der Kontemplation, die Idee der Liebe
und die Idee des verniinftigen Glaubens». Die Uberschriften der einzelnen Ab-
schnitte — Was ist Existenz ?, Das aufgestorte Nichts, Entfremdung, Subjek-
tive Wahrheit, Totengriber an der Arbeit, Zur Freiheit verdammt, Die Krise
im Drama, Erleuchtung durch Angst, Jenseits der Krise — treffen freilich nicht
den jeweiligen vollen Gehalt, kennzeichnen jedoch gut die unsystematische
geistvolle Weise der Auseinandersetzung. Kuhn meint iibrigens ein in drei Rich-
tungen sich vollziehendes — eingestandenes oder uneingestandenes — «Zuriick-
weichen» der Existenzphilosophie als Ausdruck unserer Krise vor dem Existen-
tialismus konstatieren zu kénnen: auf eine Historio-Theologie, auf den Idealis-
mus und auf die christliche Theologie hin. H. Kunz

Franz Josef Brecht: Bewuftsein und Existenz. Wesen und Weg der
Phinomenologie. Johs. Storm Verlag, Bremen 1948.

Brecht legt hier seine 1932 geschriebene, damals am Erscheinen verhinderte
Habilitationsschrift in unveriinderter Fassung vor. Sie verfolgt sowohl eine phi-
losophiegeschichtliche wie systematisch-kritische Absicht: nédmlich am Leitfaden
der Intentionalititsproblematik den innern, auf die Uberwindung des BewuBt-
seinsbegriffes dringenden Zusammenhang der Forschungen von Brentano iiber
Husserl und Scheler zu Heidegger zu zeigen. Der kritische Gesichtspunkt wird
aus der die Analysen jeweils tragenden Idee der Philosophie gewonnen: bei Bren-
tano eine Art psychologischer Positivismus ohne Verstindnis fiir die transzen-
dental-apriorische Problemstellung, bei Husserl das unbefragte Riickgreifen

208



auf Descartes’ cognitio certa et evidens als ausschlieBliche Herrschaft der Ratio,
bei Scheler die unkritische Ubernahme frither der platonisch-augustinischen,
spater der spinozistischen Metaphysik, Thnen hilt Brecht bei aller sehr betonten
Anerkennung der positiven vorwirtstreibenden Leistungen die Unterlassung
des Fragens nach dem Seinscharakter der Intentionalitit bzw. bei Scheler der
aktvollziehenden Person vor: und daran wird ersichtlich, dal Heideggers Da-
seinsanalytik, in der jenes Unterlassene durchgefiihrt worden ist, den wesent-
lichen Mafstab der Kritik geliefert hat. Zwar verwahrt sich der Verfasser da-
gegen, nun seinerseits die Heideggersche Fundamentalontologie dogmatisch zu
akzeptieren — mit Recht bemerkt er, dal} das gegen ihre eigene Intention des
stindigen Weiterfragens verstofen wiirde. Aber faktisch bleibt er doch in ihr
befangen und 148t sich vom eigenen Hinsehen auf die jeweils zur Diskussion
stehenden Sachverhalte etwas abhalten; die zumal am Schlufl angedeuteten
problematischen Punkte der Daseinsanalytik werden nicht wirklich erdrtert.
Der bewulite Verzicht auf die Beriicksichtigung der Sekundirliteratur ermég-
lichte Brecht ein Maximum an Klarheit und Korrektheit der referierenden Dar-
stellung. H. Kunz

Karl Jaspers: Einfiihrung in die Philosophie. Artemis-Verlag, Zii-
rich 1950.

Im Herbst 1949 hielt Karl Jaspers zwélf Radiovortrige, die nun hier gedruckt
vorliegen. Es ist die einfachste und knappste Darstellung, die er bisher von seiner
Philosophie gegeben hat. Einfach, das heiflt nicht, daf} die Anstrengung des Be-
griffes erleichtert, und knapp heilt nicht, dall Wichtiges weggelassen wiire.
Darstellung eines Gedankens ist nicht nur ein dufleres Gewand; jede neue Form
des Sagens hilt auch wieder neue Aspekte des Gedankens selbst fest. Vielleicht
noch eindringlicher als je stellt Jaspers hier wissenschaftliche Forschung und philo-
sophisches Sein einander gegeniiber: Wissenschaft gelangt zu Ergebnissen, aber
der Forschende wird von ihr nicht verwandelt; Philosophie bleibt in der Suche
und in der Schwebe, aber eben hierdurch ereignet sich etwas in der Seele des
sich ihr Ergebenden. Es gibt eine philosophische Lebensfiihrung, die in sich
autark ist und in der sich zu allen Zeiten eine nicht weiter reduzierbare, eigene
Form des Menschseins darstellt. Die Beziehung zum Transzendenten ist hier in-
dividuell und beweglich, dennoch aber bleibt seine Forderung unbedingt. Gerade
die Gedrdngtheit des Vortrages liflit so besonders deutlich hervortreten, dal}
Philosophie nicht nur eine Erkenntnisseite hat, sondern daf} sie mit ihrer andern
Seite ein Appell ist zu Besinnlichkeit, Selbstsein und Unabhiingigkeit.

Michael Landmann

Gabriel- Ph. Widmer: Les valeurs et leur signification théologique.
Neuchétel, Paris 1950, Bibliothéque théologique, Delachaux et
Niestlé, XIX, 179 pages.

Cette thése, qui a valu a M. Widmer le grade de Docteur en théologie de
I’Université de Lausanne, s’offre 4 nous comme une recherche; il s’agit de fixer

14 209



la prise de conscience du probléme des valeurs pour le chrétien et, 4 cette occa-
sion, de résoudre pratiquement le probléme des relations de la philosophie et
de la théologie, de la foi et de la raison — probléme qui fait d’ailleurs I’objet
de quelques-unes des meilleures pages de 'ouvrage (112—120).

Mais la recherche, entreprise dans la seconde partie, proprement théologique,
de la thése, est introduite et élaborée par une recherche philosophique dont
voici les principaux points:

1. La connaissance des valeurs n’est pas semblable 4 la connaissance théo-
rique, car elle ne fait qu'un avec leur actualisation: si 'homme prend conscience
de lui-méme, c’est qu’il évalue et que, ce faisant, il est actualisateur (non pas
a proprement parler créateur) de valeurs. L’activité consciente d’elle-méme et
Pactivité axiologique ne font qu'un. Toutefois, cette activité axiologique est
bien une pensée, et c’est par une fonctionalité qu’elle est liée au donné. Les
valeurs sont donc des relations qui se découvrent dans cette fonctionalité.

2. Chaque ordre de valeurs a sa nature propre, parce qu’il correspond a un
donné qui a aussi sa nature propre. L’ensemble des valeurs — dont les ordres
participent les uns aux autres — constitue un monde de relations, a Ia fois
validantes et valables, selon qu’on les considére sous leur aspect constituant
ou sous leur aspect constitué, un univers des valeurs. (Notions sur lesquelles
I’auteur insiste fortement, accentuant le caractére d’intelligibilité et de fonc-
tionalité sous lequel il envisage les valeurs).

3. Etant des relations, les valeurs ne sont fondées ni sur elles-mémes, ni
sur un donné empirique, ni sur la responsabilité d’un sujet créateur, mais sur
certains invariants: I'ordre, la finalité, et sur I'aspect constituant qui les unifie.

4. La notion d’aspect constituant introduit & la seconde partie, théologique
et proprement constructive de 'ouvrage: les valeurs valent dans la mesure ot
I’homme vaut aux yeux de Dieu. Tel est le fondement des invariants sur les-
quels reposent les valeurs elles-mémes.

Quelle est donc pour I’axiologie la signification de la conception chrétienne
du rapport théandrique ? Procédant par la méthode augustinienne d’intériori-
sation, dont il analyse bien la ressemblance et les différences avec la méthode
réflexive, I’auteur montre les invariants de la relation théandrique qui, observe-
t-il, est elle-méme normative.

Ces invariants: '’homme est une créature — une créature en révolte —
un révolté racheté, servent alors a 'interprétation des valeurs comme consti-
tuantes et comme constituées. La méthode d’analyse réflexive et I’analyse de
la condition humaine sont complémentaires. Leur exercice présente un caractére
d’effort, de dépassement.

Mais, s’il est, comme on le voit, réservé a une anthropologie théologique de
désigner le fondement ultime des valeurs, la méthode d’intériorisation, propre
a cette anthropologie, reste corrélative a la méthode réflexive proprement
philosophique, qui permet d’élaborer la recherche.

Le public de langue francaise, de Suisse romande surtout, et en particulier
les théologiens devront a M. Widmer une information trés ample, claire et
ordonnée des études contemporaines de langue francaise sur les valeurs, que
leurs auteurs soient Nabert, Parodi, ou Nédoncelle, Berger, Le Senne. L’infor-

210



mation sur la pensée catholique des valeurs n’est pas la moins ouverte, ni la
moins riche. La loi du genre n’a pas permis & M. Widmer de demeurer toujours,
dans son livre, aussi longtemps qu’on le souhaiterait auprés de certains penseurs
dont il analyse ’ceuvre, mais I'aisance de l'interprétation, I'ordre mis dans ce
champ assez confus des valeurs, de bonnes indications bibliographiques suffiront
aux plus exigeants.

Il faut bien dire pourtant, ’auteur nous en avertit, que cet ordre est limité
4 la pensée d’expression frangaise. Les axiologies anglo-saxonnes ne sont pas
mentionnées et, quant a la pensée allemande, elle n’est qu’évoquée. On ne sau-
rait en tenir rigueur a ’auteur d’un travail aussi considérable, si cela n’avait
pour conséquence de perpétuer quelques malentendus. Par exemple, au sujet
du terme Geliung qui a aussi un sens actif et ne signifie pas seulement le résultat
de I’évaluation; ou encore au sujet de la phénoménologie dont I'auteur semble
vouloir exclure Scheler (p. 38) parce qu’il s’en tient pour son compte i une forme
plus évoluée de phénoménologie qui laisse un peu oublier les principes fonda-
mentaux de la méthode et les premiers essais d’application; M. Widmer pense
écarter les vues de Scheler en disant que, par exemple, juger le beau supérieur
au laid implique un jugement, donc une activité de pensée; mais cet argument
n’atteint pas celui pour qui, au contraire, le jugement implique I’intuition
des valeurs et celle des prévalences (p. 20). Le probléme reste entier et, s'il a
toujours, sous bien des formes, mérité I’attention des philosophes, c’est qu’il
faut probablement pour le résoudre plus qu’une simple affirmation, surtout
lorsque celle-ci parait trop tdét évidente. Ces malentendus ont été d’une telle
portée et restent si graves que je suis obligé de les mentionner méme a propos
d’un ouvrage dont le but est tout différent et ot ils n’occupent que quelques
lignes. Kt la rareté des ouvrages de ce genre, sur un tel sujet, et la richesse de
celui-ci font souhaiter au livre de M. Widmer le cercle de lecteurs le plus large
et le plus averti, et fait redouter d’autant plus de voir certaines difficultés
subsister, dont il aurait précisément fallu prévenir ces lecteurs.

Mais, plus que I'information, c’est surtout ’originalité de la pensée et 'am-
pleur de ’effort qui font le mérite de ’auteur et doivent attirer et retenir philo-
sophes et théologiens. Par cet effort de pensée, M. Widmer embrasse I’ensemble
des thémes de la théologie protestante, de telle maniére qu’il ne nous a pas
donné un ouvrage, mais un livre et un engagement. De plus, sa thése est, & ma
connaissance, apres I'ouvrage trés complet mais déja ancien de G. Berguer (on
regrette de ne pas le voir cité) la premiére contribution étendue d’un théologien
romand au probléme philosophique des valeurs, pris comme tel. Elle mérite
I’entiére approbation des philosophes: les problemes et les difficultés — dans
I’ordre ou ils pouvaient se présenter au chercheur — n’y sont pas ignorés ou
contestés.

M. Widmer s’est gardé des excés du psychologisme et de I’historisme. Au
vrai, il ne mentionne méme pas les premiers, non plus qu’il ne discute vraiment
les «matérialismes» et les «naturalismes». Quant aux seconds, M. Widmer
observe, par exemple, fort a propos, que Nietzsche s’est mépris en disant que
le christianisme avait apporté un bouleversement des valeurs: le christianisme
n’apporte pas des valeurs; il éclaire un univers de valeurs, griice a la relation

211



théandrique qu’il apporte. M. Widmer le dit fort bien et il y a dans son livre
plusieurs mises au point de ce genre qui sont bienvenues.

Les préférences de M. Widmer vont ouvertement a une philosophie d’emblée
rationnelle des valeurs; c’est a elle qu’il contribue dans sa partie philosophique,
gardant pour la partie théologique I’analyse qu’un philosophe appellerait exis-
tentielle. Cette distribution est évidemment conforme & une tradition romande
protestante de plus d’un siécle: certains sujets sont interdits a la philosophie
et 'on n’use de celle-ci que dans un champ défini et dans des limites strictement
rationnelles. Il est trés remarquable de voir M. Widmer engager une analyse
de la condition humaine dans la partie théologique de son ouvrage et n’en pas
dire mot dans la partie philosophique. Point de vue théologique, dira-t-on, selon
lequel il faut placer sous I’éclairage des invariants chrétiens la condition de
I’homme. Mais le théme «misére de ’homme sans Dieu» par exemple, pouvait,
méme de ce point de vue, étre traité par le philosophe.

M. Widmer, qui a ainsi gardé raison devant I'exceés existentiel, repousse
encore I’«atomisme axiologique» (p. 72); mais s’est-il assez demandé si I'caspect
constituant» suffit & nous en garantir — et a s’en garantir lui-méme ? Car, si
vraiment les valeurs sont des relations, ce sont des relations d’un sujet avec un
donné; elles sont donc concrétes, différant en cela des relations qu'un sujet
peut tisser sur un donné pour le mieux saisir: et si les valeurs sont vraiment con-
crétes, que devient la rationalité de ’aspect constituant ? En d’autres termes,
M. Widmer parait admettre (p. 71) que, dans le sacrifice, c¢’est un ordre de
valeurs qu’on préfére a un autre. Mais ¢’il y a préférence de 'un, y a-t-il sacrifice
de Vautre? Le sacrifice ne signifie-t-il pas I'abandon d’une totalité concréte
et un risque pour le sacrifiant lui-méme ?

Ces remarques ne peuvent donner qu'une faible idée des dialogues auxquels
M. Widmer nous invite. Son livre, lu, ne se referme pas. Les notions connues
que M. Widmer applique a ’étude des valeurs (celles par exemple de constitué
et de constituant) deviennent, a travers sa pensée, suggestives. Toute I'histoire
du christianisme et du dogme, par exemple, s’exprime dans le débat entre I’aspect
constitué et I’aspect constituant. Les valeurs constituées n’ont-elles pas déter-
miné des révoltes nouvelles dans le christianisme ? N’y a-t-il pas un athéisme
chrétien, celui de Nietzsche, celui de Sartre ? et, en ce sens, un athéisme catho-
lique ici, et, 1a, un athéisme protestant?

Enfin, ce que M. Widmer nomme les «invariants» de la relation théandrique,
ne seraient-ce pas encore des valeurs dans la vie de I'ame?

Mais c’est a M. Widmer de poursuivre le débat et de nous en informer: bien
qu’achevé comme un engagement, son livre en contient la promesse.

D. Christoff

Erich Frank: Philosophische Erkenntnis und religiose Wahrheit.
Ernst Klett Verlag, Stuttgart, 0.J.(1950).

Getragen von der in der Erfahrung der Grenzen der menschlichen Vernunft
und Existenz wurzelnden Uberzeugung, daB der Glaube der «eigentliche Boden»
sei, «aus dem die philosophischen Grundbegriffe erwachsen sind», entwickelt

212



Frank an einer Reihe von Themen in schlichter, besonnener Weise und mit iiber-
legener Beriicksichtigung der Tradition seine Aufgabe, «die Philosophie durch
den Glauben und den Glauben durch die philosophische Vernunft zu erhellen».
Zuniichst wird das Problem der Natur des Menschen unter dem Aspekt der
These: «der Mensch denkt, die Natur nicht», dann die Frage nach der Existenz
Gottes und der innere Zusammenhang zwischen dem spezifisch christlichen
Schopfungsbegriff und der Zeit erdrtert. Der gegen den religiosen Glauben er-
hobene Einwand, seine Gegenstiinde seien «Produkte der poetischen Phantasie,
ohne irgendeinen ernsten Wahrheitsanspruch» — Frank meint, diese Kritik
«sollte mit gréflerem Ernst gepriift werden, als er gewchnlich von den Gegnern
des Positivismus gezeigt wird» —, motiviert eine originelle Diskussion der zwi-
schen der Wahrheit und der Einbildungskraft spielenden Beziige. Die Lisung
des darin beschlossenen Problems findet Frank im Begriff einer essentiellen oder
ontologischen Wahrheit. «Denn in einem essentiellen und existentiellen Sinne
kann eine religiose Wahrheit durchaus wahr sein, obwohl oder gerade weil sie
nicht giinzlich mit ihrem Objekt iibereinstimmt, vorausgesetzt, dafl die totale
Existenz des Menschen in seiner Beziechung zu seinem Gegeniiber vollkommen
durch sie ausgedriickt ist.» Daran anschlieend behandelt der Verfasser das
Problem der Geschichte und ihrer Bestimmung, das fiir das Philosophieren mit
dem der Freiheit und Notwendigkeit identisch ist; seine Auflésung findet es im
Glauben an die schopferische Freiheit des menschlichen Geistes, die nur auf dem
Boden der Schipfungsidee begreifbar werde. Die umfangreichen Anmerkungen
enthalten vor allem auch zahlreiche (gelegentlich etwas unprizise) Hinweise
auf angelsichsische Literatur. Es ist ein Verdienst des Verlages, da} er uns das
zuerst 1945 in englischer Sprache erschienene gehaltvolle und gediegene Werk
zuginglich gemacht hat. H. Kunz

Walter Nigg: Das Buch der Ketzer. Artemis-Verlag, Ziirich 1949.

Dieses faszinierende «Buch der Ketzer» des Ziircher Kirchengeschichtlers
legt man nach der Lektiire mit dem BewuBtsein einer wirklichen Bereicherung
und mit Dankbarkeit aus der Hand. Gut geschrieben ist es zwar nicht: Nigg hat
ein merkwiirdig sorgloses Verhiltnis zur Sprache, das ihn allzu h#ufig nach-
lissige, abgegriffene Wendungen gebrauchen liBt. Dennoch driéngen sie sich
nicht stérend auf, sowenig wie die gelegentlichen Ubertreibungen, die der emo-
tionalen Anteilnahme an den Verhingnissen der Ketzer entspringen. Daf er
sich diesen ergreifenden Gestalten gegeniiber nicht auf den Standort des nur
kiihl betrachtenden, unberiihrten Historikers zuriickziehen wollte und konnte,
wird dem Verfasser niemand veriibeln. Er wertet sehr entschieden und ausdriick-
lich; aber das hat ihn nicht daran gehindert, sowohl den Lehren wie dem Leben
der von ihm ausgewiihlten Hiretiker — von Simon Magus bis zu Tolstoj rei-
chend — mit einem ausgeprigten Sinn fiir Differenzierung und Mafl gerecht
zu werden. So zieht eine lange Reihe lebendig gestalteter Menschen voriiber,
jeder singulidr in der Unbedingtheit des Glaubens, und trotzdem alle von der
Kirche verworfen und zuletzt mit wenigen Ausnahmen an ihrer irdischen Macht
scheiternd — es fillt nicht leicht, an der Uberzeugung ihrer Christlichkeit fest-

213



zuhalten, zumal im Hinblick auf die Inquisition, die Nigg als die «schwere
Schuld der Christenheit» charakterisiert. Ratlos bleibt er der Hexenverbrennung
gegeniiber, die er weder historisch noch psychologisch zureichend verstindlich
machen kann; und da greift er zu der seltsamen Auskunft, dal} die «Existenz
des Teufels» — die «ontische Wirklichkeit» des Satans sagt er ein andermal —
«nicht linger umgangen werden» konne, der «seine Diener... aber nicht auf
der Seite der armen, gemarterten und eingeéscherten Hexen, sondern — o un-
erhorte Umkehrung — auf der Seite der Inquisitoren und Juristen, deren Sinn
er verblendet hatte», ins Spiel schickte. Man darf bezweifeln, ob ein solcher
Riickgriff auf die personifizierte Hypostase dunkler menschlicher Antriebe das
geeignete Mittel ist, dem rétselhaften Phinomen néiher zu kommen. Allein Nigg
neigt offenbar zur Annahme von «metaphysischen Ursprungsmichten», die
«aufs neue ihre Anwesenheit unwiderleglich bekundet» haben und «uniiberseh-
bar ins menschliche Dasein hinein» ragen sollen: der zum Christentum «heim-
kehrende Ketzer» hat sich, meint Nigg, jenen Michten «wieder gestellt und die
Verbindung mit ihnen aufgenommen. Thm wurde eine neue Beziehung mit dem
Weltgrund zuteil, ohne die es kein dauerndes Leben gibt». Das ist sein persén-
liches Bekenntnis, und als ein solches bezeichnet er es auch ausdriicklich. Die
Schitzung seiner hervorragenden Leistung bleibt indessen davon unabhingig.
H. Kunz

Jean Piaget: Traité de logique. Essai de logistique opératoire.
Librairie Armand Colin, Paris 1949, 423 pages.

M. Jean Piaget, dont personne n’ignore les beaux travaux de psychologie,
s’intéresse depuis fort longtemps aux problémes posés par la logique. Clest
ainsi que déja en mars 1933, dans un article du Journal de Genéve consacré
aux Principes de la logique et la critique contemporaine d’Arnold Reymond,
son ancien professeur devenu son ami, M. Jean Piaget, aprés avoir noté quel’une
des originalités du penseur vaudois tient a ce qu’il cherche a concilier I’absolu
des conditions de la vérité avec le dynamisme de P'activité intellectuelle, se
demande alors «si cet absolu est nécessairement extérieur a la pensée ou s’il
peut étre a la fois inconditionné et immanent a elle ? Pour échapper au scepti-
cisme, le relativisme a-t-il besoin de s’appuyer sur un réalisme, ou bien l'idée
méme de relations réciproques qui lui est inhérente, ne suffit-elle pas & fonder
Jinvariant’, souhaité ?

Ces réflexions ne sont-elles pas le point de départ du récent Traité de logique ?

Le principe de réversibilité qui appartient en propre a la pensée rationnelle
ne serait-il pas I'invariant recherché?

Quoi qu’il en soit de cette question, voici le double but de cet ouvrage:
«Initier le débutant a la logique moderne, qui est la logistique, et développer
certaines théses concernant les structures d’ensemble et la réversibilité qui carac-
térisent les opérations déductives.»

Ce but, M. Piaget I’a pleinement atteint: lorsque le lecteur aura assimilé
les chapitres si denses que ’auteur consacre successivement aux classes, aux
relations, aux ensembles et finalement au calcul des propositions, il sera ample-
ment initié a la logistique.

214



Quant aux theéses si suggestives présentées par M. Piaget, il est impossible
de les signaler toutes dans le cadre d’un compte rendu. Ces théses concernent

a) les rapports entre les domaines respectifs de la logique et de la psychologie:
«La logique est I’axiomatique des structures opératoires dont la psychologie et
la sociologie de la pensée étudient le fonctionnement réel.» (p. 16),

b) les ressemblances et les différences qu'il convient d’établir entre la logis-
tique et les mathématiques: dans I’état actuel de nos connaissances, il n’est
pas possible de réduire les mathématiques a la logique, ni P'inverse d’ailleurs;
on doit donc en tirer la conclusion suivante: «autonomie relative de la logique
et des mathématiques et réduction réciproque partielle. Mais un tel schéma
est naturellement a prendre dans un sens heuristique, en laissant ouvertes les
frontiéres et les possibilités. de réduction futures» (p. 20); mais

c) les plus importantes de ces théses ont trait aux structures d’ensemble
et a la réversibilité.

Les logiciens, dés I’Antiquité grecque, se sont toujours demandé comment
créer une logique a la fois féconde et rigoureuse. Comment exprimer le devenir
dans les termes d’une logique statique basée sur le principe d’identité ?

Ce moyen, M. Piaget semble I’avoir trouvé grace a la notion de réversibilité
qui est le fait de pouvoir dérouler une suite d’actions oy dans les deux sens,
de o & y ou de vy a a. (p. 15).

Par exemple, je pose «Socrate est Athénien» (action a), je pose d’autre part
«Les Athéniens sont des Grecs» (action 8 ), je peux donc poser la conclusion
«Socrate est Athénien», (action 7). Mon raisonnement peut suivre cet ordre de
généralisation croissante ou prendre l'ordre inverse et, partant des Grecs,
aboutir a Socrate en passant par les Athéniens; il v a donc réversibilité.

La réversibilité correspond, par I'usage qu’en fait la raison, au principe
d’identité de la logique classique; mais plus souple que celui-ci, le principe de
réversibilité tient compte du devenir réel de la pensée tout en sauvegardant
Pinvariance désirée. («La réversibilité joue, en effet, dans une logique opéra-
toire, le réle qu’assumait 'identité dans la logique classique des concepts. 11
importe donc essentiellement, si 'on veut construire la structure d’ensemble
correspondant a une classification, d’y incorporer la réversibilité stricte: il
s’agit, autrement dit, de pouvoir retrouver une espéce a partir des classes d’ordre
supérieur aussi bien que de monter de I'espéce au genre, etc.») (p. 96).

La réversibilité offre de plus ’avantage de conserver aux mathématiques
leur rigueur; bien que celles-ci aient rejeté les principes de I'identité et de la
non-contradiction intensives ou bivalentes, elles sont préservées de I'incohérence
puisque toutes leurs opérations sont réversibles. (p. 407).

On sait, d’autre part, que la logique classique a d’abord concu que les propo-
sitions étaient formées de relations entre concepts jugés primitivement indivisi-
bles et immuables; puis ’on s’est apergu que ces concepts, loin d’étre des atomes
logiques, reposaient au contraire sur des jugements antérieurs et représentaient
eux-mémes autant de jugements virtuels. Un concept est donc «atomisé» (si
I’on me permet le néologisme) artificiellement pour entrer dans les divers juge-
ments.

215



Une évolution semblable s’est produite en ce qui concerne la logique des
propositions. Wittgenstein et Russell par exemple, admettent I’existence de
propositions élémentaires dont on ne retient que la qualité d’étre vraies ou
fausses et qui serviraient de base au calcul des propositions. Mais M. Piaget se
demande si «les soi-disant propositions atomiques sont vraiment isolables a
titre d’éléments antérieurs a leurs compositions mutuelles et si elles constituent
ainsi le point de départ le plus naturel pour la construction de I’édifice logique.
Nous croyons au contraire qu’elles résultent toujours de décompositions a
partir de structures totales plus complexes.» (p. 44).

La proposition se trouve donc «atomisée» aussi artificiellement par la logis-
tique que le concept I’était par la logique classique. C’est pourquoi M. Piaget,
désireux de souligner le rdle actif de 'esprit dans toute construction logique,
parlera toujours des opérations de la logique.

A ce propos, I’on espére que dans une prochaine édition (qui ne saurait tarder,
vu la valeur de cet ouvrage), M. Piaget adoptera une notation marquant mieux
en quoi sa conception se sépare de la logistique atomique. En effet. ceux qui
sont entrainés a considérer p et p comme des propositions formant des touts
autonomes seront reconnaissants a l’auteur, si sa notation méme leur rappelle
qu’il n’en est rien, puisque concepts et propositions résultent aussi bien les uns
que les autres de la décomposition analytique de structures totales plus com-
plexes.

Les structures sont «des liaisons logiques qui peuvent servir a la fois de
formes (a I’égard des structures inférieures) et de contenus par rapport
aux supérieures». C’est pourquoi, nous apprend M. Piaget, la notion du
«formel» qui caractérise la logique, se référe & un processus continu de forma-
lisation et non pas & une situation statique.» (p. 43). C’est pourquoi aussi, il en
résulte «que le systéme des structures est donc toujours ouvert vers le bas,
c’est-a-dire susceptible de donner lieu a des analyses ultérieures et plus fines
et a de nouvelles formalisations de contenus jusque-la considérés comme donnés
et extralogiques. Cette ouverture vers le bas est assurément génante pour tout
systéme atomistique procédant de I’élément a la totalité: elle n’exprime au
contraire que la différenciation indéfinie possible des totalités dans les systémes
logiques fondés sur les rapports d’ensemble du tout a la partie.» (p. 49).

Ces diverses considérations ameénent M. Piaget a la conclusion suivante:
Si la logique veut conserver le contact avec le dynamisme réel de la pensée,
elle «doit reconnaitre dans I'identique et le non-contradictoire par complémen-
tarité, les premiéres approximations seulement d’un principe régulateur qui les
dépasse et qui est la réversibilité des mécanismes opératoires en général. Seules,
nous I’avons vu (p. 49), les opérations portant sur un infini non construit peu-
vent étre regardées comme étant sans retour: mais cette irréversibilité de fait
marque alors les limites de la construction opératoire, par opposition i la cons-
truction rationnelle elle-méme, toujours caractérisée par une réversibilité de
droit.» (p. 408).

Au cours de son traité, M. Piaget prend a partie plusieurs fois Charles Serrus,
notamment & propos de la formalisation de la logique des relations (en effet,
contrairement 4 ce que croyait Serrus, la logique des relations pour avoir trait

216



au contenu n’est pas moins formalisée que la logique des propositions). Si le
distingué logicien frangais n’avait pas été si brutalement frappé par la mort,
nous pourrions assister 2 un dialogue bien passionnant entre lui et M. Piaget.

Tous ceux que les problémes logiques intéressent se plongeront dans la lecture
de ce traité si suggestif. Ceux mémes qui persistent a croire que les découvertes
de la logistique n’infirment en rien le caractére normatif de la logique, ni la
valeur du principe du tiers exclu, seront reconnaissants a M. Piaget des perspec-
tives nouvelles ouvertes aux logiciens par son Essai de logistique opératoire
dont la préoccupation essentielle «n’est ni physicaliste, ni mathématique,
mais consiste 4 vouloir éclairer le mécanisme réel de la pensée, et notamment
sa réversibilité, par 'analyse des structures formelles correspondantes.» (p. 26).

Antoineite Virieux

Gerhard Kropp: Erkenntnistheorie, I. Allgemeine Grundlegung.
Sammlung Goschen, 807. Bd.; Verlag Walter Gruyter & Co.,
Berlin 1950.

Das vorliegende Biichlein gibt eine allgemeine Einfiihrung in die Problematik
der Erkenntnistheorie. Dabei sieht es bewuflt ab von der Psychologie des Erken-
nens und beschrinkt sich auf die Theorie der Erkenntnis. Innerhalb dieser
scheidet der Autor im iiblichen Sinne die Frage nach dem Wesen und der Mog-
lichkeit der Erkenntnis iiberhaupt, von den Fragen nach den Quellen, Gesetzen
und Grenzen der Erkenntnis, der Einteilung der Wissenschaften und dem Ver-
hiltnis von Wissen und Glauben. Auf den Gedankengiingen Erich Bechers, Carl
Stumpfs und August Messers fullend, handelt der Verfasser in griindlicher und
systematischer Weise die erkenntnistheoretischen Hauptprobleme ab, wobei
er sich einer vorbildlichen Objektivitit befleiffligt. Vor allem die Studierenden
werden aus diesem Abril} der Erkenntnistheorie ihren Nutzen ziehen kénnen —
es sei allerdings darauf hingewiesen, daf} die knappe Darstellung, die sich hiufig
mit Hinweisen und Andeutungen begniigen muf}, vom Leser eine gewisse Kennt-
nis der Geschichte der Philosophie verlangt und voraussetzt. In einem zweiten,
erginzenden Band will Kropp noch die besonderen erkenntnistheoretischen
Fragestellungen der einzelnen Wissenschaften behandeln sowie die neueren
Stellungnahmen «diesseits von Idealismus und Realismus.»

Josef Rattner

Johann Jakob Bachofen: Das Muitterrecht, herausgegeben von Karl
Meuli. Benno Schwabe & Co., Basel 1948.

Um es gleich vorwegzunehmen: Meuli hat sich mit dieser Ausgabe des Mutter-
rechts bleibende Verdienste erworben. Zum ersten Mal liegt nun wirklich ein
lesbarer Text dieses groBartigen Werkes vor. Der erste Drucker hatte zwischen
Haupttext und Anmerkungen nicht unterschieden, die Anmerkungen vielmehr
in den Text eingefiigt und alles in demselben Schriftgrad wiedergegeben. Der
zweite Druck, dem die modernen Auswahlausgaben folgen, ist zudem durch
viele, zum Teil schlimme Druckfehler entstellt. Aber nicht nur die richtige typo-

217



graphische Anordnung, wie sie die vorliegende Neuausgabe bietet, bedeutet
eine ungemeine Erleichterung der Lektiire. Meuli hat den Text in ebenso takt-
voller wie gliicklicher Weise viel stirker gegliedert als Bachofen selbst und je-
weilen auf der rechten Buchseite mit Titeliiberschriften versehen. Mit diesen
wenigen Bemerkungen werden nur die néchstliegenden Vorteile dieser Ausgabe
fiir den Leser hervorgehoben. Welch riesige Arbeit der Herausgeber tatséchlich
geleistet hat, zeigen seine Ausfiihrungen im Nachwort iiber die Grundsitze der
Textgestaltung.

Es ist heute kaum mehr zu begreifen, dafl Bachofen mit seinem Mutterrecht
bei seinen Zeitgenossen eigentlich nur auf Verstindnislosigkeit, schroffe Ab-
lehnung und Spott stief, auch wenn man die Irrtiimer in der Gesamtkonzeption
und in Einzelheiten beriicksichtigt. Trotz dieser Einstellung der Zeitgenossen
ist das Werk fiir die Erforschung der menschlichen Gesellschaftsformen von ganz
aullerordentlicher Bedeutung gewesen. Zahlreiche Erkenntnisse und Beobach-
tungen Bachofens werden neuerdings von Ethnologen wieder aufgenommen,
und es ist, wie der Herausgeber feststelit, wohl méglich, daB sich die unvergleich-
liche Kraft der Anregung, welche von dem Buch ausging, in den modernen Ver-
suchen, ein Gesamtbild der geschichtslosen Kulturen zu entwerfen, von Neuem
bewihrt. Das Verdienst, Bachofen fiir die gebildete Welt neu entdeckt zu haben,
gebiihrt dem Miinchner Kreis um Schuler, Klages und Wolfskehl. Weniger be-
kannt diirfte sein, dal} sich auch kommunistische Theoretiker auf Bachofen be-
rufen (zum Beispiel Engels) und an der Uberzeugung einer urspriinglichen Pro-
miskuitéit festhalten, obwohl sie wissenschaftlich lingst widerlegt ist. Welche
Wichtigkeit Bachofens Mutterrecht auch fiir die Philosophie und die moderne
Anthropologie zukommt, zeigt allein schon die Tatsache, dall das Buch «zum
ersten Male ernstlich die bisher als selbstverstindlich hingenommene Uberzeu-
gung von der Naturgegebenheit der monogamen patriarchalischen Familie»
(Meuli) erschiitterte.

In seinem Nachwort gibt Meuli zunichst eine in ihrer Schlichtheit ungemein
sympathische Lebensbheschreibung Bachofens, welche viele bisher unbekannte
Tatsachen bringt und fiir das Verstindnis des Werkes sehr wertvoll ist. Die nach-
folgenden Ausfithrungen tiber Entstehung, Wesen und Nachwirkung des Mutter-
rechts sind vor allem auch fiir diejenigen Leser unentbehrlich, welche nicht iiber
die nétigen Spezialkenntnisse verfiigen und doch wissen méchten, inwiefern
Bachofens Ansichten mit dem heutigen Stand der Wissenschaft iibereinstimmen.
Auch solche Leser sind dem wunderbaren Buche viele zu wiinschen, schon im
Hinblick auf den Tiefsinn und die hinreiBende sprachliche Schénheit vieler
Stellen. : M. Roth

Georges Gurvitch: La vocation actuelle de la sociologie. Paris. Pres-
ses universitaires de France, 1950.

La sociologie contemporaine établit une distinction importante entre les
relations qui se créent entre individus et les relations sociales. Les premiéres
sont faites des rapports d’amitié, de sympathie, d’amour, car ce sont les qualités
propres des individus qui créent le lien. Tandis qu’'on entend par relations

218



sociales celles qui s’établissent entre des étres, parce qu’ils exercent telle ou telle
fonction sociale. Ce ne sont pas les qualités propres des individus qui sont en
jeu, mais le role social particulier que chacun joue au sein de la communauté,
en tant que membre de tel ou tel parti, de telle ou telle église ou institution.
Dans cette perspective, un événement apparait clairement: la diminution, au
cours des derniers siecles, des relations enire individus et ’accroissement des
relations sociales.

A T'époque féodale et jusqu’a la Renaissance probablement, les relations
sociales apparaissaient comme des relations personnelles. L’homme du moyen
dge était lié personnellement & des forces, des hiérarchies. Le lien qui attache
le serf au seigneur, par exemple, est un lien nettement personnel. Plus tard, par
Ieffet de divers phénoménes sociaux et économiques, entre autres le capita-
lisme, on remarque une objectivation croissante des rapports des hommes entre
eux. Ainsi, il s’est produit dans le monde moderne un glissement historique vers
le social; le social étant de plus en plus ce qui est anonyme.

Pour y remédier, il faudrait que les exigences sociales devinssent & nouveau
quelque chose de tangible, de vivant, ’humain. Ou, pour reprendre les défini-
tions de la sociologie actuelle, que les relations entre individus grandissent en
influence et en signification par rapport aux relations sociales. Dans ce but, il est
indispensable d’analyser le terme «autrui» et d’en faire apparaitre la profonde,
I'irremplagable valeur. Cette prise de conscience d’une mission explique la tache
que la sociologie contemporaine s’est assignée et qui se manifeste par la création
plus précise d’une sociologie de la connaissance, de la «sociologie relationnelle»,
de la «microsociologie» et par les tentatives que 'on note aujourd’hui chez les
sociologues de toutes les tendances pour approfondir les notions de personne,
d’autrui, de communaunté.

C’est bien dans cette direction que M. Georges Gurvitch, professeur de socio-
logie a la Sorbonne, voit la vocation actuelle de la sociologie.

Auteur lui-méme d’ouvrages qui font autorité, sur le droit social en particu-
lier, il a dirigé récemment la publication de cette ceuvre monumentale que
représentent les deux volumes de «La sociologie au XXe¢ siécle», dans laquelle
on trouve un exposé de toutes les tendances qui se font jour a travers la recherche
sociologique d’aujourd’hui dans les différents pays. Rassemblant toutes ces ob-
servations et faisant le point de tous les efforts, M. Gurvitch affirme que la socio-
logie, ayant €liminé la plupart des faux problémes sur lesquels s’acharna le
XIXe siécle, «est en train de devenir une science positive et empirique».

On retrouve, on le voit, la prétention méme émise par le fondateur de la socio-
logie et qu’avait reprise & sa suite toute ’école durkheimienne. Mais la médi-
tation sur les fondements d’une science des sociétés s’est poursuivie depuis lors
et 'auteur signale que le développement de ce qu’on est convenu d’appeler la
sociologie du savoir constitue une garantie pour la sociologie de son objectivité
croissante. La contribution négative et critique de la sociologie de 1’esprit a la
philosophie peut étre considérable. Car on peut dépasser enfin les théories philo-
sophiques erronées qui nient d’une fagon gratuite la possibilité d’expériences
et de connaissances collectives. «La sociologie de I'esprit — dit encore M. Gur-
vitch qui prédit un grand avenir a cette branche de la recherche — n’a aucune

219



prétention impérialiste; elle ne veut pas remplacer la philosophie, mais de plus
en plus elle va forcer cette derniére a tenir compte de son vis-a-vis sociologique
et de ’ceuvre qu’elle accomplit.» Ajoutons que, par sociologie de I'esprit, I’au-
teur entend non seulement la réflexion appliquée aux modes de connaissance
sociologique, mais, outre la sociologie des signes, des symboles, des idées et des
valeurs, la sociologie de la religion, de la morale, du droit, de I’art, du langage
et de I’éducation.

On trouve encore, dans ce livre important, un essai de classification des formes
de sociabilité ainsi que des groupements sociaux, une étude sur les problémes
de la conscience collective et de la science des faits moraux chez Durkheim.
L’ouvrage se termine sur deux analyses publiées récemment dans des périodiques
et consacrées, I'une a la sociologie de Karl Marx, telle qu’elle apparait dans les
ceuvres de jeunesse, et I’autre aux conceptions sociologiques de Bergson et que
liront avec un profit particulier les philosophes. Car ils verront comment la pensée
bergsonienne, en définitive, se représente la création a la fois comme individuelle
et collective, les sociétés, en mouvement continuel, brisant elles aussi des obs-
tacles, refusant les alternatives, créant non seulement leur propre existence,
mais également leurs propres milieux et les «situations» dans lesquelles elles
se fortifient et s’accroissent.

En conclusion, évoquant le développement présent de la sociologie, la masse
imposante d’études, de monographies, d’enquétes entreprises dans tous les pays
comme aussi les résultats déja atteints, on comprend que M. Gurvitch se sente
justifié d’écrire: «La sociologie devra occuper une place de premier plan dans
le systéme de connaissances de la seconde moitié du XX siécle, sans revenir
d’ailleurs aux prétentions impérialistes de ses origines, ni vouloir résorber les
sciences sociales particuliéres et la philosophie... Enfin, I'orientation actuelle
de la sociologie atteste sans équivoque que toutes les divisions en écoles ou socio-
logies nationales sont en train d’étre dépassées. Méme les méthodes et les tech-
niques de recherches sociologiques qui récemment encore semblaient s’opposer
s’interpénétrent et s’amalgament toujours davantage. La sociologie acceéde a
la maturité.» Jean-G. Lossier

Georges Gusdorf: Traité de I’existence morale. Paris 1949, Armand
Colin.

Composant un traité de l'existence morale, M. G. Gusdorf tient, avant tout,
que I’éthique n’est pas nécessairement une discipline normative, mais bien une
description de la vie morale. Il s’agit, dit-il, de «définir le cadre dans lequel se
développe l’exercice présent de 1’action morale», et pour cela «d’éclairer les
conditions proches ou lointaines de I’action». Car la morale est une «maniére
de considérer I'effort d’expression de I’homme dans le monde», toute I'activité
humaine étant effort vers une prise de conscience plus large.

La morale «ne juge pas l’activité, mais la sublime». La tentative présente
n’est donc ni normative, ni descriptive seulement; elle présente un caractére
pédagogique ou, mieux, adjuvant: l’existence morale étant «une maniére

-

d’assumer soi-méme et 'univers», il faut viser a «mettre chaque homme en

220



possession de sa propre vie», aider &4 prendre conscience, en fournir les moyens,
«fournir des matériaux en vue de ce choix dernier qui est I’apanage de ’homme
concret».

Nous sommes donc en présence d’un Traité en forme, ot I’étude des Structures
de Uexistence morale précéde celle des Engagements. Mais, en méme temps, nous
sommes avertis d’emblée qu’il ne s’agit pas de morale générale, qui ne serait
faite que pour un homme abstrait, mais d'une morale pour la France, et pour
la France d’aujourd’hui. La situation est ici déterminante et ce fort traité
s’ouvre par une description, non de la situation métaphysique il est vrai, mais
du monde moderne, de la condition de I'homme moderne, riche et puissant
de techniques qui bouleversent sa vie. I.e dégolit qu’exprimerait I'existentia-
lisme, V'espérance qu’a beaucoup d’hommes apporte le marxisme sont, dit
M. Gusdorf, des réactions naturelles de I’homme moderne a sa propre condition.

D’autre part, M. Gusdorf, voulant considérer I’homme concret, I'envisage
dans I’ensemble de sa vie, dans sa personne historique, affirmant que I’histoire
d’un homme a un sens d’ensemble. — On se rappellera ici, et en beaucoup
de points, la belle thése de M. Gusdorf: «La découverte de soi» — D’ou I'idée
de considérer I'existence morale comme un effort d’expression en méme temps
que comme une prise de conscience toujours plus large de soi et de ses entours
La tentative de I’auteur rappelle done sur certains points de méthode les essais
de Dilthey, mais ici il s’agit bien d’une morale et non seulement d’études psycho-
logiques et historiques. C’est aux morales classiques, qui considéraient I’action
isolée et la jugeaient pour elle-méme, que ’auteur oppose I'intention de consi-
dérer la vie dans son ensemble.

Retragons I'erdre des principaux chapitres: Analysant les structures mai-
tresses de I'existence morale, M. Gusdorf part des valeurs, principes d’orientation
immanents & toute activité, conditions de I'affirmation de I’étre dans le monde;
se défiant d’un atomisme des valeurs, il les considére dans leur unité d’ensemble.
Aprés avoir critiqué les réductions intellectualistes, positivistes et pragmatistes
des valeurs, il montre que celles-ci font notre monde ce qu’il est, que notre
connaissance est toujours intéressée. Sans doute, les valeurs ont-elles leur origine
dans la sphére des instincts, mais elles ne font pas que régler notre action, elles
pénétrent et orientent tout notre étre dans le monde. Elles sont donc intermé-
diaires entre I’dme et le corps: I’homme a pris ses distances et recrée le monde
a son image.

Les valeurs présentent d’ailleurs un caractére d’objectivité en ce qu’elles
inspirent notre vocation 4 I’humanité, qui est en nous ce qu’il y a de plus
personnel et de plus commun. «L’obéissance aux valeurs exige un effort d’unité
de soi a soi». La conscience morale, le sentiment du devoir, I'autorité dans I'exis-
tence morale tiennent donc de cette expérience des valeurs leur sens. Le souve-
rain bien, instance supréme, est toujours un souverain bien de la personne,
qui est a elle-mé&me sa propre fin, et s’accomplit dans la «réalisation pléniére
de I’'étre humain». Réalisation subjective, mais objective aussi, qui implique
un constant dépassement; D'effort moral qu’exige cette réalisation est un
effort d’expression, et objectif, puisqu’il s’agit d’exprimer ’humain. La regle
essentielle en sera la fidélité, qui ne pourra étre que fidélité a soi-méme.

221



Considérées dans leur unité d’ensemble, les valeurs se groupent en catégories
qui déterminent des styles de vie: non pas des séries d’actes isolés, mais une
intégration de ces actes & I’ensemble d’une vie. M. Gusdorf décrit ces styles
en pages émouvantes; il les classe selon les modes de regroupement du temps
vécu: a la conception du temps comme continuité homogéne correspond le
style du sérieux qui fige I'attitude et ’activité; a la conception du temps comme
discontinuité correspond le style du jeu, de la jouissance, du dilettantisme,
attitude purement esthétique et qui dissout ’existence; au dépassement du
temps vers une éternité correspond la plénitude du souverain bien: le temps
désormais sera fait pour ’homme, qui s’en servira — non ’homme pour le temps.

A la fin de cette premiére partie, nous apercevons que ’homme doit se créer
lui-méme, comme ’artiste son cuvre.

Mais cette création s’accomplit au sein d’une communauté, et I'action est
le lieu de rencontre de deux univers, 'insertion de I’univers individuel dans
I'univers commun. Tels sont les engagements concrets de Uexistence morale qui
doivent manifester notre liberté., L’auteur en examine la forme d’abord du
point de vue de I’existence en commun, en «participation»: le couple je-tu doit
primer la troisiéme personne, I'impersonnel. La sympathie (notons de trés belles
pages sur I’amour et la connaissance, et sur I’éducation) est I’organe de la parti-
cipation. L’opposition de I'individu et de la société est fausse, mais la commu-
nauté, dit M. Gusdorf — citant Scheler —, a son fondement dans I'idée de la
personne, et les valeurs les plus hautes ne sont pas celles de la communauté,
mais celles de la personne. Les pages consacrées au respect, au mensonge et
aussi a la force dans ’existence morale paraitront sans doute parmi les meil-
leures de tout 'ouvrage. Celles qui concernent les communautés, les civilisations,
la culture et la vie personnelle avec ses crises et ses révoltes dans la communauté
paraitront sans doute plus sommaires et moins originales, mais non moins
nécessaires au dessein général de I'auteur.

Examinant Vaffirmation de soi — au sein de la communauté —, M. Gusdorf
analyse en détail la fidélité, «perspective maitresse pour une éthique de la créa.
tion» et du dépassement» et expose les modes d’expression du moi profond,
du caractére intelligible. Attentif a ’exacte connaissance de soi, il ne méconnait
pas ces phases de fidélité et d’infidélité qui marquent le rythme de la vie person-
nelle. Confrontant, aux dépens de la seconde, la fidélité et la sincérité, il parait
cependant ne prendre celle-ci que chez certains de ses représentants, qui
I’ont outrée, sans pousser la synthése aussi loin qu'une éthique de la création
parait, a nos yeux, le requérir. Quant a la pureté, réalisation de l’unité perso-
nnelle, elle est admirablement présentée.

L’existence morale ainsi esquissée ne s’accomplit pas sans une certaine
organisation: mal organisée, I’action échoue et aboutit 4 'ennui. Lorsqu’il en
décrit les échappatoires: action, travail, voyage, M. Gusdorf ne pense sans doute
rien ajouter a ce qu’en dit Pascal. Mais lorsqu’il montre comment le triomphe
sur ’ennui est ’acceptation de la condition et de la raison d’étre, il confronte
avec succes la joie et le bonheur, préférant a ’eudémonisme et aux sanctions
de la vie morale ’expansion des énergies de dépassement: la joie et le bonheur
ne s’unissent enfin que dans une vérité libératrice.

222



La richesse d’information, la clarté et 'ampleur du dessein, la force d’exé-
cution sont des qualités de l'auteur trop connues pour qu’on en répéte I'éloge.
Mais retenons quelques idées maitresses: Idée de décrire I'existence morale et
de la comprendre plutdt que de I’analyser intellectuellement, Idée que ’homme
doit se créer comme l’artiste son ceuvre, qui ne va pas sans un esthétisme
d’ailleurs sévérement réfréné — mais peut-étre cette existence morale allait-elle
devenir une morale de la connaissance de soi? Idée du dépassement et du sens
de I’effort. Idée de la fidélité a soi-méme et du vrai style de vie, le style d’éternité.
Idée d’engagement et de communauté, qui semble d’ailleurs valoir surtout —
peut-étre en dépit des intentions de 'auteur — dans la mesure ol elle suscite
la vie personnelle. Aucune doctrine paradoxale ni méme nouvelle: ce qui est
vraiment nouveau et audacieux, c’est, avec la premiére de ces idées, 'intention
d’écrire un traité de morale dans le climat de la psychologie compréhensive,
c’est un éclairement de la vie morale et non pas un bouleversement de valeurs
ou une casuistique; c’est surtout 'intention d’aider chacun & se réaliser, ol
apparait le plus manifestement que ce traité résulte d’une expérience personnelle
vécue dans les conditions de 'engagement et de la communauté.

On ne se demande qu’avee plus d’intérét si la position de M. Gusdorf rendait
nécessaires certaines difficultés.

Pourquoi, d’abord, reprocher une fois de plus 4 Kant une morale abstraite
écrite par un homme abstrait? La morale formelle n’est-elle pas tout autre
chose, écrite pour un homme «si» concret qu’elle peut lui paraitre étrangére si
on la considére précisément hors de l'effort moral lui-méme? Pourquoi dire,
en un temps surtout oit le probléeme de la communauté parait si grave, que les
morales classiques «opposent individu et société et choisissent d’ordinaire entre
I'on et I'autre» ? Serait-ce une allusion a la «République» ou a Aristote? a
saint Thomas ou au «Traité théologico-politique» ? Ne trouve-t-on pas la, tout
au moins, I’effort exemplaire de ne pas sacrifier 'un a I'autre les éléments du
probléme ? Il faut se le demander, au jour ot la tiche du philosophe reste assu-
rément d’abord celle qu’a assumée M. Gusdorf, mais aussi de ne pas laisser
méconnaitre ceux qui ont recueilli et condensé I’effort philosophique.

Ensuite, il semble que le probléme du fondement anthropologique sinon
métaphysique se pose malgré tout, dans un si vaste traité. Lorsque celui-ci
illustre le rapport de la sphére des instinets et de celle des valeurs, ou le rapport
de la compréhension et de I’explication par le rapport des deux systémes nerveux;
lorsqu’il écrit que «la dimension humaine est celle d’une interférence entre le
biologique et le social», on est en droit de lui demander a4 quel point de vue
il se place. Ot se placer pour méler aux vues phénoménologiques les informations
que prodiguent les sciences naturelles ? pour affirmer que les valeurs tirent leur
sens de la structure humaine ef que celle-ci est d’ordre psychobiologique ?
Suffit-il d’enregistrer ces données si diverses et toutes valables?

Enfin, dans son chapitre le plus important, M. Gusdorf montre que le style
de D’éternité est supérieur a celui du sérieux (correspondant au temps continu
homogene) et a celui du jeu (correspondant au temps discontinu). Cette éternité
est un mode de regroupement du temps; mais on ne nous explique pas comment
et sur quoi se fonde cette reprise.

223



Ces réserves ne sont pas comparables a la gratitude personnelle que le lecteur
doit a I'auteur, ni aux intentions de celui-ci: nous inviter, loin de toute pré-
occupation métaphysique (qu’il jugerait peut-étre dans tous les cas intellec-
tualiste) & poursuivre ’effort moral et a aider sans juger. D. Christoff

Werner Gent: Der sittliche Mensch. Untersuchungen der sittlichen
Haltung des Menschen, ihre Geschichte, nebst einer Meditation
itber den Sinn des menschlichen Lebens. Westkulturverlag An-

ton Hain, Meisenheim a. Glan 1950.

Die vorliegende Abhandlung iiber den «sittlichen Menschen» verdient inso-
fern gerithmt zu werden, als sie mit auflerordentlicher Umsicht konzipiert und
mit Fleifl und Griindlichkeit ausgearbeitet worden ist. Sie gliedert sich in drei
Teile, wovon der erste das «Material der Ethik» zusammenfalt und die mannig-
faltigen Variationen der sittlichen Haltung sachkundig beschreibt. Ein beson-
deres Kapitel beschiftigt sich mit den sittlichen Grundeinstellungen, von denen
die wesentlichsten herausgegriffen und diskutiert werden. Der zweite Teil des
Buches gibt eine komprimierte Geschichte der ethischen Lehren bis zur Gegen-
wart, also von den Vorsokratikern bis zu Martin Heidegger, wobei letzterer vom
Verfasser mit bemerkenswerter Konsequenz véllig miBlverstanden wird, was
aber nicht gegen die Objektivitit der iibrigen historischen Darlegungen spre-
chen soll. Die schon im Titel angekiindigte «Meditation iiber den Sinn des
Lebens» beschlieit diese Untersuchungen, indem sie Mensch und Gemeinschaft
in ihren idealen und realen Zusammenhingen aufzeigt.

Im ganzen genommen ist Gents Schrift interessant und anregend, so daf} man
sie wohl als ein schénes «Kompendium der ethischen Probleme», historisch gut
fundiert, zu werten vermag. Der Einflufi von Nikolai Hartmanns grol3 angeleg-
ter «Ethik» macht sich in wohltuender Weise bemerkbar und trigt dazu bei,
diesen Untersuchungen ein philosophisch-wissenschaftlich tragfihiges Geriist
zu vermitteln. . Josef Ratiner

Alois Dempf: Theoretische Anthropologie. A. Francke Verlag, Bern
1950. ‘

Nach seiner umfangreichen «Selbstkritik der Philosophie» legt nun Dempf
den Versuch einer «Theoretischen Anthropologie» vor. Entsprechend der vor-
ausgesetzten Definition des Menschen als eines «Selbstbewulitseins in einem
Organismus» bemiiht sich diese Untersuchung um eine Vereinigung der For-
schungsweisen von theoretischer Biologie und Geistphilosophie. Dabei wird der
systematischen Menschenlehre die Aufgabe zugewiesen, «eine Theorie des
SelbstbewuBtseins und eine Theorie der einheitlichen Menschennatur, die mehr
ist als ein gewdhnlicher Organismus und doch auch ein Organismus», auszu-
arbeiten. Dieses Unterfangen erweitert sich sinngemill zur Erérterung der
menschlichen Freiheit, Selbstverwirklichung und Eingliederung in einer gegen-
wiirtigen, geschichtlich bestimmten Gemeinschaft. Der Weg zu diesem Ziel fiihrt
an folgenden Stationen vorbei: Begriffe und Axiome der theoretischen Bio-

224



logie — Die dreifache Organisation des Menschen und die vollstindige Kate-
gorienlehre — SelbstbewuBtseinstheorie — Fremderkenntnislehre und Charak-
terologie — Gesellschaftslehre und Theorie des Gruppendenkens — Geschichts-
philosophie und Ideologiekritik — Personale und soziale Ethik und der inte-
grale Humanismus.

Im Rahmen dieses knappen Hinweises kann nicht detailliert auf die Pro-
blematik von Dempfs «Theoretischer Anthropologie» eingegangen werden, so
daB wir uns hier nur auf einige Andeutungen beschrinken miissen. Die Uxkiill-
sche Umweltslehre schafft die eigentlichen Ausgangspunkte fiir Dempfs bio-
logische Betrachtungen. Hierauf werden Innen- und Auflenwelt resp. mensch-
liche Konstitution und Natur einander zugeordnet. Als allgemeingiiltige «Or-
ganisation des Menschen» wird — gemif alten Vorbildern — die Aufteilung in
«sensitive, imaginative und intellektive» Vermogen durchgefiihrt, wobei der
teleologische Gesichtspunkt der menschlichen Umweltseinfiigung mafBgeblich
in den Vordergrund tritt. Seins- und Erkenntnisweisen werden ontologisch auf-
einander bezogen unter dem Postulat ibrer gegenseitigen «Hinordnung», die
erst ein Sichorientieren des Menschen im Kosmos ermoglicht.

Der Schichtengedanke wird von Dempf dazu beniitzt, den Menschen in Leib
und Geist zu zerlegen und das menschliche SelbstbewuBtsein in der Leiblich-
keit, damit auch Todverfallenheit, zu verankern. Dabei wird nun mit gewagter
Unbefangenheit von einem «lebensiiberlegenen Selbst» gesprochen, womit
schlieBlich die Unsterblichkeit der Menschenseele sozusagen unter der Hand
in die Erorterung «eingeschmuggelt» wird. Das Gewissen wird als Zeuge fiir
die Verantwortlichkeit des Menschen gegeniiber Gott aufgerufen, soll aber
gleichzeitig auch die Existenz Gottes bezeugen. Hierauf versteigt sich der Autor
zu Formulierungen, deren Begriindung nur in seinen Primissen liegen kann,
und die deshalb von den meisten philosophischen Stromungen der Gegenwart ab-
gelehnt werden miissen: «Darumist der Mensch naturaliter religiosus, riickverbun-
denmit dem Richter seiner Selbstbewertung und geborgen in seiner Huld oder ver-
zweifelt in der Vergidnglichkeit und Zeitlichkeit. Mit dem TodesbewulBitsein ist
unléslich das GottesbewulBltsein verbunden, und das volle Selbstbewulitsein ist
also niemals aus der Dualitiit des GeistbewuBltseins und der Leibverfallenheit
herauszulGsen.»

Durch die Untersuchung der «Fremdicherkenntnis und Charakterologie» wird
der Ubergang von den Problemen des Individuums zu denjenigen der Gemein-
schaft geschaffen. In charakterologischer Hinsicht stiitzt sich Dempf auf die
aristotelische Unterscheidung des noetischen, bouletischen und erotischen, des
phantastischen, orektischen und epithymetischen, #sthetischen, pragmatischen
und pathetischen Verhaltens. Hierdurch ergibt sich ein Schematismus, der den
Menschen als das nimmt, «was er vorstellt», eine nicht gerade unzweckmiBige,
aber doch wenig originelle Einteilungsweise. Ein letzter Schritt ist dann noch
die Theorie der Gruppen- und Gesellschaftsbildung, die in den Rahmen des Ge-
samtkonzepts eingebaut wird. Seine diesbeziiglichen Anschauungen entnimmt
der Autor aus der Schelerschen «Wissenssoziologie» und stiitzt sich auch weit-
gehend auf die kultursoziologischen Aspekte von Weber, Troeltsch, Toynbee,
Dawson, Sorcokin usw.

15 225



Dempfs «Theoretische Anthropologie» enthilt eine Anzahl von Gesichts-
punkten, die der Diskussion wert sind und in philosophischer Hinsicht beachtet
werden konnen. Storend wirkt nur die allzu grofle Einseitigkeit des Verfassers,
die gegnerischen Auffassungen wenig Raum und noch weniger Wiirdigung zuteil
werden ldaBt. Dies fillt um so schwerer ins Gewicht, da das vorliegende Buch
eher fiir den philosophischen Laien als fiir den Fachmann bestimmt ist und somit
unter mangelhaft Orientierten vielfach zu Fehlschliissen oder unsachlicher In-
formation Anlal geben wird. Josef Rattner

F.J.Brecht: Schicksal und Aufirag des Menschen. Philosophische
Interpretationen zu Rainer Maria Rilkes Duineser Elegien. Ernst
Reinhardt Verlag, Basel 1949.

Die Duineser Elegien Rilkes, vom Dichter unter gewaltigen schépferischen
Erschiitterungen empfangen und geschaffen, sind die tiefsinnigen Gesinge, in
denen der gegenwiirtige Mensch in einzigartiger Weise sein geheimes Wissen
um Schicksal und Auftrag seines Daseins angesprochen fiihlt. Rilke selbst war
sich klar dariiber, da3 die «Elegien» fiir das Verstindnis schwierig und eines
Kommentars bediirftig sind. Ein Jahr vor seinem Tod schrieb er an seinen pol-
nischen Ubersetzer Witold von Hulewicz, der ihn gebeten hatte, diese Dichtun-
gen zu erldutern: «Hier, lieber Freund, wag ich selbst kaum etwas zu sagen...
Und bin ich es, der den Elegien die richtige Erkldrung geben darf? Sie reichen
unendlich iiber mich hinaus... In den «Elegien» wird... das Leben wieder mog-
lich, ja es erfdhrt hier diejenige endgiiltige Bejahung, zu der es der junge Malte,
obwohl auf dem richtigen schweren Wege «des longues études», noch nicht fiih-
ren konnte. Lebens- und Todesbejahung erweist sich als Eines in den «Elegien»...
Alle Gestaltungen des Hiesigen (sind) nicht nur zeitbegrenzt zu gebrauchen,
sondern, soweit wir’s vermogen, in jene iiberlegenen Bedeutungen einzustellen,
an denen wir teilhaben. Aber nicht im christlichen Sinne (von dem ich mich
immer leidenschaftlicher entferne), sondern, in einem rein irdischen, tief irdi-
schen, selig irdischen BewuBtsein gilt es, das hier Geschaute und Beriihrte in
den weiteren Umkreis einzufiihren. Nicht in ein Jenseits, dessen Schatten die
Erde verfinstert, sondern in ein Ganzes, in das Ganze... Wenn man den Fehler
begeht, katholische Begriffe des Todes, des Jenseits und der Ewigkeit an die
Elegien oder Sonette (an Orpheus) zu halten, so entfernt man sich véllig von
ihrem Ausgang und bereitet ein immer griindlicheres Millverstehen vor. Der
«Engel» der Elegien hat nichts mit dem Engel des christlichen Himmels zu tun...
Der Engel der Elegien ist dasjenige Geschopf, in dem die Verwandlung des Sicht-
baren in Unsichtbares, die wir leisten, schon vollzogen erscheint... Wir sind...
diese YVerwandler der Erde, unser ganzes Dasein, die Flige und Stiirze unserer
Liebe, alles befihigt uns zu dieser Aufgabe (neben der keine andere, wesentlich,
besteht)...»

Diese hochbedeutsamen AuBerungen Rilkes bilden den Ansatzpunkt der
Interpretation der Elegien, durch die Brecht — dem Wort und Gang der Elegien
selbst folgend — deren geheimen Sinn ans Licht hebt. Diese Auslegung will kein
Beitrag zur literarhistorischen Forschung oder zur d#sthetischen Wiirdigung

226



sein; es gilt vor allem, die Bedeutung dieser Spitwerke Rilkes fiir den gegen-
wiirtigen Menschen herauszuarbeiten. Auf der Existentialphilosophie Martin
Heideggers fullend, zeigt der Verfasser, dafl das Problem der menschlichne Exi-
stenz durch Rilke mit unerhérter Eindringlichkeit erfafit und gedeutet worden
ist. Nicht umsonst soll Heidegger selbst einmal gesagt haben: «In den Duineser
Elegien driickt Rilke poetisch dieselben Gedanken aus, die ich in meinen Schrif-
ten niedergelegt habe». Das vorliegende Buch erweist die Richtigkeit dieser
Feststellung Martin Heideggers mit einer verbliiffenden, bis in alle Einzelheiten
gehenden Analyse, die in unanfechtbarer Darstellung die Ubereinstimmungen
zwischen dem Grundbuch der Existentialphilosophie, «Sein und Zeit», und den
«Duineser Elegien» klarstellt.

Was die Philosophie von heute in allen ihren Richtungen anstrebt, eine
Wesensbestimmung des Menschen — seiner Grenzen und Maglichkeiten —, ver-
dichtet sich zu symbolhafter Gestaltung in den zehn Elegien Rilkes. Schon in
der ersten Elegie zeigt sich der Umkreis dessen, was der Mensch seine Welt und
sein Leben nennt: «Engel» und Tier, der Mensch und die Erde und ihre Dinge;
Leben und Tod; Helden und Liebende. Die erste Hilfte der Dichtung stellt den
Menschen in diese, seine Welt hinein und li8t die Fragwiirdigkeit unseres Da-
seins zutage treten. Der Mensch findet nirgends Halt und Stiitze in der Welt;
er mull sein Haus iiber einem Abgrund der Bodenlosigkeit bauen. Nicht die
Liebe, noch irgend ein alltéigliches Tun und Treiben schaffen das Faktum der
absoluten Vereinzelung und Auf-sich-Gestelltheit aus der Welt; das Gleichnis
des Menschen ist der Seiltéinzer, der fahrende Artist, der heimatlos umherzieht,
und in den stindigen Gefahren des Sturzes die Wollust einer schauerlich erhéh-
ten Existenz geniefit.

Nachdem die ersten fiinf Elegien die Trauer iiber die Fragwiirdigkeit des
Menschseins ausgesprochen haben, schwingt sich die Dichtung zu einer grof3-
artigen Bejahung des Lebens auf. Am Typus des Helden zeigt Rilke, daB ein
siegreiches Leben moglich ist — die heldische Existenz ist die Rechtfertigung
unseres Daseins. «Von allen grol gewagten Existenzen — kann eine glithender
und kiihner sein ?» Aber nicht nur der Held, die Menschheit als Ganzes wird
gerechtfertigt, ineins mit einer iiberstrémenden Diesseitsbejahung, die in ihrer
Verbundenheit mit allem «Hiesigen» an Nietzsches: «Meine Briider, bleibt der
Erde treu!» erinnert. «Hiersein ist herrlich!» ruft der Dichter aus. Und er be-
ginnt die Ruhmestaten des Menschengeschlechtes zu besingen, lobpreist den
Gottmenschen, von dessen Leistungen man nur staunend sagen kann: «War es
nicht Wunder ?» Das Grifite aber ist des Menschen Herz, in dem die Innerlich-
keit der Dinge einzugehen vermag — die Ordnung des Herzens ist bedeutender
als alles Ubrige — «nirgends, Geliebte, wird Welt sein, als innen»... Die Welt
mul} in uns zu einem «Weltinnenraum» verwandelt werden.

Die Bejahung des «Hierseins» gipfelt in den letzten beiden Elegien; Endlich-
keit und Tod werden entgegengenommen ohne illusioniire Hoffnung auf ein
Jenseits, auf ein Weiterleben nach dem Tode, auf Ewigkeit und Unendlichkeit,
Was aber ist dann der Sinn des Daseins, wenn Gott nicht mehr als Schépfer und
Erhalter alles Kreatiirlichen gedacht wird ? Rilke beantwortet diese Frage:
«Hiersein ist viel... weil uns scheinbar alles das Hiesige braucht». Das Hiesige

221



braucht uns; es ergeht ein Aufirag von allem Seienden an den Menschen, durch
den das BewuBtsein in die Welt gebracht wird. Der Mensch ist das Wesen, durch
den und in dem das Sein Wort wird. An dieser Aufgabe mull er sein Geniigen
finden, wenn er sich nicht in «Hinterwelten» verlieren will. Der Dichter selbst
dullert sich in inniger und zértlicher Diesseitsbejahung, die auch die Méglich-
keit des Todes ruhig bedenkt: «Erde, du liebe, ich will / Namenlos bin ich zu
Dir entschlossen, von weit her. /| Immer warst Du im Recht, und Dein heiliger
Einfall [ist der vertrauliche Tod.»

In diesem hymnischen Ausruf kulminiert die Rilkesche Dichtung, dhnlich
wie die Heideggersche Philosophie, deren Definition des «eigentlichen Daseins»
ein mutiges, entschlossenes Bejahen des Todes fordert. «Dasein ist ein Sein
zum Tode». Nur die «vorlaufende Entschlossenheit», die immer wieder dem
Tod ohne Furcht gegeniibertritt, ermoglicht das Leben und die schopferische
Selbstverwirklichung des Menschen.

Die Darlegungen Brechts in «Schicksal und Auftrag des Menschen» ziehen
mit bewundernswerter Sorgfalt die Verbindungslinien zwischen der Rilkeschen
Dichtung und der Heideggerschen Philosophie, ohne in das bloB «Fachmin-
nische» abzugleiten. Aus diesem Grunde wird das vorliegende Buch jedem Ken-
ner und Liebhaber Rilkes unentbehrlich sein; der philosophisch interessierte
Leser aber wird sich mit Dankbarkeit dieser feinsinnigen Interpretation der
Duineser Elegien widmen, aus der er mehr Erkenntnisse schopfen kann als aus
manchem «Handbuch der Philosophie». Josef Ratiner

Wilhelm Kamlah: Der Mensch in der Profanitit. Versuch einer
Kritik der profanen durch die vernehmende Vernunft. W.Kohl-
hammer Verlag, Stuttgart 1949.

Die These Kamlahs ist, dafl die Kultur der Neuzeit eine profane sei. Dabei
versteht er unter «Profanitét» nicht nur eine Lockerung religiéser Bindungen,
sondern auch eine Machtposition, fiir die die Wirklichkeit schlechthin verfiighar
ist. «Profanitit» ist mach Kamlah ein Krankheitszustand, der iiberwunden
werden soll. Das hierzu benétigte Heilmittel soll das «Leiden» sein, in dem der
Mensch eine «Erméglichung seiner selbst» erfihrt, nicht aus sich selbst, sondern
von «anderswo her». Und da der Mensch sich und seine Welt immer mit den
Mitteln der Sprache und das heiBt der Tradition versteht, kann er — nach
Kamlahs Auffassung — die neue Erméglichung seiner selbst nur hinnehmen,
indem er zugleich die christliche Bekundung eben dieser Grunderméglichung
vernimmt. Damit stellt sich das Problem des «Vernehmens» einer Tradition, die
in einer neuen Sprache neu zu interpretieren ist. Kamlah versucht diese neue
Interpretation zu geben, kritisiert die «eigenmiichtige neuzeitliche Vernunft»,
greift den Realitédtsbegriff der neuzeitlichen Wissenschaft an und laBt seine Aus-
filhrungen in Betrachtungen iiber die Problematik der Menschwerdung aus-
miinden.

Diese kulturphilosophisch sein wollende Kritik an der Profanitit ist zweifels-
ohne von «heiligen» resp. lauteren Absichten geleitet, kann aber dennoch nicht
das bieten, was sie sich programmatisch zum Ziel gesetzt hat. Dafl das Leiden

228



das «schnellste Tier sei, das zur Vollkommenheit trigt», glaubte schon Meister
Ekkehard zu wissen; und daBl der Mensch mit dem bloflen Verstand nicht
sinnvoll leben kann, hat sich seit dem Auftreten der Lebensphilosophie weit-
hin herumgesprochen. Entthronung der Vernunft und Inthronisierung der
Religion ist heutzutage ein Unterfangen, dem nur wenige «Unzeitgemile»
werden Beifall spenden konnen. Josef Raiiner

Helmuth Plessner: Lachen und Weinen. Eine Untersuchung nach
den Grenzen menschlichen Verhaltens. A.Francke Verlag, Bern

1950. Sammlung Dalp.

Was bedeuten Lachen und Weinen? Warum bald dieser, bald jener Aus-
druck ? Verraten sie nicht etwas vom Wesen des Menschen, dessen Mdoglich-
keiten und Grenzen gerade in diesen beiden Ausdrucksformen zum Vorschein
kommen ? Von Aristoteles bis Bergson haben sich fithrende Denker mit den
Problemen des Lachens und Weinens auseinandergesetzt und von verschie-
denen Seiten her eine Losung dieser Fragen angestrebt. Der Versuch Helmuth
PleBners bringt nun einige neuartige Gesichtspunkte in die uralte Diskussion,
so daf} es sich lohnt, seinen Ausfithrungen zu folgen.

Wenn man nach Monopolen des Menschen sucht, nach Fihigkeiten und Ver-
mogen, die ihn von allen andern Wesen unterscheiden, so stét man auf die
Charakteristika des Sprechens, planmilligen Handelns, variablen Gestaltens
und — des Lachens und Weinens. Tiere lachen und weinen nicht im eigent-
lichen Sinne, wenn sie auch gewisse Ausdruckserscheinungen aufweisen, die
diesen Phinomenen manchmal nahekommen. In Lachen und Weinen liegt ein
spezifisch menschliches Verhalten vor, ein Verhalten, in dem der Mensch auf
eine Krise reagiert, welche er lachend oder weinend iiberwindet. Wenn das
Verhalten des Menschen gegeniiber der Auflenwelt und gegeniiber seinem Kér-
per an die Grenze seiner Moglichkeiten geriit, bleiben noch letztlich die Reaktio-
nen des Lachens und Weinens offen, in denen es schon nicht mehr darum geht,
sich zu verhalten: man fillt ins Lachen, man lift sich fallen in das Weinen. Um
diesen Tathestand aufzukliren, ist es nédtig, eine philosophisch-anthropolo-
gische Konzeption einzufithren — PleBner basiert seine Deutungen auf die
These der exzentrischen Position des Menschen, die erst Lachen, Weinen, Aus-
drucksgebirden, Mimik, Gestik, planvolles Handeln usw. erméglicht. Die Ex-
zentrizitit des Menschen bedeutet nichts anderes als das Faktum, daf3 er «Kor-
per ist» und einen «Korper hai». Diese doppelte Seinsweise erschliet das Wesen
des Menschen, der als Trieb(-Wesen) sein eigener Korper ist, als Wille und Ver-
stand aber iiber seinen Kdérper verfiigt, ihn lenkt, einsetzt usw., mit einem
Wort, seinen Kérper hat. Die normalen Situationen des Lebens verlangen im
alleemeinen Beherrschung des Leibes, also Korper-Haben — im Lachen und
Weinen hért die bewufite Verfiigbarkeit iiber den Kérper und die Umwelts-
situation auf; die einzige Antwort, die uns noch verbleibt, ist: lachend oder
weinend sich fallen zu lassen!

Die Anlisse des Lachens und Weinens sind verschiedenster Art. Fiir ge-
wohnlich wird darauf hingewiesen, dafl zum Lachen in erster Linie die Stim-

229



mung der Freude gehort. Gewil hat die Freude einen nicht unbedeutenden
Anteil an der Bereitschaft zum Lachen — aber sie bewirkt es im Grunde nicht.
Der Ausdruck der Freude ist der Jubel, der sich gelegentlich wie Lachen an-
hért, und mit diesem auch nahe verwandt ist. Auch der Kitzel (das «Kitzeln»)
als rhythmischer, lust- und unlustvoller Organreiz fiihrt noch nicht zum Lachen,
sondern nur zum Kichern, das eine Vorform des Lachens darstellt. Die eigent-
lichen Lachsituationen liegen in der Komik und im Witz. Das Lachen im Ge-
sichtskreis des Komischen hat Henri Bergson in «Le rire» in glanzvoller Weise
analysiert. Dabei stellte er fest, dal das Komische nur in der menschlichen
Sphiire vorkommt. Wolken, Felsen, Pflanzen und Tiere sind nicht komisch,
wenngleich sie uns seltsam und ungewohnt vorkommen kénnen. Komisch zu
sein ist also Reservat und Auszeichnung des Menschen, wobei der Satz gilt:
«Stellungen, Gebirden und Bewegungen des menschlichen Kérpers sind in dem
Mabe komisch, als uns dieser Korper dabei an einen blofien Mechanismus erin-
nert». Die Marionette (als menschliche Figur) und der Clown beziehen hieraus
ihre erheiternde Wirkung; der sich mechanisch gebirdende Mensch wirkt ko-
misch, weil er unserer Auffassung vom menschlichen Leben — das Elastizitiit,
Anpassungsfahigkeit und Wendigkeit erfordert — widerspricht. Komddien wie
«Der Geizige», «Der eingebildete Kranke», «Der Schwierige» usw. zeigen Men-
schentypen, die eine dem Leben unangepalite Haltung einnehmen und durch
die Starrheit ihrer Prinzipien innerhalb des menschlichen Zusammenlebens
immer AnstoB erregen miissen. Menschsein und Mechanismus sind absolute
Gegensiitze — wo menschliches Verhalten an die GesetzmiBigkeit des Mecha-
nischen erinnert, liegt Widerspriichliches in einer Erscheinungsform vor, ver-
bliifft uns und nimmt uns jegliche Antwortmaéglichkeit als die — zu lachen.

Der Witz wurde des ofteren als eine Unterart des Komischen betrachtet,
verdient aber eine besondere Analyse als «Vorstellungsart, der die erzeugende
und mitteilende Kraft des Komischen innewohnt» (Kuno Fischer). Freud hat
in «Der Witz und seine Beziechung zum UnbewuBten» darauf hingewiesen, daf3
Traum und Witz dieselben GesetzmiBigkeiten demonstrieren. Die Arbeits-
weise des Traumes ist: Verschieben (von emotionalen und gedanklichen Akzen-
ten), Verdichten (von Gedanken durch Zusammenfassung), Umkehrung ins
Gegenteil (klein—grofl usw.) und Symbolgebrauch. Auch der Witz bedient sich
dieser Techniken, in denen eine gewisse Okonomie des Seelenlebens zum Vor-
schein kommt. So wie der Traum unbewuBlte, gechemmte Triebwiinsche zum Aus-
druck bringt, so 6ffnet auch der Witz verschiedenen seelischen Strebungen, die
verborgen bleiben miissen, ein Ventil, durch das sie sich entladen kénnen. Das
Lachen auf einen Witz ist der Ausbruch der iiberschiissigen seelischen Energie,
befreiend und entspannend zugleich — ein Ausbruch, der auf Kosten des durch
den Witz betroffenen Menschen, Gegenstandes usw. geht. So liegt denn auch
in der Pointiertheit des Witzes eine Tendenz, die iiber das witzige Objekt hinaus-
fiihrt zu einer Erhebung des Lachenden iiber das Belachte — dies im Gegen-
satz zum Humor, der sich prinzipiell auf eine gleiche Stufe stellt, und in dem
die Gemeinschaftlichkeit der Menschen stirker und deutlicher betont ist.

Zum Lachen reizen also solche Grenzlagen, die, ochne bedrohend zu sein,
durch ihre Nichtbeantwortbarkeit es dem Menschen verwehren, ihrer Herr zu

230



werden und mit ihnen etwas (VerstandesmifBiges) anzufangen. Freude, Kitzel,
Verlegenheit, Verzweiflung, Komik und Witz kénnen solche Situationen herauf-
beschworen; gerade dort, wo der Mensch am «Ende seines Lateins» anlangt,
kann er — durch Lachen — noch seine Uberlegenheit bewahren und sich in
Freiheit fallen lassen. An Stelle einer Antwort setzt er eine unvermittelte
Reaktion, in der sein Leib fiir ihn antwortet.

Im Lachen quittiert der Mensch eine Situation. Er beantwortet sie mit ihm
direkt und unpersonlich, indem er in einen anonymen Automatismus gerit.
«Er selbst eigentlich lacht nicht, es lacht in ihm, er ist gewissermafien nur Schau-
platz und Gefil fiir diesen Vorgang. Anders das Weinen. Im Weinen gibt der
Mensch auch eine Antwort, indem er sich einem anonymen Automatismus iiber-
1iBt, der mehr oder weniger langsam in Gang kommt, aber Gewalt iiber ihn
gewinnen kann. Nur bezieht sich der Mensch selber in diese Antwort mit
ein. Er ist innerlich dabei beteiligt; ergriffen, geriihrt, erschiittert. Wenn
sich ihm die Kehle zuschniirt und die Trinen kommen, li3t er sich inner-
lich los, es iibermannt ihn, und er iiberliBt sich dem ProzeB3 des Weinens.»

Im Weinen liegt also ein Moment des Kapitulierens, Sich-besiegt-gebens,
der Selbstaufgabe, weshalb das Weinen im Unterschied zum Lachen eine ver-
mittelte Reaktion auf gewisse Bedingungen ist. Ein dulBlerer oder innerer Anlaf}
bringt den Menschen in eine Stimmung, in der Schmerz, Bitterkeit usw. vor-
walten — erst das Kapitulieren in dieser Gestimmtheit, das Sich-fallen-lassen
bringt das Weinen in Gang. Joh. Ed. Erdmann definierte: «Man lacht nur iiber
andere, man weint nur iiber sich selbst». Und Schopenhauer: «Weinen entspringt
dem Mitleid mit sich selbst». Beide Definitionen werfen Licht auf AnlaB und
Bedingung des Weinens.

Es gibt Weinen infolge korperlicher Schmerzen, das sich in der Ich-Ferne —
wie man etwa sagen miilte — abspielt; Weinen infolge von innern Spannungen,
Affekten und Gefiihlen, woran der Mensch personal beteiligt ist — und Weinen
aus Ergriffenheit, Hingabe, das ein reifes, personliches Selbst- und Weltbewuf3t-
sein zur Voraussetzung hat. In seiner eigentlichen Ausbildung auf der Ebene
des Gefiihls — Schmerz, Leid, Trauer, Sehnsucht, Verzweiflung, Gekrinkt-
sein, Reue, Freude, Ergriffenheit, Liebe usw. — schaffen die gefiihlsm#fige Situa-
tion, in der der Mensch zur Einsicht iiber seine Endlichkeit und Begrenztheit
gelangen kann und im Akt der innern Kapitulation sich dem Weinen zu iiber-
antworten vermag. Demgemil liegt im echten Weinen auch ein Stiick Erkennt-
nis der Position des Menschen in seiner Welt; wenn alles planmiBige Verhalten
versagt und die Situation nicht dazu angetan ist, sich lachend iiber sie hinweg-
zusetzen, kann man nur im Eindruck des Uberwiltigtseins sich gelost fallen
lassen, aus der nicht zu bewiltigenden Situation sich zuriickziehen, indem man
weinend in die Verschlossenheit seiner selbst retiriert.

Lachen und Weinen sind Ausdrucksformen, in denen sich das menschliche
Wesen offenbart. Der Mensch — das ist ein Wesen, das planend, gestaltend eine
Welt konstituiert und in bewuBter Voraussicht und Vorausbestimmung iiber
seinen Korper und seine Umwelt verfiigt. Als Grenzlagen dieser allgemeinen
Welt- und Kérperverbundenheit zeigen Lachen und Weinen, dal der Mensch
als Verfiigender (Koérper-Haben) endlich und begrenzt ist; wenn er an seine

231



Grenzen stoBt, kann er nur noch — auch hier seine Freiheit bezeugend — sich
lachend iiber die Situation hinausschwingen oder weinend in sich selbst zuriick-
kehren, um sich in der Geldstheit des Weinens seiner Schranken zu entledigen.
Das Buch Helmuth PleBners ist eine sehr wertvolle Bereicherung der Dis-
kussion des Problems «Lachen und Weinen» und wird sowohl den Laien als auch
den Fachwissenschaftlern, die sich theoretisch um «Lachen und Weinen»
bemiihen, bedeutungsvolle Hinweise und Anregungen vermitteln. Beachtens-
wert ist die schéngegliederte, sachkundige Darstellung, die sich stets im
Rahmen wissenschaftlicher Beweisfithrung hilt. Die fundamentale Auffas-
sung der «exzentrischen Position» des Menschen ist trotz ihrer Konstruktivi-
téit ein durchaus tragfihiger Ansatz, von dem aus — der Existentialphilosophie
sich niihernd — die verschiedensten Formen und Weisen des (menschlichen)
Daseins «erklirt» und «gedeutet» werden konnen. Josef Raitiner

Georg Schilling: Die Welt im Widerstreit zwischen Erlebnis und Ge-
wohnheit. H.F.C.Hannsmann Verlag, Stuttgart 1949.

«Habent sua fata libelli»: In der «Vorrede» teilt der Verfasser dem Leser
mit, dal} er sein Buch vor einem Menschenalter konzipiert und inzwischen mit
viel Miihe und Sorgfalt ausgearbeitet habe. Als Ergebnis dieser aufopfernden
Arbeit verspricht er ein «tragfihiges Fundament einer neuartigen Erkenntnis-
theorie und Metaphysik», von dem aus uralte Menschheitsprobleme in eine
neue Beleuchtung geriickt werden kénnten. Ein derart hohes Ziel kann wohl
einer jahrzehntelangen Hingabe wert sein; bedngstigend genug war fiir den
Verfasser die Nazidra, wo er von Zeit zu Zeit die Hoffnung aufgab, mit seinem
«Lebenswerk» an eine verstehende Welt herantreten zu kénnen, und wo es ihm,
wie er selber schreibt, zumute war wie Tacitus, unter der Regierung Domi-
tians. Nach diesem durch Bescheidenheit hervorstechenden Vergleich teilt uns
der Autor noch genau den Tag mit, an dem ihm seine fundamentalen, welt-
bewegenden Ideen «aufgegangen» sind, wobei wohl die leise Hoffnung mit-
schwingt, da3 die Philosophen kommender Tage auf diese bedeutsame Welt-
stunde — in der dem Verfasser der Gegensatz zwischen «Erlebnis» und «Ge-
wohnheit» einleuchtete — ausdriicklich Bezug nehmen werden. Da dies noch
nicht gewill ist, betont er, daBl er sein Buch als «zeitlos» aufgefallt wissen
wolle und hoffe, daf} sich seine Terminologie bald ein Heimatrecht in der Welt
philosophischer Grundbegriffe erwerben werde.

Nachdem uns der Autor solchermallen eingeschiirft hat, mit welch wichti-
gem Elaborat wir es zu tun haben, kénnen wir nicht umhin, dem breiteren
Leserkreis die Grundgedanken dieses Werkleins anzudeuten. Angesichts der
Tatsache, dall gegenwiirtig zahlreiche «revolutionierende» Neuschépfungen
erscheinen, wollen wir dies in drei Sétzen tun — der Autor mége uns verzeihen:
wir sind sicher, daf} sein opus in niherer oder fernerer Zukunft «schulbildend»
wirken wird, und kommende Generationen unser Versidumnis wieder gutmachen
und in «Die Welt im Widerstreit» ihr philosophisches Grundbuch entdecken
werden.

«Erlebnis» ist fiir Schilling ein unmittelbares Zuginglichwerden des Seien-
den und des Seins. «Gewohnheit» ist die Schematisierung des «Erlebnisses»

232



und begriindet insofern die bloff mittelbare Seinszuginglichkeit, Der Wider-
streit von Erlebnis und Gewohnheit in den Sphiiren des Denkens, der Religion,
des sozialen Zusammenhanges, kurz, des menschlichen Lebens iiberhaupt,
fiithrt bei einem Uberwiegen des einen Faktors (vor allem der «Gewohnheit»)
zu schweren Konflikten, in denen das Menschsein selber in Frage gestellt wird.
Auf dieser auBlergewohnlich schmalen Basis errichtet der Autor sein luftiges
Ideengebiude gleich einem «Turm zu Babel», und wenn er auch nicht — dem
Himmel christlicher Vorstellungen ziemlich nahekommend — einer Sprach-
verwirrung verféllt, so kann sich doch die Konfusion seiner Gedanken ganz
gut als Strafe der «philosophischen Gottheit» priisentieren, deren Mahnungen:
Bescheidenheit, Vorsicht bei Hypothesen, kein iibermifliges Wollen bei gut
durchschnittlichem Kénnen — in striiflicher Weise nicht beachtet worden sind.
Es wire schon, wenn der Wert der philosophischen Publikationen sich an-
nihernd auf dem Niveau bewegen wiirde, das ihnen die Autoren selbst — die
Klugen heimlich und die Naiven 6ffentlich — zusprechen. Leider — man ent-
schuldige diese Binsenwahrheit — ist dies nicht der Fall. Wenn Schilling fiir
sein Buch das Motto Epiktets beansprucht: «Quelle menschlicher Ratlosigkeit
sind nicht die Erlebnisse, sondern die wechselnden Gewohnheitsschemata, in
die die Erlebnisse eingehen», so ldf3t sich sagen, dall auch das Schema von «Er-
lebnis und Gewohnheit» nichts anderes sein kann als eine Quelle «menschlicher
Ratlosigkeit», in die wir unsere philosophischen Erlebnisse, sofern uns diese
teuer sind, nicht eingehen lassen wollen. Damit soll dem Buche Schillings kei-
neswegs seine Daseinsberechtigung abgesprochen werden: auf einen enger um-
schriecbenen Problemkreis angewendet, kann der Gesichtspunkt «Erlebnis und
Gewohnheit» zweifelsohne fruchtbar werden, und wir sehen einer verkiirzten,
bescheideneren Fassung von «Die Welt im Widerstreit» mit groflem Interesse
entgegen. Josef Rattner

Mario Wandruszka: Angst und Mut. Ernst Klett Verlag, Stutt-
gart 1950.

Aus dem Wortschatz der europiiischen Kultursprachen versucht Wandruszka
das Wesen und die leiblichen Erscheinungsziige jener Phinomene zu erfahren,
die sich um Angst und Mut gruppieren, also von Furcht, Schrecken, Grauen,
Entsetzen, Ehrfurcht, Feigheit, Tapferkeit usw. Er breitet ein auBlerordentlich
reichhaltiges und eindriickliches linguistisches Material aus, ergéinzt durch Stel-
len aus Dichtungen. Dabei fallen auch manche kritische Bemerkungen zu den
modernen philosophischen und psychologischen Deutungen zumal der Angst,
die man beherzigen sollte, obzwar er diese Deutungen doch wohl gelegentlich
zu einseitig als von der Sprache abhiingig glaubt. So schreibt er einmal im Hin-
blick auf die von Heidegger behauptete'd'«Grundverschiedenheit» von Angst und
Furcht: «die Sprache des Volkes und die Meister der Sprache widersprechen
auf Schritt und Tritt solchen begrifflichen Trennungen.» Ich wiirde dagegen
sagen, man soll in erster Linie auf die gemeinten Phinomene, nicht auf die
Sprache blicken. H. Kunz

233



Theodor Reik: Geschlecht und Liebe. Ernst Klett Verlag, Stuttgart
1950.

Vor 14 Jahren hat Reik eine kleine Schrift (Wir Freud-Schiiler) veréffent-
licht, in welcher er seinen damaligen Stand gegen die Kritik, die zwischen Freud
und seinen Schiilern einen dicken Trennungsstrich zu ziehen versuchte, ver-
teidigte. Daran wird man wihrend der Lektiire des vorliegenden, zuerst 1945
englisch (Psychology of Sex Relations) erschienenen, gut iibersetzten Buches
wiederholt erinnert. Die gelegentlich ironisierende Art, in der Reik heute von
den orthodoxen Psychoanalytikern spricht und sie gegen die — allerdings auch
irrende — Genialitiit Freuds abhebt, unterscheidet sich nimlich nicht sehr von
der von ihm seinerzeit abgelehnten Kritik. Auch sonst regt das Buch zum Riick-
blicken an, aber es schligt nicht zu seinem Vorteil aus. Der Autor schreibt ein-
mal: «Die Literatur iiber die Probleme der Sexualitiit hat solche Ausmalle an-
genommen, daf} ein Forscher, der zu diesem Thema einen Beitrag liefern zu kén-
nen glaubt, niemals sicher sein kann, ob seine Ansicht nicht bereits hiufig ver-
6ffentlicht worden ist. Kein einzelner kann das gesamte gedruckte Material ken-
nen. Das Ziel ist Originalitit, nicht Prioritit.» Gewil} hat er damit recht; nur
mufl man beifiigen, daf} seine Kritik der Psychoanalyse, inshesondere die radi-
kale Verwerfung der Libidotheorie und die hohe Bewertung des Ichs — das also,
was Reik jetzt als «Neo-Psychoanalyse» vertritt — auch nicht originell ist.
Allein der MaBstab der Wissenschaftlichkeit diirfte schwerlich der dem Buche
adiquate sein: es ist zu leichtsinnig, zu sehr auf Wirkung bedacht geschrieben.
Sieht man davon ab, dann kann man sich freilich unbeschwert an der Fiille
geistreicher, oft genug treffender Bemerkungen erfreuen, die Reik zum uner-
schopflichen Thema der Geschlechtsbeziehungen ausbreitet. H. Kunz

Theodor Litt: Fiihren oder Wachsenlassen. Verlag E. Klett, Stutt-
gart 1949.

Hermann Nohl: Pddagogik aus dreifiig Jahren. Verlag G. Schulte-
Bulmke, Frankfurt a. M. 1949,

Wer das piidagogische Schrifttum Deutschlands in der Nachkriegszeit auch
nur einigermallen zu verfolgen imstande ist, kann bemerken, dafl das pédago-
gische Denken in unserem Nachbarland sich von den weltanschaulichen Fesseln
der dreifliger Jahre zu befreien und von der anschlieBenden Katastrophe zu
erholen beginnt. Die Probleme, denen es gegeniibersteht, sind allerdings von
einer fast erdriickenden Schwere, gilt es doch, den erzieherischen Impuls in einer
Wirklichkeitsschicht lebendig zu erhalten und wiederum lebendig werden zu
lassen, welche fast aller Voraussetzungen, deren sich eine Vorkriegspidagogik
ungefragt glaubte bedienen zu diirfen, entbehren muB. Die deutsche Erziehung
sieht sich heute vor einen Neuanfang gestellt, der insofern ein wirkliches Neu-
beginnen darstellt, als die Werttafeln, in der sie zu denken gewohnt war, weit-
gehend zerbrochen sind, zerbrochen, weil die Jugend, fiir die sie gedacht waren,
mifltrauisch geworden ist und sich fiir irregefithrt hilt. So sind denn in der

234



Gegenwartspiidagogik Deutschlands deutlich zwei Tendenzen zu erkennen:
Einerseits nimmt man sich jener piidagogischen Fragen mit besonderer Hingabe
an, die den Menschen wiederum in eine elementare Gemeinschaft fithren sollen.
Man will von unten her aufbauen, fest im Elementaren und Einfachen stehen,
um so eine solide Ausgangsbasis zu sichern. Man hat die schmerzliche Erkenntnis
gewonnen, die der verstorbene Miinchner Pidagoge Aloys Fischer dem Schrei-
benden im Jahre 1935 vorausahnend so formulierte: «Die deutsche Pidagogik
ist eine wunderschéne Bliite am Baume des Geistes, aber sie hat vergessen, daf}
ihre Wurzeln im fruchtbaren Erdreiche des Volkes Kraft und Nahrung be-
kommen». Und so geht es denn heute in Deutschland nicht lediglich um die
Heranbildung einer Elite, sondern ebensosehr um die Bildung und Erziehung
des einfachen Mannes, die Hebung der «Viter im Staub», wie Pestalozzi sagen
wiirde. Flitners schones Buch «Laienbildung» ist weithin symptomatisch fiir
dieses Bemiihen. Anderseits aber ist die Ansicht lebendig, dal} eine Briicke
gesucht werden mufl zu jenen Wahrheitsgehalten der Vergangenheit, die auch
heute noch lebendig und wirksam sein konnen. Die piidagogischen Anstrengun-
gen richten sich darauf, die heranwachsende Jugend mit dem Gedankengut
ihrer Viter bekanntzumachen, ihr den Zugang zur Geschichte zu eréffnen,
um die pidagogische Tradition nicht véllig abbrechen zu lassen.

Die beiden anzuzeigenden Schriften, die sich dieser letzteren Aufgabe ein-
reihen lassen, stammen von zwei Pidagogen, welche das Recht, heute an die
junge Generation appellieren zu diirfen, mit dem Hinweis darauf untermauern
konnen, daB sie beide in den Krisenjahren des deutschen Geistes zum Schweigen
verurteilt waren. Litt durfte seinen Vortrag iiber «Die Erziehung im national-
sozialistischen Staat» an einer Miinchner Tagung im Jahre 1934 nicht halten und
war von da an als persona non grata weitgehend kaltgestellt, Nohl wurde im
Sommersemester 1937, nachdem er eine Stunde seiner angesagten Vorlesung
iiber den «Biirger im 19. Jahrhundert» gehalten hatte, entlassen.

Theodor Litt, heute Ordinarius fiir Pédagogik an der Universitit in Bonn,
hat sich in seinen Arbeiten schon je und je durch einen feinen und empfinglichen
Sinn fiir das Dringliche und Lebendige im Bereiche der pidagogischen Dis-
kussion ausgezeichnet. Schon in seinen ersten Schriften suchte er, auf den
Spuren Hegels wandelnd, im Vergiinglichen der Zeiterscheinungen das Allge-
meingiiltige zu erwahren, dergestalt, dall das Allgemeine vom Besondern nicht
abgetrennt, sondern als in ihm wesend erkannt wurde. Dieses Zusammensehen
von Zeitlichem und Uberzeitlichem, von konkreter Lage und allgemeingiiltigem
Gedanken verleiht seinen Schriften den ihnen eigentiimlichen Reiz. Trotz aller
Bezogenheit auf die Gegenwart und ihre Probleme enthalten sie einen Schatz
an Einsichten, die iiber das Momentane einer Situation hinaus iiberzeitliche
Geltung beanspruchen. So darf er denn wohl seine fritheren Arbeiten in neuem
Gewande erscheinen lassen, ohne befiirchten zu miissen, daf} sie durch die bis-
herige Entwicklung allzusehr iiberholt seien. Zu diesen Schriften gehort auch
die hier angezeigte, die in vierter Auflage erscheint und um zwei Aufsitze
erweitert ist. Soweit sie die pidagogischen Verhiiltnisse der Zeit ihres ersten
Erscheinens (1927) im Auge hat, ist sie nicht mehr aktuell. Lesenswert ist da-
gegen heute noch, was Litt iiber die polaren Haltungen des Fiihrens und Wach-

235



senlassens zu sagen hat. Mit Hilfe des Zeitbegriffes (Wachsenlassen wird der
Zukunft, Fiithren der Vergangenheit zugeordnet) und mittels eines ausgefeilten
dialektischen Verfahrens gelingt ihm der Nachweis, dal jede Position ihren
Gegensatz in sich trigt und in ihn umzuschlagen geneigt ist. Auch in dieser
Konzeption zeigt sich der starke Einflul Hegels, Jede These erscheint nur als
Teilwahrheit des Ganzen, und nur in der Berichtigung und Begrenzung durch
das Gegenbild findet die einzelne pidagogische Haltung ihren Sinn. Die Funk-
tion der Grenzsetzung wird dann allerdings von Litt wiederum eingeschrinkt
durch die Forderung des harmonischen Ausgleichs der beidenErziehungsbilder.
Die Einheit der Gegensitze wird als funktionale Ganzheit begriffen und in einer
dialektisch begriindeten Einheit aufgehoben. Dafi Litt selbst noch einer ver-
steckten Form des Wachsenlassens huldigt, zeigt sich in seinen Erérterungen
iiber das «Klassische» in der Erziehung. Dem Erzieher kommt danach lediglich
noch die Aufgabe einer Einfiihrung in den Geist des Klassischen zu, dessen
«Fiille von bildenden Energien» Litt getrost die Aufgabe der Formgebung
iiberlif3t.

Der Anhang bringt einen 1921 in den Kantstudien erschienenen Aufsatz iiber
«Das Wesen des pddagogischen Denkens», dessen letzter Teil allerdings nicht
mehr aufgenommen wurde, und eine Skizze: «Die Bedeutung der pddagogischen
Theorie fiir die Ausbildung des Lehrers», in der einerseits der Anteil der ge-
schichtlichen Michte im Sinne einer Kulturpéidagogik bestimmt wird, anderseits
der Erziehung insofern eine relative Autonomie zuerkannt wird, als der erziehe-
rische Vorgang nicht zum bloBen Vollzugsorgan der iiberpersinlichen Werde-
zusammenhinge herabgedriickt werden darf.

Man ist Hermann Nohl dankbar, daf} er die in einer Reihe von Zeitschriften
verstreuten Vortriige, dreilig an der Zahl, in einen handlichen Band zusammen-
faf3t und so besser-zuginglich macht. Die Vortriige sind im Verlaufe der letzten
30 bis 35 Jahre entstanden und spiegeln nicht nur die persinliche Entwicklung
des Gottinger Ordinarius wider, sondern bieten ein Bild der gesamtpidago-
gischen Entwicklung. Nohl, urspriinglich von W. Dilthey und Fr. Paulsen
herkommend, hat es immer verstanden, in seinen Schriften sich einen lebendigen
Kontakt zu den realen Zeitproblemen zu bewahren. Er hat in all seinen Publika-
tionen eine einheitliche geistige Linie eingehalten, die seine Verwandtschaft
mit der literarisch-isthetischen Komponente bei Dilthey deutlich bezeugt,
und Jac. Burckhardts Urteil iiber die Antrittsrede Diltheys an der Universitit
Basel liele sich auch auf Nohls schone Vortragssammlung anwenden: «Seine
Bildung ist... hochst solid, und dabei hat er eine superbe literarhistorische Ader».
Seine Anhiénglichkeit an die deutsche Jugendbewegung ist zu einem schénen
Teil aus dieser lebendigen und #sthetisch beschwingten Art seines Denkens
heraus zu erkliren, ein Denken, das schon immer die reine Abstraktion mied
und das «runde, kérperlich und geistig ganze, lebendige, wertende und schaf-
fende Menschentum» suchte. Vielleicht gerade deswegen hat er die Katastrophe
des deutschen Geistes besonders schmerzlich erlebt, und bei aller Treue zu sich
selbst eine tiefgreifende Wandlung mitgemacht. Noch kurz nach dem ersten
Weltkrieg glaubte er die Zeit gekommen, aus den Fragen der Schule und der
Pidagogik eine «geistige Revolution» entziinden zu kénnen und gestiitzt auf

236



die vital-geistigen Kriifte der piddagogischen Bewegungen wie Kunsterziehungs-
bewegung, staatsbiirgerliche Erziehung, Arbeitsschule, Einheitsschule, einén
«einheitlichen Kulturwillen des ganzen Volkes» zu zeugen, der seinerseits eine
kameradschaftliche, briiderliche Gemeinschaft herbeifiihren sollte. In diesem
hochgemuten Optimismus lebt die Stimmung der damaligen Jahre, die in zu-
kunftsfreudiger Ubersteigerung menschlicher Méglichkeiten in schonen Bildern
von der neuen kulturellen und nationalen Einheit des deutschen Geistes
schwirmte. Von solchem p#dagogischem Enthusiasmus ist heute nichts mehr
zu spiiren. In durchaus niichterner Haltung stellt er fest: «Es ist uns nicht viel
iibriggebliecben aus unserer Vergangenheit», und die einzige gewisse Realitiit,
«wo das meiste Andere fraglich geworden ist», bilden die heranwachsenden
Kinder; ihnen gilt seine Sorge. Die richtige Aufzucht der Sduglinge, die Ein-
richtung der Miitterberatungsstellen, des Pflichtkindergartens, der Tagesheim-
schulen, das sind die Aufgaben, die einer neuen Pidagogik warten. Hier sieht
Nohl heute seine Aufgabe: Den «Sonntag des Geistes» und die «Trivialitiit
des Alltags» miteinander zu verbinden, und er glaubt dies, wenn nicht zu er-
reichen, so doch anbahnen zu kinnen durch das Zuriickgehen ins Einfache,
ins Elementare, durch den Aufbau eines «volkstiimlichen Humanismus», durch
die Schaffung neuer Formen der sozialen Erziehung. Es ist der Weg von Dilthey
zu Pestalozzi, von der Versenkung in die Geschichte zu den iiberzeitlichen
Beziehungsformen des Erzieherischen, wie sie sich in der Relation Mutter-Kind
paradigmatisch ausprigen. Und dieser Wandel kommt nicht von ungefiihr. Nohl
hatte schon 1919 in der Volkshochschule Thiiringen eine Arbeitsgemeinschaft
fiir «Gartenpflege und Kleintierzucht» angekiindigt, im Wissen um die Bedeu-
tung der Pflege und des Sorgens fiir die Entwicklung des Gemiites. Und er hat
mehr und mehr die soziale Aufgabe der Erziehung gesehen, die eminente Bedeu-
tung der Miitterlichkeit und der Frau in allen erzieherischen Vorgingen. Er
will das Ubergewicht der minnlich-konstruktiven Geistigkeit — er nennt sie
die «faustische» — zuriickdimmen zu Gunsten der «idyllisch-religiésen» und
hofft damit, das Geistige «erst wieder lebendig machen» zu kénnen. Und er ist
sich dankbar bewuf}t, dal er hier dem schweizerischen pddagogischen Denken,
wie es in Pestalozzi und Gotthelf verkérpert ist, entscheidende Impulse zu

verdanken hat. Fon TWeber

Walter Guyer: Grundlagen einer Erziehungs- und Bildungslehre.
S. Hirzel Verlag, Ziirich 1949.

Das vorliegende Buch versucht, die Grundprobleme der Erziehung syste-
matisch abzuhandeln. Es gliedert sich sinngemifl in die Abschnitte «Wissen
und Handeln», «Die Michte der Gesinnung und das Erziehungsziel», «Erzie-
hung und Bildung», «Die Ausbildung», «AuBere Michte der Erziehung» und
«Die Schule». In ziemlich populiirer Weise bearbeitet Guyer die thematisch vor-
gegebenen pidagogischen Fragen und leistet so einen interessanten Beitrag zur
pidagogischen Diskussion der Gegenwart. Josef Rattner

237



Revue philosophique de Louvain, tome 47, N°° 15, 16, tome 48,
N° 17, 18, 4 fascicules, 25X 16,5, de 300 p. et 328 p. Editions
de I'Institut supérieur de philosophie de Louvain. Louvain

1949—1950.

Nous avons déja souligné ici la bienfacture des bulletins bibliographiques qui
accompagnent chaque numéro de cette remarquable revue, dont nous ne pou-
vons donner, faute de place, qu'une vue rapide des articles de fond, laissant de
coté les substantielles études critiques et les chroniques toujours intéressantes.

Aofit 1949. Maurice Vanhoutte: La méthode intuitive dans les Dialogues de
la maturité de Platon, p. 301 —333 (L’idéal cognitif de Platon, possibilité
de sa réalisation et les moyens pour formuler la science des Idées, moyens qui
ne sont pas spécifiquement philosophiques, excepté la méthode dialectique);
Anneliese Maier: Les commentaires sur la Physique d’Aristote attribués a Siger
de Brabant, p. 334—356 (A propos des différences entre les manuscrits du
Vatican et de Munich du commentaire de Siger de Brabant sur le deuxi¢me livre
de la Physique d’Aristote, critique de I’article de J.-J. Duin dans la méme revue,
tome 46, p. 463—488); Nicolas Balthasar: Mon moi dans I’étre et mon moi dans
le monde, p. 351—365 (La connaissance du moi concret et empirique et du
moi métaphysique a la lumiére du thomisme, considéré comme une philosophie,
od l'intuition sensible et intellectuelle a sa place); Alphonse de Waelhens:
Phénoménologie et métaphysique, p. 366—376 (Recherche d’un moyen terme
entre le relativisme subjectiviste et 'universalisme rationaliste classique sans
point de vue, par la réduction phénoménologique du rapport sujet—objet).

Novembre 1949. Gérard Verbecke: Le développement de la connaissance
humaine d’aprés saint Thomas, p. 437—457 (Nécessité d’'un point de départ
dans les principes évidents, tels que nous les réveéle I'intellect agent en les déga-
geant du sensible; la connaissance est inséparable de ’activité de juger dans sa
quéte de I'Etre et de la vérité: «Le développement de notre vie cognitive se pré-
sente comme une aspiration consciente a I’Etre et a la vérité.»); Franz Crahay:
L’argument ontologique chez Descartes et Leibniz et la critique kantienne,
p- 458—468 (Leibniz a corrigé la doctrine de Descartes sans la comprendre,
car «la clef de voite de I’édifice cartésien est moins affaire de raisonnement
que d’expérience»; Kant critique I'interprétation leibnizienne et refuse alors a
Descartes la liberté de pouvoir déduire I’existence de ’essence); Jean Ladriére:
Le role du théoréme de Giodel dans le développement de la théorie de la démons-
tration, p. 469—492 (La recherche du fondement des mathématiques part d’une
critique de leurs résultats: ’axiomatique et la logique symbolique, la théorie
hilbertienne et leurs présupposés philosophiques visent a surmonter les para-
doxes des découvertes sur les ensembles, les fonctions et le calcul infinitésimal;
la méthode d’arithmétisation de Gédel poursuit cet effort).

Février 1950. Roberto Zavalloni: La métaphysique du composé humain dans
la pensée scolastique préthomiste, p. 5—36 (Le probléeme de la pluralité des
formes ne se confond pas avec celui de la pluralité des ames, refusée par les
préthomistes, qui soutiennent la pluralité des formes dans le corps; saint Thomas
le premier pose et résout correctement ce probléme); Jean Ladriére: Rationnel

238



et irrationnel en mathématique, p. 37—62 (Les transformations et les déve-
loppements des mathématiques impliquent en elles un «défaut de rationalité»,
qui promeut les recherches subséquentes, car «le trait fondamental de la cons-
truction mathématique est qu’elle ne permet jamais une parfaite domination
du donné»).

Mai 1950. Edmond Brisbois: Qu’est-ce que I’existence ? p. 185—219 (L’exis-
tence actualise 'essence sans la déterminer, elle est inconceptualisable; en I’Etre,
I’essence est d’exister absolument; dans I’étre fini, I’existence est distincte de
Vessence qui se distingue en essence-forme et en essence-sujet); Stefan Strasser:
Le point de départ en psychologie métaphysique, p. 220—238 (Etude de métho-
dologie a propos de la Psychologie réflexive du R. P. André Marc, dans la pers-
pective des psychologues modernes, suivie d’une esquisse des caractéristiques
fondamentales de toute psychologie métaphysique); André Wylleman: L’éla-
boration des valeurs morales, p. 239—246 (L’auteur décrit I'aspect existentiel
des valeurs éthiques, pour en dégager une morale reposant sur le respect et la
dignité de I'’homme, sans négliger I'apport des techniques); Luigi Minio-Pa-
luello: Les «trois rédactions» de la traduction médiévale gréco-latine du «De
Generatione et Corruptione» d’Aristote, p. 247—259 (A propos d’un récent
article du P. Pelster sur ces traductions, leurs dates et leurs auteurs; on ignore
encore I'auteur des retouches de la derniére rédaction). G.-Ph. Widmer

Les Etudes Philosophiques (Paris, P.U.F.) 1950.

ont publié (N°1) un émouvant hommage & la mémoire de Maurice Blondel,
dont la métaphysique nouvelle était «issue d’une réflexion sur le dogme», et
qui sut prendre le dogme «comme hypothése de travail» pour répondre aux
questions actuelles de «la synthése de la pensée et de la view. L’hommage de
G. Berger est suivi d’'une douzaine d’articles. G. Bastide fait comprendre com-
ment ’action est ce qu'il y a de plus intime et de plus universel, centre d’expé-
rience privilégié. G. Forest, s’attachant aux «moments de la conversion», rend
avec plénitude le mouvement concret de la conscience, tel que I'a décrit Blondel
dans sa philosophie qui insiste sur 'ordre et la consistance plus que sur la pré-
carité. L’idée de lien dans la philosophie de Blondel est soulignée en particulier
par M. Chaix-Ruy et fait objet des réflexions de M. Paliard selon qui Blondel
a «structuré ’aspiration». M. Sciacca montre que la philosophie a une fonction
apologétique et M. Duméry parle avec vigueur et clarté «Pour une philosophie
de la religion». Les autres articles, qui tiennent plus de ’hommage que de I’étude
proprement dite, soulignent en partie surtout le réalisme de Blondel.

Le N° 2, consacré a Descartes, nous offre une sorte de dialogue ouvert. Pre-
mier, M. Benda se borne & constater que notre temps, se complaisant dans le
doute, s’est détourné de Descartes qui construisait sur le roc. Mais M. G. Berger,
citant M. Bréhier, rappelle que I'initiative cartésienne part du doute et estime
que la pensée existentielle est au contraire une philosophie de la suffisance hu-
maine. Il ressort de ce dialogue (mais cela reste non exprimé) que pour le carté-
sien le doute est un roc, mais que tout ce qui s’établit sur ce roc tend a devenir
plus solide que le roc méme. Nos contemporains, au contraire, en ont aux pseudo

239



cartésiens trop assurés de leurs démonstrations et oublieux de leur base; d’otx
I’on peut tirer qu’il ne faut pas oublier, en cours de construction, les conditions
de l'initiative méme: non seulement le doute est un roc, mais il n’y en a pas
d’autre et il ne faut pas quitter celui-la que I’on trouve a la base de toute pensée.
Examinant la thése irrationaliste de J. Laporte qui va jusqu’a contester ’exis-
tence d’un systéme rationaliste chez Descartes, M. Mesnard (Le rationalisme de
Descartes), tout en rectifiant les idées de la Dialectique poétique de Descartes de
M. de Corte, cherche le principe constituant dont M. Maritain (Le songe de Des-
cartes) avait deviné Pefficience derriére le systéme de Descartes.

M. Devivaise étudie les rapports des sciences appliquées, médecine et morale,
selon Descartes, tandis que M. P. Humbert, par d’intéressantes citations, fait
apparaitre la supériorité du style de Descartes, écrivain scientifique, sur I’ex-
pression confuse de ses contemporains.

Dans une forte étude, M. J. Moreau situe la notion d’étendue réelle de Des-
cartes entre le mécanisme atomistique qui réalise I’étendue en dehors des corps
et le dynamisme aristotélicien pour qui I’étendue n’est qu'un accident de la
substance corporelle. Il faut a la fois que cette étendue soit analysable et qu’elle
ne soit pas un étre de raison.

M. Sarano, étudiant la liberté chez Descartes, rapporte I'opposition de I'in-
détermination absolue et de la liberté de perfection & une «juxtaposition» du
moral et du psychologique. D. Ch.

Tijdschrift voor Philosophie, Vereniging voor wijsgerige uitgaven,
Leuven, Uitgeverij het Spectrum, Utrecht, 2° année, N*1, 2 et 3.

Les études de fond peuvent se grouper sous quatre rubriques:

1. Etudes de logique: R. Feys Resultaten en mogelijlheden van de geforma-
liseerde Logica (Résultats et possibilités de la logique formelle; IN°2) et Cl
Schoonbrood: Propositie en oordeel (Proposition et jugement; N° 3), important
surtout pour la théorie de deux formes de la négation.

2. Etudes de psychologie: F. J. Buytendijk: De keuze van Hippolyte (N° 1),
troisiéme d’un série d’articles ot I'on montre (ici, sur un exemple tiré de 1'Idiot)
comment le roman peut enrichir I’expérience personnelle du psychologue, soit
en particulier sa connaissance du sentiment d’existence. E. Minkowski: Sur le
chemin d’une psychologie formelle (N° 3), résumé de la pensée de 'auteur sur les
buts que devrait viser une psychologie de la structure fidéle au dynamisme vital
afin d’étudier les relations fondamentales entre phénoménes psychiques et la
fagon dont ces phénomeénes s’intégrent a la vie individuelle.

3. Etudes de phénoménologie: W. Biemel: Husserls Encyclopaedia Britannica,
Ariikel und Heideggers Anmerkungen dazu (N° 2) fournit des renseignements trés
importants pour une connaissance exacte de la phénoménologie de Husserl et
souligne surtout le caractére réflexif de la réduction phénoménologique; on
trouvera la des citations précieuses de textes non encore publiés et les obser-
vations de M. Heidegger a propos des rédactions successives de I’article (Phaeno-
menology) de I’Encyclopédie Britannique aideront a4 comprendre comment
Pauteur de Sein und Zeit envisage la phénoménologie et son ceuvre propre.

240



A. de Waehlens: Over de betekenis van het ccuvre van Merleau-Ponty (La signi-
fication de P’'ceuvre de Merleau-Ponty; N° 3).

4. Etudes d’histoire de la philosophie (L. J. De Vogel: Plato en het moderne
Denken; N°3) et de philosophie thomiste ou aristotélicienne: J. van Boxtel:
Existentie en waarde in de latere werken van Thomas van Aquino (Existence et
devenir dans la derniére philosophie de saint Thomas d’Aquin; N° 1),

Cette derni¢re rubrique s’étend aux études de textes de saint Thomas d’Aquin
(Hugo van Reijnders De verstandelijke kennis van het materieel-singuliere in de
philosophie van St. Thomas; IN° 2) et d’Averroes (CL. Vansteenkiste: De Averroes-
latinus editie; N° 3). Relevons une étude critique de J. Nuttin: Psychogenese
van de denkaktiviteit volgens Piaget (N° 1).

Des revues bibliographiques systématiques d’une grande ampleur (IN°1:
Psychologie; N° 2: Philosophie juive et arabe, Philosophie religieuse, Logique
et philosophie des sciences; N° 3: Philosophie grecque et romaine; biologie et
anthropologie), des comptes rendus, des chroniques et un répertoire bibliogra-
phique complétent chaque fascicule de cette publication qui est de premier
ordre. D, Ck.

Giornale critico della Filosofia italiana, fondato da Giovanni Gentile,
Anno XXIX, terza serie, volume IV.

Fascicule I, janvier—mars 1950: Ugo Spirito, Gentile e Croce (Lettre ouverte
a B. Croce); Giuseppe Saitta, Introduzione alla filosofia di Giordano Bruno;
A. M. Jacobelli Isoldi, Il pensiero di Vico nell’interpretazione di B. Croce.

Fascicule 11, avril—juin 1950: Gaetano Chiavacci, Che cos’é arte? Giuseppe
Saitta, Per Uintelligenza dell’'umanesimo e del Rinascimento; A.M. Jacobelli
Isoldi, Il pensiero di Vico...(suite et fin); Lorenzo Catalisano, Intorno alla
riforma della dialettica hegeliana di G. Gentile.

Fascicule 111, juillet— septembre 1950: Gaetano Chiavacci, L’individuazione;
Paul Oscar Kiristeller, Movimenti filosofici del Rinascimento; Vito Laterza
Lembo, Rousseau e Kani.

Chacun de ces fascicules contient également une cinquantaine de pages con-
sacrées & des «variétés», des comptes rendus, des discussions et des notes diverses.

Dans sa «lettre ouverte» a Benedetto Croce (fasc. I), lettre dont le ton polé-
mique est contenu, Ugo Spirito déclare que le temps est désormais venu de
retracer I'histoire de l'idéalisme italien contemporain, et qu’a cet effet le rap-
port Croce—Gentile doit &tre éclairci; rapport généralement envisagé, depuis
un demi-siécle, dans une perspective erronée qu’il convient d’inverser. C’est en
effet Gentile, d&s 1896, qui influa d’une maniére décisive sur ’orientation men-
tale de Benedetto Croce. Par un savant recoupement d’affirmations ou d’allu-
sions puisées chez les deux philosophes, Ugo Spirito entend prouver que cette
influence de Gentile sur Croce s’exerca dans tous les domaines: esthétique, inter-
prétation du marxisme, réforme de la dialectique hégélienne. L’erreur de pers-
pective s’expliquerait par la différence d’age entre les deux philosophes, par la
renommée que Croce s’acquit le premier dans tous les domaines de la culture (en
partie gréce a sa revue La Critica), alors que les ceuvres systématiques de Gentile

16 241



parurent plus tardivement; mais aussi par I'attitude équivoque de Croce lui-
méme qui, par exemple, nomme a peine Gentile dans son Estetica et ne le cite
pas du tout dans son Saggio sullo Hegel.

Or, dit encore Spirito, la plupart des lettres adressées par Croce a Gentile,
de 1896 a 1924, ont été retrouvées et sont aujourd’hui dans les locaux de la Fon-
dation Gentile qui voudrait les publier. On y voit «un Croce qui a besoin d’appui,
d’aide, de conseils» et qui ne se lasse pas de le répéter «avec tous les accents d’une
affection-et d’une confiance sans limites»; «un Croce qui écoute et apprend avec
Yesprit et le cceur ouvert, aux antipodes de ce Croce que nous connaissons pu-
bliquement, constamment en train d’enseigner et de réprimander sans vouloir
jamais vraiment discuter».

Ces 1013 lettres, affirme 1’auteur de article, constituent un document d’une
extréme importance pour I'histoire de I'idéalisme italien contemporain; aussi
demande-t-il 4 Croce, au nom de la Fondation, I’autorisation de publier au moins
les 527 lettres qui vont de 1896 a 1913, en leur adjoignant celles de la méme
époque adressées par Gentile & Croce — et que ce dernier & dii conserver.

F.-L. M.

Rivista di Filosofia, Volume XLI, V della terza serie.

Fascicule 1, janvier—mars 1950: A. del Noce, Cartesio e la politica; G. Mor-
purgo-Tagliabue, La storia come critica e politica; A. Corsano, Studi sulla sofis-
tica; J. Dewey, The Objectivism-Subjectivism of Modern Philosophy (traduction
italienne de Aldo Visalberghi). — Discussions: N. Bobbio, La filosofia dope Marx;
F. Balbo, Filosofia dopo Marx significa uscita dal razionalismo.

Fascicule II, avril—juin 1950; N. Abbagnano, Filosofia e libertd; G. Calo-
gero, Leggendo Heidegger; L. Firpo, Filosofia italiana e controriforma (I);
G. Fasso, Ugo Grozio tra medioevo ed eta moderna; V. de Caprariis, Note sulla
«Politica» di Lutero; S. Cotta, Gli inediti di Moniesquieu, a proposito di una
recente pubblicazione; G. A. Fichte, La seconda dottrina della scienza (1798) a
cura di L. Pareyson. ‘

(Guido Calogero — qui fut philologue avant de se consacrer a la philosophie —
se livre & une dissection de Iexpression heideggerienne sur la base du premier
chapitre de Was ist Metaphysik? Cet examen lui permet de dénoncer un ver-
balisme trés habile chez Heidegger, et la recherche trop complaisante de coinci-
dences linguistiques. Il recommande en conclusion de lire Heidegger avec la
plus grande défiance critique, «afin de ne lui accorder comme bon aucun exercice
de suggestion oratoire».)

Fascicule 111, juillet—septembre 1950: K. Jaspers, Filosofia e scienza;
A. Droetto, Logica e metafisica nel metodo di Spinoza; U. Scarpelli, L’unita della
scienza nella «International Encyclopedia of Unified Science»; L. Geymonat e
S. Ceccato, Sul significato della Metodologia; Canakya, Dal «Trattato di scienza
politica» a cura di O. Botto. F.-L. M.

242



Rivista di Filosofia neo-scolastica, pubblicata per cura della Facolta
di Filosofia dell’'Universita cattolica del Sacro Cuore.

Fascicule 11, mars—avril 1950: G. Vecchi, Per una interpretazione dell’estetica
Kantiana; C. Calvetti, Il fenomenismo religioso di Blaise Pascal; G. Alvarez, La
filosofia della matematica in San Tommaso; G. Giorgi, Dallo spazio fisico alla
materia; Notes et discussions (La logica dello strumentalismo di John Dewey);
analyses d’ouvrages; petites nouvelles.

Fascicule I1I, mai—juin 1950: La Redazione, Nel terzo centenario della
morte di Cartesio; C. Ferro, Intorno ad alcune recenti interpretazioni del pen-
siero cartesiano; L. Minio-Paluello, Note sull’ Aristotele latino medioevale; G.Melzi,
L’immortalita dell’anima nella filosofia di Henri Bergson; A.M. Serra, I virus e
alcuni aspetti del problema della vita. — Notes et discussions; analyses d’ouvrages;
petites nouvelles.

Fascicule IV, juillet—aouit 1950: S. Vanni Rovighi, Hegel critico di Kant;
G. Vecchi, Per una interpretazione dell’estetica Kantiana; C. Ferro, Cartesio e il
problema della metafisica. — Notes et discussions: F. Olgiati, A conclusione di
una polemica; A. Carlini, Lettera aperta a Mons. Olgiati; R. Gradi, I tre principi
fondamentali della logica classica. — Analyses d’ouvrages. Petites nouvelles.

(L’étude trés documentée a laquelle il se livre des rapports entre les deux philo-
sophes allemands, conduit M.S. Vanni-Rovighi & approuver la conception kan-
tienne, non pas en tant qu’elle affirme le caractére phénoménique de la connais-
sance, mais en ce qu’elle en reconnait la finitude. En vertu de cette reconnais-
sance de la finitude de la raison humaine, une voie extrathéorique demeure
ouverte vers un monde intelligible transcendant, réfléchi en nous par la loi
morale. L’existence d’une loi morale universellement valable n’est pas justifiée
par Kant d’une fagon rationnelle, mais elle est affirmée avec vigueur.

Au contraire, I’hégélianisme, en résolvant I’Absolu et I'Infini dans le devenir
du fini, ne laisse aucune place a des valeurs transcendantes, et ceux qui voient
dans I’historicisme de Hegel son plus grand mérite ne comprennent pas — estime
I’auteur — qu’un historicisme cohérent ne peut étre qu’une éthique de la puis-
sance, une conception vitaliste et matérialiste de la réalité et de I’histoire. Le
large humanisme de Hegel et de certains de ses disciples, sa reconnaissance des
plus hautes valeurs humaines, tiennent a une profonde incohérence de sa doc-
trine; une de ces incohérences qui, dans les systémes philosophiques, sont comme

-

les bréches a travers lesquelles une vérité niée se fait par la force un chemin.)

Notes et discussions: F.Olgiati, 4 conclusione di una polemica; A. Carlini,
Lettera aperta a Mons. Olgiati; R. Gradi, I tre principi fondamentali della
logica classica.

Répondant a des objections qui lui ont été faites par Armando Carlini (I mio
Kantismo) et par Michele Federico Sciacca (Risposta a Mons. Olgiati) dans le
Giornale di Metafisica, mai—juin 1950, le P. Olgiati rappelle au premier — trop
imbu a ses yeux d’idéalisme kantien et post-kantien — que le «penser» dans la
métaphysique classique suppose I’Etre, et que pour les néo-scolastiques la valeur
absolue du concept métaphysique concerne I’id quod concipitur et non le modus
cognoscendi. A I'aide de son concept de la métaphysique comme concept de la

243



«réalité en tant que réalité», le P. Olgiati entreprend ensuite de réfuter le Prof.
Sciacca, surtout a propos du «progrés» de la métaphysique (le Prof. Sciacca
s’était demandé comment les néo-thomistes peuvent ne compter pour rien ou
presque rien plus de quatre siécles de philosophie au cours desquels les efforts
ont été dirigés sur la théorie dela connaissance et sur le probléme de I’expérience.

F.-L. M.

Kongresse — Congrés

Les sciences et la sagesse. Actes du Ve congrés des sociétés de
philosophie de langue francaise. Bordeaux, 14—17septembre 1950.
Presses universitaires de France.

I1 est impossible de rendre compte d’un congrés dans sa totalité. Cinquante-
six communications représentent un panorama que nul ceil humain ne peut
embrasser dans sa plénitude. Force est de choisir, de sacrifier par conséquent.
Force est, par 1a aussi, d’étre partial. Que le lecteur veuille bien nous en excuser.

La sagesse et les sciences... Il fallait relever le divorce. On a peu parlé de la
bombe atomique, mais elle était cependant présente, monument de science et
de folie. «Est-il possible de rendre les hommes plus sages en se passant de leur
consentement ?» demande Robert Blanché (Toulouse); «tel est I’espoir qu’a
fait naitre la constitution d’une science du réel». Mais il n’y a, reléve Marcel
Reymond (Lausanne) «que peu d’espoir de voir s’équilibrer la science et la sagesse,
et 'autodestruction apparaitrait comme assez probable».

Ce pessimisme n’est toutefois pas le fait de tous. Julien Benda (Paris) tente
une mise au point: les résultats scientifiques ne sont pas nécessairement au ser-
vice de la sagesse, mais I’esprit et la méthode de la science sont sagesse, moralité.
Et c’est déja la question métaphysique de «la pluralité ou de l'unicité des
valeurs» qui est posée (André Leroy, Paris).

Nous allons retrouver ce méme probléme sous d’autres formes. La philoso-
phie, en effet, est toute sagesse — ou devrait I’étre pour mériter son nom. Mais
la science va-t-elle se laisser inclure dans cette «sapience universelle» ?

Non, proteste Ferdinand Gonseth (Zurich): la science est autonome dans son
objet et sa méthode. Bien plus: la philosophie se doit d’étre a I’image de la science,
«ouverte et dialectique», si elle veut rendre compte de I’ouverture et de la dia-
lecticité des sciences.

Mais Léon Husson (Lyon) proteste: Considérez une science comme la psycho-
logie; vous serez mauvais psychologue tant que vous ne reconnaitrez pas que
cette science est solidaire de la philosophie. La connaissance de ’homme «ne
peut s’achever que dans une vue métaphysique, qui la situe dans 'univers et
qui s’ouvre sur sa destinée».

244



	Besprechungen = Comptes rendus

