
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 10 (1950)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes rendus

Die Anfänge der abendländischen Philosophie. Eingeleitet von
Ernst Howald, neu übertragen von Michael Grünwald.

Artemis-Verlag, Zürich 1949.

Dieses handliche Büchlein bringt eine neue Fragmentensammlung der
sogenannten Vorsokratiker in Auswahl mit zahlreichen erläuternden Anmerkungen.
Die Auswahl der Texte soll durch die allgemeine Einleitung von Ernst Howald
gerechtfertigt werden. Howald sieht in den vorsokratischen Philosophen
Denker, die sich ganz auf sich stellen,"um, wie er meint, in heroischem, um nicht
zu sagen tragischem Anlauf eine Erklärung der Welt gewissermaßen zu forcieren.
Die großen Denker sind für ihn dementsprechend alle große individuelle
Gestalten. Der geschichtliche Fortschritt im Denken wird dadurch erkauft, daß

jeder folgende Denker seine Vorgänger von Grund auf widerlegt. Aus diesem
Grunde erscheint Howald der Pythagoreismus seinem Wesen nach als ungriechisch.

Pythagoras hat nichts geschrieben, dafür eine Schule gegründet, in
welcher die Mitglieder auf das Wort des Meisters schwören. Howald bevorzugt
ganz offenkundig die Denker, die von der sinnlichen Wirklichkeit ausgehen.
Deshalb ist für ihn die Identifikation von Denken und Sein, wie sie die Eleaten
gelehrt haben, eine Art philosophischer Kurzschluß. Von Empedokles, Leukipp,
Demokrit und Anaxagoras wird behauptet, sie seien mehr Naturforscher im
engern Sinne als Philosophen — kein neues Prinzip sei durch sie eingeführt worden

—, und die Sophistik soll im Anschluß an Parmenides eine formale Logik
gefördert haben und ein Denken, das durch Interesselosigkeit gegenüber der
Sinnlichkeit charakterisiert sei. Heraklits Philosophie gilt Howald mehr oder

weniger als ein Produkt der Verzweiflung: könnte man nicht mit gleichem
Recht in ihr eine enthusiastische Begeisterung für die sich immer erneuernde

Lebendigkeit der Natur sehen, eine Lebendigkeit, die es wert ist, daß dafür
die einzelne individuelle Existenz geopfert werden muß Mit dem Hinweis auf
eine neue philosophische Epoche, die durch das ethische Denken des Sokrates

angeregt wird, schließt diese Einleitung.
Howald redet in ihr, wie man sieht, einer mehr nur qualitativen und vielleicht

romantischen Naturspekulation das Wort; dem mathematischen und logischen
Denken, das doch bei den Vorsokratikern ebenso klar ausgeprägt ist, wird er
kaum gerecht. Darum halten wir auch dafür, daß es ihm nicht gelungen ist, von
der Entwicklung der vorsokratischen Philosophie ein überzeugendes Bild zu
geben. In der Auswahl der von Grünwald übertragenen Texte macht sich diese

Einseitigkeit, wie wir fürchten, auch bemerkbar. So wird zum Beispiel Zeno
doch recht stiefväterlich behandelt. Trotzdem halten wir das Buch nicht für
wertlos : die verschiedenen kosmologischen und kosmogonischen Theorien werden
in ihm sorgfältig dargestellt. Und in den Anmerkungen werden viele, meist

164



neueste, Gesichstpunkte zu ihrer Interpretation beleuchtet, die zu kennen für
jeden, der die vorsokratische Philosophie gründlich studieren will, von großem
Nutzen sind. H. Gauß

Epikur: Von der Überwindung der Furcht. Eingeleitet und
übertragen von Olof Gigon. Mit einem Bildnis. Artemis-Verlag, Zürich
1949.

Der Einleitung des jetzt in Bern lehrenden Altphilologen merkt man die

langjährige Spezialisierung des Verfassers auf griechische Philosophiegeschichte
wohl an. In faßlicher Weise referiert er nicht nur die Hauptpunkte der Lehre
Epikurs — seine Anschauungen über die Lust, über die Gerechtigkeit, über die

Freundschaft, über die Götter, seine Natur-(und leider nicht auch seine Kultur-)-
philosophie —, sondern es gelingt ihm auch, die manchmal etwas widersprechenden

Äußerungen Epikurs dadurch zu erklären, daß er ihre Abhängigkeit von
verschiedenen älteren Traditionen nachweist, vor allem von der sophistischen
Aufklärung, Demokrit und dem Sokratiker Aristipp (wozu noch, wie schon

Bignone zeigte, die verlorenen Dialoge des Aristoteles zu nehmen sind). Besondere

Beachtung verdient die Zusammenfassung des Hedonismus und der These

vom Recht des Stärkeren (Kallikles!), mit der sich Epikur ebenfalls auseinandergesetzt

hat, als zweier nahehegender Formen einer «natürlichen Ethik». —
Die Freunde der Jaspers'schen «Kommunikation» wird es interessieren zu
erfahren, daß schon der junge Aristoteles den Sinn der Freundschaft in der durch
sie geförderten Selbsterkenntnis erblickt hat.

Der Band enthält dankenswerterweise neben den bekannten Texten auch
eine größere Zahl der Fragmente. Auf die philologischen Vorzüge und Schwächen

der Übersetzung (auch im Vergleich zur im selben Jahre publizierten
von J. Mewalt) wird eine demnächst im «Gnomon» erscheinende Abhandlung
von Wolfgang Schmid eingehen. Im Literaturverzeichnis hätte das Buch von
Gerhard Nebel, Griechischer Ursprung, 1948, noch Aufnahme verdient.

Michael Landmann

Stoa und Stoiker, Band I: Die Gründer, Panaitios, Poseidonios.

Eingeleitet, ausgewählt und übertragen von Max Pohlenz.

Artemis-Verlag, Zürich 1950.

Fünfhundert Jahre lang hat die stoische Philosophie antiken Menschen ein
Weltbild und eine sittliche Norm gegeben, und während dieses ganzen Zeitraums
hat sie immer wieder Neugestalter und Weiterbildner gefunden. Aber leider sind

uns die frühen und mittleren Stoiker nur fragmentarisch und oft in indirekter
Überlieferung erhalten. Und auch das Erhaltene beeindruckt im ganzen mehr
durch das System und den Ernst als durch geniale Größe der einzelnen
Gestalten oder Sätze. So kommt es, daß auch der philosophiehistorisch Gebildete,
wenn er nicht zugleich Philologe ist, die frühe und mittlere Stoa meist nur aus

Darstellungen und nicht aus den Originalzeugnissen kennt.

165



Es ist daher ein großes Verdienst des Altphilologen Max Pohlenz, daß er
uns heute eine Auswahl der Zeugnisse in Übersetzung vorlegt. Drei weitere
geplante Bände sollen dann noch Seneca, Epiktet und Marc Aurel enthalten.
Durch sein zweibändiges Werk «Die Stoa, Geschichte einer geistigen Bewegung»,
Göttingen 1948, hat sich Max Pohlenz als einer der besten Kenner der Stoa

ausgewiesen.

Auffällig ist, daß die Einleitung zu unserem Bande, wiewohl er in der Schweiz
erschienen ist, mit einer an die deutsche Ära 1933—1945 gemahnenden Exklusivität

den Rassengesichtspunkt vertritt. Niemand wird leugnen, daß die
stammesmäßige Herkunft eines Menschen zu den Faktoren gehört, die seine Geistesart

prägen. Aber ebenso prägen ihn auch — und von all dem hören wir bei
Pohlenz sehr viel weniger — sein soziales Milieu, die Jugendschicksale, die

Muttersprache, der Zeitgeist und anderes mehr; und auch aus der Gesamtzahl
dieser Faktoren wird sich das Geheimnis der Individualität schwerlich ableiten
lassen. Ob es nicht das Prinzip überspannen heißt, wenn nach Pohlenz der
Übergang von der frühen zur mittleren Stoa, durch die die Schule erst
Weltgeltung erlangte, einfach dadurch zustande kommt, daß Panaitois diejenigen
Züge der Stoa abstieß, «die an die Abkunft der Schulstifter erinnerten» Denn
Zenon und Chrysipp waren Semiten (nach Pohlenz eine ethnische Einheit,
während es in Wirklichkeit eine Spracheinheit ist), Panaitios dagegen «war ein

reinblütiger Hellene, vom kernigen Dorierstamm» (dem einzigen kulturell
unschöpferischen der griechischen Stämme, aber immer noch besser Dorier
als Semit!), ein Repräsentant «antiken Führertums». Ferner verwickelt sich
Pohlenz von seinem Standpunkt aus in einen Widerspruch, indem er zugeben
muß, daß die semitischen Stoiker in mancher Hinsicht das griechische Erbe
besser bewahrten als der «reinblütige Athener» Epikur, daß sie etwa im Unterschied

zu ihm «das hellenische Gemeinschaftsgefühl... in die neue Zeit
hinüberretteten». Da es Pohlenz um Poseidonios aus Apameia in Syrien leid täte,
dekretiert er ihm «gewiß überwiegend hellenisches Blut» zu. Da sich dasselbe

bei Christus und den Gründern des Christentums weniger leicht dekretieren
ließe, wird die für Pohlenz sonst so wichtige Frage bei ihnen großzügig
übergangen.

Durch die Verflechtung exakter Forschungsarbeit mit der Weltanschauung
der jüngsten deutschen Vergangenheit erweckt die Pohlenzsche Einleitung nicht
nur unser wissenschaftliches, sondern auch unser kulturhistorisches Interesse.

Michael Landmann

Epiktet, Teles, Musonius : Wege zum glücklichen Leben. Eingeleitet
und übertragen von Wilhelm Capelle. Artemis-Verlag, Zürich 1948

Hier liegt eine geschlossene Arbeit vor uns. Die Übertragungen des Teles
und des Musonius sind sehr geschickt und, wie der Verfasser sagt, hier zum
erstenmal geboten. Die Auswahl aus den Diatriben des Epiktet gibt das Wesentliche

in neuer Anordnung, und die Einleitungen zum Ganzen und zu den
einzelnen Teilen sind wirkliche Vorbereitungen zum bessern Verständnis der
darauffolgenden Textproben. Die Geschichte der Diatribenliteratur wird sehr klar

166



umrissen, und in den Anmerkungen kommen Einzelheiten zur Sprache, die
für das adäquate Erfassen des Textes notwendigerweise kurz erläutert werden
müssen. Auch wird darin über verschiedene Möglichkeiten der Interpretation
diskutiert. Daß die Sprache des Übersetzers für schweizerische Ohren gelegentlich

etwas gar «modern» klingt, kann das Verdienst dieses Buches in keiner
Weise schmälern. H. Gauß

Boethius: Trost der Philosophie. Lateinisch und deutsch, übertragen
von Eberhard Gothein. Artemis-Verlag 1949.

In zunehmendem Maße hat sich die Philosophie am Ideal der Wissenschaft
orientiert und es fast vergessen, daß ihre Aufgabe nicht nur die ist, etwas zu
erkennen, sondern auch die, durch die Erkenntnis in der Seele des

philosophierenden Menschen Gewißheiten und Entschließungen auszulösen. Aber auch

wo wir heute um die Bedeutung der Erkenntnis für das Leben wissen, da wissen
wir zugleich, daß es nicht nur eitel Freude ist, was ihm durch sie zuteil wird.
Schon Nietzsche hat von den häßlichen und schmerzhaften Wahrheiten gesprochen,

und er empfahl ja daher sogar eine Abkehr von der Wahrheit zu Gunsten
der lebensdienlicheren Illusion. Und wenn sich die Existenzphilosophie sogar
eigens als Appell versteht, der unsere höchsten Möglichkeiten wecken soll, so

kann dieser Appell doch nur wirksam werden, indem sie zugleich und zunächst
die im Alltag gnädig verdrängten Ängste und Verzweiflungen unseres Innersten
freilegt. Das war in der Antike anders. Das erkenntnismäßig Schätzenswerteste,
die Wahrheit, schien auch lebensmäßig nur das Förderlichste sein zu können,
ja man versprach sich von ihr die allerheilsamsten Wirkungen. Schon Piaton
stellt daher Sokrates als Wohltäter der Stadt dar. Epikur nannte seine
Philosophie eine «Medizin des Geistes». Und ähnlich spricht noch Boethius von
einem «Trost der Phüosophie».

Damit spricht er also keinen neuen Gedanken aus, so wie überhaupt das

Verdienst des Boethius, das ihn zu einem der philosophischen Hauptlehrer des

Mittelalters werden ließ, mehr darin besteht, daß er platonisches und aristotelisches,

stoisches und pythagoreisches Lehrgut lebendig zusammenfaßte und
in faßlicher Form weitergab. Und doch hat er in seiner Consolatio, wenn auch
nicht durch eigenes Verdienst und nicht zu seinem Glücke, sondern durch
die Grausamkeit des Schicksals, eine Stufe erreicht, die manchem selbständigeren
Denker versagt blieb : in den Kerker geworfen und den sicheren Tod vor Augen,
verfaßte er diese Schrift und sog sich aus der Vergegenwärtigung der
philosophischen Lebensweisheit neuen Mut und höhere Standhaftigkeit. Die
abstrakten Sätze der Ethik gewinnen dadurch hier einen konkreten Bezug, und
sie stellen zugleich ihre haltunggebende Wirksamkeit unter Beweis. Dieses

Aufeinanderabgestimmtsein von allgemeiner Reflexion und persönlicher Situation

hat etwas, was an den Platonischen «Phaidon» gemahnt, indem wir die

Logik des Gedankens verfolgen, dürfen wir zugleich an einem menschlichen
Geschick Anteil nehmen, und dies ist es, was die Consolatio nicht nur zum
gelesensten Werk des Boethius, sondern zu einem der gelesensten der
Weltliteratur überhaupt gemacht hat.

167



Und diese Gelesenheit wiederum macht es nun auch für den modernen
Historiker der philosophischen Begriffe unumgehlich. Boethius spricht darin
von virtus und fortuna (schöpfte aus ihm dieses Paar Macchiavelli von
Providentia und fatum, von Willensfreiheit und Erkenntnisstufen: die
Interpretation, die er allen diesen Begriffen gab, schwingt seither in der abendländischen

Entwicklung mit und nach.
Die erste Auflage der vorliegenden Ausgabe erschien 1932 im Verlag «Die

Runde» in Berlin. Daß es sich bei der jetzigen um eine zweite Auflage handelt,
kann man nur aus S. 313 erschließen. Auch die erste Auflage hat Gothein, den
die Arbeit an Boethius sein ganzes Leben hindurch begleitet hatte und der
sich mit ihm im Bewußtsein, in einer Endzeit zu leben, verbunden fühlte, nicht
mehr erleben dürfen. Daher stammt auch die Einleitung, die über die äußeren
Lebensschicksale des Boethius (leider nichts über seine geistesgeschichtliche
Bedeutung) berichtet, nicht von ihm, sondern von seiner Frau Marie Luise
Gothein (der wir auch eine Gothein-Biographie sowie das schöne Werk über
Gartenbaukunst verdanken). Der Enkel Wolfgang Gothein hat die Neuauflage
durchgesehen und auf den Stand der gegenwärtigen Forschung gebracht.

Michael Landmann

Thomas Campanella: La Cité du Soleil, avec une introduction du
traducteur Alexandre Zevaes, 1 vol. in-16, 124 p.,
Bibliothèque des textes philosophiques, Paris, J. Yrin, 1950.

Le titre complet de cet opuscule est La poétique Cité du Soleil, image d'une
république philosophique. Il en dit long sur le contenu de l'ouvrage. C'est une
utopie (poetica) sociale, où l'astrologie (civitas solis) joue un rôle capital dans

l'organisation de cette république communiste gouvernée par un dictateur
métaphysicien (reipublicae philosophicae) inspiré par le grand prêtre, Soleil, et secondé
dans sa tâche par les triumvirs, Sagesse, qui dirige ce qui a rapport «aux métiers,
aux arts et aux sciences», Puissance, à qui incombe tout ce qui concerne «la

guerre et les forces militaires», et Amour, dont le rôle est de régler «ce qui touche
à la génération, à l'éducation, à l'alimentation et à l'habillement». Le moine
Campanella, en rupture de ban avec les autorités ecclésiastiques et civiles,
nouveau Messie révolutionnaire, cherche à adapter le système politique de Platon
à un Christianisme rénové à sa manière et aux «vertus» de l'astrologie, dont il
est convaincu de l'influence sur les transformations de l'humanité. Il applaudit
aux nouvelles découvertes techniques: l'imprimerie, la boussole et la poudre
à canon. Il en prédit d'autres comme l'avion et le télescope. Les Solariens «ont
découvert l'art de s'élever dans les airs... Ils espèrent inventer bientôt de
nouvelles lunettes très puissantes qui leur permettront d'apercevoir des astres

inconnus, et aussi des cornets acoustiques qui transmettront à leurs oreilles les

célestes harmonies». Ils ont résolu le problème des loisirs et la lutte des classes

par une équitable répartition des travaux et par la communauté des biens ; «dans
la Cité du Soleil, les besognes utiles, les travaux, les arts et les sciences, les

diverses charges sociales sont répartis de façon égale entre tous les citoyens, et il

168



suffit d'un labeur quotidien de quatre heures fourni par chacun d'eux. Le reste
de la journée est employé à des études attrayantes, à la lecture, à des échanges

d'idées, à des promenades, à des exercices agréables où se complaisent le corps
et l'esprit». Utopies, certes, mais traversées des rayons fulgurants d'un esprit
éclairé et épris de justice et d'amour pour les hommes. Quant à ses idées proprement

philosophiques, elles n'offrent rien d'original; elles sont des réminiscences,
assez confuses d'ailleurs, du platonisme, repris par Plotin, un animisme sensua-
liste dont la pointe extrême est le monde intelligible. «Le monde est un animal
immense; l'homme vit dans ses viscères, comme dans les nôtres vivent les vers
intestinaux.» Raymond Savioz

Arnold Geulincx: Ethik oder über die Kardinaltugenden. Übersetzt
und eingeleitet von Georg Schmitz. Richard Meiner Verlag, Hamburg

1948.

An größeren Schriften ist zu Lebzeiten Geulincx' nur seine Ethik erschienen,
und zwar 1665, vier Jahre vor seinem Tod. Sie wird hier zum ersten Mal von
G. Schmitz in deutscher, flüssig lesbarer Übertragung vorgelegt. Schmitz zeichnet

in der Einleitung die Schicksale, die diese Ethik bei den Zeitgenossen und
der Nachwelt erfahren hat, und betont vor allem das mystische Element bei
Geulincx, das er letzten Endes bei Franz von Sales verwurzelt sieht. Geulincx
bestimmt das Wesen der Tugend als gehorchende ausschließliche Liebe zur
Vernunft, die das Gesetz und das Bild Gottes in unserem Geiste sei, im übrigen aber
weder definiert werden könne noch müsse. Er unterscheidet vier Kardinal-
tugenden oder Haupteigenschaften der Tugend : Fleiß (d. h. das unausgesetzte
Hinhören auf jene in unserem Geiste wirksame Vernunft), Gehorsam, Gerechtigkeit

(Reinheit und Vollkommenheit, Sinn für das rechte Maß) und Demut
(Selbstbetrachtung und Selbstverachtung). Aus ihnen leitet er eine Reihe von
Pflichten ab. H. Kunz

Emmanuel Kant: Opus Postumum, textes choisis et traduits par
J. Gibelin, 1vol. in-8, VIII —200 p., Bibliothèque des textes
philosophiques, Paris, J. Vrin, 1950.

«Il ne pouvait être question pour nous de traduire intégralement YOpus
Postumum, qui comprend deux volumes dans l'édition donnée par l'Académie
des Sciences de Berlin, texte que nous avons utilisé pour notre traduction.»
De cette masse de notes assez informes, non ordonnées, M. Gibelin a tiré, semble-

t-il, les textes philosophiques les plus importants et les plus clairs ainsi que les

textes d'ordre scientifique, qui devaient servir de base à une «Cosmothéologie»,
selon l'expression de Kant lui-même. Après l'échec de deux tentatives '
antérieures d'ordonner suivant un plan présupposé ces notes volumineuses, le
traducteur français n'a pas essayé de grouper méthodiquement les textes choisis.
On ne peut que le féliciter d'avoir suivi la disposition par liasse adoptée par
l'Edition de l'Académie. Le lecteur désireux de se rapporter aux textes originaux

les retrouvera promptement dans cette édition. M. Gibelin est un spécia-

169



liste des textes philosophiques allemands ; il a traduit précédemment six importantes

œuvres de Kant, les Leçons sur la philosophie de l'histoire de Hegel, De
la quadruple racine du principe de raison suffisante de Schopenhauer, traductions

parues chez Vrin, et L'Etat commercial fermé de Fichte. La traduction de
1 'Opus Postumum complète heureusement la série kantienne et permet au
lecteur français de connaître la pensée ultime du philosophe allemand. Si l'on peut
regretter que Kant n'ait pu donner à cette œuvre sa forme définitive, la
composition inachevée des liasses présente cependant l'intérêt majeur de pouvoir
suivre le philosophe dans les démarches spontanées de sa pensée. Des répétitions,
lassantes dans un ouvrage en forme, expriment dans ces notes des centres
d'intérêt que le penseur tend à serrer toujours de plus près, des fruits qui mûrissent,

pour ainsi dire, au courant de la plume. On sent que la charpente même de

l'ouvrage devait être constituée par ces formules souvent reprises et modifiées,
comme «La philosophie transcendantale est la totalité des principes rationnels» ;

«Le concept de Dieu est celui d'une personne...»; «Dieu n'est pas une âme du
monde dans la nature, mais un principe personnel de la raison humaine»;
«L'espace et le temps ne sont pas des objets, mais des formes subjectives de

l'intuition sensible»; «pas plus qu'il n'existe de principes philosophiques des

mathématiques, il n'est possible à la mathématique de fonder une philosophie»;
«la mathématique... n'est qu'un excellent instrument de la science, d'ailleurs
inutile au but final de l'homme, la sagesse»; «La matière est ni organique ni
inorganique, on la conçoit comme pouvant prendre toutes les formes»; «Le

calorique... représente la totalité objective des forces». Le dessin de l'ouvrage —

ces quelques fragments lapidaires le feraient présumer — est d'établir le lien
entre les principes métaphysiques et la science physique ou mieux de fonder une
théorie de l'expérience. La liasse qui termine le volume n'est pas en liaison
immédiate avec le reste du volume, mais se rattacherait plutôt au Projet de paix
perpétuelle. L'idée centrale en est la croyance au progrès de l'homme, fondé sur
la culture intellectuelle et morale et la conviction que l'on s'achemine vers une
paix définitive; «les signes de ce temps révèlent... une disposition morale...
à s'unir, dans un sentiment désintéressé, pour abolir le plus grand obstacle au
progrès, la guerre, et à établir dans ce but une constitution incompatible avec
une guerre offensive...» Etrange coïncidence avec les efforts tentés aujourd'hui
en vue du rapprochement des peuples par une constitution fédéraliste
supranationale. Raymond Savioz

F.W.J. von Schelling: Clara. Ein Gespräch. Aus dem Nachlaß
herausgegeben von Manfred Schröter. Leibniz Verlag, München
1948.

Schelling hat dieses philosophische Gespräch wohl nach dem Tode seiner
ersten Frau (1809) geschrieben. Es steht, wie der Herausgeber in der Einleitung
überzeugend zeigt, unverkennbar im Zusammenhang mit den unerhörten
Spekulationen, die er sowohl in den «Untersuchungen über die menschliche
Freiheit» wie in den Fragment gebliebenen «Weltaltern» niederlegte. Thema de»

Gespräches sind der Tod, die Natur und das Fortleben der Seele in der Geister-

170



welt, jeweils anknüpfend an Schilderungen der Landschaft, die ahnen lassen,
mit welcher Tiefsinnigkeit Schelling die Natur gesehen und denkend ergriffen
hat. Den in der klassischen Ausgabe der Werke noch fehlenden letzten, mit
«Frühling» überschriebenen Abschnitt konnte Schröter aus dem jetzt völlig
vernichteten handschriftlichen Nachlaß noch beibringen, desgleichen einige
Notizen, in denen Schelling die geplante Fortsetzung des Gespräches angedeutet
hat.

H. Kunz

Edmund Husserl: Husserliana. Gesammelte Werke. Band 1 : Car-
tesianische Meditationen und Pariser Vorträge, herausgegeben
und eingeleitet von S. Straßer ; Band 2 : Die Idee der Phänomenologie.

Fünf Vorlesungen, herausgegeben und eingeleitet von W.

Biemel. Martinus Nijhoff, Haag 1950.

Aus dem offenbar außerordentlich umfangreichen Nachlaß Husserls sollen
im Verlag Martinus Nijhoff, Haag, eine Reihe von Publikationen erscheinen, von
denen zwei Bände bereits vorliegen. Nach ihnen zu urteilen sind Text, Druck
und Ausstattung ganz vorzüglich, so daß man dem Unternehmen nur einen

ungestörten Fortgang wünschen kann, auch wenn man dessen Wert in erster
Linie als historisches Verdienst ansieht und im Hinblick auf die produktive
zukünftige Auswirkung der nachgelassenen Husserlschen Schriften zu einer leisen

Skepsis neigt. Der erste Band enthält neben der französischen Vorrede H. L. van
Bredas, des Direktors des Husserl-Archives, und einer Einleitung des Herausgebers,

S. Straßer, einmal die «Pariser Vorträge» im ursprünglichen Wortlaut;
dann den (deutschen) Urtext ihrer Ausarbeitung zu den «Cartesianischen
Meditationen», die bislang nur in der französischen Übersetzung veröffentlicht waren;
ferner eine von Husserl selbst ausgearbeitete eingehende Inhaltsübersicht
(einschließlich ihrer französischen Übertragung) der Vorträge; schließlich kritische
Bemerkungen R. Ingardens zu den Meditationen. In einem textkritischen
Anhang sind Varianten, Zusätze, Korrekturen usw. verzeichnet. Der zweite Band,
eingeleitet und besorgt von W. Biemel, bringt fünf Vorlesungen, die Husserl
1907 in Göttingen als Einleitung zu den «Hauptstücken aus der Phänomenologie

und Kritik der Vernunft» gehalten hat und in denen er zum ersten Mal die
Idee der phänomenologischen Reduktion vortrug. Hier wie dort geht es Husserl

um das Anliegen Descartes', also um die Begründung einer absolut gewissen,
jedem Zweifel entzogenen universalen Erkenntnis. Das wird mit einer ungeheuren

Intensität des reflektierenden Scharfsinnes und mit einer solchen Subtilität
der Zergliederung der kompliziert geschichteten transzendentalen cogitationes
versucht, die jedes adäquate Referieren der Gedankengänge unmöglich macht.
Aber erreicht wird das Ziel keineswegs : das Resultat bleibt — man kommt um
dieses Eingeständnis kaum herum — von einer erschütternden Dürftigkeit, trotz
des unermüdlich sich wiederholenden Reflektierens.

II. Kunz

171



Bibliographische Einführungen in das Studium der Philosophie,
Herausgegeben von I. M. Bochenski A. Francke, Bern 1948 ff.
In dieser Sammlung, von der bis zur heutigen Stunde gegen zwanzig Hefte

mit einem Umfang von 1A bis 3 A Bogen (darunter auch ein paar Doppelhefte)
vorliegen, wild der Versuch gemacht, durch Zusammenstellung und teilweise
durch knappe Charakterisierung der einschlägigen Spezialliteratur das Studium
einzelner Gebiete aus der Philosophiegeschichte zu erleichtern, Von ältern
Werken werden in der Regel nur die angegeben, die auch heute noch unentbehrlich

sind; die Verfasser der einzelnen Hefte rechnen damit, mit Recht wie wir
glauben, daß es an Hand der neuesten Literatur immer verhältnismäßig leicht
sein wird, auf das wichtige Frühere zurückzukommen. Die verschiedenen Hefte
sind nicht ganz nach gleichem Schema angefertigt. So gibt zum Beispiel Régis
Jolivet in seiner Einführung in Kierkegaard (Heft 4) zugleich auch ziemlich
ausführliche Winke darüber, wie man nach seiner Ansicht am besten an diesen

nicht ohne weiteres zugänglichen Autor herankommt. Auch in Heft 11 (Der
logische Positivismus, von Karl Dürr) ist der Stoff nach systematischen Gesichtspunkten

so angeordnet, daß die Literaturangaben zugleich auch gewisse Richtlinien

enthalten. Heft 6 (Arabische Philosophie, von J. P. de Menasce) und
Heft 8 (Aristoteles, von M. D. Philippe) bringen nur Literaturangaben mit einigen

kurzen Bemerkungen über den Wert der speziell wichtigen Beiträge, während

in Heft 5 (Antike Philosophie, von O. Gigon) auch im begleitenden Text
wiederum zahlreiche didaktische Ratschläge erteilt werden, ja sogar etwas wie
eine Diskussion über die fruchtbarste Art und Weise des Studiums der antiken
Philosophie zwischen den Zeilen geführt wird. Das Einleitungsheft Nr. 1 (Allgemeine

Philosophische Bibliographie, von I. M. Bochenski und F. Monteleone)
gibt Anleitung zur Anfertigung einer eigenen Bibliographie und zu Arbeiten
mit Zettelkatalog; man wird daraus ersehen dürfen, daß die Sammlung zum
Zwecke des Studiums der Geschichte der Philosophie gedacht ist und nicht in
erster Linie als ein Hilfsmittel, um ins systematische Philosophieren einzudringen.

Die Bibliographien setzen voraus, daß ihr Benützer schon einigermaßen
mit dem ihn speziell interessierenden Gebiet vertraut ist; als erste Einführung
wären sie wohl zu reichhaltig; es ist zu fürchten, daß ein Neuling durch die
Fülle der angebotenen Literatur eher entmutigt als animiert wird. Im übrigen
ist zu bemerken, daß sich die Verfasser der einzelnen Hefte die größte Mühe

genommen haben, die Literatur nach möglichst weitsichtigen Aspekten
zusammenzustellen. Die Sammlung dürfte einem heute verständlichen Bedürfnis nach

Orientierung in glücklicher Weise entgegenkommen, und speziell in philosophischen

Seminarien wird sie zur Wegleitung von Studien recht gute Dienste
leisten. H. Gauß

Kurt Schilling: Geschichte der Philosophie. Winters Studienführer.
Carl Winter, Heidelberg, 1949.

Dieser kurzgefaßte Abriß ist eine Kondensation aus dem zweibändigen
großen Werk des gleichen Verfassers über die Geschichte der Philosophie.
Er folgt daher im großen und ganzen den Linien jenes größeren Werkes.

172



Aus didaktischen Gründen ist eine Einleitung hinzugefügt über die
«philosophischen Probleme der Philosophiegeschichte», in welcher sich Schilling,
nicht ganz erfolgreich nach unserer Auffassung, mit dem Historismus
auseinandersetzt. Ähnlichen praktischen Zwecken dient der Schlußabschnitt über
«das Studium und die Prüfungen auf dem Gebiete der Philosophie». In diesen

Kapiteln wird gezeigt, was Philosophie im Haupt- oder im Nebenfach bedeutet
und nach welchen Richtlinien geprüft werden sollte. Daß die Ausführungen
zunächst auf Deutschland zugeschnitten sind, ist durchaus verständlich.

Über die historischen Darstellungen soll hier nicht viel gesagt werden; sie

sind knapp, wie das bei einem Leitfaden von nur so geringem Umfang nicht
anders sein kann; die großen Linien treten jedoch klar hervor, und das Büchlein
liest sich sehr leicht. In der Geschichte der neueren Philosophie ist der Stoff
nicht mehr chronologisch angeordnet, sondern nach Völkern. Dabei wird man
es auch wiederum in Kauf nehmen müssen, wenn der Philosophie in Deutschland
mehr Raum gewährt wird als derjenigen in Frankreich, England oder Italien.
Wertvoll sind die Literaturverzeichnisse jeweils am Ende eines Abschnittes;
sie geben meist nur neuere Publikationen an und sind so eine nützliehe Ergänzung

zur Bibliographie in Überwegs Handbüchern. Ihre Zuverlässigkeit ist leider

nur etwas beeinträchtigt durch die zahlreichen Druckfehler, die sich in den Text
eingeschlichen haben. Das Büchlein ist mit sechzehn Tafelabbildungen, Porträts
von klassischen Autoren, geschmückt. H. Gauß

Walter Ruben: Die Philosophen der Upanishaden.
Verlag A. Francke, Bern 1947.

Vorbemerkung: Wenn im folgenden von Upanishaden die Rede ist, dann
sind darunter — wie im Buche des Verfassers selbst — ausschließlich die fünf
Upanishadtexte zu verstehen, die als die ältesten gelten (Chändogya, Kaushitaki,
Brhadäranyaka, Aitareya und Taittiriya). Die restlichen 103 oder 106
Upanishaden werden in dem Buche nicht behandelt.

In einer Zeit, da weite Kreise eines krisenhaften Westens in Philosophie
und Mystik des Orients Auswege und Lösungen suchen, ist ein Buch, das sich
ohne Schwärmerei und Sektiererei, aber auch ohne Überheblichkeit und gelehr-
tenhafte Pedanterie mit der Lehre der Upanishaden auseinandersetzt, besonders

zu begrüßen; zum einen ist die altindoarische Geisteswelt noch stark
indoeuropäisch gefärbt, bietet uns also einen unmittelbareren Zugang als etwa
die chinesische, zum anderen steckt in den Upanishaden die älteste uns erhaltene
Philosophie und Psychologie der Menschheit, die sich mit der gegenseitigen
Beziehung von Geist und Welt befaßt, und in Indien «kann man die Geburt
der Philosophie aus magisch-mythischer Vorphilosophie im einzelnen
betrachten».

Das Buch kommt also einem Bedürfnis entgegen. Zwar ist Ruben keineswegs
der erste, der sich eingehend mit den Upanishaden befaßt oder sie übersetzt,
wenn er sich auch in seinem Buch mit den bereits vorliegenden Arbeiten praktisch

nicht auseinandersetzt, sie teilweise nicht einmal erwähnt. Er packt aber
das Problem von einer ungewöhnlichen Seite an, er befaßt sich, wie schon der

173



Titel ausdrückt, mit den Persönlichkeiten der Philosophen, er will es unternehmen,

aus Geschichtslosem Geschichte, aus Unpersönlichem Persönliches, aus
Namenlosem Benanntes zu machen. Er sucht außerdem die Upanishaden in
einen weiten Zusammenhang zu stellen, indem er sie aus der Vor- und
Frühgeschichte des menschlichen Denkens herauswachsen läßt, er deutet die
Weiterentwicklung im späteren indischen Denken an, unternimmt es, Indoarisches

von Vorarischem und Außerarischem zu scheiden, verfolgt alte Sagenmotive
und zieht in großem Umfange Parallelen hauptsächlich zu griechischem und
vorderasiatischem Denken. Und er ist einer der ersten, der die Upanishaden
in bestimmte einzelne Denksysteme zerlegt.

Nach Ruben lassen diese Systeme fünf aufeinanderfolgende Generationen

von Denkern erkennen. Es ist aber nicht so, daß je eine Upanishad einer
Generation zuzuweisen wäre, die Texte werden vielmehr in zahllose Fragmente
aufgeteilt, die dann in neuer Gruppierung einen Ablauf von der «Exposition»
über den «großen Anlauf» und die «Genies des Idealismus und Realismus» zu
den «Epigonen» und dem «Ausklang» ergeben.

Ruben will «zu den Quellen der Philosophie hinabsteigen», zu einer «echten
Geistesgeschichte der Menschheit den Grund legen», derer «erster Schritt das

Verständnis Indiens und Angliederung seiner Geschichte an Europa» sei.

Gerade die Zeit von 700 bis 550 vor Christus, die er als die Entstehungszeit
der ältesten fünf Upanishaden ansieht, sei für eine «universalhistorische
Betrachtungsweise... infolge eines gewissen Parallelismus in Ost und West bedeutsam

für die Grundlagen unserer Kultur».
Ein gewaltiges Unternehmen also. Rüben unterwirft sich ihm mit großem

Schwung, einer reichen Kenntnis ethnologischen und kulturhistorischen Materials

und mit viel Scharfsinn und Phantasie sowie einer ausgezeichneten
Kenntnis der Upanishaden selbst, die er teilweise in neuer Ubersetzung anführt.

Was aber ein derart großzügig aufgefaßtes Werk naturgemäß besonders
erfordert, das ist die feste Fundierung. Die Auflösung der Textmasse der fünf
alten Upanishaden in Bestandteile darf als ausgezeichnete analytische Leistung
angesehen werden, die der weiteren Upanishadenforschung den Weg weist und
auch der psychologischen und philosophischen Forschung und Spekulation viele
Anregungen geben wird. Dagegen ist die Neuordnung des zergliederten Materials

und die Zuordnung zu 109 verschiedenen Denkern, so bestechend sie

vorgetragen ist, keineswegs überzeugend; sie ist wie die Verteilung der Denker
auf fünf zeitlich genau bestimmbare Generationen und die Schilderung des

«großartigen Auf und Ab der Entwicklung, von primitiven Anfängen zum
Höhepunkt in der All-Eins-Mystik des Yäjnavalkya und zum Abstieg in der
nüchternen Systematisierung seiner Gedanken durch seine Nachfolger» (p. 13)
weitgehend Spekulation, hypothetische Konstruktion; es ist zwar für die
eindrückliche (wenn auch naturgemäß stark subjektive) Darstellung des Gedankengebäudes

von entschiedenem Vorteil, aber für den wissenschaftlichen Wert
von ebenso entschiedenem Nachteil, daß wir nur das Ergebnis der Gedankengänge

des Verfassers zu lesen bekommen, nicht aber den Weg zu ihnen, auch
nicht in den Anmerkungen. Die Begründung der als Tatsachen vorgetragenen
Hypothesen steht noch aus, und wir hoffen, daß Ruben sich dieser Mühe noch

174



unterziehen wird. Ein Mangel ist ferner, daß in gleicher Weise, wie oft ohne

Kennzeichnung wörtlich Übersetztes, summarisch Zusammengefaßtes und aus

eigenem Kommentiertes zusammengefügt sind, auch Beweisbares mit
Unbewiesenem und Unbeweisbarem unzertrennlich vermengt werden.

Dem Hauptteil, in dem Philosophie und Mystik der Upanishaden behandelt
werden, läßt Ruben gleichsam als Wurzelgrund einen ausgiebigen ersten Teil
«Vorphilosophische Philosophie» voraufgehen. Er beginnt mit der Feststellung
«Die ersten Männer jagten, ihre Frauen sammelten Knollen, Früchte und Blätter.

So vergingen an die 400000 Jahre». In gleich kategorischer Weise gibt
Ruben dann in einzigartig mannigfaltiger Zusammenschau einen (ebenfalls
sehr hypothetischen) Entwicklungsgang der Menschheit von den Jägern und
Sammlerinnen der älteren Steinzeit über die Bauern- und Hirtenkulturen zu den
ältesten orientalischen Stadtkulturen und den Anfängen der Staatenbildung
bei Indoeuropäern und Juden, wobei mehr die Gemeinsamkeiten als die
Verschiedenheiten berücksichtigt werden. Dabei scheidet Ruben nicht behutsam

genug zwischen den verschiedenen zeitlichen, kulturellen und sachlichen Ebenen
der verglichenen Tatbestände, so daß Eindrücke von Parallelläufen entstehen,
die eigentlich keine sind. Bei dem frühzeitlichen Denken der Völker kommt es

eben mehr auf die differentia specifica als auf die Gemeinsamkeiten an.
Und doch macht schon dieser erste Teil das Buch lesenswert. Er ist anregend,

ja geradezu aufregend. Und vor allem wird der ernsthafte Versuch unternommen,
die Anfänge zumindest der philosophischen Spekulation kultur- und
geistesgeschichtlich in einen organischen Ablauf einzufügen. Die Einzelkritik, die
nicht ausbleiben kann, muß Fachuntersuchungen vorbehalten bleiben.

Der beigegebene Index mit philosophischen, psychologischen und mythologischen

Begriffen ist eine wertvolle Ergänzung. Druck und Aufmachung sind,

von einigen stehengebliebenen Druckfehlern abgesehen, ausgezeichnet, die

Anordnung der Textstellennachweise als Marginalien der leichten Lesbarkeit
sehr förderlich.

Das Buch ist über den fachlichen Kreis hinaus jedem geistesgeschichtlich
Interessierten zu empfehlen, sollte aber stets mit dem Bewußtsein gelesen werden,

daß es nicht gesicherte Ergebnisse bringt, sondern einen geistreichen und
originellen Rekonstruktionsversuch darstellt. Die kritische Einstellung darf
sich durch den eleganten Stil und die flüssige Sprache nicht blenden lassen.

Ernst Schneider

Edmond Beaujon: Acte et Passion du Héros — Essai sur l'actualité
d'Homère, édition de la Baconnière, Neuchâtel 1948.229 pages.
Si le titre de cet ouvrage attachant est un peu mystérieux, sa présentation

typographique est immédiatement révélatrice du dessein de l'auteur; un gros
titre: Acte et passion du héros, et, en caractères quatre fois plus petits: Essai

sur l'actualité d'Homère. Ainsi s'exprime d'emblée l'importance relative du

poète de Y Iliade dans l'étude de M. Beaujon. Ecrit par un helléniste et présenté
d'abord comme thèse de doctorat, cet ouvrage ne s'adresse pourtant pas aux
spécialistes, ou du moins pas seulement à eux. On n'y trouve presque pas de

175



références, aucune note, peu d'érudition apparente, mais beaucoup de vraie
culture et de réflexion personnelle.

Dans un substantiel avant-propos qui s'intitule: L'actualité d'Homère et les

principes de l'humanisme, et qui constitue la partie la plus vigoureuse et la plus
originale du livre, l'auteur nous expose son dessein et sa méthode. Ce qui l'intéresse,

c'est l'âme du héros. Je ne dis pas du héros homérique, car M. Beaujon
se réclame de la grande tradition de l'humanisme : dans le héros antique comme
dans l'homme moderne il retrouve toujours présente la «forme de l'humaine
condition». Son livre se place donc tout naturellement sous le patronage de

Socrate et de son commandement: Prends connaissance de ce que tu es. Face

aux énigmes éternelles que pose l'existence dans le monde, l'homme homérique
essaie des réponses qui sont révélatrices de notre condition propre. Pour enrichir
et diversifier sa sensibilité, Barrés recourait à la lecture de certains écrivains

qu'il appelait les «intercesseurs». Tel est à peu près le rôle que M. Beaujon veut
attribuer à Homère pour l'élargissement de notre vision intellectuelle et la prise
de conscience de notre condition d'homme. En nous invitant à relire avec lui
le poète antique, il nous propose un «exercice». Car toute grande œuvre est à

la fois symbolique et traditionnelle: «L'Iliade et l'Odyssée chantent des exploits
illustrant le passé de la nation grecque: la guerre de Troie et les voyages d'exploration

à travers la Méditerranée», mais en même temps, «ces poèmes exercent
le lecteur à retrouver d'âge en âge la mesure humaine sur laquelle ils sont bâtis
et à la confronter avec l'homme que le lecteur découvre en lui-même et autour
de lui, à l'époque où il se trouve placé.» (p. 12). Comme les Anciens, M. Beaujon
est sensible surtout à l'aspect dramatique de la réalité humaine. L'homme est
cerné par le monde, il est le jouet de forces formidables; voilà sa passion. Mais
c'est le propre de l'homme, et singulièrement du héros, de répondre par un
acte aux questions qui se posent à lui du simple fait qu'il existe. «Grâce à

l'intelligence et à la vision, il dégage la forme des choses, il exerce une fonction
plastique». (p. 17). Cette genèse de l'action par l'intelligence et la sensibilité, que
chacun peut reconnaître en lui, M. Beaujon se propose de l'étudier chez deux
héros particulièrement vifs et expérimentés: Achille et Ulysse. Pour un tel
dessein, une seule méthode semble appropriée, celle qui consiste à essayer de

«vivre l'action des poèmes comme si elle se déroulait pour la première fois.»

Après cette introduction, riche de considérations personnelles, M. Beaujon
étudie dans un premier chapitre les valeurs homériques. Il y montre que l'homme
antique ne se sent pas coupé de la nature. Il ne connaît pas l'effroi de Pascal
devant le silence éternel des espaces infinis. Le monde lui apparaît comme un
organisme vivant; la Nature est cité des Dieux. Tout, pour le Grec, est signe,

présence divine: l'exaltation ou la fatigue, l'intuition ou l'erreur. L'absurde
n'existe pas; il y a une raison dans les choses. Le héros homérique précisément
s'efforce de déchiffrer la «forêt de symboles» à travers laquelle il passe et de

répondre par un acte à l'interrogation du monde. Dans cet effort, le héros révèle

son dualisme: homme divin, il symbolise la tendance humaine à vivre comme
un dieu, à dépasser sa condition. A l'aide du texte homérique, M. Beaujon
dégage cette double nature d'Achille et d'Ulysse. Achille incarne la tentation
du héros de se prendre pour un dieu, de se croire «par delà le bien et le mab>,

176



jusqu'au moment où la mort de Patrocle vient réveiller en lui la conscience
de sa condition d'homme. Ulysse, lui, fait un usage plus positif de ses pouvoirs.
C'est un terrien, patient et tenace, qui fait profiter la communauté de ses

expériences héroïques. M. Beaujon poursuit, dans les chapitres suivants, cette opposition

entre les deux héros, qu'il retrouve d'abord dans le thème de Y Iliade
et de l'Odyssée, Y Iliade étant le poème de la colère et de la destruction, l'Odyssée,
celui du retour à l'ordre, à la paix, à l'union du couple royal; il le découvre aussi
dans certains passages où s'expriment deux conceptions différentes du bonheur.
Achille accueillant dans sa tente le vieux Priam venu réclamer le corps de son
enfant prône la résignation devant la souffrance qui est imposée aux hommes

par la volonté arbitraire des Dieux; Ulysse fêté par Alcinoos vante le bonheur
des réjouissances en commun, des banquets joyeux qui réunissent dans les

manoirs les longues files des convives. Enfin, après avoir dessiné rapidement
pour nous les figures passionnées d'Hélène et de Nausicaa, M. Beaujon couronne
son livre en reprenant l'opposition fondamentale de ses deux héros, Achille et
Ulysse, le guerrier et le poète.

Sans doute un tel livre n'apporte-t-il aucune interprétation, aucun fait
nouveau sur Homère et les problèmes que pose son œuvre. Mais c'est le témoignage

fervent d'un homme qui s'est penché sur cette œuvre comme sur une
chose vivante, non comme sur un cadavre à disséquer. De ce contact est né

un livre plein d'enthousiasme et de poésie, qui constitue un plaidoyer vivant
en faveur de l'humanisme, seul capable, selon M. Beaujon, de créer une commune
mesure entre les hommes divisés par leurs idées religieuses, politiques et sociales.

Jacques Sulliger

Kurt Schilling: Platon. Eine Einführung in seine Philosophie.
Pan-Verlag, Rudolf Birnbach, Wurzach, Württemberg 1948.

(Monographien zur philosophischen Forschung, Bd. III/IV).
Diese Einführung in Piatos Philosophie, die in der Hauptsache in einer

Wiedergabe und Besprechung der einzelnen Dialoge besteht, scheint ein
didaktisches Ziel zu verfolgen, nämlich dem heutigen Leser Piatos Gedankenwelt
näherzubringen. Das gelingt dem Verfasser auch in weitgehendem Maße, wenigstens

für die Werke der Früh- und der Mittelperiode; bei den Spätdialogen
fürchten wir, daß dies nicht mit gleichem Rechte behauptet werden könnte.

Schilling greift in seinen Ausführungen oft wieder auf Natorp zurück. Wir
glauben mit Recht; denn diese Platointerpretation, wenn auch etwas einseitig
neukantianisch, ist doch philosophisch den meisten andern Darstellungen, die
seither erschienen sind, unmißverständlich überlegen. Erfreulich ist auch, wie
Schilling bereits im jungen Plato die Grundlinien seiner späteren ausgereiften
Lehre glaubt nachweisen zu können. Auf diese Weise zum Beispiel gewinnt
der «Charmides» eine Bedeutung, wie sie ihm noch selten zugesprochen worden
ist. Nach Schilling bereitet er, indem er das Absolute als Grenzbegriff aufrichte,
geradezu auf den spätem «Parmenides» vor.

Gut scheint uns auch die Charakterisierung der einzelnen Perioden im
platonischen Schrifttum zu sein: Die Frühperiode lehnt sich noch an das

literarische Porträt an, das Plato von seinem verehrten Meister geben will,

12 177



obschon er sich philosophisch auch damals schon ganz auf eigenen Bahnen
bewegt. Vom «Gorgias» an tritt die Gestalt des Sofcrates mehr in den Dienst
des philosophischen Gehaltes (im «Phädo» und im «Gastmahb> scheinen beide

Anliegen Piatos wunderbar vereinbart zu sein), um schließlich in den Spätdialogen

nur noch sozusagen die Rolle eines Ehrenpräsidenten in der philosophischen

Debatte zu bekleiden.

Beherzigenswert ist die Auffassung Schillings, daß der Phädo mythisch vor
allem das Leben und Sterben der Xo-jm behandeln wolle, und daß in ihm die
verschiedenen sogenannten Unsterblichkeitsbeweise nicht anders zu bewerten
sind als etwa die «quinque viae» des Thomas von Aquin zur Demonstration
der Existenz Gottes. Den «Staat» will Schilling nicht als eine Utopie gelten lassen.

Plato habe mit diesem großen Wurf durchaus konkret-praktische Ziele im Auge
gehabt. Daß er dabei etwas zu weit gegangen sei, dem individuellen Menschen

zu wenig Spielraum gelassen, die Lüge aus Staatsraison sanktioniert und das

Menschengeschlecht zu viel nach Analogie mit der Tierwelt habe «züchten»
wollen, soll dabei nicht übersehen werden.

Sehr bemerkenswert ist auch noch die Analyse der acht bzw. neun
Positionen in der Dialektik des zweiten Teils des «Parmenides». Von da an aber

glauben wir, daß Schilling das eigentliche Verständnis der platonischen
Spätphilosophie abgeht. Das zeigt sich auch schon in der Anordnung der Dialoge:
Der «Theaetet» folgt auf den «Parmenides» (was an sich vielleicht noch nicht
schlimm ist, da beide wohl miteinander konzipiert worden sind) und der «Ti-
maeus» geht dem «Philebus» voraus, als ob nicht jener die naturphilosophischen
Konsequenzen aus den Prinzipien des letzteren zöge! Auch werden bei Schilling
die Naturbetrachtungen im «Timaeus» als reine Wissenschaft behandelt und
dementsprechend aus ihnen dogmatische Lehrmeinungen abgeleitet wie unter
anderem über den Begriff der Schöpfung oder der Zeit. Daß es sich für Plato
in diesen Reflexionen nur noch um sixoreç jj-'jBoi das heißt um Symbole mit
bloßem Wahrscheinlichkeitscharakter, handeln kann, wird nicht erwähnt,
noch etwa gezeigt, warum für Plato aus dem Gesamttenor seiner Philosophie
eine andere Deutung gar nicht mehr möglich gewesen wäre. Für Schilling steht
immer noch fest, der späte Plato habe im Grunde eine Art von gleichzeitig
gnoseologischen und ontologischen Strukturen des Weltganzen gesucht. Ebenso

abwegig scheint uns des Verfassers Versuch, bei der Erklärung des «Philebus»
auf verwandte Gedankengänge etwa bei Klages hinzuweisen.

Es fehlt uns hier der Raum, mehr auf Einzelheiten einzugehen, obschon
ihrer eine Menge erwähnenswert wären Es sei deshalb nur noch erwähnt, daß

Schilling den «großen Hippias» für echt annimmt, und daß das Buch in einem
flüssigen, leicht lesbaren Stil geschrieben ist. Leider fehlt ein Personen- und
Sachregister. H Gauß

Ernst Hoffmann: Piaton. Vierzehn Vorlesungen, gehalten an der
Universität Heidelberg im Winter 1946/47. Erasmus Bibliothek,
Artemis-Verlag, Zürich, 1950.

In diesem kleinen, aber überaus inhaltsreichen Bande wird nach unserem
Ermessen für das Verständnis Piatos Größeres geleistet als in der Mehrzahl

178



umfassender Kompendien. Gewiß ist die Anordnung des Stoffes etwas sprunghaft

— philosophiegeschichtliche und literarische Fragen schieben sich, vielleicht
um den Hörer oder Leser wieder zu Atem kommen zu lassen, zwischen die eigentlich

schwerwiegenden systematischen Untersuchungen hinein —, aber überall
da, wo es Hoffmann darauf ankommt, das genuin Platonische herauszuheben,
kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, daß er aufs Ganze geht.

Der Zugang zu Plato, meint Hoffmann, werde uns immer noch durch die

neuplatonische Tradition erschwert, eine Tradition, die bis zur Zeit der Renaissance

kaum je angefochten wurde, und die, genauer besehen, so etwas wie ein
Bündnis zwischen Mystik und aristotelischem spekulativem Empirismus dar.
stellt (S. 35). Ein kontinuierlicher Stufenkosmos wird vorausgesetzt, so wie er
bei Aristoteles zwischen materia prima und actus purus postuliert worden ist
(S. 33), und diese Ansieht wird nun meist ohne Bedenken auch auf die
spätplatonische Philosophie übertragen.

Bei Plato gibt es aber zwischen der Welt der Sinne und der Welt der Ideen
keine graduellen Übergänge. Zwischen ihnen klafft zunächst ein scheinbar
unüberbrückbarer Hiatus. Aber dieser Hiatus ist nicht ein solcher zwischen
zwei Bereichen des Seienden, sondern zwischen Sein und einem Nicht-Seienden
(S. 54) oder einem bloß «Sein-erstrebenden Werden» (S. 57), wie Hoffmann
den platonischen Ausdruck yévsoiv eis °>jB(av wiedergibt. Von der Werdewelt

gibt es keine adäquate Erkenntnis — noch ist eine solche nötig! —, weil das

Werden als solches nicht faßbar ist, sondern uns gleichsam unter der Hand
zerrinnt. Denken zudem können wir nur in Ideen; die sublogische Werdewelt
ist also nur soweit erkennbar, als sie am ideellen Sein relativ Anteil hat; sie

darf niemals als unmittelbar gegebene Wirklichkeit einfach hingenommen
werden. Und da das Werden, das jeweils von dem, was es relativ ist, hinstrebt
zu dem, was es relativ noch nicht ist, niemals nur an einer einzelnen Idee
teilnehmen kann, sondern zum mindesten immer an zwei, die sich gegenseitig
logisch ausschließen, so ist der Schluß zu ziehen, daß der Werdewelt keine volle
Wirklichkeit zukommt. Sie ist derivativ oder kreatürlich (ysyovEM, wie es im
«Timaeus» heißt).

Wahrhaft seiend ist nur die Idee: «jede von ihnen ist so seiend, wie das Sein
sein soll» (S. 92). Das können die Ideen aber auch wiederum nur dadurch, daß
sie selber vom «Guten» oder Vollkommenen «durchwaltet» sind (S. 92). Jede
Idee ist also vollkommen «in suo genere» ; aber unter sich bilden die Ideen einen
dialektischen Zusammenhang, oder eine xotvcuvfa, wenn immer wir mit ihrer
Hilfe die Werdewelt erklären wollen. Nur das dya&Bv ist vollkommen in sich selber.
Es steht deshalb prinzipiell noch über dem Sein (ènéxeivœ rrj? o'jaîaç). Andererseits

soll nach Hoffmann das dya86v kraft seiner dynamischen Mächtigkeit
wieder der Werdewelt immanent sein können, was von der Idee nicht gesagt
werden dürfte.

Hoffmann unterscheidet in Plato deshalb drei Stufen von «Wirklichkeit»
(S. 57): das supralogische Prinzip des dya&ov, die Welt des adäquaten Seins

oder der Ideen (das Gebiet des Logisch-Ontologischen in eins zusammengenommen

]S. 87] und des Mathematischen, das sozusagen als ein «Schema»
zwischen Ideenkosmos und Werdewelt noch hineinkommt, in seinem «reinen»

179



Teil aber noch der ideellen Sphäre zugehört), und die sublogische oder
miralogische Werdewelt, die überhaupt nur Bestand hahen kann, sofern sie vom
höchsten Prinzip abhängt, und die uns nur bekannt ist, soweit sie sich durch die
Idee und die Zahl bestimmen läßt.

Diese Wirkhchkeitsstufen miteinander in Verbindung zu setzen, das sei

nach dem späten Plato die Erkenntnisaufgabe und zugleich das Ziel der erken-
nen-wollenden «Seele». Mit diesem Seelischen kommt daher noch eine weitere
entscheidende Dimension in die platonische Gedankenwelt hinein; die Seele

ist nämlich weder Sein wie die Idee noch Werden wie die sublogische Welt;
sie hat Kausalität wie das âfa$6*i, ist aber nicht wie es vollkommen (S. 120).

«Und», sagt Hoffmann, «als Wesen des Platonismus würde ich bezeichnen diese

Problemversehlingung von Sein und Seele» (S. 62). Von der Seele hat man
darum wohl auszugehen, wenn man in die Spätphilosophie Piatos eindringen
will. —.

Wir müssen uns mit diesen wenigen Andeutungen begnügen. Man wird aber
doch wohl aus ihnen bereits erahnen können, daß mit Hoffmanns Buch eine
bisher noch selten gehörte und, wie wir glauben, viel mehr in die Tiefe gehende

Interpretation des platonischen Denkens vorhegt als sie uns in der Regel
geboten wird. Für den Rezensenten selber, der sich auch schon fast seit drei
Jahrzehnten unablässig mit Piatos Spätphilosophie befaßt, ist es eine große

Genugtuung, in Ernst Hoffmann nun auch im deutschen Sprachgebiet einen

so allgemein anerkannten Denker als Bundesgenossen in seinen Bemühungen
um ein besseres Verständnis Piatos gefunden zu haben. Unsere Ansichten decken
sich weit mehr als das bei einer so schwierigen Materie ohne weiteres
angenommen werden dürfte. Es muß folglich in der Sache selbst hegen, daß eine

so tiefgehende Ubereinstimmung überhaupt möghch ist.

Neben diesen systematischen Ausführungen, auf die wir vor allem Gewicht
legen wohten, weil sie uns, wie gesagt, als eine überaus beglückende Bestätigung
eigener intimster Vermutungen erschienen sind, werden von Hoffmann auch
noch eine Reihe akzessorischer Fragen behandelt wie die Entstehung des
platonischen Dialogs aus der attischen Komödie, Piatos Verhältnis zu den andern
Sokratikern, die vermuthche Reihenfolge der Dialoge usw. Aber das sind Dinge,
die sich schließlich auch anderswo finden heßen. Worin Hoffmanns Buch groß
ist, hegt nach unserer Ansicht darin, daß es ganz neue möghche Perspektiven
für die Erklärung der platonischen Philosophie eröffnet und daß es damit
auch die Philosophie selber auf eine ihrer höchsten Errungenschaften hinweist,
eine Errungenschaft, die sie sich merkwürdigerweise noch sehr wenig zu Nutzen
gemacht hat. H. Gauß

Victor Goldschmidt : Les Dialogues de Platon. Structure et méthode dia
lectique. Presses universitaires de France. Paris 1947. 376 pages.
Tandis qu'il y a une vingtaine d'années, l'intérêt des critiques de Platon se

portait avant tout sur l'analyse et la discussion des doctrines ou sur la question
de la chronologie des Dialogues (ah, cette chronologie, a-t-ehe fait couler de

l'encre!), on a vu se dessiner plus récemment une tendance nouvelle qui étudie

180



l'œuvre platonicienne dans une perspective essentiellement formelle et
structurale. Avant de discuter les résultats, il a paru intéressant, indispensable même,
de connaître par le dedans la démarche de pensée qui les avait produits. Et ce

problème, concernant une œuvre d'une richesse et d'une complexité infinies, où
la logique et l'enthousiasme se contrôlent et se soutiennent l'un l'autre, est apparu

comme l'un des plus captivants qui soient.

L'ouvrage de M. Goldschmidt représente et illustre cette tendance en France
de façon heureuse.

S'il jette des lueurs que nous croyons profondes dans la caverne de Platon,
ce n'est pas toutefois sans demander au lecteur un sérieux effort d'attention.
Et nous ne saurions résumer ici les 350 pages de cette étude nourrie et dense,

qui passe les Dialogues au crible d'une analyse structurale rigoureuse. Sans doute
ne trouvera-t-elle sa pleine signification qu'en étant utilisée occasionnellement

pour éclairer la lecture de tel ou tel dialogue, ce qui n'est pas en diminuer le prix,
bien au contraire.

Nous nous bornerons donc à donner ici un reflet des pages où l'auteur, s'at-
tacbant à l'itinéraire dialectique dans sa généralité, entreprend d'en marquer
les étapes et d'en préciser le mécanisme.

M. Goldschmidt déclare avoir interrogé «tous les dialogues proprement
dialectiques, c'est-à-dire en exceptant VApologie, le Ménexène, le Timée, le Critias
et les Lois» (p. IX). Cette déclaration ne laisse pas d'étonner, et nous nous
demandons sur quelle définition de la dialectique elle se fonde. Le terme de

dialectique, en effet, a deux sens distincts, un sens étroit d'entretien dialogué et un
sens vaste de démarche cognitive, cette démarche intéressant, non seulement
l'âme humaine, mais encore l'âme du monde, c'est-à-dire l'univers entier. La
dialectique parlée ou typographique des dialogues n'est que le reflet de la

dialectique cosmique.

Il semble que l'auteur prenne le terme dans son premier sens, puisqu'il
considère comme non dialectiques les œuvres non dialoguées. Et pourtant les

considérations qu'il développe dans l'introduction, bien plus, toute l'interprétation
qu'il donne de l'œuvre platonicienne présuppose, au contraire, l'interprétation
du terme dans son sens vaste. Il y a donc là une confusion liminaire. En fait,
c'est bien le sens N° 2 qui nous intéresse et intéresse M. Goldschmidt, et il eût
été préférable, dans ces conditions, que l'étude ait compris dans son examen
l'œuvre entière. Car tout est dialectique chez Platon, même les exposés suivis,
en ce sens que tout se situe dans la même perspective et que l'on ne peut
comprendre le Ménexène ou le Critias qu'en les situant dans l'horizon dialectique.
L'examen structurel du Timée et des Lois, par exemple, est fort révélateur, et
M. Goldschmidt aurait trouvé l'occasion d'appliquer là sa méthode de façon
fructueuse1. Pour la même raison, il est regrettable qu'il ait exclu les my thes,

car, du point de vue qui est le sien, ils se révèlent hautement significatifs.
Partant de la digression philosophique de la VIIe Lettre, M. Goldschmidt

examine les quatre modes de connaissance qu'elle distingue dans tout savoir

1 Ne serait-ce qu'en signalant la démarche descendante du Timée et, dans les
Lois, cette longue coulée presque horizontale, interrompue parfois de brusques
et courts intermèdes ascendants.

181



humain: nom, définition, image, science. Ces quatre modes ont un défaut
commun: ils ne donnent que des représentations approchées de l'objet idéal. Celui-ci
ne peut être appréhendé que par une intuition directe. L'âme, apparentée à

l'objet, est hautement capable de cette intuition, qui est en quelque sorte un
saut du même au même.

L'intuition est-elle le terme de la démarche dialectique? Non, si l'on en croit
République 511b. Après avoir atteint le premier principe, l'âme doit s'attacher
aux conséquences qui en découlent, donc descendre à la conclusion, c'est-à-dire
à la science. Il y a donc lieu d'interposer entre les deux derniers modes un mode

intermédiaire, qui est l'intuition de l'Essence. Toute démarche dialectique passe
donc par les niveaux suivants, où l'on retrouve approximativement les modes
delà VIIe Lettre, appauvris du premier et augmentés du mode intuitif: Image —

Définition — Essence — Science.

Tout ceci, sans être nouveau dans son fond, offre l'intérêt d'une argumentation

juste et serrée.

C'est donc par référence à ce schéma quadripartite que M. Goldschmidt
procède ensuite à l'analyse des Dialogues eux-mêmes, groupés sous deux chefs:

dialogues aporétiques — dialogues achevés.

Ainsi chaque œuvre se trouve réduite à une sorte de commun dénominateur
dialectique, ramenée à une structure authentiquement platonicienne,
puisqu'elle se fonde sur les théories mêmes du philosophe. On obtient en quelque
sorte ceci: Platon expliqué par Platon.

Une conclusion permet enfin à l'auteur d'élargir le débat. Il nous montre en
Platon un logicien doublé d'un enthousiaste. Egalement éloigné de l'obscurantisme

d'Euthyphron et du scepticisme de Cratyle, l'auteur des Dialogues s'efforce
d'unir la contemplation à la raison, le Beau au Yrai.

Mais «on ne vit ni avec le Beau ni avec le Yrai, on vit avec l'Utile» (p. 337).
Et Platon l'a fort bien compris. Contrairement à une illustre image, sa colombe

ne se perd point dans les plages de l'utopie. «La colombe, à tout instant, doit
se débattre contre l'âme du répondant, remplie de plomb» (p. 338).

Conscient des obstacles qui se dressent devant lui, Platon nous propose une
méthode qui n'est ni scientifique ni irrationnelle, méthode hautement
philosophique, qui a pour rôle de conduire l'âme au Bien, à partir de n'importe quel
donné sensible, et de ramener ensuite l'âme dans la caverne de l'action pratique.

Une telle philosophie se présente avant tout comme une philosophie des

valeurs, et c'est pour cela que les procédés de la science pure ne sauraient lui
convenir.

«Tous les dialogues, en résumé ou en épisodes, relatent cette démarche de la
pensée dégagée,puis engagée. La «méthode», la «voie» dialectique, n'est autre
que cette démarche même» (p. 344).

Dans une thèse complémentaire sur le Paradigme dans la dialectique
platonicienne2, M. Goldschmidt entreprend de délimiter le rôle, l'emploi, le fondement

et les frontières de cet «exercice préalable» qu'est le paradigme, exercice
de nature pédagogique, qui a pour but de préparer l'âme du disciple à une vision

2 Même lieu et même date. 140 p.

182



d'ensemble qu'elle serait incapable de réaliser d'emblée par ses propres moyens.
Signalons, dans le même ordre de préoccupations, l'ouvrage clair et riche de

M. Paul Grenet3 sur la notion d'analogie. Ces deux études se complètent et, sans

doute, épuisent-elles le sujet pour longtemps.
Avant de clore, signalons aux historiens de la philosophie antique deux

publications hollandaises. La première en date est l'étude de M. W. J.Verdenius,
professeur à l'université d'Utrecht, sur la doctrine de l'imitation chez Platon4.
L'auteur, réagissant contre certaines opinions courantes qui accusent Platon
de réduire l'art à une imitation servile du réel, affirme le caractère «interprétatif»
de l'esthétique des Dialogues et montre, par quelques exemples modernes, la
pleine actualité que cette doctrine conserve encore. Cette courte et intéressante
monographie constitue le troisième volume d'une collection consacrée à la
philosophie antique, à laquelle nous souhaitons plein succès et longue vie5.

Dans le domaine des textes, on déplorait depuis quelques années l'absence
d'un volume de choix présentés dans la langue originale et commentés, l'excellente

Historia philosophiae graecae de Ritter et Preller étant devenue introuvable.
C'est pour combler cette lacune que Mlle de Yogel, professeur à l'université
d'Utrecht, vient de publier le premier volume de sa Greek Philosophy". Cet

ouvrage, clairement présenté, agrémenté de quelques croquis et schémas, rendra
les plus grands services. Les commentaires ne sont plus en latin, mais en anglais.
Certes tout choix comporte des risques et des sacrifices. Le lecteur qui feuillette
les pages consacrées à Platon ne peut s'empêcher de regretter tant de passages
essentiels à ses yeux, qui ne figurent pas dans l'ouvrage. Mais est-ce la faute de

Mlle de Yogel, si Platon est trop riche?
Le second volume doit paraître en 1952. René Schaerer

Olivier Reverdin: La religion de la cité platonicienne. Thèse
présentée à la faculté des lettres de l'université de Genève.

Paris, 1945. 277 pages.
Les Lois de Platon ont été injustement négligées par la critique moderne.

Il est peu d'ouvrages plus impressionnants. Fruit tardif d'une des plus nobles

et lucides vieillesses de l'histoire, ce livre déroule, au cours de ses douze étapes,
un long rêve de bonheur politique et social. L'auteur n'était pas, certes, à son

coup d'essai. Trente ans plus tôt, il avait imaginé, dans la République, un modèle

d'Etat philosophique dont l'organisation hiérarchisée obéissait à cette pensée
dominante: faire le bonheur de tous dans la lumière du Bien.

3 Paul Grenet, Les origines de l'Analogie philosophique dans les Dialogues de
Platon. Editions contemporaines, Paris 1948. 300 p.

4 W. J.Verdenius. Mimesis, Plato's doctrine of artistic imitation and its meaning

to us. Leiden. E.J.Brill 1949. 50 p.
5 Philosophia antiqua. A series of monographs on ancient philosophy, edited

by W.J.Verdenius and J.H.Waszink. Leiden. E.J.Brill.
6 C.J. de Vogel, Greek Philosophy. A collection of texts, selected and supplied

with some notes and explanations. Volume I: Thaïes to Plato. Leiden. E.J.Brill
1950. X-318 p.

183



Le bonheur de tous Ces mots résument peut-être la dernière ambition du
philosophe. Car, en vieillissant, il éprouve le besoin de revenir sur la République,
non pour en rectifier les erreurs, mais pour en prolonger les lignes. En dépit de

ses prétentions, la République laissait dans la pénombre du doute et de l'angoisse
la foule anonyme et travailleuse, qu'aucune clarté directe ne peut atteindre.
Il fallait lui donner, à cette foule, une révélation à sa mesure, celle d'une religion
traditionnelle épurée, d'une vertu spiritualisée. Il fallait la persuader, la
contraindre au besoin par un réseau de règles précises dont les mailles s'étendront
sur elle.

On le voit, rien de plus étranger à Platon que la notion du surhomme
nietzschéen. L'humanité, loin de se vouer à la production de quelques individualités
divines, dont la réussite exceptionnelle justifie tous les sacrifices sur le plan
social, travaille à se sauver dans sa totalité extensive et hiérarchique. Il faut
que toutes les couches, même la base prolétarienne, montent vers le Bien, ou,
si l'on préfère, que la lueur du Bien descende et pénètre, à la faveur d'une voie
de service efficace, jusqu'à la base. Il faut respecter à la fois le bonheur de tous
et la supériorité des meilleurs.

Les Lois reprennent donc le grand songe législatif de la République, mais sur
un plan inférieur. Elles laissent dans un lointain vague les clartés des Idées, sans

que l'auteur ait pourtant cessé d'y croire. La religion et les valeurs mythiques
prennent la place qu'occupaient, dans la République, la science et la dialectique.

Etudier la religion de la cité platonicienne dans les Lois, c'est donc aborder

un très vaste domaine, à la fois théologique, archéologique et philosophique,
puisqu'il s'agit des dieux, du culte concret et d'une foi religieuse conçue comme
une forme populaire de la connaissance dialectique. Fruit de longues recherches,
présenté sous une forme vivante et muni d'un bon index, le livre de M. Rever-
din rendra les plus grands services. Quatre chapitres étudient successivement la

religion théorique, ses applications pratiques en matière de culte et d'éducation,
de funérailles, de législation pénale. Si le lecteur philosophe regrette parfois que
les lignes n'aient pas été prolongées dans le sens de la pensée pure et que tant
de notations accumulées n'éclairent pas d'une lumière plus directe l'ensemble
du système platonicien, l'historien des religions et l'archéologue tireront grand
profit de cette monographie. Nous y voyons se construire devant nous cet Etat
modèle, dont la tête est contemplative et le corps réalisateur. Cette tête, c'est
le Conseil nocturne, sorte de cénacle spirituel qui se réunit quotidiennement
entre l'aube et les premiers rayons du soleil. Le corps, c'est le peuple subalterne,
groupé en tribus et qui trouvera dans une confiance aveugle toute garantie de

sagesse, de justice et de bonheur. Ainsi le lien le plus étroit relie entre elles toutes
les couches de la société: partout, dans la mesure du possible, la vérité prime
la force, et la persuasion la contrainte.

Il nous est impossible d'examiner ici les interprétations que M. Reverdin
donne du grand texte législatif. Du point de vue philosophique, certaines
affirmations peuvent être discutées. Il n'est pas certain, d'autre part, que l'auteur
domine toujours la matière, extraordinairement vaste et complexe, du
platonisme. Mais l'image qu'il donne de Platon et des Lois n'en est pas moins juste
et nuancée, et le livre abonde en formules suggestives et bien frappées. Par la

184



clarté et l'abondance des renseignements qu'il apporte, par le courant de vie
dont il est traversé, il offre au lecteur, même profane, une lecture d'un grand
intérêt. René Schaerer

Eugène Dupréel: Les Sophistes, Protagoras, Gorgias, Prodicus, Hip-
pias. p. 1—408, Ed., Griffon, Neuchâtel 1949.

Les Sophistes ont eu, dès l'époque de Platon et surtout à partir d'Aristote,
une fort mauvaise presse. L'éminent philosophe belge, M. Eugène Dupréel, vient
de mettre ses rares qualités de sociologue et d'historien au service de leur
réhabilitation.

Ceux-là même qui voyaient, comme M. Dupréel, dans les Sophistes des

penseurs sérieux, croyaient impossible de retrouver leur contribution personnelle au
développement de la philosophie. Or c'est précisément ce que M. Dupréel vient
de réaliser.

Confrontant les dialogues platoniciens avec les Dissoi logoi ou Dialexeis (que
l'on trouve chez Diels) avec les renseignements fournis par Diogène Laërce,
Sextus Empiricus, etc., M. Dupréel arrive à reconstituer l'enseignement sophistique,

tel qu'il a dû être. C'est ainsi que M. Dupréel nous propose une nouvelle
interprétation de la fameuse formule de Protagoras: «L'homme est la mesure
de toutes choses.» L'homme dont il s'agit c'est l'homme social, en tant qu'il
recherche les valeurs sociales, fruit de l'éducation et de l'accord de tous les

hommes, et la mesure des choses doit être comprise comme l'expression de la

justice qui, sous forme de loi, s'oppose à la nature brute pour la régir.
La doctrine de Protagoras est à la fois une réfutation de l'éléatisme et du

pythagorisme ; elle s'oppose à l'idée d'une nature universelle que, par l'étude,
nous pourrions connaître, mais elle affirme l'existence d'une technique supérieure
à toutes les autres puisque celle-ci les domine et décide du bon usage de ce qu'elles
produisent.

Quant à Gorgias, l'auteur des fameuses aphories sur l'être et l'impossibilité
où nous sommes de le connaître ou en tout cas de communiquer à autrui le résultat

de cette connaissance, ce n'est pas un nihiliste absolu. Artiste avant tout,
il n'est philosophe que par accident et c'est parce qu'il est artiste que le relativisme

moral de Protagoras devient chez lui une morale de l'inspiration ou de

l'intuition; il assimile en effet le mérite moral aux dons de l'artiste. Mais pour
l'essentiel il reprend la doctrine protagoricienne. Il y a entre eux divergence de

tempéraments plus que d'idées.

Prodicus admet comme ses aînés l'existence d'une technique supérieure à

toutes les autres, mais il rejette leur antinaturalisme. Après avoir reconstitué la
doctrine prodicienne dans ses diverses articulations, M. Dupréel la caractérise
ainsi: Comme toutes les morales de l'antiquité, elle est «une philosophie du
bonheur de l'agent, mais elle se distingue des autres formes d'eudémonisme en

ce que la bonté de l'acte moral n'y résulte pas directement d'une jouissance
procurée ou d'un malaise évité. Cette supériorité est expliquée par le fait que la
bonne action est par définition conforme à la nature générique de son auteur.
Eclairé par la science, l'agent a le regard fixé sur un idéal: la perfection de sa

185



nature foncière, et dès lors sa recherche de l'utile ne sera pas séparée du souci
d'un honneur spécifique» (p. 182).

Hippias auquel M. Dupréel attribue un véritable système philosophique et
auquel il consacre la plus grande partie de son ouvrage, prend comme point de

départ l'existence de cette technique supérieure, science première qui dominerait

toutes les autres, et repousse comme Prodicus l'antinaturalisme de Protagoras

et de Gorgias. Véritable encyclopédiste, mathématicien, il avait inventé
la quadratrice, compétent dans les lettres et la grammaire, il était de plus un
théoricien du langage dont il acceptait pleinement le caractère conventionnel.
Mais il n'avait rien d'un esprit superficiel. En effet, nous apprend M. Dupréel,
«c'est à partir d'une vue systématique sur la nature du réel, fruit d'une réflexion
sur les controverses du temps, qu'Hippias aurait conclu à la solidarité de toutes
les disciplines et à l'unité foncière du savoir, source du pouvoir ou de l'action
efficace. L'objet de la science serait de découvrir la nature ou l'essence propre
des choses, celui qui y est une fois parvenu excelle par cela même dans toutes les

formes de l'action et, appliquant cette compétence aux différents arts, il réalise à

coup sûr les fins que se proposent ceux qui s'y adonnent. Telles sont du moins les

propositions dont l'examen des sept premiers chapitres des Dissoi logoi,
combinés avec les entretiens socratiques et d'autres écrits du temps, préparera la
démonstration» (p. 196). Démonstration qui aura pour résultat de bouleverser
la conception traditionnelle que l'on se faisait des dialogues platoniciens.
Platon, aux yeux de M. Dupréel, aurait fait œuvre d'artiste génial plus que de

philosophe: il se serait amusé à un haut badinage philosophique qui ne trompait

personne parmi ses lecteurs et dont nous ne devons pas nous scandaliser

parce qu'il «ne pouvait prévoir qu'il demeurerait seul en scène et que tout le

contexte du temps cesserait de faire contrepoids à sa fantaisie, que les modernes
enfin le prendraient pour un historien» (p. 402).

On voit à quel point M. Dupréel a renouvelé non seulement la question
sophistique, mais encore celle qui concerne la création des dialogues platoniciens,
puisque tout en combattant les sophistes Platon a subi fortement leur influence
et s'est inspiré d'eux. Ceux-là même qui persisteront à voir en Platon non seulement

un artiste génial, mais encore un philosophe vigoureux qui a amené à un
degré de perfection dans une synthèse originale tous les éléments disparates
provenant de ses aînés et de ses contemporains, seront reconnaissants à M.
Dupréel d'avoir projeté une lumière nouvelle sur la naissance de l'œuvre
platonicienne et d'avoir rendu une justice éclatante aux Sophistes.

Antoinette Virieux-Reymond

A. Virieux-Reymond: La logique et l'épistêmologie des Stoïciens.*
Lausanne F. Rouge, 1949. 331 p.

Quand on pense au stoïcisme, c'est surtout sa morale, ses moralistes: Epictète,
Sénèque, Marc-Aurèle, que l'on a en vue; quant à l'apport grec à la logique, on
le rattache avant tout à Platon et à Aristote.

* Cf. l'article de Mme A. Virieux-Reymond: Le «Sunemménon» stoïcien et la
notion de loi scientifique. Studia phil. IX (1949), p. 162—169.

186



Il existe pourtant une logique stoïcienne, nettement distincte de la logique
classique; Chrysippe avait une telle réputation de dialecticien que, disait-on,
si les dieux ont une dialectique, ce ne peut-être que la sienne.

Malheureusement, il ne subsiste de ses 700 ouvrages que des débris; on ne
connaît la logique des Stoïciens que par ses adversaires, comme Plutarque, ou

par des exposés tardifs, ceux de Cicéron, de Diogène Laërce. Aussi n'a-t-elle été

appréciée que récemment, depuis Brochard et Hamelin et la pubbcation des

Velerum Stoicorum Fragmenta, par Hans von Arnim. Indépendamment l'un de

l'autre, M. Jan Lukasiewicz et M. Arnold Reymond ont montré combien elle

offre d'analogies avec la logique des propositions élaborée de nos jours entre
autres par Bertrand Russell, l'un des créateurs de la logistique, cette algèbre
de la logique, soucieuse, par désir de rigueur, d'explorer et d'exprimer les baisons

logiques par des symboles mathématiques.

S'inspirant bbrement des travaux de son père, notamment des Principes de

la logique, et de Philosophie spiritualiste, Madame Antoinette Virieux-Reymond
a eu le courage d'aborder ce difficileproblème ; interpréter des textes fragmentaires
et dispersés, en grec et en latin, les comparer au monumental Organon d'Aristote,
à la logique contemporaine toute proche des mathématiques, cela supposait
déjà, ne fût-ce que pour poser le problème, un ensemble de connaissances
rarement réunies. M. Emile Bréhier, réminent historien de la philosophie, lui rend
hommage dans la préface dont il a honoré son ouvrage présenté à l'Université
de Lausanne comme thèse de doctorat ès lettres: La logique et Vépistémologie des

Stoïciens. Leurs rapports avec la logique d'Aristote, la logistique et la pensée
contemporaine.

* * *

Les manuels de logique formelle, aristotébcienne, nous font croire que celle-ci

existe préalablement à toute philosophie et peut s'accommoder de n'importe
laquelle. Cette illusion, la logique des Stoïciens ne nous la laisse pas. Elle est
rebée à leur théorie de la connaissance ou épistémologie et à leur physique, à

leur curieuse théorie de la représentation et de l'assentiment, à leur vitahsme.
Nominabstes, individualistes, ils ne reconnaissent aucune réabtê aux genres
et aux espèces distingués par Aristote. Au beu du sybogisme classique: Tous
les hommes sont mortels; or Pierre est un homme; donc Pierre est mortel, ils
disent : Si Pierre vit, il mourra. On n'a pas le droit de poser que tous les hommes

sont mortels, car on ne peut pas le vérifier en fait; en plus, pour être sûr que Pierre
est mortel, il faut attendre qu'il soit mort. La logique n'est plus, comme chez

Aristote, inclusion, emboîtement de concepts, qui laissent échapper l'indivi-
duabté des êtres, mais une impbcation de propositions : si ceci, alors cela, visant
à reber des faits singubers. Le sybogisme stoïcien n'est pas catégorique, mais

hypothétique: conjonctif ou disjonctif, causal.

L'unité logique n'est plus le concept, mais le jugement : la proposition. Certes,

nous pensons au moyen de concepts, mais non par concepts; nous pensons par
jugements, par propositions. La logique du jugement est plus fondamentale

187



que celle du concept ; aussi ne se limite-t-elle pas comme celle-ci aux jugements
attributifs, mais s'avère-t-elle en mesure d'explorer le monde plus général des

relations, des interdépendances. Sur le terrain même des jugements attributifs,
les Stoïciens, tout comme les linguistes modernes, n'admettent pas qu'on ramène
la proposition: il marche à: il est marchant, ce qui fait évanouir l'action au

profit de l'état.
On voit d'emblée combien la logique des relations est plus apte que la logique

attributive à régler les démarches de la pensée scientifique. De Leibniz à Lord
Russell, la logique des relations n'a cessé de se développer, recourant aux
symboles mathématiques. La logique des Stoïciens apparaît dès lors comme un
mouvement avant-coureur, précurseur, même si elle n'a pas, comme Stuart Mill,
envisagé de face le problème de l'induction, ni visé à formuler des lois scientifiques,

mais seulement à relier valablement deux énoncés concernant le même
individu: S'il a une cicatrice, il a été blessé. S'il fait jour, il fait clair.

Le stoïcisme a eu cependant le tort de refuser toute valeur de réalité aux genres
et aux espèces, aux classes d'êtres, de faits. La logistique n'a pu établir ses fonctions

propositionnelles qu'en accordant une existence au moins idéale aux classes,

aux groupes ; elle sauvegarde ainsi l'universel, comme Aristote, quoique d'une
autre manière.

Sur un point important toutefois, la logique stoïcienne est restée fidèle à

Aristote; comme lui, elle a bâti une logique à deux termes: vrai — faux. De nos
jours, la bivalence a été remplacée par la polyvalence : vrai — faux — absurde —
ni vrai ni faux. Le faux, en effet, peut fort bien n'être pas dénué de sens (ex. :

Descartes est mort en 1670).

* * *

Comment, se demandera-t-on, les Stoïciens ont-ils accordé leur logique de

l'individuel avec leur morale à la fois naturelle et rationnelle, proposant à tous
un même idéal du sage? De plus, une causalité rigoureuse est-elle compatible
avec la liberté indispensable à l'effort moral? Toute la subtilité de Chrysippe
ne paraît pas y avoir suffi, comme l'observe Madame Virieux-Reymond. Mais
les Stoïciens ont bien vu le lien qui unit cependant la logique et la morale à titre
de disciplines normatives. N'oublions pas que le terme de conscience, au double
sens psychologique et moral, a été introduit par les Stoïciens, et que grande fut
leur influence sur le droit romain, la «raison écrite».

Que la logique stoïcienne ne soit pas morte avec l'antiquité classique, Madame
Virieux-Reymond le montre en citant des textes de saint Augustin, de penseurs
médiévaux, entre autres des Summulae logicae de Pierre l'Espagnol (le futur
pape Jean XXI), en relevant des traces de l'influence stoïcienne dans l'âge
moderne.

La logique stoïcienne, mieux connue maintenant, enrichit à la fois notre
conception de la pensée grecque et celle de la logique elle-même. Il faut savoir gré
à Madame A. Virieux-Reymond d'en faciliter l'accès et la compréhension.

Marcel Reymond, Lausanne

188



Rudi Paret: Der Islam und das griechische Bildungsgut. (Philosophie

und Geschichte, Nr. 70.) J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),
Tübingen 1950.

Die große Masse der zumeist durch syrische Zwischenübertragungen vermittelten

arabischen Übersetzungen griechischer Schriften — vorwiegend
aristotelische Werke, wenige Schriften Piatons, sodann solche medizinischen,
geographischen, astronomischen, astrologischen, mathematischen und allgemein
naturwissenschaftlichen Inhalts umfassend—, datiert aus dem 9. und 10. Jahr,
hundert ; einzelne reichen in die zweite Hälfte des 8. Jahrhunderts zurück. Unter
den diese Übersetzungsarbeit nährenden Antrieben waren praktische
Nützlichkeitsgründe ausschlaggebend, insbesondere ist «die Philosophie im Schlepptau
der ärztlichen Kunst in die islamische Welt eingeschleust worden». Indessen

begann sich ebenfalls im 8. Jahrhundert eine selbständige islamische systematische

Theologie zu entwickeln, die in der Bewegung der Mu'taziliten im 9.

Jahrhundert zeitweise eine staatlich privilegierte Stellung gewann, obwohl ihre Träger

zahlenmäßig stets hinter denen der streng traditionsgebundenen Orthodoxie
zurückblieben. Im Vordergrund dieser Bewegung standen die beiden Postulate
der göttlichen Gerechtigkeit und der Einheit und Einzigkeit Gottes. Auf Grund
des letzteren entschieden sich die Mu'taziliten gegen die Orthodoxie für das
GeschafFensein des Korans, das heißt für die Nichtewigkeit der Rede als
göttlicher Eigenschaft. Zur Explikation dieser Problematik bedienten sie sich der
der griechischen Philosophie entnommenen Kategorien Substanz und Akzidens.
Die Rezeption des antiken Bildungsgutes erfolgte also — das ist Parets These —
aus eigenständigen Antrieben der islamischen Theologie. H. Kunz

Michèle Federico Sciacca: S. Agostino. La vita e 1'opera. L'itine-
rario délia mente; vol. primo: Brescia, Morcelliana 1949.

Michèle Federico Sciacca, una delle figure salienti dell'attuale movimento
filosofico italiano, traduce in quest'opera su S. Agostino, di cui è uscito il primo
di tre volumi, non soltanto un'acuta fatica esegetica e storiografica, ma anche

un interessante momento teoretico. L'autore infatti è pervenuto a una restau-
razione dell'idealismo cristiano attraverso il ripensamento e il superamento
dell'idealismo eterodosso, al quale aveva primitivamente aderito, e trova nei
motivi platonico agostiniani della tradizione filosofica cosi l'assicurazione del
mondo dei valori come l'appagamento delle esigenze dell'uomo moderno verso
l'interiorità e la personalità. Perciô lo studio che egli présenta risente dell'appas-
sionatezza di un impegno ultraspeculativo e vitale che accompagnandosi corne
deve, quando l'appassionatezza è genuina) colla più elevata oggettività
storiografica conferisce al lavoro un autentico carattere agostiniano. Per lo Sciacca,

il problema essenziale della vita è agostinianamente il problema dell'assolutezza
dei valori e l'assolutezza dei valori importa la loro irreducibilità storica, ossia

la trascendenza. Il concetto della spiritualità poi introduce a concepire quella
trascendenza non corne un'oscurità distaccata, ma come una chiarezza (comu-
nicativa, su cui è naturalmente aperta l'interiorità del soggetto umano. Questo
nucleo dell'agostinismo è, secondo lo Sciacca, il tema necessario di ogni meta-

189



fisica e ad esso devono venir riportati gli elementi délia civiltà e la loro crisi.
L'opera, che si propone di lumeggiare tale nucleo, consterà di tre volumi : primo,
la vita e l'itinerario délia mente ; secondo, l'itinerario délia volontà ; terzo, l'itine-
rario della natura. Dio, Cristo, la Chiesa. Il primo volume ricostruisce dapprima
la vita di Agostino, leggendola come esplicazione storica dello stesso problema
agostiniano. Un asilloge di note, annessa a questa prima sezione, approfondisce
con intera cognizione della letteratura, con acume di intuito e con sobrietà
espositiva, i quesiti salienti della biografia. La seconda parte studia l'itinerario
della mente come via conducente all'integrazione teoretico-morale dell'uomo.
Lo Sciacea esamina i momenti del processo conoscitivo, espone in un'amplissima
nota la questione deU'illuminazione, discorre con intuito nuovo della memoria
e chiarisce con molta perspicuità il rapporto tra fede e ragione e tra intelligentia
e ratio: 1'intelligentia é l'articolo fondamentale dell' idealismo corretto: essa
è il lume fisso cbe dà valore alia concreta vita discorsiva della mente. Lo studioso
di storia di filosofia ma non meno di lui il teorico puro troverà in quest'opera
del chiarissimo pensatore italiano un vero aumento di conoscenza e ne aspet-
terà con desiderio la prosecuzione. R. Amerio

Albert Mitterer: Elternschaft und Gattenschaft nach dem Weltbild
des hl. Thomas von Aquin und dem der Gegenwart. Verlag Herder,
Wien 1949.

Der Verfasser dieser Studie sucbt zu zeigen, wie bei Tbomas von Aquin
zwar in der Hauptsache die bleibend gültigen Prinzipien im Familienrecht zu
Grunde gelegt sind, wie aber in Einzelheiten die damals noch nicht mögliche
Erkenntnis biologischer Tatsachen ihn dazu geführt hat, bald zu rigoristisch,
bald wiederum nicht streng genug zu sein (z. B. in Fragen hygienischer
Prophylaxe). Vor allem wird der Nachweis geführt, daß Thomas mehr von
juridischen als biologischen Gesichtspunkten ausgehend den Umkreis der
«Treuelternschaft», das heißt der Pflege des Kindes, zu Gunsten der «Stammelternschaft»

(seiner bloßen Erzeugung) ungebührend eingeengt habe; Thomas nehme
eben an, ein Kind sei sozusagen ausschließlich Produkt der Eltern; die
erbbiologische Bedeutung der Großeltern und weitern Vorfahren werde bei ihm nicht
genügend berücksichtigt. Mit viel Geschick werden auch andere biologischethische

Fragen im Anschluß an Texte von Thomas durch Mitterer erörtert,
so über Hinderungsgründe für eine Ehe und über die Regulierung des

Geschlechtsverkehrs innerhalb der Ehe. Überall spürt man beim Verfasser seine

große Achtung vor dem großen Scholastiker; aber sie hindert ihn nicht,
freimütig herauszureden, wo die heutige Wissenschaft weiter als die des dreizehnten
Jahrhunderts vorgestoßen ist. Barbarisch muten hingegen seine willkürlichen
Abkürzungen an beim Zitieren von Werken des Thomas oder des Aristoteles.
Da lesen wir zum Beispiel «ethi» für Nikomachisehe Ethik, «indiv» für «De

principio individuation^» oder gar «phy» für physica auscultatio. Der Rezensent

gesteht, daß er, durch diese philosophischen Mißbildungen jeweils erneut in
Verzweiflung gebracht, oft kaum mehr im Stande war, sich auf den Inhalt der

Anmerkungen zu konzentrieren. H. Gauß

190



Ferdinand Alquié: La nostalgie de l'Etre. La découverte métaphysique

de Vhomme chez Descartes, 2 volumes 23 X 14, de 159 p. et
de 384 p. Presses universitaires de France. Paris 1950.

L'auteur n'est pas un inconnu, il s'est fait connaître du public philosophique par
divers articles, par un petit livre riche de substance «Le Désir d'éternité» et par
une préface suggestive à une réédition de la traduction française de La critique
de la raison pratique de Kant. Les deux ouvrages qu'il nous offre nous le révèlent
comme le promoteur d'un courant nouveau au sein des philosophies existentielles;

il s'inspire de Descartes et de Kant, considérés comme les initiateurs de

la méthaphysique moderne, laquelle, par son souci de mettre en ordre les diverses

disciplines de l'esprit, distingue entre le plan de l'objectivité: les sciences et le

plan de la subjectivité: l'Etre, que l'on conçoit, mais que l'on ne comprend pas.
Dans cette perspective, la métaphysique devient anthropologie et revêt un
caractère éthique; M. Alquié l'ébauche dans ses deux livres, qui se complètent
et dont la richesse d'aperçus n'échappera à aucun de ses lecteurs.

La nostalgie de l'Etre, un titre qui définit un programme et une position. La
philosophie met en question l'objectivité à laquelle se limite la science, les

sentiments du sujet et même ses idées; car l'Etre qu'elle cherche ne s'identifie ni
avec le sujet, comme le pense l'idéaliste, ni avec l'objet, comme le croit le seien-

tiste. En effet la conscience de l'Etre est première, et la pensée nous sépare de

l'Etre, qui transcende le sujet, l'objet et le jugement. L'analyse de la conscience

affective, de la conscience intellectuelle et de la conscience ontologique permet
à l'auteur de situer l'angoisse et l'objet par rapport à l'Etre qui demeure
inaccessible; la poésie et la mystique tentent d'atteindre l'Etre, mais sortent du
domaine de la philosophie, qui se contente de définir le statut de l'homme.

La découverte métaphysique de l'homme chez Descartes nous montre à la fois
le rôle, le but et les méthodes de la vraie philosophie et le portrait de l'authentique

philosophe. M. Alquié connaît à fond l'œuvre de Descartes, son contexte
historique et les travaux de ses commentateurs qu'il sait apprécier et critiquer.
Si Jean Laporte nous présente un Descartes à la fois rationaliste et empiriste
(cf. J. Laporte, Le rationalisme de Descartes, Paris, 1945), M. Alquié nous dépeint
un Descartes «existentialiste» à la lumière du kantisme; Laporte avait un
penchant à systématiser, M. Alquié est un historien, il suit pas à pas Descartes,
établissant des rapprochements profonds entre les circonstances de sa vie et
les développements de sa pensée, critiquant magistralement au passage telles

ou telles interprétations erronées.

Descartes déçu par la solution suarèzienne du problème des rapports entre
la science et la sagesse, admirant le monde et désirant le faire voir, cherchera
à découvrir quelles sont les relations entre Dieu, l'homme et le monde, en élaborant

d'abord une physique qui déréalise le monde, puis une métaphysique qui
déshumanise Dieu et enfin une morale qui permette à l'homme d'agir sur un
monde sans âme, tout en se sachant dépendant d'un Dieu inaccessible parce que
créateur.

Les problèmes centraux du cartésianisme sont alors étudiés à la lumière de

la chronologie des œuvres de Descartes, de ses intentions, de ses échecs et de

191



ses victoires: le mécanisme se défend de lui-même dans un monde dépouillé de

qualités et d'âme, la théorie de la création des vérités éternelles prend toute son
importance dans une métaphysique où Dieu est totalement séparé du monde,
le doute signale la fonction négatrice et séparatrice de la conscience humaine,
le cogito rappelle la suprématie de l'esprit sur l'objet, de l'entendement sur
la sensibilité et l'imagination, l'idée d'infini concevable, mais incompréhensible,
présente dans les idées métaphysiques, fonde la pensée, comme sa cause et son
sujet.

L'homme de Descartes est déjà l'homme moderne, qui se situe entre le ciel
et le monde, qui dépasse la nature et qui est transcendé par l'Etre; d'où son
ambiguïté : il subit l'attrait de la valeur, mais il peut choisir, il est conscient de

sa grandeur, mais il est averti de ses limites. L'homme de Descartes n'adore

pas l'objet, ni soi-même; il n'est ni un scientiste, ni un existentialiste, qui rejette
l'Etre; il n'est pas un être engagé, mais une personne équilibrée, et pourtant
il ne cesse d'être question (et non pas liberté), parce qu'il détruit l'homogénéité
du monde antique et médiéval par sa recherche scientifique. L'homme cartésien
n'est ni créateur de valeurs, comme l'existentialiste athée, ni un être soumis
à l'Etre relié au monde d'une manière continue, comme l'homme médiéval;
il est l'homme qui croit en lui-même. G.-Ph. Widmer

Rudolf W. Meyer: Leibniz und die europäische Ordnungskrise.
Hansischer Gildenverlag, Hamburg 1948.

Wer in diesem Buch eine systematische Darstellung der leibnizischen
Philosophie suchen wollte, würde von ihm enttäuscht sein. Sein Autor gibt nämlich
nach unserer Ansicht zugleich weniger als das, zugleich aber auch mehr. Im
Vordergrund seines Interesses steht eben nicht Leibniz, der Systematiker,
sondern Leibniz, der Mensch. Seine Gestalt, so wird uns gesagt, ist schwer zu
fassen, und in kritischer Beleuchtung wird auch gezeigt, inwiefern die bisherigen
Darsteller seines Denkens, Interpreten wie Bertrand Russell, Couturat oder
Schmalenbach, nirgends dem ganzen Leibniz gerecht geworden sind.

Um diesem Versäumnis abzuhelfen, unternimmt es Meyer, einmal den ganzen
geistigen Horizont Leibnizens vor unsern Augen abzurollen. Meyer glaubt
Leibniz verstehen zu können vor allem als verantwortungsbewußten Denker,
der überall und immer wieder versucht hat, die Kulturwelt seiner Zeit geistig
zu umspannen und zusammenzufassen, damit es dann auch möglich werde,
sie von einem festen Orte aus (der denkenden, aufgeklärten Monade) zu
regulieren. Im Sinne dieser praktischen Forderung ist Leibniz ohne Zweifel ein
philosophischer Nachfolger von Descartes, wie sehr er sonst auch von seinem extremen
Individualismus im Denken und von seiner ich-betonten, auf der «générosité»
aufgebauten stoischen Morallehre abrückt. Leibniz hat sich wohl als eine

unabhängig denkende, autonome Monade gefühlt, aber diese Monade war doch nach
ihm auch immer schon von Anfang an in einen weltweiten Zusammenhang
mit den anderen Monaden eingebettet, und nichts lag Leibniz ferner, als diese

Monade irgendwie isoliert herauszugreifen und der übrigen Welt gleichsam
entgegenzustellen. Alles Äußere ist für Leibniz nur Staffage; in ihm gilt es, von

192



innen aus Ordnung zu schaffen. Darum ist Leibniz auch nicht Monist, sondern
Pluralist. «Utique enim delectat nos varietas, sed reducta ad unitatem»,
schreibt er in seinem ersten Brief an Antoine Arnauld. Was Leibniz zeitlebens

beschäftigt hat, ist also jene «Einheit in der Vielheit» der kosmischen Ordnung,
von der schon die Platoniker und Nikolaus von Cusa so viel gesprochen haben;
sie hat seinem Denken das Gepräge gegeben.

Sehen wir uns nun die verschiedenen Wissensgebiete an, in denen sich Leibniz
überall gleichzeitig beschäftigt hat! In seiner Zeit fand er, ähnlich wie wir es

heute tun, vieles vor, das die geistige Ordnung zu sprengen drohte. Gegenüber
der Idee des deutschen Kaisertums erhob sich der moderne zentralisierte
Nationalstaat, als dessen Hauptvertreter in der damaligen Zeit Frankreich zu gelten
hatte. Die religiös-christliche Einheit war durch die Reformation gesprengt
worden und lief Gefahr, durch weitere Sektenbildung noch mehr auseinandergerissen

zu werden. Die scholastisch-internationale Bildung sah sich durch
einen vor nichts zurückschreckenden Individualismus gefährdet, einen
Individualismus, der sich auf das cartesianische «Cogito, sum» stützte und von da
die Welt aus den Angeln zu heben trachtete. Überall hier hat Leibniz, seinem
Harmoniebestreben gemäß, zu vermitteln und auszusöhnen gesucht. Den
französischen König suchte er zu einem Feldzug gegen die «außenstehenden»
Türken zu bewegen, um ihn so wieder als Glied der europäischen
Interessengemeinschaft zurückzuführen; die konfessionelle Einheit der Kirche wollte er
durch seine Reunionsbestrebungen wieder herstellen; und im philosophischen
Denken war er bemüht, die mathematische Klarheit, die zunächst nur einem
einzelnen Individuum aufleuchten kann, auf den tradionell-scholastischen
Gedankengehalt anzuwenden. Seine Hypothese von der «prästabilierten
Harmonie» steht darum mit ihrem kosmischen Ausmaß und ihrer methodologischen
Elastizität in markantem Gegensatz zum nur punkthaften und starren carte-
sianischen «Cogito». Nicht allein auf die «méthode de certitude» kam es ihm
an, sondern ebensosehr auf die baconische «ars inveniendi»; beide sollten in
der «fécondité» des an der arithmetischen Reihe orientierten philosophischen
Gedankens vereinigt werden.

Rein äußerlich gesehen, war Leibniz durchaus ein Kind seiner Zeit. Er
wollte sich durch technische Erfindungen als «savant» ausweisen, so zum
Beispiel durch seine Rechenmaschine, die auch im Stande sein sollte, Quadratwurzeln

mechanisch auszuziehen. Ein «Tausendsassa» auf zunächst physikalischem

Gebiete, hoffte er sich dann auch anderswo Gehör verschaffen zu können.
Die Vielgestaltigkeit der leibnizischen Interessen ist immer unterstrichen
worden, aber so lebendig und fast beängstigend wie in diesem Buch von Meyer
ist sie wohl noch selten zum Bewußtsein gebracht worden. Leibniz will ordnen
und erfinden nicht nur in der Theologie, der Philosophie, der Politik und in
der exakten Naturwissenschaft, er versucht auch eine Vereinfachung des

römischen Rechtes — das Recht war überhaupt seine Spezialdisziplin im
Studium — nach den gleichen Prinzipien wie die seiner «Charakteristik», er
schreibt die Geschichte der hannoverianischen Dynastie (allerdings nur bis zum
Jahre 1009, weil ihm immer wieder neue Gesichtpunkte und Pläne zur vollen

Ausgestaltung dieses Werkes in die Quere kommen) und ist auch als Amateur-

13 193



ingénieur bemüht, Verbesserungen am hannoveraniscben Bergbau anzubringen.
Alle diese verschiedenen Anliegen sucht er gleichzeitig und oft auch untereinander

vermischt mit einer strategisch großangelegten Korrespondenz zu fördern,
einer Korrespondenz, von der Meyer mit Recht hervorhebt, daß sie weniger
auf eine direkte Einmischung als auf eine «actio in distans» aus gesichertem
Hinterhalt ausging. Leibnizens Lebenswerk gleicht so einem riesigen Trümmerhaufen

von Plänen und Fragmenten. Warum das? Meyer meint, weil Leibniz
immer der Hoffnung blieb, diese «disiecta membra» später einmal in einer

von ihm gegründeten Akademie wieder zu sammeln und so fruchtbar werden
zu lassen. Es ist vielleicht die Tragik im Leben von Leibniz, daß ihm diese

Zusammenfassung seiner fast zahllosen Anregungen nicht geglückt ist.
«Qui trop embrasse, mal étreint» könnte man deshalb wohl als warnendes

Sprichwort seinem Lebensgang entnehmen. Es ist möglich, daß sich Leibniz
kraft seiner «Brillianz» und seiner diplomatischen Geschmeidigkeit zu viel
zugetraut hat. Man kann auch einwenden, daß er dem ordnenden Verstand
eine zu große Bedeutung zuerkannt hat. Trotzdem ist es betrübend zu sehen, wie
sich dieser außerordentlichvielseitige Geist zeitlebens in Fürstendienereiverzehren
mußte und schließlich in Einsamkeit und Verbitterung versank. Meyer sucht
das Phänomen Leibniz dadurch zu erklären, daß ihm sein Verantwortungsbewußtsein

Anlaß gab, überall mit seinem ordnenden Denken einzugreifen,
daß er sich aber zugleich von einem intellektuellen Optimismus verführen Heß,

einem Optimismus, der ihm vorspiegelte, die Schwierigkeiten des Lebens

sozusagen restlos durch denkerische Kombinationsarbeit meistern zu können. Daß
die Ethik bei ihm gegenüber der Leistung des bloßen Intellekts zu kurz kam,
wird heute wohl kaum noch jemand bestreiten wollen.

Zum Schluß eine Kleinigkeit: Auf S. 220 werden die Verse, beginnend mit:
«Deutschland? Aber wo Hegt es?» Goethe zugeschrieben. Wenn wir recht
beraten sind, stammen sie von Schiller und aus dem Jahre 1796.

H. Gauß

R. Savioz: La philosophie de Charles Bonnet de Genève. 393 p. Paris,
Vrin, 1948.

R. Savioz: Mémoires autobiographiques de Charles Bonnet de Genève.

Bibliothèque des textes philosophiques. 414 p. Paris, Vrin,
1948.

Ces deux pubHcations ont été présentées en Sorbonne sous forme de thèses

de doctorat avant de paraître préfacées par M. André Lalande qui souHgne à

la fois l'intérêt des recherches entreprises par M. Savioz et les circonstances
difficiles dont l'auteur a su triompher pour mener à chef ce travail.

L'une des thèses est l'édition critique des Mémoires de Charles Bonnet et
l'autre vise à reconstituer la philosophie du savant «paHngénëtiste» genevois

qui fut célèbre à son heure. Daniel Mornet note dans une enquête qu'il fit sur
les bibliothèques privées du XVIIIe s. que sur 58 auteurs de langue française,
dont les noms reviennent fréquemment, Bonnet occupe le treizième rang.

194



Ces études sont précieuses à plus d'un titre: non seulement l'historien des

sciences se retrouve plongé dans la querelle entre épigénétistes et préformistes,
mais encore il découvre à quel point Bonnet fut un précurseur ; on retrouve son
influence partout: en Hollande, en Allemagne, au Danemark, en Suisse et en
France (Lamarck et Maine de Biran entre autres). De plus, l'intérêt est grand
à voir comment réagit un esprit exceptionnellement doué devant l'actualité
littéraire, philosophique et scientifique de son époque. Le pédagogue ne pourra
pas rester indifférent devant les idées de Bonnet: Ne bourrons pas les enfants
d'Eléments, à' Introductions indigestes, mais suscitons en eux le goût de la
recherche et de la réflexion personnelles, ne laissons pas leur esprit se lasser en
les tenant trop longtemps sur les mêmes sujets, mais reposons-les par des

programmes variés; de plus, illustrons toujours nos démonstrations d'exemples!
Enfin la figure de Bonnet lui-même est l'une des plus attachantes qui soient:

malgré une demi-surdité qui l'afflige dès l'enfance, une carie dentaire qui se

généralisera rapidement, Bonnet, par l'usage qu'il fait de la loupe et du microscope,

surmène ses yeux au point de devenir presque aveugle. Il a ainsi dû s'exercer
à tout faire de tête et cela, malgré des souffrances presque continues, au milieu
desquelles il garde toute sa sérénité.

C'est pourquoi chacun concluera comme M. Lalande le fait dans sa préface:
«Nous devons savoir gré bien vivement à M. Raymond Savioz d'avoir élevé

ce monument à la mémoire d'un homme passionné pour la science, pour la vérité,
pour la dignité humaine, et qui fut un grand Européen.» Antoinette Virieux

Willibald Klinke: Kant für Jedermann. S. Hirzel Verlag, Zürich
1949.

In der vorliegenden Schrift ist es dem Verfasser gelungen, auch einen nicht
philosophisch geschulten und gebildeten Leser in wirklich gemeinverständlicher,
man möchte sagen unterhaltender und doch wissenschaftlich einwandfreier
Weise mit dem Wesentlichen der Ideenwelt Kants vertraut zu machen.

Nach einer fesselnden Darstellung des Lebens und der Sonderheiten dieses

Originals von Königsberg wird in seine Erkenntnistheorie, Ethik, Religionsphilosophie

und Pädagogik eingeführt. Dabei wird genau verdeutlicht, was Kants
eigentliche Leistungen sind : wo und inwiefern sich seine Ansichten und Auffassungen

gegenüber der «vorkritischen Philosophie» abheben und was in den
verschiedensten philosophischen Disziplinen als sein ureigenstes, zeitüberdauerndes
Vermächtnis zu betrachten ist.

Von ganz besonderem Interesse dürften die Ausführungen über Kant als

Politiker sein, die sich vor allem auf die Schriften: «Über den Gemeinspruch:
Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis» (1793);
«Zum ewigen Frieden» (1795); «Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre»

(1797) und «Der Streit der Fakultäten» beziehen können. Gemäß seiner Ethik
verlangt Kant von der Politik, daß sie sich dem Recht anpasse, und nicht vom
Recht Anpassung an die Politik verlange. In seinem politischen Testament
«Zum ewigen Frieden» vertritt der große Königsberger Anschauungen über
einen Staatenbund, der in mannigfacher Hinsicht an die heutigen weltpoliti-

195



sehen Bestrebungen erinnert. Das vorliegende Büchlein gibt — in populärer
Weise — Einblick in die Weite und Tiefe des Kantiscben Denkens. Es ist durchaus

begrüßenswert, daß solcherart das Gedankengut der großen Philosophen
weiteren Kreisen zugänglich gemacht wird. Josef Rattner

Johannes Hohlenberg: Sören Kierkegaard. Herausgegeben von
Th. W. Bätscher. Benno Scbwabe & Co., Basel, 1949.

Von M. Bachmann-Isler aus dem Dänischen in ein fließend lesbares Deutsch
übertragen und von Th. W. Bätscher mit das Verständnis fördernden Anmerkungen

versehen, die vor allem Kierkegaards Zeitgenossen mit wenigen Strichen
charakterisieren, gibt das Buch Hohlenbergs in der Tat eine ausgezeichnete
Lebensgeschichte des großen Dänen. Die Hauptqueilen bilden, wie sich von selbst
versteht, dessen Schriften und Tagebücher; allein man spürt überall die auch
aus andern Zuflüssen genährte Vertrautheit mit der Atmosphäre des Kopenhagens

vor hundert Jahren, die dem Verfasser eine ungewöhnlich lebendige,
detailreiche Schilderung der Ereignisse und des Verhaltens Kierkegaards
erlaubt. In den Deutungen bleibt Hohlenberg zurückhaltend, und auch dafür ist
man ihm dankbar, zumal sich in dieser Hinsicht der leise Verdacht regt, das

ihm verfügbare psychologische Rüstzeug möchte für den Gegenstand nicht
ausreichen (etwa wenn man an die Behauptung denkt, die Verstellung sei eine allzu
bewußte Funktion, «als daß sie im eigentlichen Kindesalter denkbar wäre»).
Die abschließenden Abschnitte des schönen Buches — Kierkegaards Anschauungen

über den Staat, die Naturwissenschaften, das Christentum und die

Bedeutung des Einzelnen und seine Rolle in unserer Zeit behandelnd — halten
sich nicht ganz auf der Höhe des umfänglicheren biographischen Teils.

H. Kunz

Marcel Reymond: Laphilosophie de Jean-Jaques Gourd (1850—1909).
Editions «Lire» 3 Rue Lamartine Cbambéry et Librairie de

l'Université. F.Rouge et Cie. S.A. Lausanne 1945.

L'ouvrage de plus de trois cents pages que nous donne M. Reymond est
excellent à tous points de vue. Clarté et simplicité du style, abondance des

renseignements, sens de l'histoire, pénétration de la pensée, sûreté des jugements
font de ce livre une œuvre de grande valeur.

Gourd qui est peut-être le plus grand philosophe du XIXe siècle en Suisse

romande et auquel on ne pourrait comparer en France que Maine de Biran ou
Emile Boutroux est un auteur difficile. Sa pensée est fort abstraite et il s'est

plu parfois à lui donner une forme paradoxale. De plus son ouvrage capital La
philosophie de la Religion est une œuvre posthume qu'il n'a pas revue ni même
achevée. Enfin, Gourd, qui n'a pas vécu très longtemps, est mort en 1909,

au moment où venait de paraître l'Evolution créatrice de Bergson, dont la
première édition est de 1907. L'attention du public, fascinée par le succès

extraordinaire et croissant du grand philosophe français, ne s'est pas suffisam-

196



ment arrêtée à l'œuvre du penseur de Genève. Nous n'avions jusqu'ici sur Gourd
guère que le livre déjà ancien de Trial. M. Reymond nous a rendu un signalé
service en publiant sa belle et riebe étude qui sera sans doute définitive.

Mais il n'y a pas seulement dans le livre de M. Reymond un exposé très

complet et très clair de la pensée tout entière de Gourd dans le détail de son
développement. Il n'y a pas seulement ce rappel des idées de Gourd sur la
valeur de la religion qui s'attache à tout ce que la science ne parvient pas à

comprendre et à coordonner, sur l'importance de cet agrandissement de l'esprit
qui s'opère par la méditation et par le mysticisme, il y a quelque chose de

nouveau. M. Reymond a eu la bonne fortune de mettre la main sur les notes

que M. Pierre Bovet a prises du cours d'Histoire des doctrines philosophiques
professé par Gourd en 1900, et aidé par les rédactions autographes de Gourd
lui-même, il a donné un excellent résumé de cette histoire des systèmes telle

que la concevait son auteur. Ces pages qui sont les plus originales du livre
jettent une grande lumière sur certains aspects de la pensée de Gourd et
permettent de comprendre beaucoup mieux les Trois dialectiques dont elles sont
un commentaire presque indispensable.

Gourd qui a insisté sur la spiritualité, sur la liberté, sur la responsabilité
de l'être, sur la valeur de la vie, sur la réalité du divin, Gourd qui a si bien
compris l'importance de la religion, de l'art, de la morale à côté de la science

est en un sens un existentialiste et même un des plus grands.

Dans la conclusion de son livre, M. Reymond a fort bien montré toute la
place qu'occupe son œuvre dans le mouvement philosophique du début de notre
siècle. Cette place est considérable. Peut-être M. Reymond aurait-il pu développer

davantage ce dernier chapitre qui n'est pas un des moins intéressants de

l'ouvrage entier et peut-être aurait-il pu insiter davantage sur l'équilibre de la

pensée de Gourd. Jean-Jacques Gourd a compris que ni la science, ni même
la philosophie classique ne saurait apaiser cette soif d'éternité et de vie que
nous possédons au fond de nous-mêmes. Comprenant, mais dépassant le
rationalisme de son époque, il a affirmé que certaines conduites et en particulier
le sacrifice avaient une valeur immense et d'un autre ordre que les valeurs
reconnues par la raison. Il s'est montré en cela disciple de Kierkegaard et de
Pascal. Mais il a évité les excès du philosophe danois et il a mieux compris que
lui ce qui fait l'unité de l'esprit.

Kierkegaard a désespéré de la raison humaine et peut-être le spectacle que
nous donne actuellement le monde nous inclinerait-il à l'approuver. Gourd a vu
quelles étaient les insuffisances de la raison et il a montré comment elles devaient
être dépassées sans que l'on doive sortir de l'humain. Gourd avait une âme

inquiète sans doute, mais qui a trouvé l'apaisement dans une réflexion sincère,

profonde et vraie. Kierkegaard est un angoissé et il n'a trouvé un relatif repos
que dans une foi trop subjective et trop tourmentée. Gourd est plus difficile
à comprendre à première vue, mais lorsqu'on l'a compris et saisi dans l'unité
admirable de sa pensée, il est plus clair et en cela il est vraiment latin. Kierkegaard

paraît plus accessible, mais après l'avoir lu, on se demande encore quel
est le sens de son message. Beaucoup de nos contemporains ignorent trop la
grandeur de Gourd.

197



Si, comme nous l'espérons, le livre de M. Reymond pénètre dans nos milieux
intellectuels et est lu et étudié, cette ignorance d'une pensée riche et profonde
disparaîtra. Et cela sera un grand service que nous aura rendu M. Reymond.

Samuel Berthoud

Martin Heideggers Einfluß auf die Wissenschaften. A. Francke
A. G. Verlag, Bern 1949.

Es liegt im Schicksal, das zu der heutigen wissenschaftlich-technischen
Welterkenntnis geführt hat, daß mit der zunehmenden Vergegenständlichung
des Seienden das Geheimnis des Seins sich uns entzogen hat. Die wissenschaftliche

Forschung will das Seiende voraus berechenbar machen, um es erkennen
und beherrschen zu können. Nur was dergestalt Gegenstand ist, «ist» für den

heutigen Menschen, nur was er gegenständlich vor sich hinstellen und herstellen
kann, ist das allein Gewisse und Verbindliche. Mit dieser Zuwendung zur
Erkenntnis und Beherrschung des Seienden geht eine Abwendung vom ursprünglichen

Bezug zum Sein einher. Ja, der Verlust dieses Bezuges ist in die Vergessenheit

geraten, und damit ist der Mensch in der Gefahr, seinem eigensten Wesensbereich

entfremdet zu werden. Daher spricht Heidegger von der Seinsvergessenheit

und Seinsverlassenheit des gegenwärtigen Menschen. Zum Wesen des menschlichen

Daseins gehört ja das Offensein für das Sein, daß ihm das Sein
unverborgen ist, daß es in der «Lichtung» des Seins steht. Dies, daß der Mensch
in die Wahrheit im ursprünglichen Sinn der «Unverborgenheit» des Seins
gestellt ist, macht seine «Eksistenz» aus, ermöglicht, daß ihm Seiendes begegnen
und von ihm verstanden werden kann, als das was und wie es ist, in seinem
Sein. Heidegger hat die uralte Frage nach dem Sein von neuem und in ganz
ursprünglicher Weise wieder aufgenommen, und er hat in seinen zum größten
Teil unveröffentlichten Interpretationen der großen Metaphysik seit den

Anfängen der Antike bis zu Hegel und Nietzsche jenes semsgeschichtliche
Schicksal, das in der Situation des heutigen Menschen sein vorläufiges Ende
erreicht hat, durchleuchtet. Dies geschah in einer einzigartigen Weise des

Transparentmachens der Texte, im Offenbarmachen dessen, was von jenen
Philosophen im Grunde gemeint war, ihnen selbst aber noch unsichtbar blieb.
Dabei gelang ihm die Aufdeckung des Sinnes der großen griechischen Urworte
wie Physis, Kosmos, Aletheia («Unverborgenheit»).

Heideggers epochale Leistung ist die von der Seinsfrage geleitete
Inangriffnahme einer Aufdeckung der Wesensstruktur des menschlichen
Daseins. In dieser Daseins-Analytik haben alle empirischen Wissenschaften
ihren Boden, denn sie gibt als ontologisch-transzendentale Disziplin die
Verstehens-Horizonte für die Sachforschung auf den verschiedenen Gebieten
der Wissenschaften. Das «menschliche Dasein» unterscheidet sich prinzipiell in
seiner Seinsart von derjenigen alles anderen Seienden: der leblosen Dinge, der
Pflanzen und Tiere. So kommt dem leblosen Ding die Seinsart der «Vorhandenheit»

zu. Zur Wesensverfassung des Daseins dagegen gehört, daß es ein
Seinsverständnis hat, mag dieses nur ein vages «vorontologisches» oder ein explicit
ontologisches sein. Auf dem Grunde dieses Seinsverständnisses ist der Mensch

198



«das Da, mit dessen Sein der eröffnende Einbruch in das Seiende geschieht,
so daß dieses sich als solches für ein Selbst bekunden kann» (Heidegger). Alles
das, was spezifisch für das Menschsein gilt : Yernunft, Sprache, aufrechter Gang

usw., hat schon das Seinsverständnis zur Voraussetzung. Oder wie Heidegger es

neuerdings ausdrückt : der Name «Dasein» wurde gewählt, «um sowohl den Bezug
des Seins zum Wesen des Menschen als auch das Wesensverhältnis des Menschen

zur Offenheit («Da») des Seins als solchen zugleich und in einem Wort zu treffen».
Um die aufdeckende Auslegung des Seins-Charakters des Daseins ist es Heidegger

zu tun. Diese vollzieht sich ständig im Gegenzug zu den überkommenen, den

Alltag beherrschenden und sich als selbstverständlich anbietenden Auslegungen
des Daseins, seiner Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit. Dieses Aufdecken des

verborgenen Geschehens, das auf dem Grunde des Daseins geschieht, ist etwas
durchaus anderes als das Suchen der Psychologie und Psychoanalyse nach dem,
was der Mensch in der bewußten Selbstauslegung vor sich selbst verbirgt.
Entsprechend ist auch die Analyse der Angst bei Heidegger etwas durchaus anderes
als alle psychologische Analyse der Angst, da jene innerhalb der Daseinsanalytik

ihre fundamentale Rolle im Hinblick auf das Seinsproblem erhält,
indem sie nämlich in ursprünglichster Weise vor das Nichts stellt. Die
mißverständlichen Gleichstellungen von daseinsanalytischen mit psychologischen
Problemen, die in dem vorliegenden Band besonders von Kunz klar beleuchtet
werden, haben viel Verwirrendes mit sich gebracht, im ganzen aber sich doch
als produktiv erwiesen, indem sie auf die tiefen Beziehungen der apriorisch
gemeinten daseinsanalytischen Begriffe zu denen der empirischen Wissenschaft,
speziell der Psychologie, aufmerksam machten. Die beunruhigende Zweideutigkeit

jener ontologischen Begriffe, die immer auch zugleich einen ontisch-empi-
rischen Gehalt in sich bergen, hat sich so doch produktiv ausgewirkt. (Heiß
und Kunz). Mit der Aufdeckung der Struktur des Daseins wird zugleich das

Feld der Psychologie umrissen (Heiß). Namentlich für die Psychopathologie
hat sich die Fundierung in der Daseins-Analytik bereits als fruchtbar erwiesen.
Die konkrete Ausarbeitung der Seinsverfassung des Daseins, des «In-der-Welt-
Seins» bot dem Psychiater einen Leitfaden zur Erfassung des vollen Gehalts

psychopathologischer Phänomene und ermöglichte ein Selhstverständnis der
Psychiatrie als Wissensehaft (Binswanger). Als empirische Wissenschaft arbeitet
die Psychopathologie notwendig mit beschränkten und einseitigen Weltentwürfen

und Verstehens-Horizonten. Sie faßt etwa das Seelische als etwas in
und mit dem Leibe Vorhandenes auf und untersucht die zwischen beiden
Bereichen wirksamen, sachlich gegenständlichen Beziehungen. Die Daseins-

Analytik eröffnet den Blick auf das Ganze des Menschen als natürliches und
gemeinschaftbestimmtes geschichtliches Sein. Sie zeigt die transzendentalen
Horizonte auf: was sich empirisch-psychologisch getrennt als Seelisch-Geistiges
und als Leibliches darstellt, gründet in der Einheit von entwerfendem
Sichvorwegsein des Daseins mit dessen «Geworfenheit» und «Faktizität». Diese

Faktizität aber bildet den transzendentalen Horizont für all das, was die Psychologie

über das Thema des Leibes, des Organismus, aber auch aller Gestimmtheit,
Befangenheit und Triebhaftigkeit zu erforschen vermag. Die wissenschaftliche

Trennung der Ganzheit des menschlichen Seins in verschiedene Sachgebiete

199



setzt jenes Ganze schon voraus, sie bedeutet eine wissenschaftliche Reduktion des

Menschseins, die sich «aus dem Entwurf des ganzen Menschseins auf die Wand
des gegenständlich Vorhandenen» ergibt. So entsteht erst die Kluft, die sich
in der Trennung der res extensa und cogitans auftut und das unlösbare psycho-
physische Problem hervorbringt (Binswanger). Die besondere Fruchtbarkeit der

Daseins-Analytik für die Psychopathologie hängt vermutlich damit zusammen,
daß Krisen und Erkrankungen den Menschen an den Rand seiner Existenz
bringen und damit die sonst verborgenen Gründe seines Daseins und die
Beziehung des Menschen zum Sein und zum Nichts in ihrer Abgründigkeit offenbar
werden.

Im vorliegenden Bande schildert Szilasi aus eigenstem Miterleben die Art
jener Interpretationen und ihre begeisternde Wirkung auf eine aufgeschlossene
und im Innersten beeindruckte Jugend, während Schadeivaldt in einem Gespräch
über Odysseus den neuerschlossenen Sinn und Gehalt jener griechischen Urworte
uns vor Augen führt.

Die Einwirkung von Heideggers Wendung zur Dichtung und seiner eigenen
Hölderlin-Interpretationen auf das gegenwärtige Verständnis von Dichtung
und Kunst wird uns in dem Beitrag von Staiger über Klopstocks Ode «Der
Zürchersee» gegenwärtig. Dichtung wird nicht als Ausdruckserscheinung einer
individuellen oder kollektiven Seele verstanden, sondern als worthafte Verdichtung

dessen, was geschichtlich ins Dasein treten will — geschichtlich im Sinne
dessen, was aus allem Vergangenen und Vergänglichen im Kunstwerk heraustritt

als einzigartig zu seiner Stunde und als unvergänglich (dazu Bauch und
Ruprecht). — Heideggers Wendung zur Dichtung ist nicht ein Ausweichen vor
der Strenge des Denkens. Denker und Dichter existieren aus dem gleichen
Ursprung: aus der Wahrheit des Seins. Dichtung ist worthafte Stiftung des

Seins und des Wesens der Dinge. — Damit ist auch der Unterschied von
Philosophie und Theologie bezeichnet. Philosophie spricht nicht von Gott, aber sie

öffnet jene Dimension, in der die Frage nach Gott gefragt werden kann, sie

öffnet den Raum für die Erfahrung Gottes, die selbst nicht mehr eine
philosophische, sondern eine religiöse ist (Schrey). Gerade durch die «Achtung der Grenzen,

die dem Denken als Denken gesetzt sind... durch das Zu-Denkende, durch
die Wahrheit des Seins» (Heidegger) wird die zweideutige Nähe von Theologie
und Philosophie beleuchtet und geklärt. Die philosophische Begegnung mit der
Dimension des Göttlichen unterscheidet sich von der religiösen Gottes-Begeg-

nung, denn nur in dieser bekundet sich Gott als ein den Menschen Ansprechender
und tritt aus seiner Verborgenheit heraus. A. Storch

Edmond Beaujon: L'Humanisme et la crise de l'Autorité. Editions
«Defense de l'Europe». Lausanne 1950.

Cette suggestive méditation sur l'humanisme et l'autorité est née des

réflexions de l'auteur sur certains aspects de la civilisation contemporaine.
Non seulement l'ouvrier ou le fonctionnaire, syndiqué, embrigadé, non seulement
«l'intellectuel engagé», mais le philosophe lui-même tend à perdre le sens du
dialogue. Ainsi, aux Rencontres de Genève, l'intransigeance doctrinale suppri-

200



mait tout dialogue ou le frappait de stérilité; en dépit des termes heureux dans

lesquels était rédigée l'invitation à y prendre part: «Notre désir est que tous
les conférenciers et les invités aient le courage d'aller jusqu'au bout de leur
pensée; mais nous souhaitons aussi qu'ils se préoccupent d'ouvrir les voies qui
les mèneraient précisément à la rencontre d'autrui, et les feraient progresser
dans la recherche d'une vérité qui, n'étant pas celle d'une école, d'une doctrine
ou d'une nation, rayonnerait universellement.»

«Absence de principes communs, défaut de sensibilité commune, écrit M. Beau-

jon, voilà qui a paru clairement à toute personne désintéressée ayant suivi les

Rencontres internationales de Genève, dont le thème, en 1949, était celui-ci:
Pout un humanisme nouveau. Quelle profitable démonstration que ces Rencontres,

où se sont heurtés les représentants des principales autorités qui se disputent

aujourd'hui la soumission des hommes, et dont chacune prétend détenir
à elle seule la vérité Arrivés avant d'être partis, ces hommes ne se prêtaient
à nulle aventure un peu mouvementée. Il n'y avait qu'à choisir la vérité auprès
de son mandataire le mieux introduit. Elle n'était point à découvrir.»

Le diagnostic de l'auteur sur notre civilisation actuelle peut se résumer en
trois mots: irréalisme, d'où doctrinarisme ou inconsistance. Et d'abord
irréalisme: «Le réel n'a plus cours: voilà ce qu'il faut dire, au risque de paraître
absurde à tant de personnes convaincues de passer leur temps au cœur même
du réel, pour l'unique raison qu'elles contribuent au fonctionnement de cette
machine énorme et dévorante: la société moderne. Le réel n'a plus cours: les

signes conventionnels qui le représentent ou les produits qu'on en extrait par
l'industrie suffisent presque entièrement à notre manière de vivre L'homme,
comblé d'appareils et crevant de ressources empruntées, est tombé à l'indigence
la plus affreuse, celle de l'âme...»

Et voici les conséquences de cette démission de la personne: «Chaos et

fragmentation: deux aspects d'un même désastre. Où manquent les principes
communément admis, les doctrines ont tout loisir de faire valoir des prétentions
indiscutables, qui tranchent le sort de la collectivité, cependant que l'anarchie
individuelle commence à foisonner. Abus et défaillances de l'autorité...»

Plus concrètement, l'homme ne fait plus son métier d'homme; ce métier
exige, en effet, une matière première: la réalité, qu'on ne peut pas tenir de

seconde main. La réalité qui est, à la fois, la matière et la fin de ce «métier
d'homme», c'est l'homme, l'homme dans toutes ses dimensions; l'homme
concret, et non cet homme abstrait que seul connaissent les doctrinarismes
colluctants; et sa vocation n'est pas de «connaître pour connaître, mais de

connaître pour exprimer».

Pratiquer ce métier, «ce serait, quand on est homme, n'exercer de pouvoir
que dans la mesure où l'on sait vivre. L'efficacité serait inséparable de la qualité.
On ne ferait nul progrès scientifique qui ne correspondît à un plus sûr sentiment
de l'existence; ce sentiment lui-même se détacherait de bien des recherches,

pour en favoriser une seule, la qualité humaine. Trop de vérités particulières
ont le pouvoir d'en distraire les hommes; on ne tend plus au centre, on s'attarde
à la périphérie.»

201



Il convient donc de n'oublier jamais le centre auquel se rapporte toute
activité périphérique: «Que toute discipline en vienne à se situer par rapport
à la fin la meilleure, elle-même éprouvée plutôt que définie, il devient impossible
de maintenir quelque science que ce soit sans contact avec l'homme ; créée cette
liaison, toute discipline se trouve mettre en jeu le sentiment des valeurs...»

Etre homme, c'est ainsi, centralement, s'exprimer; s'exprimer de multiples
manières et en beaucoup de domaines: par la parole et par l'acte, par la création
poétique et par la recherche scientifique; mais toujours en partant de la vie et
en vue de la vie: «Car tout ce qui est vie est appelé à prendre forme;
la forme humaine est à la fois physique et spirituelle. Elle est croissance et
poésie. Elle met en œuvre la nature et la volonté personnelle. Elle se constitue
d'abord de l'intérieur, et se propose ensuite par le moyen du Btyle. La forme,
c'est nous-mêmes libérés de certaines attaches, prêts à la communication; la
forme dégage ce qu'il y a en l'homme de moins égoïste et de plus clairvoyant.»

M. Beaujon semble admettre que les grands humanistes français du XVIe siècle

ont pratiqué ce métier d'homme d'une façon si exemplaire qu'il suffit, en

quelque sorte, de se remettre à leur école. Il faut notamment restaurer cet
«ordre laïc de l'intelligence», fondé par Gargantua, et dont la règle principale
était: Science sans conscience n'est que ruine de l'âme. On rendrait ainsi aux
études de culture un caractère sacré, tout en les libérant de l'autorité des

idéologies rivales (dogme religieux ou dogme marxiste), comme Rabelais entendait

les libérer de l'autorité théologique. Ce serait «faire revivre le sacré, mais

en le liant aux valeurs et non plus au seul dogme.»

Notre auteur définit donc, le plus souvent, l'humaniste en décrivant l'attitude
spirituelle de ces hommes exemplaires : «L'humaniste est quelqu'un qui cherche,

en s'aidant de textes classiques où les valeurs humaines sont librement exprimées,

à pratiquer le métier d'homme Comme l'enfant qui découvre le
monde, l'humaniste découvre la pensée grecque pour mieux saisir ce qui la
parachève. Par un goût naturel, il tend à revenir au point de naissance de

toute nouveauté; il veut recevoir à vif et l'image et le chant. Comme l'enfant,
il aime les surprises; il est sûr d'en avoir, parce que les textes n'étant pour lui
que des allusions à la vérité et non pas la vérité elle-même, il se voit obligé
de comprendre les textes par le sous-entendu; il se donne à eux pour qu'ils
lui apprennent quelque chose, étant averti de longue date qu'ils ne révèlent
rien si on ne les interroge pas.»

L'humaniste, d'autre part, s'efforce de cultiver l'humain; mais ne cherche

pas à échapper à la condition humaine: «il se place de façon à bien voir ses

perspectives infinies». S'il sait la grandeur de sa vocation, il n'oublie pas les

limites de son pouvoir, et se garde donc de ces «humeurs transcendantes» dont

un Montaigne dénonce le ridicule et le danger: «Pour moy donc, j'ayme la vie
et la cultive telle qu'il a pieu à Dieu nous l'octroier... Ils veulent se mettre
hors d'eux et eschapper à l'homme. C'est folie.»

Voici, cependant, de l'humanisme une définition plus générale et plus actuelle :

sa fonction propre est tout d'abord de «défendre l'homme contre toute espèce

d'autorité résolue à lui dicter ses fins à elle, en obtenant de lui qu'il renonce

202



à comprendre et à juger. Ensuite, l'humanisme consiste à hiérarchiser les valeurs

et à ordonner nos pouvoirs en vue d'une fin spirituelle.»
Et voilà posé le problème des rapports entre l'humaniste et les autorités

extérieures, qu'elles soient théologique ou scientifique, marxiste ou libérale.
M. Beaujon se réfère d'emblée à ce texte de Montaigne, mis en épigraphe à

son étude: «Qu'iray-je choisir? — Ce qu'il vous plaira, pourvu que vous
choisissiez! — Voilà une sotte responce, à laquelle il semble pourtant que tous les

dogmatismes arrivent, par qui il ne nous est pas permis d'ignorer ce que nous

ignorons.»
Aujourd'hui, donc, «il s'agit de soustraire l'homme aux absolutismes pour

le rendre à l'absolu. Les doctrines retomberaient alors au domaine du relatif, où
elles cesseraient d'être nuisibles. Mais nous allons dans le sens inverse.
Le siècle des guerres mondiales est le siècle des affirmations massives, indiscutables,

aussi contraires à la vérité que menaçantes pour la vie.»
Pour notre auteur, «la vérité ne se trouve en dépôt tout entière nulle part,

si ce n'est en Dieu. On connaît la vérité dans la mesure où l'on développe en soi

la part de Dieu. Développer cette part, qui est clairvoyance et justice, c'est
bientôt reconnaître que l'on est fait pour rendre à la vérité les témoignages
les plus divers, mais non pour la détenir dans sa totalité.»

L'humaniste ne confond donc pas une vérité et la vérité; il sait que posséder
une vérité ou quelques vérités ne l'assure en aucune façon de posséder la vérité.
Et nous voici au tournant décisif de cette recherche : «Faut-il conclure que seules

les vérités partielles tombent au pouvoir de l'homme, alors que la vérité échappe
entièrement à sa prise?» Ce n'est pas le sentiment de M. Beaujon: «A raisonner
ainsi, répond-il en effet, on ne s'abuse pas moins que si l'on croit détenir l'entière
vérité: ce sont là deux excès. Dès qu'il s'agit du centre auquel tout se rapporte,
et non plus seulement d'un point, situé sur la circonférence, il faut voir que ce

centre s'érige extrêmement haut; saisir la vérité, ce n'est pas atteindre au
centre, qui est Dieu; c'est assurer sa prise sur une position qui fasse découvrir
un plus vaste paysage.»

La vérité c'est, ainsi, comme l'entendait Leasing, la recherche de la vérité;
mais la recherche dans la direction du centre. Il n'y a d'autorité qu'humaine,
donc relative. L'humaniste «accepte tout témoignage, toute rencontre authentique

à travers l'espace où l'homme s'est risqué. Encore faut-il que l'aventure
soit courue dans un certain esprit et qu'elle admette une certaine méthode.
A cette condition-là, la vérité se montre telle qu'on la peut saisir: elle apparaît
comme un système de relations toujours plus vaste, auquel le sentiment du bien

assure sa cohérence Sans recherche de la vérité, c'est-à-dire sans acte
personnel, il n'y a, par contre, d'autorité qu'extérieure et dépendant de l'habitude.»

L'humaniste ne reconnaît ainsi d'autorité qu'à ceux qui, dans cette recherche,

sont parvenus sur le même plan spirituel, ou plus haut que lui-même; ceux qui
possèdent aussi bien ou mieux que lui la maîtrise du métier d'homme. «Ceux-là

mêmes, il le sait, ne se tiendront point infaillibles; la clairvoyance, chez eux,
se mesure à la rigueur avec laquelle ils évaluent l'espace qui leur reste à franchir

pour toucher le but.» Il peut donc y avoir, entre eux et avec eux, dialogue.
L'autorité, ayant sa source dans une certaine attitude à l'égard de la vérité,

203



ne peut résider qu'en un homme qui la cherche; et nul corps officiel ne peut
prétendre la détenir à lui seul. «Pour mieux définir l'attitude humaniste, on
dira qu'elle entend se modeler sur une certaine loi, qui s'énoncerait à peu près
en ces termes: on respecte la vérité dans la mesure où on la cherche; dès que
l'on s'en croit le possesseur, on ne la respecte plus.»

La personne peut dès lors arbitrer souverainement le différend qui oppose,

par exemple, le libéralisme au marxisme, la théologie à la science: «Il semble

que le moment soit venu où science et religion, bien loin d'accentuer leur
divergence, devraient rechercher les points communs. La fin commune étant
l'accomplissement terrestre de l'homme, les points de rencontre apparaîtraient sans

peine, une fois admise une telle fin. Si la science s'appliquait à l'homme tout
entier, au Heu d'en distraire quelques fragments, il est clair qu'une croyance
excessive dans le rôle civiUsateur des laboratoires apparaîtrait aussi peu scientifique

que le rejet de toute vérité «humaine» au profit de la seule Révélation.»
Et alors le dialogue pourrait reprendre, ce dialogue dont les maîtres-humanistes

du XVIe siècle ont eu le goût si vif: «Il y avait alors d'authentiques
rencontres: d'abord, on se cherchait; ensuite, on se réjouissait à l'idée du
pèlerinage à faire et des aventures à courir pour atteindre le maître ou son disciple.
On étudiait par amour et l'on se visitait par plaisir.» Or c'est dans le dialogue
avec ceux qui cherchent (dans le même esprit, dans la même direction et par
la même méthode) que l'homme, à la fois, progresse dans la vérité, se trouve
lui-même, et fonde la société des personnes: «D'un témoignage à l'autre, l'humaniste

découvre les parentés, et il s'en réjouit; car elles n'effacent pas les

différences, ni ne font méconnaître la diversité humaine.»

C'est donc la dialectique qu'en somme notre auteur propose, comme remède
à ce morcellement et à cette fragmentation des esprits, dont il a posé si fermement

le diagnostic. La dialectique par laquelle l'homme, à la fois, s'exprime et
entre en société avec ses pairs: «Telle que l'entendait Socrate, et pratiquée à

sa manière, la dialectique serait un merveilleux instrument de rénovation; elle

permettrait aux esprits absorbés dans les discipHnes partieuhères de rejoindre
toujours le centre commun à toute étude: l'homme envisagé selon la hiérarchie
de ses pouvoirs et de ses obligations. La dialectique est une méthode propre
à fortifier l'esprit de recherche; elle crée l'accord sur les points découverts en

commun. Accord et recherche sont Hés l'un à l'autre. Entre les chercheurs
se crée une fraternité toujours plus grande. Le chercheur se transforme dans
l'acte même de sa recherche. La connaissance est une sorte de naissance.»

Libérant la personne de ces autorités tyranniques: l'EgHse, l'Etat totahtaire,
la Science, la vie de l'esprit fonde en effet, en l'homme, la seule autorité véritable,
qui est en même temps la seule vraie Hberté: la claire conscience de sa destination,

et la volonté de la réaliser quantum est in se. L'humanisme qui nous est

proposé est ainsi un humanisme chrétien; et un des chapitres les plus suggestifs
est peut-être celui dans lequel l'auteur s'applique à montrer (entre autres,
par l'analyse de textes de Rabelais) que, dès ses origines, l'humanisme est
redécouverte de l'Evangile du Christ, entendu comme un appel à l'initiative de

l'homme, à laquelle il promet que Dieu répondra. Mais j'en ai assez dit pour
marquer l'importance du bref essai de M. Bcaujon. Louis Meylan

204



Louis de Raeymaeker: Philosophia Lovaniensis. Einführung in die

Philosophie. Benziger Verlag, Einsiedeln 1948.
Die Universität Loewen (Holland) gehört zu den namhaftesten geistigen

Zentren Europas, die dem Katholizismus verpflichtet sind. Die philosophische
Fakultät dieser alten Universitätsstadt wurde an der Jahrhundertwende neu
begründet und erweitert durch den Kardinal J. D. Mercier, der als einer der
bedeutendsten Repräsentanten des Neuthomismus zu betrachten ist. Seit Merciers

Lehrtätigkeit entfaltete sich in Loewen eine rege philosophische Aktivität,
deren Hauptziel es war, die Lehren des Heiligen Thomas in ihrer Kanonisierung
durch die katholische Kirche für das neuzeitliche Philosophieren fruchtbar zu
machen.

In der Tradition des von Mercier herausgegebenen «Cours de philosophie»
entschlossen sich die Professoren des Hochschulinstitutes für Philosophie an der
Universität Loewen zur Herausgabe eines «Cours publiés par l'institut supérieur
de philosophie» (1945), der durch den vorhegenden Band von Louis de
Raeymaeker eröffnet wird. Dieser «Einführung in die Geschichte der Philosophie»
folgen Gesamtdarstellungen der Erkenntnislehre, der Logik, der Ontologie, der

philosophischen Wissenschaftskritik und Kosmologie, der phylosophischen
Psychologie und der Ethik. Der Intention nach soll also der totale Bereich der
philosophischen Problematik ausgeschritten werden, so daß die Sammlung in
ihrer Ganzheit eine «philosophia universalis» darzustellen imstande wäre.

Das vorliegende Werk von Raeymaeker will in das Studium der Philosophie
einführen. Zu diesem Zwecke entwirft der Verfasser ein Gesamtbild dieser
«Wissenschaft», deren Gebiet er genau abzugrenzen und in seinen verschiedenen
Sektoren kenntlich zu machen sucht. Der Ansatz seiner Erörterung ist das

Problem von Wesen und Grenzen der Philosophie. Eine genaue, allgemeingültige

Definition der Philosophie kann nicht gegeben werden; währenddem jede
Wissenschaft sich eindeutig definieren läßt (z. B. Chemie Lehre von den

Eigenschaften und Umwandlungen der Stoffe), gibt es eine unübersehbare
Mannigfaltigkeit von Begriffsbestimmungen für die «Liebe zur Weisheit», so daß

man fast jedem bedeutsamen Philosophen eine eigene Definition zubilligen muß.
Raeymaeker selbst entscheidet sich nach einigen Kompromissen für folgende
definitorische Arbeitshypothese: «Die Philosophie ist eine Zusammenfassung
methodisch erworbener und systematisch geordneter natürlicher Erkenntnisse,
die danach strebt, die grundlegende Erklärung aller Dinge zu hefern.»

Es ist eines der wichtigsten Anliegen des Autors, vor allem die Bedeutung
der philosophischen Probleme hervorzuheben. Dabei folgt er jenem modernen

Prinzip, das seit Kant in der Philosophie eingebürgert worden ist, nämlich:
vom Erkenntnisproblem her die Probleme des Seins, der Natur und des Lebens
und das Problem der Werte zu behandeln. Ein solches Verfahren ist gewiß

zweckmäßig, darf aber nicht den vom Autor geforderten absoluten Anspruch
erheben, sich einfach aus der «Natur der Dinge und des Lebens» abzuleiten.

Der mittlere Abschnitt des Werkes bietet einen kurzen Überblick über die
Geschichte der Philosophie. Die philosophische Entwicklung der letzten zwei
Jahrtausende wird mit einer lexikalischen Knappheit und Einschränkung vor
Augen geführt. Man darf füglich bezweifeln, ob sich zum Beispiel die griechische

205



Philosophie auf kaum einem Dutzend Seiten zusammendrängen läßt, ohne eine
bloße Rekapitulation von Namen zu werden. Damit wird dem Leser nicht mehr
als eine Tabelle in die Hand gegeben, in der Sinnzusammenhänge schwerlich

zu entdecken sein können.
Das Beste dieser «Einführung in die Philosophie» sind die Kapitel

«Philosophische Organisationen» und «Philosophisches Schrifttum». Mit umfassender
Gründlichkeit zählt der Autor die philosophischen Akademien, Gesellschaften
und Kongresse auf und gibt bibliographische Hinweise für alle Detailfragen der
Philosophie, deren Nutzen nicht betont werden muß. Daß hierbei der
neuscholastischen Literatur ein unverhältnismäßig großer Raum zugebilligt wird, kann
ebensowenig verwundern wie der Anhang, der auf mehreren Seiten die «Liste
der Werke des hl. Thomas von Aquin» und die «Ausgaben der Werke des Hl.
Thomas» darbietet.

Man weiß wohl, daß eine standortfreie Geschichtsschreibung weder in der
Philosophie noch in einem andern Wissensgebiet jemals möglich ist. Auch wer
sich auf bloße Fakten beschränken wollte, würde nicht das Ideal der Objektivität

erreichen, da schon die Auswahl der Fakten unweigerlich eine subjektive
Prägung erhält. Demgemäß wird man von keinem Philosophietheoretiker
verlangen, daß er für «alle» schreibe und die notwendige Einseitigkeit überhaupt
vermeide. Dennoch ist der Bogen der Subjektivität unverkennbar überspannt,
wenn Raeymaeker aus der scholastischen Epoche das goldene Zeitalter der

Philosophie zu machen bestrebt ist. Diese recht fragwürdige These soll
rechtfertigen, daß der Aquinate — der «Fürst der Scholastik» Thomas von Aquino —
als nicht mehr zu überbietender Gipfel des abendländischen Philosophierens
bezeichnet wird. Ohne die Leistungen des «sizilianischen Ochsen» verringern
zu wollen und dessen Größe innerhalb seiner wissenschaftlich außerordentlich
unbeholfenen Zeit zu verleugnen, wird der nichtkatholische Leser hier mit dem
Autor nicht Schritt halten können. Die Meinung, daß die «thomistische Schule,
mehr als jede andere (sie!) sowohl vom pädagogischen als vom doktrinären
Standpunkt aus (dem Schüler der Philosophie) sichere Garantien» liefere, ist
in ihrer absolutistischen Intoleranz nicht mehr philosophisch zu nennen. Der
auf diese Haltung abgestimmte Grundton des vorliegenden Werkes ist nicht
dazu angetan, den philosophischen Laien sachlich zu orientieren, so daß man
ihm vorher einige «Einführungen» von weiterem Horizont empfehlen müßte,
bevor er zu dieser thomistischen Darstellung greift. Josef Rattner

Fritz-Joachim von Rintelen: Dämonie des Willens — Eine
geistesgeschichtlich-philosophische Untersuchung. Verlag Kirchheim
& Co., Mainz am Rhein 1947. — do.: Von Dionysos zu Apollon.
Der Aufstieg im Geiste. Metopen-Verlag, Wiesbaden 1948.

Die beiden vorhegenden Schriften sind Teile einer größeren, auf zwei Bände
berechneten Arbeit, die der Autor infolge der Ungunst der Zeit in einzelnen
Büchern erscheinen läßt. Ziel und Zweck seiner Bemühungen ist, «den .Vorrang
des Geistes' darzulegen und sich zum ,Geist- und Wertrealismus' zu bekennen».

206



In der «Dämonie des Willens» will er grundsätzlich die falschen Wege der
Kulturentwicklung aufzeigen; «Von Dionysos zu Apollon» ist bestrebt, positive
Hinweise zu geben und einen neuen Ansatz einer ,Philosophie des Geistes'
mitbegründen zu helfen.

Die fundamentalste Abgrenzung innerhalb der Kulturphilosophie vollzieht
sich zwischen jenen Geistern, deren Parole «Aufstieg» oder «Niedergang» ist;
mit andern Worten: zwischen den Kulturpessimisten und den Optimisten. Beide
Positionen können für eine «gegenwärtige» Kultur niemals aus der Erfahrung
abgeleitet werden. Was dem einen Symbol und Sinnbild der Aufwärtsentwicklung

ist, gilt dem andern oft als Zeichen des Verfalls, der innern Morschheit und
Morbidität. Spenglers Hypothese vom baldigen «Untergang des Abendlandes»
steht neuerdings Toynbee das Postulat entgegen, daß westliche Kultur und
Zivilisation noch keineswegs «ausgespielt» haben, sondern daß die Zukunft an
das Abendland mit höchst bedeutsamen «challenges» (Herausforderung) herantrete,

auf die noch die entsprechenden «responses» gegeben werden müßten.
Vom Sterben dieser, unserer Kultur ist jedoch vorderhand keine Rede.

Jenseits von optimistischer oder pessimistischer Kulturbetrachtung erwuchs
der Moderne das distinkte Bewußtsein, daß die abendländische Kultur in eine

Krise hineingeraten sei. Kierkegaard und Nietzsche waren die feinfühligsten
Seismographen, die die kommenden, seelisch-geistigen Erschütterungen des

Kontinentes eindrücklich vorwegnahmen. Die von Nietzsche angekündigte
«Heraufkunft des europäischen Nihilismus» ließ nicht lange auf sich warten;
heute kann niemand mehr zweifeln, daß wir uns in einer schwierigen Übergangsepoche

befinden, einer Zeit also, in die die Vergangenheit nur noch mit ihren
Ruinen hineinragt, aus denen zaghaft und zart Ansätze eines «neuen Lebens»
blühen.

Was ist die Ursache der «Krise»? Rintelens Antwort ist: «Die Dämonie des

Willens». Das Abendland hat sich seiner Ansicht nach seiner geistigen Bindungen

entledigt und sich einer formal bleibenden Dynamik überantwortet, deren
Motto das «Wollen um jeden Preis» ist. Das Welt- und Menschenbild der Neuzeit

hat an Stelle des Seins überall das Werden, an Stelle der (geistigen) Norm
die Tat gesetzt. Gott wurde entthront und dafür das «Leben» oder der Mensch

vergöttert ; der Mensch selber fühlt sich nicht mehr als Glied eines «ordo» -— für
Rintelen eine «Schöpfungsordnung» —, sondern vertraut nur noch dem eigenen
Willen, der eigenen Macht. Hierin liegt nach des Verfassers Ansicht die Wurzel
aller Übel; vom bloß naturhaften Dionysos soll der Weg zum maßvollen Apollon
wiedergefunden werden — der Wille möge abdanken und dem «sinngebenden
Geist» mit seinen «alten, ewigen Wahrheiten» Platz machen.

Man kann nicht umhin, diese hübschen Kulturrezepte, die mit einem reichen
Zitatenmaterial anderer Köche vorgetragen werden, mit einiger Skepsis
entgegenzunehmen. In der Verurteilung einer überwuchernden Technik, der

Vermassung, der plan- und sinnlosen Lebensführung werden auch die Spatzen, die
all dies schon von den Dächern pfeifen, mit dem Autor gewiß einiggehen. Ob

aber der Rintelensche «Geist», der übrigens auf eine sehr mittelalterliche Weise
«fromm» ist, Abhilfe schaffen kann, ist mehr als fraglich. Dieser erschöpft sich

im Anliegen, «die Dinge in einen vertikalen Bezug zu Gott zu stellen und wieder

207



ein wesentliches Gebet zu sprechen». Das erstere ist die übliche Thematik der
katholischen Seinsphilosophie; beim letzteren vereinigen sich alle jene Gemüter,
die schon seit Jahrtausenden von der Transzendenz her die Kultur «gerettet»
haben. Josef Rattner

Helmuth Kuhn: Begegnung mit dem Nichts. Ein Versuch über die

Existenzphilosophie. Verlag J.C.B.Mohr (Paul Siebeck),
Tübingen 1950.

Es handelt sich um eine gehaltvolle, lehrreiche, auf dem Hintergrund der
philosophischen Tradition durchgeführte Auseinandersetzung mit der
Existenzphilosophie (vor allem Kierkegaard, Heidegger, Sartre, Jaspers), der zwar Kuhn
nur teilweise zuzustimmen vermag, die er aber dennoch ernst und keineswegs
als bloße «Modeerscheinung» nimmt. Er sieht in ihr ein im «Nichts» zentriertes
«einheitliches Gedankengefüge», wobei dieses Nichts «in Wahrheit die Nichtigkeit

unseres Selbst in seiner Entfernung von Gott», «der Schatten des verleugneten

Gottes» sei. Der vernünftige Glaube an Gott bildet denn auch den
maßgebenden Gesichtspunkt der Kritik, für deren Art etwa folgender Passus
charakteristisch ist: «Die existentialistische Betonung des konkreten, von
leidenschaftlicher Sorge belebten Individuums erinnert uns an eine wichtige Wahrheit

über den Menschen. Jedoch verdirbt der Existentialist seine Entdeckung
dadurch, daß er drei metaphysische Begriffe, die allein sie fruchtbar machen
könnten, übersieht oder verwirft: die Idee der Kontemplation, die Idee der Liebe
und die Idee des vernünftigen Glaubens». Die Uberschriften der einzelnen
Abschnitte — Was ist Existenz?, Das aufgestörte Nichts, Entfremdung, Subjektive

Wahrheit, Totengräber an der Arbeit, Zur Freiheit verdammt, Die Krise
im Drama, Erleuchtung durch Angst, Jenseits der Krise — treffen freilich nicht
den jeweiligen vollen Gehalt, kennzeichnen jedoch gut die unsystematische
geistvolle Weise der Auseinandersetzung. Kuhn meint übrigens ein in drei
Richtungen sich vollziehendes — eingestandenes oder uneingestandenes —
«Zurückweichen» der Existenzphilosophie als Ausdruck unserer Krise vor dem
Existentialismus konstatieren zu können: auf eine Historio-Theologie, auf den Idealismus

und auf die christliche Theologie hin. H. Kunz

Franz Josef Brecht: Bewußtsein und Existenz. Wesen und Weg der
Phänomenologie. Johs. Storm Verlag, Bremen 1948.

Brecht legt hier seine 1932 geschriebene, damals am Erscheinen verhinderte
Habilitationsschrift in unveränderter Fassung vor. Sie verfolgt sowohl eine

philosophiegeschichtliche wie systematisch-kritische Absicht : nämlich am Leitfaden
der Intentionalitätsproblematik den innern, auf die Überwindung des

Bewußtseinsbegriffes drängenden Zusammenhang der Forschungen von Brentano über
Husserl und Scheler zu Heidegger zu zeigen. Der kritische Gesichtspunkt wird
aus der die Analysen jeweils tragenden Idee der Philosophie gewonnen: bei Brentano

eine Art psychologischer Positivismus ohne Verständnis für die
transzendental-apriorische Problemstellung, bei Husserl das unbefragte Rückgreifen

208



auf Descartes' coguitio certa et evidens als ausschließliche Herrschaft der Ratio,
bei Scheler die unkritische Übernahme früher der platonisch-augustinischen,
später der spinozistischen Metaphysik. Ihnen hält Brecht bei aller sehr betonten
Anerkennung der positiven vorwärtstreibenden Leistungen die Unterlassung
des Fragens nach dem Seinscharakter der Intentionalität bzw. bei Scheler der
aktvollziehenden Person vor : und daran wird ersichtlich, daß Heideggers
Daseinsanalytik, in der jenes Unterlassene durchgeführt worden ist, den wesentlichen

Maßstab der Kritik geliefert hat. Zwar verwahrt sich der Verfasser

dagegen, nun seinerseits die Heideggersche Fundamentalontologie dogmatisch zu
akzeptieren — mit Recht bemerkt er, daß das gegen ihre eigene Intention des

ständigen Weiterfragens verstoßen würde. Aber faktisch bleibt er doch in ihr
befangen und läßt sich vom eigenen Hinsehen auf die jeweils zur Diskussion
stehenden Sachverhalte etwas abhalten; die zumal am Schluß angedeuteten
problematischen Punkte der Daseinsanalytik werden nicht wirklich erörtert.
Der bewußte Verzicht auf die Berücksichtigung der Sekundärliteratur ermöglichte

Brecht ein Maximum an Klarheit und Korrektheit der referierenden
Darstellung. H. Kunz

Karl Jaspers: Einführung in die Philosophie. Artemis-Verlag,
Zürich 1950.

Im Herbst 1949 hielt Karl Jaspers zwölf Radiovorträge, die nun hier gedruckt
vorliegen. Es ist die einfachste und knappste Darstellung, die er bisher von seiner

Philosophie gegeben hat. Einfach, das heißt nicht, daß die Anstrengung des

Begriffes erleichtert, und knapp heißt nicht, daß Wichtiges weggelassen wäre.
Darstellung eines Gedankens ist nicht nur ein äußeres Gewand; jede neue Form
des Sagens hält auch wieder neue Aspekte des Gedankens selbst fest. Vielleicht
noch eindringlicher als je stellt Jaspers hierwissenschaftliche Forschungund
philosophisches Sein einander gegenüber: Wissenschaft gelangt zu Ergebnissen, aber
der Forschende wird von ihr nicht verwandelt; Philosophie bleibt in der Suche

und in der Schwebe, aber eben hierdurch ereignet sich etwas in der Seele des

sich ihr Ergebenden. Es gibt eine philosophische Lebensführung, die in sich
autark ist und in der sich zu allen Zeiten eine nicht weiter reduzierbare, eigene
Form des Menschseins darstellt. Die Beziehung zum Transzendenten ist hier
individuell und beweglich, dennoch aber bleibt seine Forderung unbedingt. Gerade
die Gedrängtheit des Vortrages läßt so besonders deutlich hervortreten, daß

Philosophie nicht nur eine Erkenntnisseite hat, sondern daß sie mit ihrer andern
Seite ein Appell ist zu Besinnlichkeit, Selbstsein und Unabhängigkeit.

Michael Landmann

Gabriel-Ph. Widmer: Les valeurs et leur signification théologique.

Neuchâtel, Paris 1950, Bibliothèque théologique, Delachaux et
Niestlé, XIX, 179 pages.
Cette thèse, qui a valu à M. Widmer le grade de Docteur en théologie de

l'Université de Lausanne, s'offre à nous comme une recherche; il s'agit de fixer

14 209



la prise de conscience du problème des valeurs pour le chrétien et, à cette occasion,

de résoudre pratiquement le problème des relations de la philosophie et
de la théologie, de la foi et de la raison — problème qui fait d'ailleurs l'objet
de quelques-unes des meilleures pages de l'ouvrage (112 —120).

Mais la recherche, entreprise dans la seconde partie, proprement théologique,
de la thèse, est introduite et élaborée par une recherche philosophique dont
voici les principaux points:

1. La connaissance des valeurs n'est pas semblable à la connaissance
théorique, car elle ne fait qu'un avec leur actualisation : si l'homme prend conscience
de lui-même, c'est qu'il évalue et que, ce faisant, il est actualisateur (non pas
à proprement parler créateur) de valeurs. L'activité consciente d'elle-même et
l'activité axiologique ne font qu'un. Toutefois, cette activité axiologique est
bien une pensée, et c'est par une fonctionalitê qu'elle est liée au donné. Les
valeurs sont donc des relations qui se découvrent dans cette fonctionalitê.

2. Chaque ordre de valeurs a sa nature propre, parce qu'il correspond à un
donné qui a aussi sa nature propre. L'ensemble des valeurs — dont les ordres

participent les uns aux autres — constitue un monde de relations, à la fois
validantes et valables, selon qu'on les considère sous leur aspect constituant
ou sous leur aspect constitué, un univers des valeurs. (Notions sur lesquelles
l'auteur insiste fortement, accentuant le caractère d'intelligibilité et de
fonctionalitê sous lequel il envisage les valeurs).

3. Etant des relations, les valeurs ne sont fondées ni sur elles-mêmes, ni
sur un donné empirique, ni sur la responsabilité d'un sujet créateur, mais sur
certains invariants: l'ordre, la finalité, et sur l'aspect constituant qui les unifie.

4. La notion d'aspect constituant introduit à la seconde partie, théologique
et proprement constructive de l'ouvrage: les valeurs valent dans la mesure où
l'homme vaut aux yeux de Dieu. Tel est le fondement des invariants sur
lesquels reposent les valeurs elles-mêmes.

Quelle est donc pour l'axiologie la signification de la conception chrétienne
du rapport théandrique Procédant par la méthode augustinienne d'intériorisation,

dont il analyse bien la ressemblance et les différences avec la méthode
réflexive, l'auteur montre les invariants de la relation théandrique qui, observe-

t-il, est elle-même normative.
Ces invariants: l'homme est une créature — une créature en révolte —

un révolté racheté, servent alors à l'interprétation des valeurs comme
constituantes et comme constituées. La méthode d'analyse réflexive et l'analyse de

la condition humaine sont complémentaires. Leur exercice présente un caractère
d'effort, de dépassement.

Mais, s'il est, comme on le voit, réservé à une anthropologie théologique de

désigner le fondement ultime des valeurs, la méthode d'intériorisation, propre
à cette anthropologie, reste corrélative à la méthode réflexive proprement
philosophique, qui permet d'élaborer la recherche.

Le public de langue française, de Suisse romande surtout, et en particulier
les théologiens devront à M. Widmer une information très ample, claire et
ordonnée des études contemporaines de langue française sur les valeurs, que
leurs auteurs soient Nabert, Parodi, ou Nédoncelle, Berger, Le Senne. L'infor-

210



mation sur la pensée catholique des valeurs n'est pas la moins ouverte, ni la
moins riche. La loi du genre n'a pas permis à M. Widmer de demeurer toujours,
dans son livre, aussi longtemps qu'on le souhaiterait auprès de certains penseurs
dont il analyse l'œuvre, mais l'aisance de l'interprétation, l'ordre mis dans ce

champ assez confus des valeurs, de bonnes indications bibliographiques suffiront
aux plus exigeants.

Il faut bien dire pourtant, l'auteur nous en avertit, que cet ordre est limité
à la pensée d'expression française. Les axiologies anglo-saxonnes ne sont pas
mentionnées et, quant à la pensée allemande, elle n'est qu'évoquée. On ne saurait

en tenir rigueur à l'auteur d'un travail aussi considérable, si cela n'avait
pour conséquence de perpétuer quelques malentendus. Par exemple, au sujet
du terme Geltung qui a aussi un sens actif et ne signifie pas seulement le résultat
de l'évaluation; ou encore au sujet de la phénoménologie dont l'auteur semble

vouloir exclure Scheler (p. 38) parce qu'il s'en tient pour son compte à une forme
plus évoluée de phénoménologie qui laisse un peu oublier les principes
fondamentaux de la méthode et les premiers essais d'application; M. Widmer pense
écarter les vues de Scheler en disant que, par exemple, juger le beau supérieur
au laid implique un jugement, donc une activité de pensée; mais cet argument
n'atteint pas celui pour qui, au contraire, le jugement implique l'intuition
des valeurs et celle des prévalences (p. 20). Le problème reste entier et, s'il a

toujours, sous bien des formes, mérité l'attention des philosophes, c'est qu'il
faut probablement pour le résoudre plus qu'une simple affirmation, surtout
lorsque celle-ci paraît trop tôt évidente. Ces malentendus ont été d'une telle
portée et restent si graves que je suis obligé de les mentionner même à propos
d'un ouvrage dont le but est tout différent et où ils n'occupent que quelques
lignes. Et la rareté des ouvrages de ce genre, sur un tel sujet, et la richesse de

celui-ci font souhaiter au livre de M. Widmer le cercle de lecteurs le plus large
et le plus averti, et fait redouter d'autant plus de voir certaines difficultés
subsister, dont il aurait précisément fallu prévenir ces lecteurs.

Mais, plus que l'information, c'est surtout l'originalité de la pensée et
l'ampleur de l'effort qui font le mérite de l'auteur et doivent attirer et retenir
philosophes et théologiens. Par cet effort de pensée, M. Widmer embrasse l'ensemble
des thèmes de la théologie protestante, de telle manière qu'il ne nous a pas
donné un ouvrage, mais un livre et un engagement. De plus, sa thèse est, à ma
connaissance, après l'ouvrage très complet mais déjà ancien de G. Berguer (on
regrette de ne pas le voir cité) la première contribution étendue d'un théologien
romand au problème philosophique des valeurs, pris comme tel. Elle mérite
l'entière approbation des philosophes: les problèmes et les difficultés — dans
l'ordre où ils pouvaient se présenter au chercheur — n'y sont pas ignorés ou
contestés.

M. Widmer s'est gardé des excès du psychologisme et de l'historisme. Au
vrai, il ne mentionne même pas les premiers, non plus qu'il ne discute vraiment
les «matêrialismes» et les «naturalismes». Quant aux seconds, M. Widmer
observe, par exemple, fort à propos, que Nietzsche s'est mépris en disant que
le christianisme avait apporté un bouleversement des valeurs: le christianisme

n'apporte pas des valeurs; il éclaire un univers de valeurs, grâce à la relation

211



théandrique qu'il apporte. M. Widmer le dit fort bien et il y a dans son livre
plusieurs mises au point de ce genre qui sont bienvenues.

Les préférences de M. Widmer vont ouvertement à une philosophie d'emblée
rationnelle des valeurs; c'est à elle qu'il contribue dans sa partie philosophique,
gardant pour la partie théologique l'analyse qu'un philosophe appellerait
existentielle. Cette distribution est évidemment conforme à une tradition romande

protestante de plus d'un siècle: certains sujets sont interdits à la philosophie
et l'on n'use de celle-ci que dans un champ défini et dans des limites strictement
rationnelles. Il est très remarquable de voir M. Widmer engager une analyse
de la condition humaine dans la partie théologique de son ouvrage et n'en pas
dire mot dans la partie philosophique. Point de vue théologique, dira-t-on, selon

lequel il faut placer sous l'éclairage des invariants chrétiens la condition de

l'homme. Mais le thème «misère de l'homme sans Dieu» par exemple, pouvait,
même de ce point de vue, être traité par le philosophe.

M. Widmer, qui a ainsi gardé raison devant l'excès existentiel, repousse
encore l'«atomisme axiologique» (p. 72); mais s'est-il assez demandé si l'«aspect
constituant» suffit à nous en garantir — et à s'en garantir lui-même Car, si
vraiment les valeurs sont des relations, ce sont des relations d'un sujet avec un
donné; elles sont donc concrètes, différant en cela des relations qu'un sujet
peut tisser sur un donné pour le mieux saisir: et si les valeurs sont vraiment
concrètes, que devient la rationalité de l'aspect constituant En d'autres termes,
M. Widmer paraît admettre (p. 71) que, dans le sacrifice, c'est un ordre de

valeurs qu'on préfère à un autre. Mais s'il y a préférence de l'un, y a-t-il sacrifice
de l'autre? Le sacrifice ne signifie-t-il pas l'abandon d'une totalité concrète

et un risque pour le sacrifiant lui-même
Ces remarques ne peuvent donner qu'une faible idée des dialogues auxquels

M. Widmer nous invite. Son livre, lu, ne se referme pas. Les notions connues

que M. Widmer applique à l'étude des valeurs (celles par exemple de constitué
et de constituant) deviennent, à travers sa pensée, suggestives. Toute l'histoire
du christianisme et du dogme, par exemple, s'exprime dans le débat entre l'aspect
constitué et l'aspect constituant. Les valeurs constituées n'ont-elles pas déterminé

des révoltes nouvelles dans le christianisme N'y a-t-il pas un athéisme
chrétien, celui de Nietzsche, celui de Sartre et, en ce sens, un athéisme catholique

ici, et, là, un athéisme protestant
Enfin, ce que M. Widmer nomme les «invariants» de la relation théandrique,

ne seraient-ce pas encore des valeurs dans la vie de l'âme
Mais c'est à M. Widmer de poursuivre le débat et de nous en informer : bien

qu'achevé comme un engagement, son livre en contient la promesse.
D. Christoff

Erich Frank: Philosophische Erkenntnis und religiöse Wahrheit.
Ernst Klett Verlag, Stuttgart, o.J.(1950).
Getragen von der in der Erfahrung der Grenzen der menschlichen Vernunft

und Existenz wurzelnden Überzeugung, daß der Glaube der «eigentliche Boden»
sei, «aus dem die philosophischen Grundbegriffe erwachsen sind», entwickelt

212



Frank an einer Reihe von Themen in schlichter, besonnener Weise und mit
überlegener Berücksichtigung der Tradition seine Aufgabe, «die Philosophie durch
den Glauben und den Glauben durch die philosophische Vernunft zu erhellen».
Zunächst wird das Problem der Natur des Menschen unter dem Aspekt der
These: «der Mensch denkt, die Natur nicht», dann die Frage nach der Existenz
Gottes und der innere Zusammenhang zwischen dem spezifisch christlichen
SchöpfungsbegriiT und der Zeit erörtert. Der gegen den religiösen Glauben
erhobene Einwand, seine Gegenstände seien «Produkte der poetischen Phantasie,
ohne irgendeinen ernsten Wahrheitsanspruch» — Frank meint, diese Kritik
«sollte mit größerem Ernst geprüft werden, als er gewöhnlich von den Gegnern
des Positivismus gezeigt wird» —, motiviert eine originelle Diskussion der
zwischen der Wahrheit und der Einbildungskraft spielenden Bezüge. Die Lösung
des darin beschlossenen Problems findet Frank im Begriff einer essentiellen oder

ontologischen Wahrheit. «Denn in einem essentiellen und existentiellen Sinne

kann eine religiöse Wahrheit durchaus wahr sein, obwohl oder gerade weil sie

nicht gänzlich mit ihrem Objekt übereinstimmt, vorausgesetzt, daß die totale
Existenz des Menschen in seiner Beziehung zu seinem Gegenüber vollkommen
durch sie ausgedrückt ist.» Daran anschließend behandelt der Verfasser das
Problem der Geschichte und ihrer Bestimmung, das für das Philosophieren mit
dem der Freiheit und Notwendigkeit identisch ist; seine Auflösung findet es im
Glauben an die schöpferische Freiheit des menschlichen Geistes, die nur auf dem
Boden der Schöpfungsidee begreifbar werde. Die umfangreichen Anmerkungen
enthalten vor allem auch zahlreiche (gelegentlich etwas unpräzise) Hinweise
auf angelsächsische Literatur. Es ist ein Verdienst des Verlages, daß er uns das

zuerst 1945 in englischer Sprache erschienene gehaltvolle und gediegene Werk
zugänglich gemacht hat. H. Kunz

Walter Nigg: Das Buch der Ketzer. Artemis-Verlag, Zürich 1949.

Dieses faszinierende «Buch der Ketzer» des Zürcher Kirchengesckichtlers
legt man nach der Lektüre mit dem Bewußtsein einer wirklichen Bereicherung
und mit Dankbarkeit aus der Hand. Gut geschrieben ist es zwar nicht: Nigg hat
ein merkwürdig sorgloses Verhältnis zur Sprache, das ihn allzu häufig
nachlässige, abgegriffene Wendungen gebrauchen läßt. Dennoch drängen sie sich
nicht störend auf, sowenig wie die gelegentlichen Übertreibungen, die der
emotionalen Anteilnahme an den Verhängnissen der Ketzer entspringen. Daß er
sich diesen ergreifenden Gestalten gegenüber nicht auf den Standort des nur
kühl betrachtenden, unberührten Historikers zurückziehen wollte und konnte,
wird dem Verfasser niemand verübeln. Er wertet sehr entschieden und ausdrücklich

; aber das hat ihn nicht daran gehindert, sowohl den Lehren wie dem Leben
der von ihm ausgewählten Häretiker — von Simon Magus bis zu Tolstoj
reichend — mit einem ausgeprägten Sinn für Differenzierung und Maß gerecht
zu werden. So zieht eine lange Reihe lebendig gestalteter Menschen vorüber,
jeder singulär in der Unbedingtheit des Glaubens, und trotzdem alle von der
Kirche verworfen und zuletzt mit wenigen Ausnahmen an ihrer irdischen Macht
scheiternd — es fällt nicht leicht, an der Überzeugung ihrer Christlichkeit fest-

213



zuhalten, zumal im Hinblick auf die Inquisition, die Nigg als die «schwere
Schuld der Christenheit» charakterisiert. Ratlos bleibt er der Hexenverbrennung
gegenüber, die er weder historisch noch psychologisch zureichend verständlich
machen kann; und da greift er zu der seltsamen Auskunft, daß die «Existenz
des Teufels» — die «ontische Wirklichkeit» des Satans sagt er ein andermal —
«nicht länger umgangen werden» könne, der «seine Diener... aber nicht auf
der Seite der armen, gemarterten und eingeäscherten Hexen, sondern — o

unerhörte Umkehrung — auf der Seite der Inquisitoren und Juristen, deren Sinn
er verblendet hatte», ins Spiel schickte. Man darf bezweifeln, ob ein solcher

Rückgriff auf die personifizierte Hypostase dunkler menschlicher Antriebe das

geeignete Mittel ist, dem rätselhaften Phänomen näher zu kommen. Allein Nigg
neigt offenbar zur Annahme von «metaphysischen Ursprungsmächten», die
«aufs neue ihre Anwesenheit unwiderleglich bekundet» haben und «unübersehbar

ins menschliche Dasein hinein» ragen sollen: der zum Christentum
«heimkehrende Ketzer» hat sich, meint Nigg, jenen Mächten «wieder gestellt und die
Verbindung mit ihnen aufgenommen. Ihm wurde eine neue Beziehung mit dem

Weltgrund zuteil, ohne die es kein dauerndes Leben gibt». Das ist sein persönliches

Bekenntnis, und als ein solches bezeichnet er es auch ausdrücklich. Die
Schätzung seiner hervorragenden Leistung bleibt indessen davon unabhängig.

H. Kunz

Jean Piaget: Traité de logique. Essai de logistique opératoire.
Librairie Armand Colin, Paris 1949, 423 pages.
M. Jean Piaget, dont personne n'ignore les beaux travaux de psychologie,

s'intéresse depuis fort longtemps aux problèmes posés par la logique. C'est
ainsi que déjà en mars 1933, dans un article du Journal de Genève consacré

aux Principes de la logique et la critique contemporaine d'Arnold Reymond,
son ancien professeur devenu son ami, M. Jean Piaget, après avoir noté que l'une
des originalités du penseur vaudois tient à ce qu'il cherche à concilier l'absolu
des conditions de la vérité avec le dynamisme de l'activité intellectuelle, se

demande alors «si cet absolu est nécessairement extérieur à la pensée ou s'il
peut être à la fois inconditionné et immanent à elle Pour échapper au scepticisme,

le relativisme a-t-il besoin de s'appuyer sur un réalisme, ou bien l'idée
même de relations réciproques qui lui est inhérente, ne suffit-elle pas à fonder
,l'invariant', souhaité

Ces réflexions ne sont-elles pas le point de départ du récent Traité de logique
Le principe de réversibilité qui appartient en propre à la pensée rationnelle

ne serait-il pas l'invariant recherché

Quoi qu'il en soit de cette question, voici le double but de cet ouvrage:
«Initier le débutant à la logique moderne, qui est la logistique, et développer
certaines thèses concernant les structures d'ensemble et la réversibilité qui
caractérisent les opérations déductives.»

Ce but, M. Piaget l'a pleinement atteint: lorsque le lecteur aura assimilé
les chapitres si denses que l'auteur consacre successivement aux classes, aux
relations, aux ensembles et finalement au calcul des propositions, il sera amplement

initié à la logistique.

214



Quant aux thèses si suggestives présentées par M. Piaget, il est impossible
de les signaler toutes dans le cadre d'un compte rendu. Ces thèses concernent

a) les rapports entre les domaines respectifs de la logique et de la psychologie :

«La logique est l'axiomatique des structures opératoires dont la psychologie et
la sociologie de la pensée étudient le fonctionnement réel.» (p. 16),

b) les ressemblances et les différences qu'il convient d'établir entre la logistique

et les mathématiques: dans l'état actuel de nos connaissances, il n'est

pas possible de réduire les mathématiques à la logique, ni l'inverse d'ailleurs;
on doit donc en tirer la conclusion suivante: «autonomie relative de la logique
et des mathématiques et réduction réciproque partielle. Mais un tel schéma

est naturellement à prendre dans un sens heuristique, en laissant ouvertes les

frontières et les possibilités de réduction futures» (p. 20); mais

c) les plus importantes de ces thèses ont trait aux structures d'ensemble

et à la réversibilité.
Les logiciens, dès l'Antiquité grecque, se sont toujours demandé comment

créer une logique à la fois féconde et rigoureuse. Comment exprimer le devenir
dans les termes d'une logique statique basée sur le principe d'identité

Ce moyen, M. Piaget semble l'avoir trouvé grâce à la notion de réversibilité
qui est le fait de pouvoir dérouler une suite d'actions aßq dans les deux sens,
de « à [ ou de ] à «. (p. 15).

Par exemple, je pose «Socrate est Athénien» (action a), je pose d'autre part
«Les Athéniens sont des Grecs» (action (3 je peux donc poser la conclusion
«Socrate est Athénien», (action f). Mon raisonnement peut suivre cet ordre de

généralisation croissante ou prendre l'ordre inverse et, partant des Grecs,
aboutir à Socrate en passant par les Athéniens; il y a donc réversibilité.

La réversibilité correspond, par l'usage qu'en fait la raison, au principe
d'identité de la logique classique; mais plus souple que celui-ci, le principe de

réversibilité tient compte du devenir réel de la pensée tout en sauvegardant
l'invariance désirée. («La réversibilité joue, en effet, dans une logique opératoire,

le rôle qu'assumait l'identité dans la logique classique des concepts. Il
importe donc essentiellement, si l'on veut construire la structure d'ensemble
correspondant à une classification, d'y incorporer la réversibilité stricte: il
s'agit, autrement dit, de pouvoir retrouver une espèce à partir des classes d'ordre
supérieur aussi bien que de monter de l'espèce au genre, etc.») (p. 96).

La réversibilité offre de plus l'avantage de conserver aux mathématiques
leur rigueur; bien que celles-ci aient rejeté les principes de l'identité et de la
non-contradiction intensives ou bivalentes, elles sont préservées de l'incohérence
puisque toutes leurs opérations sont réversibles, (p. 407).

On sait, d'autre part, que la logique classique a d'abord conçu que les propositions

étaient formées de relations entre concepts jugés primitivement indivisibles

et immuables; puis l'on s'est aperçu que ces concepts, loin d'être des atomes
logiques, reposaient au contraire sur des jugements antérieurs et représentaient
eux-mêmes autant de jugements virtuels. Un concept est donc «atomisé» (si
l'on me permet le néologisme) artificiellement pour entrer dans les divers
jugements.

215



Une évolution semblable s'est produite en ce qui concerne la logique des

propositions. Wittgenstein et Russell par exemple, admettent l'existence de

propositions élémentaires dont on ne retient que la qualité d'être vraies ou
fausses et qui serviraient de base au calcul des propositions. Mais M. Piaget se
demande si <des soi-disant propositions atomiques sont vraiment isolables à

titre d'éléments antérieurs à leurs compositions mutuelles et si elles constituent
ainsi le point de départ le plus naturel pour la construction de l'édifice logique.
Nous croyons au contraire qu'elles résultent toujours de décompositions à

partir de structures totales plus complexes.» (p. 44).
La proposition se trouve donc «atomisée» aussi artificiellement par la logistique

que le concept l'était par la logique classique. C'est pourquoi M. Piaget,
désireux de souligner le rôle actif de l'esprit dans toute construction logique,
parlera toujours des opérations de la logique.

A ce propos, l'on espère que dans une prochaine édition (qui ne saurait tarder,
vu la valeur de cet ouvrage), M. Piaget adoptera une notation marquant mieux
en quoi sa conception se sépare de la logistique atomique. En effet, ceux qui
sont entraînés à considérer p et p comme des propositions formant des touts
autonomes seront reconnaissants à l'auteur, si sa notation même leur rappelle
qu'il n'en est rien, puisque concepts et propositions résultent aussi bien les uns
que les autres de la décomposition analytique de structures totales plus
complexes.

Les structures sont «des liaisons logiques qui peuvent servir à la fois de

formes (à l'égard des structures inférieures) et de contenus par rapport
aux supérieures». C'est pourquoi, nous apprend M. Piaget, la notion du
«formel» qui caractérise la logique, se réfère à un processus continu de
formalisation et non pas à une situation statique.» (p. 43). C'est pourquoi aussi, il en
résulte «que le système des structures est donc toujours ouvert vers le bas,
c'est-à-dire susceptible de donner lieu à des analyses ultérieures et plus fines
et à de nouvelles formalisations de contenus jusque-là considérés comme donnés
et extralogiques. Cette ouverture vers le bas est assurément gênante pour tout
système atomistique procédant de l'élément à la totalité: elle n'exprime au
contraire que la différenciation indéfinie possible des totalités dans les systèmes
logiques fondés sur les rapports d'ensemble du tout à la partie.» (p. 49).

Ces diverses considérations amènent M. Piaget à la conclusion suivante:
Si la logique veut conserver le contact avec le dynamisme réel de la pensée,
elle «doit reconnaître dans l'identique et le non-contradictoire par complémentarité,

les premières approximations seulement d'un principe régulateur qui les

dépasse et qui est la réversibilité des mécanismes opératoires en général. Seules,

nous l'avons vu (p. 49), les opérations portant sur un infini non construit
peuvent être regardées comme étant sans retour: mais cette irréversibilité de fait
marque alors les limites de la construction opératoire, par opposition à la
construction rationnelle elle-même, toujours caractérisée par une réversibilité de

droit.» (p. 408).
Au cours de son traité, M. Piaget prend à partie plusieurs fois Charles Serras,

notamment à propos de la formalisation de la logique des relations (en effet,
contrairement à ce que croyait Serras, la logique des relations pour avoir trait

216



au contenu n'est pas moins formalisée que la logique des propositions). Si le

distingué logicien français n'avait pas été si brutalement frappé par la mort,
nous pourrions assister à un dialogue bien passionnant entre lui et M. Piaget.

Tous ceux que les problèmes logiques intéressent se plongeront dans la lecture
de ce traité si suggestif. Ceux mêmes qui persistent à croire que les découvertes
de la logistique n'infirment en rien le caractère normatif de la logique, ni la
valeur du principe du tiers exclu, seront reconnaissants à M. Piaget des perspectives

nouvelles ouvertes aux logiciens par son Essai de logistique opératoire
dont la préoccupation essentielle «n'est ni physicaliste, ni mathématique,
mais consiste à vouloir éclairer le mécanisme réel de la pensée, et notamment
sa réversibilité, par l'analyse des structures formelles correspondantes.» (p. 26).

Antoinette Virieux

Gerhard Kropp: Erkenntnistheorie, I. Allgemeine Grundlegung.
Sammlung Göschen, 807. Bd. ; Verlag Walter Gruyter & Co.,
Berlin 1950.

Das vorliegende Büchlein gibt eine allgemeine Einführung in die Problematik
der Erkenntnistheorie. Dabei sieht es bewußt ab von der Psychologie des Erkennens

und beschränkt sich auf die Theorie der Erkenntnis. Innerhalb dieser
scheidet der Autor im üblichen Sinne die Frage nach dem Wesen und der
Möglichkeit der Erkenntnis überhaupt, von den Fragen nach den Quellen, Gesetzen
und Grenzen der Erkenntnis, der Einteilung der Wissenschaften und dem
Verhältnis von Wissen und Glauben. Auf den Gedankengängen Erich Bechers, Carl
Stumpfs und August Messers fußend, handelt der Verfasser in gründlicher und
systematischer Weise die erkenntnistheoretischen Hauptprobleme ab, wobei
er sich einer vorbildlichen Objektivität befleißigt. Vor allem die Studierenden
werden aus diesem Abriß der Erkenntnistheorie ihren Nutzen ziehen können —
es sei allerdings darauf hingewiesen, daß die knappe Darstellung, die sich häufig
mit Hinweisen und Andeutungen begnügen muß, vom Leser eine gewisse Kenntnis

der Geschichte der Philosophie verlangt und voraussetzt. In einem zweiten,
ergänzenden Band will Kropp noch die besonderen erkenntnistheoretischen
Fragestellungen der einzelnen Wissenschaften behandeln sowie die neueren
Stellungnahmen «diesseits von Idealismus und Realismus.»

Josef Rattner

Johann Jakob Bachofen: Das Mutterrecht, herausgegeben von Karl
Meuli. Benno Schwabe & Co., Basel 1948.

Um es gleich vorwegzunehmen: Meuli hat sich mit dieser Ausgabe des Mutterrechts

bleibende Verdienste erworben. Zum ersten Mal hegt nun wirklich ein
lesbarer Text dieses großartigen Werkes vor. Der erste Drucker hatte zwischen

Haupttext und Anmerkungen nicht unterschieden, die Anmerkungen vielmehr
in den Text eingefügt und alles in demselben Schriftgrad wiedergegeben. Der
zweite Druck, dem die modernen Auswahlausgaben folgen, ist zudem durch
viele, zum Teil schlimme Druckfehler entstellt. Aber nicht nur die richtige typo-

217



graphische Anordnung, wie sie die vorliegende Neuausgabe bietet, bedeutet
eine ungemeine Erleichterung der Lektüre. Meuli hat den Text in ebenso
taktvoller wie glücklicher Weise viel stärker gegliedert als Bachofen selbst und je-
weilen auf der rechten Buchseite mit Titelüberschriften versehen. Mit diesen

wenigen Bemerkungen werden nur die nächstliegenden Vorteile dieser Ausgabe
für den Leser hervorgehoben. Welch riesige Arbeit der Herausgeber tatsächlich
geleistet hat, zeigen seine Ausführungen im Nachwort über die Grundsätze der
Textgestaltung.

Es ist heute kaum mehr zu begreifen, daß Bachofen mit seinem Mutterrecht
bei seinen Zeitgenossen eigentlich nur auf Verständnislosigkeit, schroffe
Ablehnung und Spott stieß, auch wenn man die Irrtümer in der Gesamtkonzeption
und in Einzelheiten berücksichtigt. Trotz dieser Einstellung der Zeitgenossen
ist das Werk für die Erforschung der menschlichen Gesellschaftsformen von ganz
außerordentlicher Bedeutung gewesen. Zahlreiche Erkenntnisse und Beobachtungen

Bachofens werden neuerdings von Ethnologen wieder aufgenommen,
und es ist, wie der Herausgeber feststellt, wohl möglich, daß sich die unvergleichliche

Kraft der Anregung, welche von dem Buch ausging, in den modernen
Versuchen, ein Gesamtbild der geschichtslosen Kulturen zu entwerfen, von Neuem
bewährt. Das Verdienst, Bachofen für die gebildete Welt neu entdeckt zu haben,
gebührt dem Münchner Kreis um Schuler, Klages und Wolfskehl. Weniger
bekannt dürfte sein, daß sich auch kommunistische Theoretiker auf Bachofen
berufen (zum Beispiel Engels) und an der Uberzeugung einer ursprünglichen
Promiskuität festhalten, obwohl sie wissenschaftlich längst widerlegt ist. Welche

Wichtigkeit Bachofens Mutterrecht auch für die Philosophie und die moderne

Anthropologie zukommt, zeigt allein schon die Tatsache, daß das Buch «zum
ersten Male ernstlich die bisher als selbstverständlich hingenommene Uberzeugung

von der Naturgegebenheit der monogamen patriarchalischen Familie»
(Meuli) erschütterte.

In seinem Nachwort gibt Meuli zunächst eine in ihrer Schlichtheit ungemein
sympathische Lebensbeschreibung Bachofens, welche viele bisher unbekannte
Tatsachen bringt und für das Verständnis des Werkes sehr wertvoll ist. Die
nachfolgenden Ausführungen über Entstehung, Wesen und Nachwirkimg des Mutterrechts

sind vor allem auch für diejenigen Leser unentbehrlich, welche nicht über
die nötigen Spezialkenntnisse verfügen und doch wissen möchten, inwiefern
Bachofens Ansichten mit dem heutigen Stand der Wissenschaft übereinstimmen.
Auch solche Leser sind dem wunderbaren Buche viele zu wünschen, schon im
Hinblick auf den Tiefsinn und die hinreißende sprachliche Schönheit vieler
Stellen. M. Roth

Georges Gurvitch: La vocation actuelle de la sociologie. Paris. Presses

universitaires de France, 1950.

La sociologie contemporaine établit une distinction importante entre les

relations qui se créent entre individus et les relations sociales. Les premières
sont faites des rapports d'amitié, de sympathie, d'amour, car ce sont les qualités
propres des individus qui créent le lien. Tandis qu'on entend par relations

218



sociales celles qui s'établissent entre des êtres, parce qu'ils exercent telle ou telle
fonction sociale. Ce ne sont pas les qualités propres des individus qui sont en

jeu, mais le rôle social particulier que chacun joue au sein de la communauté,
en tant que membre de tel ou tel parti, de telle ou telle église ou institution.
Dans cette perspective, un événement apparaît clairement: la diminution, au

cours des derniers siècles, des relations entre individus et l'accroissement des

relations sociales.

A l'époque féodale et jusqu'à la Renaissance probablement, les relations
sociales apparaissaient comme des relations personnelles. L'homme du moyen
âge était lié personnellement à des forces, des hiérarchies. Le lien qui attache
le serf au seigneur, par exemple, est un lien nettement personnel. Plus tard, par
l'effet de divers phénomènes sociaux et économiques, entre autres le capitalisme,

on remarque une objectivation croissante des rapports des hommes entre
eux. Ainsi, il s'est produit dans le monde moderne un glissement historique vers
le social; le social étant de plus en plus ce qui est anonyme.

Pour y remédier, il faudrait que les exigences sociales devinssent à nouveau
quelque chose de tangible, de vivant, d'humain. Ou, pour reprendre les définitions

de la sociologie actuelle, que les relations entre individus grandissent en
influence et en signification par rapport aux relations sociales. Dans ce but, il est

indispensable d'analyser le terme «autrui» et d'en faire apparaître la profonde,
l'irremplaçable valeur. Cette prise de conscience d'une mission explique la tâche

que la sociologie contemporaine s'est assignée et qui se manifeste par la création
plus précise d'une sociologie de la connaissance, de la «sociologie relationnelle»,
de la «microsociologie» et par les tentatives que l'on note aujourd'hui chez les

sociologues de toutes les tendances pour approfondir les notions de personne,
d'autrui, de communauté.

C'est bien dans cette direction que M. Georges Gurvitch, professeur de sociologie

à la Sorbonne, voit la vocation actuelle de la sociologie.
Auteur lui-même d'ouvrages qui font autorité, sur le droit social en particulier,

il a dirigé récemment la publication de cette œuvre monumentale que
représentent les deux volumes de «La sociologie au XXe siècle», dans laquelle
on trouve un exposé de toutes les tendances qui se font jour à travers la recherche

sociologique d'aujourd'hui dans les différents pays. Rassemblant toutes ces

observations et faisant le point de tous les efforts, M. Gurvitch affirme que la sociologie,

ayant éliminé la plupart des faux problèmes sur lesquels s'acharna le

XIXe siècle, «est en train de devenir une science positive et empirique».
On retrouve, on le voit, la prétention même émise par le fondateur de la sociologie

et qu'avait reprise à sa suite toute l'école durkheimienne. Mais la
méditation sur les fondements d'une science des sociétés s'est poursuivie depuis lors

et l'auteur signale que le développement de ce qu'on est convenu d'appeler la

sociologie du savoir constitue une garantie pour la sociologie de son objectivité
croissante. La contribution négative et critique de la sociologie de l'esprit à la

philosophie peut être considérable. Car on peut dépasser enfin les théories

philosophiques erronées qui nient d'une façon gratuite la possibilité d'expériences
et de connaissances collectives. «La sociologie de l'esprit — dit encore M.
Gurvitch qui prédit un grand avenir à cette branche de la recherche — n'a aucune

219



prétention impérialiste; elle ne veut pas remplacer la philosophie, mais de plus
en plus elle va forcer cette dernière à tenir compte de son vis-à-vis sociologique
et de l'œuvre qu'elle accomplit.» Ajoutons que, par sociologie de l'esprit, l'auteur

entend non seulement la réflexion appliquée aux modes de connaissance

sociologique, mais, outre la sociologie des signes, des symboles, des idées et des

valeurs, la sociologie de la religion, de la morale, du droit, de l'art, du langage
et de l'éducation.

On trouve encore, dans ce livre important, un essai de classification des formes
de sociabilité ainsi que des groupements sociaux, une étude sur les problèmes
de la conscience collective et de la science des faits moraux chez Dürkheim.
L'ouvrage se termine sur deux analyses publiées récemment dans des périodiques
et consacrées, l'une à la sociologie de Karl Marx, telle qu'elle apparaît dans les

œuvres de jeunesse, et l'autre aux conceptions sociologiques de Bergson et que
liront avec un profit particulier les philosophes. Car ils verront comment la pensée

bergsonienne, en définitive, se représente la création à la fois comme individuelle
et collective, les sociétés, en mouvement continuel, brisant elles aussi des

obstacles, refusant les alternatives, créant non seulement leur propre existence,
mais également leurs propres milieux et les «situations» dans lesquelles elles

se fortifient et s'accroissent.
En conclusion, évoquant le développement présent de la sociologie, la masse

imposante d'études, de monographies, d'enquêtes entreprises dans tous les pays
comme aussi les résultats déjà atteints, on comprend que M. Gurvitch se sente

justifié d'écrire: «La sociologie devra occuper une place de premier plan dans
le système de connaissances de la seconde moitié du XXe siècle, sans revenir
d'ailleurs aux prétentions impérialistes de ses origines, ni vouloir résorber les
sciences sociales particulières et la philosophie... Enfin, l'orientation actuelle
de la sociologie atteste sans équivoque que toutes les divisions en écoles ou
sociologies nationales sont en train d'être dépassées. Même les méthodes et les

techniques de recherches sociologiques qui récemment encore semblaient s'opposer
s'interpénétrent et s'amalgament toujours davantage. La sociologie accède à

la maturité.» Jean-G. Lossier

Georges Gusdorf: Traité de l'existence morale. Paris 1949, Armand
Colin.

Composant un traité de l'existence morale, M. G. Gusdorf tient, avant tout,
que l'éthique n'est pas nécessairement une discipline normative, mais bien une
description de la vie morale. Il s'agit, dit-il, de «définir le cadre dans lequel se

développe l'exercice présent de l'action morale», et pour cela «d'éclairer les

conditions proches ou lointaines de l'action». Car la morale est une «manière
de considérer l'effort d'expression de l'homme dans le monde», toute l'activité
humaine étant effort vers une prise de conscience plus large.

La morale «ne juge pas l'activité, mais la sublime». La tentative présente
n'est donc ni normative, ni descriptive seulement; elle présente un caractère
pédagogique ou, mieux, adjuvant: l'existence morale étant «une manière
d'assumer soi-même et l'univers», il faut viser à «mettre chaque homme en

220



possession de sa propre vie», aider à prendre conscience, en fournir les moyens,
«fournir des matériaux en vue de ce choix dernier qui est l'apanage de l'homme
concret».

Nous sommes donc en présence d'un Traité en forme, où l'étude des Structures
de l'existence morale précède celle des Engagements. Mais, en même temps, nous
sommes avertis d'emblée qu'il ne s'agit pas de morale générale, qui ne serait
faite que pour un homme abstrait, mais d'une morale pour la France, et pour
la France d'aujourd'hui. La situation est ici déterminante et ce fort traité
s'ouvre par une description, non de la situation métaphysique il est vrai, mais
du monde moderne, de la condition de l'homme moderne, riche et puissant
de techniques qui bouleversent sa vie. Le dégoût qu'exprimerait l'existentialisme,

l'espérance qu'à beaucoup d'hommes apporte le marxisme sont, dit
M. Gusdorf, des réactions naturelles de l'homme moderne à sa propre condition.

D'autre part, M. Gusdorf, voulant considérer l'homme concret, l'envisage
dans l'ensemble de sa vie, dans sa personne historique, affirmant que l'histoire
d'un homme a un sens d'ensemble. — On se rappellera ici, et en beaucoup
de points, la belle thèse de M. Gusdorf: «La découverte de soi» — D'où l'idée
de considérer l'existence morale comme un effort d'expression en même temps
que comme une prise de conscience toujours plus large de soi et de ses entours
La tentative de l'auteur rappelle donc sur certains points de méthode les essais

de Dilthey, mais ici il s'agit bien d'une morale et non seulement d'études
psychologiques et historiques. C'est aux morales classiques, qui considéraient l'action
isolée et la jugeaient pour elle-même, que l'auteur oppose l'intention de considérer

la vie dans son ensemble.

Retraçons l'ordre des principaux chapitres: Analysant les structures
maîtresses de Vexistence morale, M. Gusdorf part des valeurs, principes d'orientation
immanents à toute activité, conditions de l'affirmation de l'être dans le monde;
se défiant d'un atomisme des valeurs, il les considère dans leur unité d'ensemble.

Après avoir critiqué les réductions intellectualistes, positivistes et pragmatistes
des valeurs, il montre que celles-ci font notre monde ce qu'il est, que notre
connaissance est toujours intéressée. Sans doute, les valeurs ont-elles leur origine
dans la sphère des instincts, mais elles ne font pas que régler notre action, elles

pénètrent et orientent tout notre être dans le monde. Elles sont donc intermédiaires

entre l'âme et le corps : l'homme a pris ses distances et recrée le monde
à son image.

Les valeurs présentent d'ailleurs un caractère d'objectivité en ce qu'elles
inspirent notre vocation à l'humanité, qui est en nous ce qu'il y a de plus
personnel et de plus commun. «L'obéissance aux valeurs exige un effort d'unité
de soi à soi». La conscience morale, le sentiment du devoir, l'autorité dans l'existence

morale tiennent donc de cette expérience des valeurs leur sens. Le souverain

bien, instance suprême, est toujours un souverain bien de la personne,
qui est à elle-même sa propre fin, et s'accomplit dans la «réalisation plénière
de l'être humain». Réalisation subjective, mais objective aussi, qui implique
un constant dépassement; l'effort moral qu'exige cette réalisation est un
effort d'expression, et objectif, puisqu'il s'agit d'exprimer l'humain. La règle
essentielle en sera la fidélité, qui ne pourra être que fidélité à soi-même.

221



Considérées dans leur unité d'ensemble, les valeurs se groupent en catégories
qui déterminent des styles de vie: non pas des séries d'actes isolés, mais une
intégration de ces actes à l'ensemble d'une vie. M. Gusdorf décrit ces styles
en pages émouvantes; il les classe selon les modes de regroupement du temps
vécu: à la conception du temps comme continuité homogène correspond le
style du sérieux qui fige l'attitude et l'activité; à la conception du temps comme
discontinuité correspond le style du jeu, de la jouissance, du dilettantisme,
attitude purement esthétique et qui dissout l'existence; au dépassement du
temps vers une éternité correspond la plénitude du souverain bien: le temps
désormais sera fait pour l'homme, qui s'en servira — non l'homme pour le temps.

A la fin de cette première partie, nous apercevons que l'homme doit se créer
lui-même, comme l'artiste son œuvre.

Mais cette création s'accomplit au sein d'une communauté, et l'action est
le lieu de rencontre de deux univers, l'insertion de l'univers individuel dans
l'univers commun. Tels sont les engagements concrets de l'existence morale qui
doivent manifester notre liberté. L'auteur en examine la forme d'abord du
point de vue de l'existence en commun, en «participation»: le couple je-tu doit
primer la troisième personne, l'impersonnel. La sympathie (notons de très belles

pages sur l'amour et la connaissance, et sur l'éducation) est l'organe de la
participation. L'opposition de l'individu et de la société est fausse, mais la communauté,

dit M. Gusdorf — citant Scheler —, a son fondement dans l'idée de la

personne, et les valeurs les plus hautes ne sont pas celles de la communauté,
mais celles de la personne. Les pages consacrées au respect, au mensonge et
aussi à la force dans l'existence morale paraîtront sans doute parmi les
meilleures de tout l'ouvrage. Celles qui concernent les communautés, les civilisations,
la culture et la vie personnelle avec ses crises et ses révoltes dans la communauté
paraîtront sans doute plus sommaires et moins originales, mais non moins
nécessaires au dessein général de l'auteur.

Examinant l'affirmation de soi — au sein de la communauté —, M. Gusdorf
analyse en détail la fidélité, «perspective maîtresse pour une éthique de la
création» et du dépassement» et expose les modes d'expression du moi profond,
du caractère intelligible. Attentif à l'exacte connaissance de soi, il ne méconnaît

pas ces phases de fidélité et d'infidéhté qui marquent le rythme de la vie personnelle.

Confrontant, aux dépens de la seconde, la fidélité et la sincérité, il paraît
cependant ne prendre celle-ci que chez certains de ses représentants, qui
l'ont outrée, sans pousser la synthèse aussi loin qu'une éthique de la création
paraît, à nos yeux, le requérir. Quant à la pureté, réalisation de l'unité
personnelle, elle est admirablement présentée.

L'existence morale ainsi esquissée ne s'accomplit pas sans une certaine
organisation: mal organisée, l'action échoue et aboutit à l'ennui. Lorsqu'il en
décrit les échappatoires: action, travail, voyage, M. Gusdorf ne pense sans doute
rien ajouter à ce qu'en dit Pascal. Mais lorsqu'il montre comment le triomphe
sur l'ennui est l'acceptation de la condition et de la raison d'être, il confronte
avec succès la joie et le bonheur, préférant à l'eudémonisme et aux sanctions
de la vie morale l'expansion des énergies de dépassement: la joie et le bonheur
ne s'unissent enfin que dans une vérité libératrice.

222



La richesse d'information, la clarté et l'ampleur du dessein, la force
d'exécution sont des qualités de l'auteur trop connues pour qu'on en répète l'éloge.
Mais retenons quelques idées maîtresses: Idée de décrire l'existence morale et
de la comprendre plutôt que de l'analyser intellectuellement. Idée que l'homme
doit se créer comme l'artiste son œuvre, qui ne va pas sans un esthétisme

d'ailleurs sévèrement réfréné — mais peut-être cette existence morale allait-elle
devenir une morale de la connaissance de soi Idée du dépassement et du sens

de l'effort. Idée de la fidélité à soi-même et du vrai style de vie, le style d'éternité.
Idée d'engagement et de communauté, qui semble d'ailleurs valoir surtout —

peut-être en dépit des intentions de l'auteur — dans la mesure où elle suscite

la vie personnelle. Aucune doctrine paradoxale ni même nouvelle: ce qui est

vraiment nouveau et audacieux, c'est, avec la première de ces idées, l'intention
d'écrire un traité de morale dans le climat de la psychologie compréhensive,
c'est un éclairement de la vie morale et non pas un bouleversement de valeurs

ou une casuistique; c'est surtout l'intention d'aider chacun à se réaliser, où

apparaît le plus manifestement que ce traité résulte d'une expérience personnelle
vécue dans les conditions de l'engagement et de la communauté.

On ne se demande qu'avec plus d'intérêt si la position de M. Gusdorf rendait
nécessaires certaines difficultés.

Pourquoi, d'abord, reprocher une fois de plus à ICant une morale abstraite
écrite par un homme abstrait? La morale formelle n'est-elle pas tout autre
chose, écrite pour un homme «si» concret qu'elle peut lui paraître étrangère si

on la considère précisément hors de l'effort moral lui-même Pourquoi dire,
en un temps surtout où le problème de la communauté paraît si grave, que les

morales classiques «opposent individu et société et choisissent d'ordinaire entre
l'un et l'autre»? Serait-ce une allusion à la «République» ou à Aristote? à

saint Thomas ou au «Traité théologico-politique» Ne trouve-t-on pas là, tout
au moins, l'effort exemplaire de ne pas sacrifier l'un à l'autre les éléments du
problème Il faut se le demander, au jour où la tâche du philosophe reste
assurément d'abord celle qu'a assumée M. Gusdorf, mais aussi de ne pas laisser
méconnaître ceux qui ont recueilli et condensé l'effort philosophique.

Ensuite, il semble que le problème du fondement anthropologique sinon
métaphysique se pose malgré tout, dans un si vaste traité. Lorsque celui-ci
illustre le rapport de la sphère des instincts et de celle des valeurs, ou le rapport
de la compréhension et de l'explication par le rapport des deux systèmes nerveux;
lorsqu'il écrit que «la dimension humaine est celle d'une interférence entre le

biologique et le social», on est en droit de lui demander à quel point de vue
il se place. Où se placer pour mêler aux vues phénoménologiques les informations

que prodiguent les sciences naturelles pour affirmer que les valeurs tirent leur
sens de la structure humaine et que celle-ci est d'ordre psychobiologique?
Suffit-il d'enregistrer ces données si diverses et toutes valables?

Enfin, dans son chapitre le plus important, M. Gusdorf montre que le style
de l'éternité est supérieur à celui du sérieux (correspondant au temps continu
homogène) et à celui du jeu (correspondant au temps discontinu). Cette éternité
est un mode de regroupement du temps; mais on ne nous explique pas comment
et sur quoi se fonde cette reprise.

223



Ces réserves ne sont pas comparables à la gratitude personnelle que le lecteur
doit à l'auteur, ni aux intentions de celui-ci: nous inviter, loin de toute
préoccupation métaphysique (qu'il jugerait peut-être dans tous les cas
intellectualiste) à poursuivre l'effort moral et à aider sans juger. D. Christoff

Werner Gent: Der sittliche Mensch. Untersuchungen der sittlichen
Haltung des Menschen, ihre Geschichte, nebst einer Meditation
über den Sinn des menschlichen Lebens. Westkulturverlag Anton

Hain, Meisenheim a. Glan 1950.

Die vorliegende Abhandlung über den «sittlichen Menschen» verdient insofern

gerühmt zu werden, als sie mit außerordentlicher Umsicht konzipiert und
mit Fleiß und Gründlichkeit ausgearbeitet worden ist. Sie gliedert sich in drei
Teile, wovon der erste das «Material der Ethik» zusammenfaßt und die mannigfaltigen

Variationen der sittlichen Haltung sachkundig beschreibt. Ein besonderes

Kapitel beschäftigt sich mit den sittlichen Grundeinstellungen, von denen
die wesentlichsten herausgegriffen und diskutiert werden. Der zweite Teil des

Buches gibt eine komprimierte Geschichte der ethischen Lehren bis zur Gegenwart,

also von den Vorsokratikern bis zu Martin Heidegger, wobei letzterer vom
Verfasser mit bemerkenswerter Konsequenz völlig mißverstanden wird, was
aber nicht gegen die Objektivität der übrigen historischen Darlegungen sprechen

soll. Die schon im Titel angekündigte «Meditation über den Sinn des

Lebens» beschließt diese Untersuchungen, indem sie Mensch und Gemeinschaft
in ihren idealen und realen Zusammenhängen aufzeigt.

Im ganzen genommen ist Gents Schrift interessant und anregend, so daß man
sie wohl als ein schönes «Kompendium der ethischen Probleme», historisch gut
fundiert, zu werten vermag. Der Einfluß von Nikolai Hartmanns groß angelegter

«Ethik» macht sich in wohltuender Weise bemerkbar und trägt dazu bei,
diesen Untersuchungen ein philosophisch-wissenschaftlich tragfähiges Gerüst

zu vermitteln. Josef Rattner

Alois Dempf: Theoretische Anthropologie. A. Francke Verlag, Bern
1950.

Nach seiner umfangreichen «Selbstkritik der Philosophie» legt nun Dempf
den Versuch einer «Theoretischen Anthropologie» vor. Entsprechend der

vorausgesetzten Definition des Menschen als eines «Selbstbewußtseins in einem
Organismus» bemüht sich diese Untersuchung um eine Vereinigung der
Forschungsweisen von theoretischer Biologie und Geistphilosophie. Dabei wird der

systematischen Menschenlehre die Aufgabe zugewiesen, «eine Theorie des

Selbstbewußtseins und eine Theorie der einheitlichen Menschennatur, die mehr
ist als ein gewöhnlicher Organismus und doch auch ein Organismus»,
auszuarbeiten. Dieses Unterfangen erweitert sich sinngemäß zur Erörterung der
menschlichen Freiheit, Selbstverwirklichung und Eingliederung in einer
gegenwärtigen, geschichtlich bestimmten Gemeinschaft. Der Weg zu diesem Ziel führt
an folgenden Stationen vorbei: Begriffe und Axiome der theoretischen Bio-

224



logie — Die dreifache Organisation des Menschen und die vollständige
Kategorienlehre — Selbstbewußtseinstheorie — Fremderkenntnislehre und
Charakterologie — Gesellschaftslehre und Theorie des Gruppendenkens — Geschichtsphilosophie

und Ideologiekritik -— Personale und soziale Ethik und der
integrale Humanismus.

Im Rahmen dieses knappen Hinweises kann nicht detailliert auf die
Problematik von Dempfs «Theoretischer Anthropologie» eingegangen werden, so

daß wir uns hier nur auf einige Andeutungen beschränken müssen. Die Üxküll-
sche Umweltslehre schafft die eigentlichen Ausgangspunkte für Dempfs
biologische Betrachtungen. Hierauf werden Innen- und Außenwelt resp. menschliche

Konstitution und Natur einander zugeordnet. Als allgemeingültige
«Organisation des Menschen» wird — gemäß alten Vorbildern — die Aufteilung in
«sensitive, imaginative und intellektive» Vermögen durchgeführt, wobei der

teleologische Gesichtspunkt der menschlichen Umweltseinfügung maßgeblich
in den Vordergrund tritt. Seins- und Erkenntnisweisen werden ontologisch
aufeinander bezogen unter dem Postulat ihrer gegenseitigen «Hinordnung», die

erst ein Sichorientieren des Menschen im Kosmos ermöglicht.
Der Schichtengedanke wird von Dempf dazu henützt, den Menschen in Leib

und Geist zu zerlegen und das menschliche Selbstbewußtsein in der Leiblichkeit,

damit auch Todverfallenheit, zu verankern. Dabei wird nun mit gewagter
Unbefangenheit von einem «lebensüherlegenen Selbst» gesprochen, womit
schließlich die Unsterblichkeit der Menschenseele sozusagen unter der Hand
in die Erörterung «eingeschmuggelt» wird. Das Gewissen wird als Zeuge für
die Verantwortlichkeit des Menschen gegenüber Gott aufgerufen, soll aber

gleichzeitig auch die Existenz Gottes bezeugen. Hierauf versteigt sich der Autor
zu Formulierungen, deren Begründung nur in seinen Prämissen liegen kann,
und die deshalb von den meisten philosophischen Strömungen der Gegenwart
abgelehnt werden müssen : «Darumist der Menschnaturaliter religiosus, rückverbunden

mit dem Richter seiner Selbstbewertung und geborgen in seiner Huld oder
verzweifelt in der Vergänglichkeit und Zeitlichkeit. Mit dem Todesbewußtsein ist
unlöslich das Gottesbewußtsein verbunden, und das volle Selbstbewußtsein ist
also niemals aus der Dualität des Geistbewußtseins und der Leibverfallenheit
herauszulösen.»

Durch die Untersuchung der «Fremdicherkenntnis und Charakterologie» wird
der Übergang von den Problemen des Individuums zu denjenigen der Gemeinschaft

geschaffen. In charakterologischer Hinsicht stützt sich Dempf auf die
aristotelische Unterscheidung des noetischen, bouletischen und erotischen, des

phantastischen, orektischen und epithymetischen, ästhetischen, pragmatischen
und pathetischen Verhaltens. Hierdurch ergibt sich ein Schematismus, der den
Menschen als das nimmt, «was er vorstellt», eine nicht gerade unzweckmäßige,
aber doch wenig originelle Einteilungsweise. Ein letzter Schritt ist dann noch
die Theorie der Gruppen- und Gesellschaftsbildung, die in den Rahmen des

Gesamtkonzepts eingebaut wird. Seine diesbezüglichen Anschauungen entnimmt
der Autor aus der Schelerschen «Wissenssoziologie» und stützt sich auch
weitgehend auf die kultursoziologischen Aspekte von Weber, Troeltsch, Toynbee,
Dawson, Sorokin usw.

15 225



Dempfs «Theoretische Anthropologie» enthält eine Anzahl von Gesichtspunkten,

die der Diskussion wert sind und in philosophischer Hinsicht beachtet
werden können. Störend wirkt nur die allzu große Einseitigkeit des Verfassers,
die gegnerischen Auffassungen wenig Raum und noch weniger Würdigung zuteil
werden läßt. Dies fällt um so schwerer ins Gewicht, da das vorliegende Buch
eher für den philosophischen Laien als für den Fachmann bestimmt ist und somit
unter mangelhaft Orientierten vielfach zu Fehlschlüssen oder unsachlicher
Information Anlaß geben wird. Josef Rattner

F. J. Brecht: Schicksal und Auftrag des Menschen. Philosophische
Interpretationen zu Rainer Maria Rilkes Duineser Elegien. Ernst
Reinhardt Verlag, Basel 1949.

Die Duineser Elegien Rilkes, vom Dichter unter gewaltigen schöpferischen
Erschütterungen empfangen und geschaffen, sind die tiefsinnigen Gesänge, in
denen der gegenwärtige Mensch in einzigartiger Weise sein geheimes Wissen

um Schicksal und Auftrag seines Daseins angesprochen fühlt. Rilke selbst war
sich klar darüber, daß die «Elegien» für das Verständnis schwierig und eines

Kommentars bedürftig sind. Ein Jahr vor seinem Tod schrieb er an seinen
polnischen Übersetzer Witold von Hulewicz, der ihn gebeten hatte, diese Dichtungen

zu erläutern: «Hier, lieber Freund, wag ich selbst kaum etwas zu sagen...
Und bin ich es, der den Elegien die richtige Erklärung geben darf? Sie reichen
unendlich über mich hinaus... In den «Elegien» wird... das Leben wieder möglich,

ja es erfährt hier diejenige endgültige Bejahung, zu der es der junge Malte,
obwohl auf dem richtigen schweren Wege «des longues études», noch nicht führen

konnte. Lebens- und Bodesbejahung erweist sich als Eines in den «Elegien»...
Alle Gestaltungen des Hiesigen (sind) nicht nur zeitbegrenzt zu gebrauchen,
sondern, soweit wir's vermögen, in jene überlegenen Bedeutungen einzustellen,
an denen wir teilhaben. Aber nicht im christlichen Sinne (von dem ich mich
immer leidenschaftlicher entferne), sondern, in einem rein irdischen, tief
irdischen, selig irdischen Bewußtsein gilt es, das hier Geschaute und Berührte in
den weiteren Umkreis einzuführen. Nicht in ein Jenseits, dessen Schatten die
Erde verfinstert, sondern in ein Ganzes, in das Ganze... Wenn man den Fehler
begeht, katholische Begriffe des Todes, des Jenseits und der Ewigkeit an die

Elegien oder Sonette (an Orpheus) zu halten, so entfernt man sich völlig von
ihrem Ausgang und bereitet ein immer gründlicheres Mißverstehen vor. Der
«Engel» der Elegien hat nichts mit dem Engel des christlichen Himmels zu tun...
Der Engel der Elegien ist dasjenige Geschöpf, in dem die Verwandlung des Sichtbaren

in Unsichtbares, die wir leisten, schon vollzogen erscheint... Wir sind...
diese Verwandler der Erde, unser ganzes Dasein, die Flüge und Stürze unserer
Liebe, alles befähigt uns zu dieser Aufgabe (neben der keine andere, wesentlich,
besteht)...»

Diese hochbedeutsamen Äußerungen Rilkes bilden den Ansatzpunkt der

Interpretation der Elegien, durch die Brecht — dem Wort und Gang der Elegien
selbst folgend — deren geheimen Sinn ans Licht hebt. Diese Auslegung will kein
Beitrag zur literarhistorischen Forschung oder zur ästhetischen Würdigung

226



sein; es gilt vor allem, die Bedeutung dieser Spätwerke Rilkes für den

gegenwärtigen Menschen herauszuarbeiten. Auf der Existentialphilosophie Martin
Heideggers fußend, zeigt der Yerfasser, daß das Problem der menschlichne
Existenz durch Rilke mit unerhörter Eindringlichkeit erfaßt und gedeutet worden
ist. Nicht umsonst soll Heidegger selbst einmal gesagt haben: «In den Duineser

Elegien drückt Rilke poetisch dieselben Gedanken aus, die ich in meinen Schriften

niedergelegt habe». Das vorliegende Buch erweist die Richtigkeit dieser

Feststellung Martin Heideggers mit einer verblüffenden, bis in alle Einzelheiten
gehenden Analyse, die in unanfechtbarer Darstellung die Übereinstimmungen
zwischen dem Grundbuch der Existentialphilosophie, «Sein und Zeit», und den

«Duineser Elegien» klarstellt.
Was die Philosophie von heute in allen ihren Richtungen anstrebt, eine

Wesensbestimmung des Menschen — seiner Grenzen und Möglichkeiten —,
verdichtet sich zu symbolhafter Gestaltung in den zehn Elegien Rilkes. Schon in
der ersten Elegie zeigt sich der Umkreis dessen, was der Mensch seine Welt und
sein Leben nennt : «Engel» und Tier, der Mensch und die Erde und ihre Dinge ;

Leben und Tod; Helden und Liebende. Die erste Hälfte der Dichtung stellt den
Menschen in diese, seine Welt hinein und läßt die Fragwürdigkeit unseres
Daseins zutage treten. Der Mensch findet nirgends Halt und Stütze in der Welt;
er muß sein Haus über einem Abgrund der Bodenlosigkeit bauen. Nicht die

Liebe, noch irgend ein alltägliches Tun und Treiben schaffen das Faktum der
absoluten Vereinzelung und Auf-sich-Gestelltheit aus der Welt; das Gleichnis
des Menschen ist der Seiltänzer, der fahrende Artist, der heimatlos umherzieht,
und in den ständigen Gefahren des Sturzes die Wollust einer schauerlich erhöhten

Existenz genießt.

Nachdem die ersten fünf Elegien die Trauer über die Fragwürdigkeit des

Menschseins ausgesprochen haben, schwingt sich die Dichtung zu einer
großartigen Bejahung des Lebens auf. Am Typus des Helden zeigt Rilke, daß ein

siegreiches Leben möglich ist — die heldische Existenz ist die Rechtfertigung
unseres Daseins. «Von allen groß gewagten Existenzen — kann eine glühender
und kühner sein?» Aber nicht nur der Held, die Menschheit als Ganzes wird
gerechtfertigt, ineins mit einer überströmenden Diesseitsbejahung, die in ihrer
Verbundenheit mit allem «Hiesigen» an Nietzsches: «Meine Brüder, bleibt der
Erde treu!» erinnert. «Hiersein ist herrlich!» ruft der Dichter aus. Und er
beginnt die Ruhmestaten des Menschengeschlechtes zu besingen, lobpreist den
Gottmenschen, von dessen Leistungen man nur staunend sagen kann: «War es

nicht Wunder?» Das Größte aber ist des Menschen Herz, in dem die Innerlichkeit

der Dinge einzugehen vermag — die Ordnung des Herzens ist bedeutender
als alles Übrige — «nirgends, Geliebte, wird Welt sein, als innen»... Die Welt
muß in uns zu einem «Weltinnenraum» verwandelt werden.

Die Bejahung des «Hierseins» gipfelt in den letzten beiden Elegien; Endlichkeit

und Tod werden entgegengenommen ohne illusionäre Hoffnung auf ein

Jenseits, auf ein Weiterleben nach dem Tode, auf Ewigkeit und Unendlichkeit.
Was aber ist dann der Sinn des Daseins, wenn Gott nicht mehr als Schöpfer und
Erhalter alles Kreatürlichen gedacht wird? Rilke beantwortet diese Frage:
«Hiersein ist viel... weil uns scheinbar alles das Hiesige braucht». Das Hiesige

227



braucht uns; es ergeht ein Auftrag von allem Seienden an den Menschen, durch
den das Bewußtsein in die Welt gebracht wird. Der Mensch ist das Wesen, durch
den und in dem das Sein Wort wird. An dieser Aufgabe muß er sein Geniigen
finden, wenn er sich nicht in «Hinterwelten» verlieren will. Der Dichter selbst
äußert sich in inniger und zärtlicher Diesseitsbejahung, die auch die Möglichkeit

des Todes ruhig bedenkt: «Erde, du liebe, ich will / Namenlos bin ich zu
Dir entschlossen, von weit her. j Immer warst Du im Recht, und Dein heiliger
Einfall J ist der vertrauliche Tod.»

In diesem hymnischen Ausruf kulminiert die Rilkesche Dichtung, ähnlich
wie die Heideggersche Philosophie, deren Definition des «eigentlichen Daseins»
ein mutiges, entschlossenes Bejahen des Todes fordert. «Dasein ist ein Sein

zum Tode». Nur die «vorlaufende Entschlossenheit», die immer wieder dem
Tod ohne Furcht gegenübertritt, ermöglicht das Leben und die schöpferische
SelbstVerwirklichung des Menschen.

Die Darlegungen Brechts in «Schicksal und Auftrag des Menschen» ziehen
mit bewundernswerter Sorgfalt die Verbindungslinien zwischen der Rilkeschen
Dichtung und der Heideggerschen Philosophie, ohne in das bloß «Fachmännische»

abzugleiten. Aus diesem Grunde wird das vorliegende Buch jedem Kenner

und Liebhaber Rilkes unentbehrlich sein; der philosophisch interessierte
Leser aber wird sich mit Dankbarkeit dieser feinsinnigen Interpretation der
Duineser Elegien widmen, aus der er mehr Erkenntnisse schöpfen kann als aus
manchem «Handbuch der Philosophie». Josef Rattner

Wilhelm Kamiah: Der Mensch in der Profanität. Versuch einer
Kritik der profanen durch die vernehmende Vernunft. W.Kohl-
hammer Verlag, Stuttgart 1949.

Die These Kamlahs ist, daß die Kultur der Neuzeit eine profane sei. Dabei
versteht er unter «Profanität» nicht nur eine Lockerung religiöser Bindungen,
sondern auch eine Machtposition, für die die Wirklichkeit schlechthin verfügbar
ist. «Profanität» ist nach ICamlah ein Krankheitszustand, der überwunden
werden soll. Das hierzu benötigte Heilmittel soll das «Leiden» sein, in dem der
Mensch eine «Ermöglichung seiner selbst» erfährt, nicht aus sich selbst, sondern

von «anderswo her». Und da der Mensch sich und seine Welt immer mit den

Mitteln der Sprache und das heißt der Tradition versteht, kann er — nach
Kamlahs Auffassung — die neue Ermöglichung seiner selbst nur hinnehmen,
indem er zugleich die christliche Bekundung eben dieser Grundermöglichung
vernimmt. Damit stellt sich das Problem des «Vernehmens» einer Tradition, die
in einer neuen Sprache neu zu interpretieren ist. Kamiah versucht diese neue

Interpretation zu geben, kritisiert die «eigenmächtige neuzeitliche Vernunft»,
greift den Realitätsbegriff der neuzeitlichen Wissenschaft an und läßt seine

Ausführungen in Betrachtungen über die Problematik der Menschwerdung
ausmünden.

Diese kulturphilosophisch sein wollende Kritik an der Profanität ist zweifelsohne

von «heiligen» resp. lauteren Absichten geleitet, kann aber dennoch nicht
das bieten, was sie sich programmatisch zum Ziel gesetzt hat. Daß das Leiden

228



das «schnellste Tier sei, das zur Vollkommenheit trägt», glaubte schon Meister
Ekkehard zu wissen; und daß der Mensch mit dem bloßen Verstand nicht
sinnvoll leben kann, hat sich seit dem Auftreten der Lebensphilosophie weithin

herumgesprochen. Entthronung der Vernunft und Inthronisierung der

Religion ist heutzutage ein Unterfangen, dem nur wenige «Unzeitgemäße»
werden Beifall spenden können. Josef Rattner

Helmuth Plessner: Lachen und Weinen. Eine Untersuchung nach
den Grenzen menschlichen Verhaltens. A. Franche Verlag, Bern
1950. Sammlung Dalp.
Was bedeuten Lachen und Weinen? Warum bald dieser, bald jener

Ausdruck? Verraten sie nicht etwas vom Wesen des Menschen, dessen Möglichkeiten

und Grenzen gerade in diesen beiden Ausdrucksformen zum Vorschein
kommen? Von Aristoteles bis Bergson haben sich führende Denker mit den
Problemen des Lachens und Weinens auseinandergesetzt und von verschiedenen

Seiten her eine Lösung dieser Fragen angestrebt. Der Versuch Helmuth
Pleßners bringt nun einige neuartige Gesichtspunkte in die uralte Diskussion,
so daß es sich lohnt, seinen Ausführungen zu folgen.

Wenn man nach Monopolen des Menschen sucht, nach Fähigkeiten und
Vermögen, die ihn von allen andern Wesen unterscheiden, so stößt man auf die
Charakteristika des Sprechens, planmäßigen Handelns, variablen Gestaltens
und — des Lachens und Weinens. Tiere lachen und weinen nicht im eigentlichen

Sinne, wenn sie auch gewisse Ausdruckserscheinungen aufweisen, die
diesen Phänomenen manchmal nahekommen. In Lachen und Weinen hegt ein

spezifisch menschliches Verhalten vor, ein Verhalten, in dem der Mensch auf
eine Krise reagiert, welche er lachend oder weinend überwindet. Wenn das

Verhalten des Menschen gegenüber der Außenwelt und gegenüber seinem Körper

an die Grenze seiner Möglichkeiten gerät, bleiben noch letztlich die Reaktionen

des Lachens und Weinens offen, in denen es schon nicht mehr darum geht,
sich zu verhalten : man fällt ins Lachen, man läßt sich fallen in das Weinen. Um
diesen Tatbestand aufzuklären, ist es nötig, eine philosophisch-anthropologische

Konzeption einzuführen — Pleßner basiert seine Deutungen auf die
These der exzentrischen Position des Menschen, die erst Lachen, Weinen,
Ausdrucksgebärden, Mimik, Gestik, planvolles Handeln usw. ermöglicht. Die
Exzentrizität des Menschen bedeutet nichts anderes als das Faktum, daß er «Körper

ist» und einen «Körper hat». Diese doppelte Seinsweise erschließt das Wesen
des Menschen, der als Trieb(-Wesen) sein eigener Körper ist, als Wille und
Verstand aber über seinen Körper verfügt, ihn lenkt, einsetzt usw., mit einem

Wort, seinen Körper hat. Die normalen Situationen des Lebens verlangen im
allgemeinen Beherrschung des Leibes, also Körper-Haben — im Lachen und
Weinen hört die bewußte Verfügbarkeit über den Körper und die Umweltssituation

auf; die einzige Antwort, die uns noch verbleibt, ist: lachend oder
weinend sich fallen zu lassen!

Die Anlässe des Lachens und Weinens sind verschiedenster Art. Für
gewöhnlich wird darauf hingewiesen, daß zum Lachen in erster Linie die Stim-

229



mung der Freude gehört. Gewiß hat die Freude einen nicht unbedeutenden
Anteil an der Bereitschaft zum Lachen — aber sie bewirkt es im Grunde nicht.
Der Ausdruck der Freude ist der Jubel, der sich gelegentlich wie Lachen
anhört, und mit diesem auch nahe verwandt ist. Auch der Kitzel (das «Kitzeln»)
als rhythmischer, lust- und unlustvoller Organreiz führt noch nicht zum Lachen,
sondern nur zum Kichern, das eine Vorform des Lachens darstellt. Die eigentlichen

Lachsituationen hegen in der Komik und im Witz. Das Lachen im
Gesichtskreis des Komischen hat Henri Bergson in «Le rire» in glanzvoller Weise
analysiert. Dabei stellte er fest, daß das Komische nur in der menschlichen
Sphäre vorkommt. Wolken, Felsen, Pflanzen und Tiere sind nicht komisch,
wenngleich sie uns seltsam und ungewohnt vorkommen können. Komisch zu
sein ist also Reservat und Auszeichnung des Menschen, wobei der Satz gilt:
«Stellungen, Gebärden und Bewegungen des menschlichen Körpers sind in dem
Maße komisch, als uns dieser Körper dabei an einen bloßen Mechanismus
erinnert». Die Marionette (als menschliche Figur) und der Clown beziehen hieraus
ihre erheiternde Wirkung; der sich mechanisch gebärdende Mensch wirkt
komisch, weil er unserer Auffassung vom menschlichen Leben — das Elastizität,
Anpassungsfähigkeit und Wendigkeit erfordert — widerspricht. Komödien wie
«Der Geizige», «Der eingebildete Kranke», «Der Schwierige» usw. zeigen
Menschentypen, die eine dem Leben unangepaßte Haltung einnehmen und durch
die Starrheit ihrer Prinzipien innerhalb des menschlichen Zusammenlebens
immer Anstoß erregen müssen. Menschsein und Mechanismus sind absolute
Gegensätze — wo menschliches Verhalten an die Gesetzmäßigkeit des
Mechanischen erinnert, liegt Widersprüchliches in einer Erscheinungsform vor,
verblüfft uns und nimmt uns jegliche Antwortmöglichkeit als die — zu lachen.

Der Witz wurde des öfteren als eine Unterart des Komischen betrachtet,
verdient aber eine besondere Analyse als «Vorstellungsart, der die erzeugende
und mitteilende Kraft des Komischen innewohnt» (Kuno Fischer). Freud hat
in «Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten» darauf hingewiesen, daß
Traum und Witz dieselben Gesetzmäßigkeiten demonstrieren. Die Arbeitsweise

des Traumes ist: Verschieben (von emotionalen und gedanklichen Akzenten),

Verdichten (von Gedanken durch Zusammenfassung), Umkehrung ins
Gegenteil (klein—groß usw.) und Symbolgebrauch. Auch der Witz bedient sich
dieser Techniken, in denen eine gewisse Ökonomie des Seelenlebens zum
Vorschein kommt. So wie der Traum unbewußte, gehemmte Triebwünsche zum
Ausdruck bringt, so öffnet auch der Witz verschiedenen seelischen Strebungen, die

verborgen bleiben müssen, ein Ventil, durch das sie sich entladen können. Das
Lachen auf einen Witz ist der Ausbruch der überschüssigen seelischen Energie,
befreiend und entspannend zugleich — ein Ausbruch, der auf Kosten des durch
den Witz betroffenen Menschen, Gegenstandes usw. geht. So liegt denn auch
in der Pointiertheit des Witzes eine Tendenz, die über das witzige Objekt hinausführt

zu einer Erhebung des Lachenden über das Belachte — dies im Gegensatz

zum Humor, der sich prinzipiell auf eine gleiche Stufe stellt, und in dem
die Gemeinschaftlichkeit der Menschen stärker und deutlicher betont ist.

Zum Lachen reizen also solche Grenzlagen, die, ohne bedrohend zu sein,
durch ihre Nichtbeantwortbarkeit es dem Menschen verwehren, ihrer Herr zu

230



werden und mit ihnen etwas (Verstandesmäßiges) anzufangen. Freude, Kitzel,
Verlegenheit, Verzweiflung, Komik und Witz können solche Situationen
heraufbeschwören; gerade dort, wo der Mensch am «Ende seines Lateins» anlangt,
kann er — durch Lachen — noch seine Überlegenheit bewahren und sich in
Freiheit fallen lassen. An Stelle einer Antwort setzt er eine unvermittelte
Reaktion, in der sein Leib für ihn antwortet.

Im Lachen quittiert der Mensch eine Situation. Er beantwortet sie mit ihm
direkt und unpersönlich, indem er in einen anonymen Automatismus gerät.
«Er selbst eigentlich lacht nicht, es lacht in ihm, er ist gewissermaßen nur Schauplatz

und Gefäß für diesen Vorgang. Anders das Weinen. Im Weinen gibt der
Mensch auch eine Antwort, indem er sich einem anonymen Automatismus überläßt,

der mehr oder weniger langsam in Gang kommt, aber Gewalt über ihn
gewinnen kann. Nur bezieht sich der Mensch selber in diese Antwort mit
ein. Er ist innerlich dabei beteiligt; ergriffen, gerührt, erschüttert. Wenn
sich ihm die Kehle zuschnürt und die Tränen kommen, läßt er sich innerlieh

los, es übermannt ihn, und er überläßt sich dem Prozeß des Weinens.»

Im Weinen liegt also ein Moment des Kapitulierens, Sich-besiegt-gebens,
der Selbstaufgabe, weshalb das Weinen im Unterschied zum Lachen eine
vermittelte Reaktion auf gewisse Redingungen ist. Ein äußerer oder innerer Anlaß

bringt den Menschen in eine Stimmung, in der Schmerz, Bitterkeit usw.
vorwalten — erst das Kapitulieren in dieser Gestimmtheit, das Sich-fallen-lassen

bringt das Weinen in Gang. Joh. Ed. Erdmann definierte: «Man lacht nur über
andere, man weint nur über sich selbst». Und Schopenhauer : «Weinen entspringt
dem Mitleid mit sich selbst». Beide Definitionen werfen Licht auf Anlaß und
Bedingung des Weinens.

Es gibt Weinen infolge körperlicher Schmerzen, das sich in der Ich-Ferne —
wie man etwa sagen müßte — abspielt; Weinen infolge von innern Spannungen,
Affekten und Gefühlen, woran der Mensch personal beteiligt ist -— und Weinen

aus Ergriffenheit, Hingabe, das ein reifes, persönliches Selbst- und Weltbewußt-
sein zur Voraussetzung hat. In seiner eigentlichen Ausbildung auf der Ebene
des Gefühls — Schmerz, Leid, Trauer, Sehnsucht, Verzweiflung, Gekränktsein,

Reue, Freude, Ergriffenheit, Liebe usw. — schaffen die gefühlsmäßige Situation,

in der der Mensch zur Einsicht über seine Endlichkeit und Begrenztheit
gelangen kann und im Akt der innern Kapitulation sich dem Weinen zu
überantworten vermag. Demgemäß hegt im echten Weinen auch ein Stück Erkenntnis

der Position des Menschen in seiner Welt; wenn alles planmäßige Verhalten
versagt und die Situation nicht dazu angetan ist, sich lachend über sie

hinwegzusetzen, kann man nur im Eindruck des Überwältigtseins sich gelöst fallen
lassen, aus der nicht zu bewältigenden Situation sich zurückziehen, indem man
weinend in die Verschlossenheit seiner selbst retiriert.

Lachen und Weinen sind Ausdrucksformen, in denen sich das menschliche
Wesen offenbart. Der Mensch — das ist ein Wesen, das planend, gestaltend eine

Welt konstituiert und in bewußter Voraussieht und Vorausbestimmung über
seinen Körper und seine Umwelt verfügt. Als Grenzlagen dieser allgemeinen
Welt- und Körperverbundenheit zeigen Lachen und Weinen, daß der Mensch

als Verfügender (Körper-Haben) endlich und begrenzt ist; wenn er an seine

231



Grenzen stößt, kann er nur noch — auch hier seine Freiheit bezeugend — sich
lachend über die Situation hinausschwingen oder weinend in sich selbst zurückkehren,

um sich in der Gelöstheit des Weinens seiner Schranken zu entledigen.
Das Buch Helmuth Pleßners ist eine sehr wertvolle Bereicherung der

Diskussion des Problems «Lachen und Weinen» und wird sowohl den Laien als auch
den Fachwissenschaftlern, die sich theoretisch um «Lachen und Weinen»
bemühen, bedeutungsvolle Hinweise und Anregungen vermitteln. Beachtenswert

ist die schöngegliederte, sachkundige Darstellung, die sich stets im
Rahmen wissenschaftlicher Beweisführung hält. Die fundamentale Auffassung

der «exzentrischen Position» des Menschen ist trotz ihrer Konstruktivi-
tät ein durchaus tragfähiger Ansatz, von dem aus — der Existentialphilosophie
sich nähernd — die verschiedensten Formen und Weisen des (menschlichen)
Daseins «erklärt» und «gedeutet» werden können. Josef Rattner

Georg Schilling: Die Welt im Widerstreit zwischen Erlebnis und
Gewohnheit. H.F. C.Hannsmann Verlag, Stuttgart 1949.

«Habent sua fata libelli»: In der «Vorrede» teilt der Verfasser dem Leser

mit, daß er sein Buch vor einem Menschenalter konzipiert und inzwischen mit
viel Mühe und Sorgfalt ausgearbeitet habe. Als Ergebnis dieser aufopfernden
Arbeit verspricht er ein «tragfähiges Fundament einer neuartigen Erkenntnistheorie

und Metaphysik», von dem aus uralte Menschheitsprobleme in eine

neue Beleuchtung gerückt werden könnten. Ein derart hohes Ziel kann wohl
einer jahrzehntelangen Hingabe wert sein; beängstigend genug war für den
Verfasser die Naziära, wo er von Zeit zu Zeit die Hoffnung aufgab, mit seinem
«Lebenswerk» an eine verstehende Welt herantreten zu können, und wo es ihm,
wie er selber schreibt, zumute war wie Tacitus, unter der Regierung Domitians.

Nach diesem durch Bescheidenheit hervorstechenden Vergleich teilt uns
der Autor noch genau den Tag mit, an dem ihm seine fundamentalen,
weltbewegenden Ideen «aufgegangen» sind, wobei wohl die leise Hoffnung
mitschwingt, daß die Philosophen kommender Tage auf diese bedeutsame
Weltstunde — in der dem Verfasser der Gegensatz zwischen «Erlebnis» und
«Gewohnheit» einleuchtete — ausdrücklich Bezug nehmen werden. Da dies noch
nicht gewiß ist, betont er, daß er sein Buch als «zeitlos» aufgefaßt wissen
wolle und hoffe, daß sich seine Terminologie bald ein Heimatrecht in der Welt
philosophischer Grundbegriffe erwerben werde.

Nachdem uns der Autor solchermaßen eingeschärft hat, mit welch wichtigem

Elaborat wir es zu tun haben, können wir nicht umhin, dem breiteren
Leserkreis die Grundgedanken dieses Werkleins anzudeuten. Angesichts der
Tatsache, daß gegenwärtig zahlreiche «revolutionierende» Neuschöpfungen
erscheinen, wollen wir dies in drei Sätzen tun — der Autor möge uns verzeihen :

wir sind sicher, daß sein opus in näherer oder fernerer Zukunft «schulbildend»
wirken wird, und kommende Generationen unser Versäumnis wieder gutmachen
und in «Die Welt im Widerstreit» ihr philosophisches Grundbuch entdecken
werden.

«Erlebnis» ist für Schilling ein unmittelbares Zugänglichwerden des Seienden

und des Seins. «Gewohnheit» ist die Schematisierung des «Erlebnisses»

232



und begründet insofern die bloß mittelbare Seinszugänglichkeit. Der Widerstreit

von Erlebnis und Gewohnheit in den Sphären des Denkens, der Religion,
des sozialen Zusammenhanges, kurz, des menschlichen Lebens überhaupt,
führt bei einem Überwiegen des einen Faktors (vor allem der «Gewohnheit»)
zu schweren Konflikten, in denen das Menschsein selber in Frage gestellt wird.

Auf dieser außergewöhnlich schmalen Basis errichtet der Autor sein luftiges
Ideengebäude gleich einem «Turm zu Babel», und wenn er auch nicht — dem
Himmel christlicher Vorstellungen ziemlich nahekommend — einer
Sprachverwirrung verfällt, so kann sich doch die Konfusion seiner Gedanken ganz

gut als Strafe der «philosophischen Gottheit» präsentieren, deren Mahnungen:
Bescheidenheit, Vorsicht bei Hypothesen, kein übermäßiges Wollen bei gut
durchschnittlichem Können — in sträflicher Weise nicht beachtet worden sind.

Es wäre schön, wenn der Wert der philosophischen Publikationen sich
annähernd auf dem Niveau bewegen würde, das ihnen die Autoren selbst — die

Klugen heimlich und die Naiven öffentlich -— zusprechen. Leider — man
entschuldige diese Binsenwahrheit — ist dies nicht der Fall. Wenn Schilling für
sein Buch das Motto Epiktets beansprucht: «Quelle menschlicher Ratlosigkeit
sind nicht die Erlebnisse, sondern die wechselnden Gewohnheitsschemata, in
die die Erlebnisse eingehen», so läßt sich sagen, daß auch das Schema von
«Erlebnis und Gewohnheit» nichts anderes sein kann als eine Quelle «menschlicher

Ratlosigkeit», in die wir unsere philosophischen Erlebnisse, sofern uns diese

teuer sind, nicht eingehen lassen wollen. Damit soll dem Buche Schillings
keineswegs seine Daseinsberechtigung abgesprochen werden: auf einen enger
umschriebenen Problemkreis angewendet, kann der Gesichtspunkt «Erlebnis und
Gewohnheit» zweifelsohne fruchtbar werden, und wir sehen einer verkürzten,
bescheideneren Fassung von «Die Welt im Widerstreit» mit großem Interesse

entgegen. Josef Rattner

Mario Wandruszka: Angst und Mut. Ernst Klett Verlag, Stuttgart

1950.

Aus dem Wortschatz der europäischen Kultursprachen versucht Wandruszka
das Wesen und die leiblichen Erscheinungszüge jener Phänomene zu erfahren,
die sich um Angst und Mut gruppieren, also von Furcht, Schrecken, Grauen,
Entsetzen, Ehrfurcht, Feigheit, Tapferkeit usw. Er breitet ein außerordentlich
reichhaltiges und eindrückliches linguistisches Material aus, ergänzt durch Stellen

aus Dichtungen. Dabei fallen auch manche kritische Bemerkungen zu den
modernen philosophischen und psychologischen Deutungen zumal der Angst,
die man beherzigen sollte, obzwar er diese Deutungen doch wohl gelegentlich
zu einseitig als von der Sprache abhängig glaubt. So schreibt er einmal im
Hinblick auf die von Heidegger behauptete |«Grundverschiedenheit» von Angst und
Furcht: «die Sprache des Volkes und die Meister der Sprache widersprechen
auf Schritt und Tritt solchen begrifflichen Trennungen.» Ich würde dagegen

sagen, man soll in erster Linie auf die gemeinten Phänomene, nicht auf die
Sprache blicken. H. Kunz

233



Theodor Reik: Geschlecht und Liebe. Ernst Klett Verlag, Stuttgart
1950.

Vor 14 Jahren hat Reik eine kleine Schrift (Wir Freud-Schüler) veröffentlicht,

in welcher er seinen damaligen Stand gegen die Kritik, die zwischen Freud
und seinen Schülern einen dicken Trennungsstrich zu ziehen versuchte,
verteidigte. Daran wird man während der Lektüre des vorhegenden, zuerst 1945

englisch (Psychology of Sex Relations) erschienenen, gut übersetzten Buches
wiederholt erinnert. Die gelegentlich ironisierende Art, in der Reik heute von
den orthodoxen Psychoanalytikern spricht und sie gegen die — allerdings auch
irrende — Genialität Freuds abhebt, unterscheidet sich nämlich nicht sehr von
der von ihm seinerzeit abgelehnten Kritik. Auch sonst regt das Buch zum
Rückblicken an, aber es schlägt nicht zu seinem Yorteil aus. Der Autor schreibt
einmal: «Die Literatur über die Probleme der Sexualität hat solche Ausmaße

angenommen, daß ein Forscher, der zu diesem Thema einen Beitrag Hefern zu können

glaubt, niemals sicher sein kann, ob seine Ansicht nicht bereits häufig ver-
öffenthcht worden ist. Kein einzelner kann das gesamte gedruckte Material kennen.

Das Ziel ist Originalität, nicht Priorität.» Gewiß hat er damit recht; nur
muß man beifügen, daß seine Kritik der Psychoanalyse, insbesondere die radikale

Verwerfung der Libidotheorie und die hohe Bewertung des Ichs — das also,

was Reik jetzt als «Neo-Psychoanalyse» vertritt — auch nicht originell ist.
Allein der Maßstab der WissenschaftHchkeit dürfte schwerhch der dem Buche
adäquate sein: es ist zu leichtsinnig, zu sehr auf Wirkung bedacht geschrieben.
Sieht man davon ab, dann kann man sich freihch unbeschwert an der Fülle
geistreicher, oft genug treffender Bemerkungen erfreuen, die Reik zum
unerschöpflichen Thema der Geschlechtsbeziehungen ausbreitet. H. Kunz

Theodor Litt: Führen oder Wachsenlassen. Verlag E. Klett, Stuttgart

1949.

Hermann Nohl: Pädagogik aus dreißig Jahren. Verlag G. Schulte-
Bulmke, Frankfurt a. M. 1949.

Wer das pädagogische Schrifttum Deutschlands in der Nachkriegszeit auch

nur einigermaßen zu verfolgen imstande ist, kann bemerken, daß das pädagogische

Denken in unserem Nachbarland sich von den weltanschauüchen Fesseln
der dreißiger Jahre zu befreien und von der anschließenden Katastrophe zu
erholen beginnt. Die Probleme, denen es gegenübersteht, sind allerdings von
einer fast erdrückenden Schwere, gilt es doch, den erzieherischen Impuls in einer
WirkHchkeitsschicht lebendig zu erhalten und wiederum lebendig werden zu
lassen, welche fast aller Voraussetzungen, deren sich eine Vorkriegspädagogik
ungefragt glaubte bedienen zu dürfen, entbehren muß. Die deutsche Erziehung
sieht sich heute vor einen Neuanfang gestellt, der insofern ein wirkhehes Neu-
beginnen darstellt, als die Werttafeln, in der sie zu denken gewohnt war,
weitgehend zerbrochen sind, zerbrochen, weil die Jugend, für die sie gedacht waren,
mißtrauisch geworden ist und sich für irregeführt hält. So sind denn in der

234



Gegenwartspädagogik Deutschlands deutlich zwei Tendenzen zu erkennen:
Einerseits nimmt man sich jener pädagogischen Fragen mit besonderer Hingahe
an, die den Menschen wiederum in eine elementare Gemeinschaft führen sollen.

Man will von unten her aufbauen, fest im Elementaren und Einfachen stehen,

um so eine solide Ausgangsbasis zu sichern. Man hat die schmerzliche Erkenntnis
gewonnen, die der verstorbene Münchner Pädagoge Aloys Fischer dem
Schreibenden im Jahre 1935 vorausahnend so formulierte: «Die deutsche Pädagogik
ist eine wunderschöne Blüte am Baume des Geistes, aber sie hat vergessen, daß

ihre Wurzeln im fruchtbaren Erdreiche des Volkes Kraft und Nahrung
bekommen». Und so geht es denn heute in Deutschland nicht lediglich um die

Heranbildung einer Elite, sondern ehensosehr um die Bildung und Erziehung
des einfachen Mannes, die Hebung der «Väter im Staub», wie Pestalozzi sagen
würde. Flitners schönes Buch «Laienbildung» ist weithin symptomatisch für
dieses Bemühen. Anderseits aber ist die Ansicht lebendig, daß eine Brücke
gesucht werden muß zu jenen Wahrheitsgehalten der Vergangenheit, die auch
heute noch lebendig und wirksam sein können. Die pädagogischen Anstrengungen

richten sich darauf, die heranwachsende Jugend mit dem Gedankengut
ihrer Väter bekanntzumachen, ihr den Zugang zur Geschichte zu eröffnen,
um die pädagogische Tradition nicht völlig abbrechen zu lassen.

Die beiden anzuzeigenden Schriften, die sich dieser letzteren Aufgabe
einreihen lassen, stammen von zwei Pädagogen, welche das Recht, heute an die

junge Generation appellieren zu dürfen, mit dem Hinweis darauf untermauern
können, daß sie beide in den Krisenjahren des deutschen Geistes zum Schweigen
verurteilt waren. Litt durfte seinen Vortrag über «Die Erziehung im
nationalsozialistischen Staat» an einer Münchner Tagung im Jahre 1934 nicht halten und
war von da an als persona non grata weitgehend kaltgestellt, Nohl wurde im
Sommersemester 1937, nachdem er eine Stunde seiner angesagten Vorlesung
über den «Bürger im 19. Jahrhundert» gehalten hatte, entlassen.

Theodor Litt, heute Ordinarius für Pädagogik an der Universität in Bonn,
hat sich in seinen Arbeiten schon je und je durch einen feinen und empfänglichen
Sinn für das Dringliche und Lebendige im Bereiche der pädagogischen
Diskussion ausgezeichnet. Schon in seinen ersten Schriften suchte er, auf den

Spuren Hegels wandelnd, im Vergänglichen der Zeiterscheinungen das

Allgemeingültige zu erwahren, dergestalt, daß das Allgemeine vom Besondern nicht
abgetrennt, sondern als in ihm wesend erkannt wurde. Dieses Zusammensehen

von Zeitlichem und Überzeitlichem, von konkreter Lage und allgemeingültigem
Gedanken verleiht seinen Schriften den ihnen eigentümlichen Reiz. Trotz aller
Bezogenheit auf die Gegenwart und ihre Probleme enthalten sie einen Schatz

an Einsichten, die über das Momentane einer Situation hinaus überzeitliche

Geltung beanspruchen. So darf er denn wohl seine früheren Arbeiten in neuem
Gewände erscheinen lassen, ohne befürchten zu müssen, daß sie durch die

bisherige Entwicklung allzusehr überholt seien. Zu diesen Schriften gehört auch

die hier angezeigte, die in vierter Auflage erscheint und um zwei Aufsätze
erweitert ist. Soweit sie die pädagogischen Verhältnisse der Zeit ihres ersten
Erscheinens (1927) im Auge hat, ist sie nicht mehr aktuell. Lesenswert ist
dagegen heute noch, was Litt über die polaren Haltungen des Führens und Wach-

235



senlassens zu sagen hat. Mit Hilfe des Zeitbegriffes (Wachsenlassen wird der

Zukunft, Führen der Vergangenheit zugeordnet) und mittels eines ausgefeilten
dialektischen Verfahrens gelingt ihm der Nachweis, daß jede Position ihren
Gegensatz in sich trägt und in ihn umzuschlagen geneigt ist. Auch in dieser

Konzeption zeigt sich der starke Einfluß Hegels. Jede These erscheint nur als

Teilwahrheit des Ganzen, und nur in der Berichtigung und Begrenzung durch
das Gegenbild findet die einzelne pädagogische Haltung ihren Sinn. Die Funktion

der Grenzsetzung wird dann allerdings von Litt wiederum eingeschränkt
durch die Forderung des harmonischen Ausgleichs der beidenErziehungsbilder.
Die Einheit der Gegensätze wird als funktionale Ganzheit begriffen und in einer
dialektisch begründeten Einheit aufgehoben. Daß Litt selbst noch einer
versteckten Form des Wachsenlassens huldigt, zeigt sich in seinen Erörterungen
über das «Klassische» in der Erziehung. Dem Erzieher kommt danach lediglich
noch die Aufgabe einer Einführung in den Geist des Klassischen zu, dessen

«Fülle von bildenden Energien» Litt getrost die Aufgabe der Formgebung
überläßt.

Der Anhang bringt einen 1921 in den Kantstudien erschienenen Aufsatz über
«Das Wesen des pädagogischen Denkens», dessen letzter Teil allerdings nicht
mehr aufgenommen wurde, und eine Skizze: «Die Bedeutung der pädagogischen
Theorie für die Ausbildung des Lehrers», in der einerseits der Anteil der
geschichtlichen Mächte im Sinne einer Kulturpädagogik bestimmt wird, anderseits
der Erziehung insofern eine relative Autonomie zuerkannt wird, als der erzieherische

Vorgang nicht zum bloßen Vollzugsorgan der überpersönlichen
Werdezusammenhänge herabgedrückt werden darf.

Man ist Hermann Nohl dankbar, daß er die in einer Reihe von Zeitschriften
verstreuten Vorträge, dreißig an der Zahl, in einen handlichen Band zusammenfaßt

und so besser zugänglich macht. Die Vorträge sind im Verlaufe der letzten
30 bis 35 Jahre entstanden und spiegeln nicht nur die persönliche Entwicklung
des Göttinger Ordinarius wider, sondern bieten ein Bild der gesamtpädagogischen

Entwicklung. Nohl, ursprünglich von W. Dilthey und Fr. Paulsen
herkommend, hat es immer verstanden, in seinen Schriften sich einen lebendigen
Kontakt zu den realen Zeitproblemen zu bewahren. Er hat in all seinen Publikationen

eine einheitliche geistige Linie eingehalten, die seine Verwandtschaft
mit der literarisch-ästhetischen Komponente bei Dilthey deutlich bezeugt,
und Jac. Burckhardts Urteil über die Antrittsrede Diltheys an der Universität
Basel ließe sich auch auf Nohls schöne Vortragssammlung anwenden: «Seine

Bildung ist... höchst solid, und dabei hat er eine superbe literarhistorische Ader».
Seine Anhänglichkeit an die deutsche Jugendbewegung ist zu einem schönen
Teil aus dieser lebendigen und ästhetisch beschwingten Art seines Denkens
heraus zu erklären, ein Denken, das schon immer die reine Abstraktion mied
und das «runde, körperlich und geistig ganze, lebendige, wertende und schaffende

Menschentum» suchte. Vielleicht gerade deswegen hat er die Katastrophe
des deutschen Geistes besonders schmerzlich erlebt, und bei aller Treue zu sich
selbst eine tiefgreifende Wandlung mitgemacht. Noch kurz nach dem ersten
Weltkrieg glaubte er die Zeit gekommen, aus den Fragen der Schule und der
Pädagogik eine «geistige Revolution» entzünden zu können und gestützt auf

236



die vital-geistigen Kräfte der pädagogischen Bewegungen wie Kunsterziehungsbewegung,

staatsbürgerliche Erziehung, Arbeitsschule, Einheitsschule, einèn
«einheitlichen Kulturwillen des ganzen Volkes» zu zeugen, der seinerseits eine

kameradschaftliche, brüderliche Gemeinschaft herbeiführen sollte. In diesem

hochgemuten Optimismus lebt die Stimmung der damaligen Jahre, die in
zukunftsfreudiger Übersteigerung menschlicher Möglichkeiten in schönen Bildern
von der neuen kulturellen und nationalen Einheit des deutschen Geistes

sehwärmte. Von solchem pädagogischem Enthusiasmus ist heute nichts mehr
zu spüren. In durchaus nüchterner Haltung stellt er fest : «Es ist uns nicht viel
übriggeblieben aus unserer Vergangenheit», und die einzige gewisse Realität,
«wo das meiste Andere fraglich geworden ist», bilden die heranwachsenden

Kinder; ihnen gilt seine Sorge. Die richtige Aufzucht der Säuglinge, die

Einrichtung der Mütterberatungsstellen, des Pflichtkindergartens, der Tagesheimschulen,

das sind die Aufgaben, die einer neuen Pädagogik warten. Hier sieht
Nohl heute seine Aufgabe: Den «Sonntag des Geistes» und die «Trivialität
des Alltags» miteinander zu verbinden, und er glaubt dies, wenn nicht zu
erreichen, so doch anbahnen zu können durch das Zurückgehen ins Einfache,
ins Elementare, durch den Aufbau eines «volkstümlichen Humanismus», durch
die Schaffung neuer Formen der sozialen Erziehung. Es ist der Weg von Dilthey
zu Pestalozzi, von der Versenkung in die Geschichte zu den überzeitlichen
Beziehungsformen des Erzieherischen, wie sie sich in der Relation Mutter-Kind
paradigmatisch ausprägen. Und dieser Wandel kommt nicht von ungefähr. Nohl
hatte schon 1919 in der Volkshochschule Thüringen eine Arbeitsgemeinschaft
für «Gartenpflege und Kleintierzucht» angekündigt, im Wissen um die Bedeutung

der Pflege und des Sorgens für die Entwicklung des Gemütes. Und er hat
mehr und mehr die soziale Aufgabe der Erziehung gesehen, die eminente Bedeutung

der Mütterlichkeit und der Frau in allen erzieherischen Vorgängen. Er
will das Übergewicht der männlich-konstruktiven Geistigkeit — er nennt sie

die «faustische» — zurückdämmen zu Gunsten der «idyllisch-religiösen» und
hofft damit, das Geistige «erst wieder lebendig machen» zu können. Und er ist
sich dankbar bewußt, daß er hier dem schweizerischen pädagogischen Denken,
wie es in Pestalozzi und Gotthelf verkörpert ist, entscheidende Impulse zu
verdanken hat. Le0 Wgher

Walter Guyer: Grundlagen einer Erziehungs- und Bildungslehre.
S. Hirzel Verlag, Zürich 1949.

Das vorliegende Buch versucht, die Grundprobleme der Erziehung
systematisch abzuhandeln. Es gliedert sich sinngemäß in die Abschnitte «Wissen
und Handeln», «Die Mächte der Gesinnung und das Erziehungsziel», «Erziehung

und Bildung», «Die Ausbildung», «Äußere Mächte der Erziehung» und
«Die Schule». In ziemlich populärer Weise bearbeitet Guyer die thematisch
vorgegebenen pädagogischen Fragen und leistet so einen interessanten Beitrag zur
pädagogischen Diskussion der Gegenwart. Josef Rattner

237



Revue philosophique de Louvain, tome 47, Nos 15, 16, tome 48,
Nos 17, 18, 4 fascicules, 25x16,5, de 300 p. et 328 p. Editions
de l'Institut supérieur de philosophie de Louvain. Louvain
1949—1950.

Nous avons déjà souligné ici la bienfacture des bulletins bibliographiques qui
accompagnent chaque numéro de cette remarquable revue, dont nous ne
pouvons donner, faute de place, qu'une vue rapide des articles de fond, laissant de

côté les substantielles études critiques et les chroniques toujours intéressantes.
Août 1949. Maurice Yanhoutte: La méthode intuitive dans les Dialogues de

la maturité de Platon, p. 301 — 333 (L'idéal cognitif de Platon, possibilité
de sa réalisation et les moyens pour formuler la science des Idées, moyens qui
ne sont pas spécifiquement philosophiques, excepté la méthode dialectique);
Anneliese Maier : Les commentaires sur la Physique d'Aristote attribués à Siger
de Brabant, p. 334—356 (A propos des différences entre les manuscrits du
Vatican et de Munich du commentaire de Siger de Brabant sur le deuxième livre
de la Physique d'Aristote, critique de l'article de J.-J. Duin dans la même revue,
tome 46, p. 463—488) ; Nicolas Balthasar : Mon moi dans l'être et mon moi dans

le monde, p. 351—365 (La connaissance du moi concret et empirique et du
moi métaphysique à la lumière du thomisme, considéré comme une philosophie,
où l'intuition sensible et intellectuelle a sa place); Alphonse de Waelhens:
Phénoménologie et métaphysique, p. 366—376 (Recherche d'un moyen terme
entre le relativisme subjectiviste et l'universalisme rationaliste classique sans

point de vue, par la réduction phénoménologique du rapport sujet—objet).
Novembre 1949. Gérard Verbecke: Le développement de la connaissance

humaine d'après saint Thomas, p. 437—457 (Nécessité d'un point de départ
dans les principes évidents, tels que nous les révèle l'intellect agent en les

dégageant du sensible; la connaissance est inséparable de l'activité de juger dans sa

quête de l'Etre et de la vérité: «Le développement de notre vie cognitive se

présente comme une aspiration consciente à l'Etre et à la vérité.»); Franz Crahay :

L'argument ontologique chez Descartes et Leibniz et la critique kantienne,

p. 458—468 (Leibniz a corrigé la doctrine de Descartes sans la comprendre,
car «la clef de voûte de l'édifice cartésien est moins affaire de raisonnement

que d'expérience»; Kant critique l'interprétation leibnizienne et refuse alors à

Descartes la liberté de pouvoir déduire l'existence de l'essence); Jean Ladrière:
Le rôle du théorème de Gödel dans le développement de la théorie de la démonstration,

p. 469—192 (La recherche du fondement des mathématiques part d'une

critique de leurs résultats: l'axiomatique et la logique symbolique, la théorie
hilbertienne et leurs présupposés philosophiques visent à surmonter les
paradoxes des découvertes sur les ensembles, les fonctions et le calcul infinitésimal;
la méthode d'arithmétisation de Gödel poursuit cet effort).

Février 1950. Roberto Zavalloni: La métaphysique du composé humain dans

la pensée scolastique prêthomiste, p. 5—36 (Le problème de la pluralité des

formes ne se confond pas avec celui de la pluralité des âmes, refusée par les

préthomistes, qui soutiennent la pluralité des formes dans le corps; saint Thomas
le premier pose et résout correctement ce problème); Jean Ladrière: Rationnel

238



et irrationnel en mathématique, p. 37—62 (Les transformations et les

développements des mathématiques impliquent en elles un «défaut de rationalité»,
qui promeut les recherches subséquentes, car «le trait fondamental de la
construction mathématique est qu'elle ne permet jamais une parfaite domination
du donné»).

Mai 1950. Edmond Brisbois : Qu'est-ce que l'existence p. 185—219 (L'existence

actualise l'essence sans la déterminer, elle est inconceptualisable ; en l'Etre,
l'essence est d'exister absolument; dans l'être fini, l'existence est distincte de
l'essence qui se distingue en essence-forme et en essence-sujet); Stefan Strasser:
Le point de départ en psychologie métaphysique, p. 220—238 (Etude de

méthodologie à propos de la Psychologie reflexive du R. P. André Marc, dans la
perspective des psychologues modernes, suivie d'une esquisse des caractéristiques
fondamentales de toute psychologie métaphysique); André Wylleman:
L'élaboration des valeurs morales, p. 239—246 (L'auteur décrit l'aspect existentiel
des valeurs éthiques, pour en dégager une morale reposant sur le respect et la
dignité de l'homme, sans négliger l'apport des techniques); Luigi Minio-Pa-
luello: Les «trois rédactions» de la traduction médiévale gréco-latine du «De
Generatione et Corruptione» d'Aristote, p. 247 — 259 (A propos d'un récent
article du P. Pelster sur ces traductions, leurs dates et leurs auteurs; on ignore
encore l'auteur des retouches de la dernière rédaction). G.-Ph. Widmer

Les Etudes Philosophiques (Paris, P.U.F.) 1950.

ont publié (N° 1) un émouvant hommage à la mémoire de Maurice Blondel,
dont la métaphysique nouvelle était «issue d'une réflexion sur le dogme», et
qui sut prendre le dogme «comme hypothèse de travail» pour répondre aux
questions actuelles de «la synthèse de la pensée et de la vie». L'hommage de
G. Berger est suivi d'une douzaine d'articles. G. Bastide fait comprendre
comment l'action est ce qu'il y a de plus intime et de plus universel, centre d'expérience

privilégié. G. Forest, s'attachant aux «moments de la conversion», rend
avec plénitude le mouvement concret de la conscience, tel que l'a décrit Blondel
dans sa philosophie qui insiste sur l'ordre et la consistance plus que sur la
précarité. L'idée de lien dans la philosophie de Blondel est soulignée en particulier
par M. Chaix-Ruy et fait l'objet des réflexions de M. Paliard selon qui Blondel
a «structuré l'aspiration». M. Sciacca montre que la philosophie a une fonction
apologétique et M. Dumêry parle avec vigueur et clarté «Pour une philosophie
de la religion». Les autres articles, qui tiennent plus de l'hommage que de l'étude
proprement dite, soulignent en partie surtout le réalisme de Blondel.

Le N° 2, consacré à Descartes, nous offre une sorte de dialogue ouvert.
Premier, M. Benda se borne à constater que notre temps, se complaisant dans le
doute, s'est détourné de Descartes qui construisait sur le roc. Mais M. G. Berger,
citant M. Bréhier, rappelle que l'initiative cartésienne part du doute et estime

que la pensée existentielle est au contraire une philosophie de la suffisance
humaine. Il ressort de ce dialogue (mais cela reste non exprimé) que pour le cartésien

le doute est un roc, mais que tout ce qui s'établit sur ce roc tend à devenir
plus solide que le roc même. Nos contemporains, au contraire, en ont aux pseudo

239



cartésiens trop assurés de leurs démonstrations et oublieux de leur base; d'où
l'on peut tirer qu'il ne faut pas oublier, en cours de construction, les conditions
de l'initiative même: non seulement le doute est un roc, mais il n'y en a pas
d'autre et il ne faut pas quitter celui-là que l'on trouve à la base de toute pensée.
Examinant la thèse irrationaliste de J. Laporte qui va jusqu'à contester l'existence

d'un système rationaliste chez Descartes, M. Mesnard (Le rationalisme de

Descartes), tout en rectifiant les idées de la Dialectique poétique de Descartes de

M. de Corte, cherche le principe constituant dont M. Maritain (Le songe de

Descartes) avait deviné l'efficience derrière le système de Descartes.
M. Devivaise étudie les rapports des sciences appliquées, médecine et morale,

selon Descartes, tandis que M. P. Humbert, par d'intéressantes citations, fait
apparaître la supériorité du style de Descartes, écrivain scientifique, sur
l'expression confuse de ses contemporains.

Dans une forte étude, M. J. Moreau situe la notion d'étendue réelle de
Descartes entre le mécanisme atomistique qui réalise l'étendue en dehors des corps
et le dynamisme aristotélicien pour qui l'étendue n'est qu'un accident de la
substance corporelle. Il faut à la fois que cette étendue soit analysable et qu'elle
ne soit pas un être de raison.

M. Sarano, étudiant la liberté chez Descartes, rapporte l'opposition de
l'indétermination absolue et de la liberté de perfection à une «juxtaposition» du
moral et du psychologique. D. Ch.

Tijdschrift voor Philosophie, Vereniging voor wijsgerige uitgaven,
Leuven, Uitgeverij liet Spectrum, Utrecht, 2e année, N0B1, 2 et 3.

Les études de fond peuvent se grouper sous quatre rubriques:
1. Etudes de logique: R. Feys Resultaten en mogelijkheden van de geforma-

liseerde Logica (Résultats et possibilités de la logique formelle ; N° 2) et Cl.

Schoonbrood: Propositie en oordeel (Proposition et jugement; N° 3), important
surtout pour la théorie de deux formes de la négation.

2. Etudes de psychologie: F. J. Buytendijk: De keuze van Hippolyte (N° 1),
troisième d'un série d'articles où l'on montre (ici, sur un exemple tiré de l'Idiot)
comment le roman peut enrichir l'expérience personnelle du psychologue, soit
en particulier sa connaissance du sentiment d'existence. E. Minkowski: Sur le

chemin d,une psychologie formelle (N° 3), résumé de la pensée de l'auteur sur les

buts que devrait viser une psychologie de la structure fidèle au dynamisme vital
afin d'étudier les relations fondamentales entre phénomènes psychiques et la
façon dont ces phénomènes s'intègrent à la vie individuelle.

3. Etudes de phénoménologie : W. Biemel : Husserls Encyclopaedia Britannica,
Artikel und Heideggers Anmerkungen dazu (N° 2) fournit des renseignements très

importants pour une connaissance exacte de la phénoménologie de Husserl et
souligne surtout le caractère réflexif de la réduction phénoménologique; on
trouvera là des citations précieuses de textes non encore publiés et les
observations de M. Heidegger à propos des rédactions successives de l'article (Phaeno-
menology) de l'Encyclopédie Britannique aideront à comprendre comment
l'auteur de Sein und Zeit envisage la phénoménologie et son œuvre propre.

240



A. de Waehlens: Over de betekenis van het œuvre van Merleau-Ponty (La
signification de l'oeuvre de Merleau-Ponty ; N° 3).

4. Etudes d'histoire de la philosophie (L. J. De Vogel: Plato en het moderne

Denken; N° 3) et de philosophie thomiste ou aristotélicienne : J. van Boxtel:
Existentie en waarde in de latere werken van Thomas van Aquino (Existence et
devenir dans la dernière philosophie de saint Thomas d'Aquin; N° 1).

Cette dernière rubrique s'étend aux études de textes de saint Thomas d'Aquin
(Hugo van Reijnders De verstandelijke kennis van het materieel-singuliere in de

philosophie van St. Thomas; N° 2) et d'Averroes (Cl. Vansteenkiste: De Averroes-

latinus editie; N° 3). Relevons une étude critique de J. Nuttin: Psychogenese

van de denkaktiviteit volgens Piaget (N° 1).

Des revues bibliographiques systématiques d'une grande ampleur (N° 1 :

Psychologie; N°2: Philosophie juive et arabe, Philosophie religieuse, Logique
et philosophie des sciences; N° 3: Philosophie grecque et romaine; biologie et
anthropologie), des comptes rendus, des chroniques et un répertoire bibliographique

complètent chaque fascicule de cette publication qui est de premier
ordre. D. Ch.

Giornale critico délia Filosofia italiana, fondato da Giovanni Gentile,
Anno XXIX, terza serie, volume IY.
Fascicule I, janvier—mars 1950: Ugo Spirito, Gentile e Croce (Lettre ouverte

à B. Croce); Giuseppe Saitta, Introduzione alla filosofia di Giordano Bruno;
A. M. Jacobeiii Isoldi, Il pensiero di Vico neWinterpretazione di B. Croce.

Fascicule II, avril—juin 1950: Gaetano Chiavacci, Che cos'è arte? Giuseppe
Saitta, Per Vintelligenza delVumanesimo e del Rinascimento; A. M. Jacobelli
Isoldi, Il pensiero di Vico... (suite et fin); Lorenzo Catalisano, Intorno alla

riforma délia dialettica hegeliana di G. Gentile.
Fascicule III, juillet—septembre 1950: Gaetano Chiavacci, Uindividuazione;

Paul Oscar Kristeller, Movimenti filosofici del Rinascimento; Vito Laterza
Lembo, Rousseau e Kant.

Chacun de ces fascicules contient également une cinquantaine de pages
consacrées à des «variétés», des comptes rendus, des discussions et des notes diverses.

Dans sa «lettre ouverte» à Benedetto Croce (fasc. I), lettre dont le ton
polémique est contenu, Ugo Spirito déclare que le temps est désormais venu de

retracer l'histoire de l'idéalisme italien contemporain, et qu'à cet effet le

rapport Croce—Gentile doit être éclairci; rapport généralement envisagé, depuis

un demi-siècle, dans une perspective erronée qu'il convient d'inverser. C'est en
effet Gentile, dès 1896, qui influa d'une manière décisive sur l'orientation mentale

de Benedetto Croce. Par un savant recoupement d'affirmations ou d'allusions

puisées chez les deux philosophes, Ugo Spirito entend prouver que cette
influence de Gentile sur Croce s'exerça dans tous les domaines : esthétique,
interprétation du marxisme, réforme de la dialectique hégélienne. L'erreur de

perspective s'expliquerait par la différence d'âge entre les deux philosophes, par la
renommée que Croce s'acquit le premier dans tous les domaines de la culture (en
partie grâce à sa revue La Critica), alors que les œuvres systématiques de Gentile

16 241



parurent plus tardivement; mais aussi par l'attitude équivoque de Croce lui-
même qui, par exemple, nomme à peine Gentile dans son Estetica et ne le cite

pas du tout dans son Saggio sullo Hegel.

Or, dit encore Spirito, la plupart des lettres adressées par Croce à Gentile,
de 1896 à 1924, ont été retrouvées et sont aujourd'hui dans les locaux de la
Fondation Gentile qui voudrait les publier. On y voit «un Croce qui a besoin d'appui,
d'aide, de conseils» et qui ne se lasse pas de le répéter «avec tous les accents d'une
affection et d'une confiance sans limites»; «un Croce qui écoute et apprend avec
l'esprit et le cœur ouvert, aux antipodes de ce Croce que nous connaissons pu-
bbquement, constamment en train d'enseigner et de réprimander sans vouloir
jamais vraiment discuter».

Ces 1013 lettres, affirme l'auteur de article, constituent un document d'une
extrême importance pour l'histoire de l'idéalisme italien contemporain; aussi

demande-t-il à Croce, au nom de la Fondation, l'autorisation de publier au moins
les 527 lettres qui vont de 1896 à 1913, en leur adjoignant celles de la même

époque adressées par Gentile à Croce — et que ce dernier à dû conserver.

F.-L. M.

Rivista di Filosofia, Volume XLI, V délia terza serie.

Fascicule 1, janvier—mars 1950: A. del Noce, Cartesio e la politico; G. Mor-
purgo-Tagliabue, La storia come critica e politico; A. Corsano, Studi sulla sofis-
tica; J. Dewey, The Objectivism-Subjectivism of Modern Philosophy (traduction
italienne de Aldo Visalberghi). — Discussions: N. Bobbio, La filosofia dopo Marx;
F. Balbo, Filosofia dopo Marx significa uscita dal razionalismo.

Fascicule LL, avril—juin 1950; N. Abbagnano, Filosofia e liberté; G. Calo-

gero, Leggendo Heidegger; L. Firpo, Filosofia italiana e controriforma (I);
G. Fasso, XJgo Grozio tra medioevo ed età moderna; V. de Caprariis, Note sulla
«Politico» di Lutero; S. Cotta, Gli inediti di Montesquieu, a proposito di una
recente pubblicazione; G. A. Fichte, La seconda dottrina della scienza (1798) a

cura di L. Pareyson.

(Guido Calogero — qui fut philologue avant de se consacrer à la philosophie —
se livre à une dissection de l'expression heideggerienne sur la base du premier
chapitre de Was ist Metaphysik? Cet examen lui permet de dénoncer un
verbalisme très habile chez Heidegger, et la recherche trop complaisante de
coïncidences linguistiques. Il recommande en conclusion de lire Heidegger avec la
plus grande défiance critique, «afin de ne lui accorder comme bon aucun exercice
de suggestion oratoire».)

Fascicule III, juillet—septembre 1950: K. Jaspers, Filosofia e scienza;
A. Droetto, Logica e metafisica nel metodo di Spinoza; U. Scarpelli, L'unité della
scienza nella «International Encyclopedia of Unified Science»; L. Geymonat e

S. Ceccato, Sul significato della Metodologia; Cânakya, Dal «Trattato di scienza

politico» a cura di O. Botto. F.-L. M.

242



Rivista di Filosofia neo-scolastica, pubblicata per cura délia Facoltà
di Filosofia dell'Università cattolica del Sacro Cuore.

Fascicule II, mars—avril 1950: G. Veechi, Per una interpretazione deWestetica

Kantiana; C. Calvetti, II fenomenismo religioso di Blaise Pascal; G. Alvarez, La
filosofia della matematica in San Tommaso; G. Giorgi, Dallo spazio fisico alia
materia; Notes et discussions (La logica dello strumentalismo di John Dewey);
analyses d'ouvrages; petites nouvelles.

Fascicule III, mai—juin 1950: La Redazione, Nel terzo centenario della

morte di Cartesio; C. Ferro, Intorno ad alcune recenti interpretazioni del pen-
siero cartesiano; L. Minio-Paluello, Note sull'Aristotele latino medioevale; G. Melzi,
L'immortalità delVanima nella filosofia di Henri Bergson; A. M. Serra, I virus e

alcuni aspetti del problema della vita. — Notes et discussions; analyses d'ouvrages;
petites nouvelles.

Fascicule IV, juillet—août 1950: S. Vanni Rovighi, Hegel critico di Kant;
G. Yecchi, Per una interpretazione del!estetica Kantiana; C. Ferro, Cartesio e il
problema della metafisica. — Notes et discussions: F. Olgiati, A conclusione di
una polemica; A. Carlini, Lettera aperta a Möns. Olgiati; R. Gradi, I tre principî
fondamentali della logica classica. •— Analyses d'ouvrages. Petites nouvelles.

(L'étude très documentée à laquelle il se livre des rapports entre les deux
philosophes allemands, conduit M. S. Yanni-Rovighi à approuver la conception
kantienne, non pas en tant qu'elle affirme le caractère phênoménique de la connaissance,

mais en ce qu'elle en reconnaît la finitude. En vertu de cette reconnaissance

de la finitude de la raison humaine, une voie extrathéorique demeure

ouverte vers un monde intelligible transcendant, réfléchi en nous par la loi
morale. L'existence d'une loi morale universellement valable n'est pas justifiée
par Kant d'une façon rationnelle, mais elle est affirmée avec vigueur.

Au contraire, l'hégélianisme, en résolvant l'Absolu et l'Infini dans le devenir
du fini, ne laisse aucune place à des valeurs transcendantes, et ceux qui voient
dans l'historicisme de Hegel son plus grand mérite ne comprennent pas — estime
l'auteur — qu'un historicisme cohérent ne peut être qu'une éthique de la
puissance, une conception vitaliste et matérialiste de la réalité et de l'histoire. Le
large humanisme de Hegel et de certains de ses disciples, sa reconnaissance des

plus hautes valeurs humaines, tiennent à une profonde incohérence de sa
doctrine ; une de ces incohérences qui, dans les systèmes philosophiques, sont comme
les brèches à travers lesquelles une vérité niée se fait par la force un chemin.)

Notes et discussions : F. Olgiati, A conclusione di una polemica; A. Carlini,
Lettera aperta a Möns. Olgiati; R. Gradi, I tre principî fondamentali della

logica classica.

Répondant à des objections qui lui ont été faites par Armando Carlini (Il mio

Kantismo) et par Michèle Federico Sciacca (Risposta a Möns. Olgiati) dans le
Giornale di Metafisica, mai—juin 1950, le P. Olgiati rappelle au premier — trop
imbu a ses yeux d'idéalisme kantien et post-kantien — que le «penser» dans la

métaphysique classique suppose l'Etre, et que pour les néo-scolastiques la valeur
absolue du concept métaphysique concerne Vid quod concipitur et non le modus

cognoscendi. A l'aide de son concept de la métaphysique comme concept de la

243



«réalité en tant que réalité», le P. Olgiati entreprend ensuite de réfuter le Prof.
Sciacca, surtout à propos du «progrès» de la métaphysique (le Prof. Sciacca
s'était demandé comment les néo-thomistes peuvent ne compter pour rien ou

presque rien plus de quatre siècles de philosophie au cours desquels les efforts
ont été dirigés sur la théorie de la connaissance et sur le problème de l'expérience.

F.-L. M.

Kongresse — Congrès

Les sciences et la sagesse. Actes du Ve congrès des sociétés de

philosophie de langue française. Bordeaux, 14—17 septembre 1950.
Presses universitaires de France.

Il est impossible de rendre compte d'un congrès dans sa totalité. Cinquante-
six communications représentent un panorama que nul œil humain ne peut
embrasser dans sa plénitude. Force est de choisir, de sacrifier par conséquent.
Force est, par là aussi, d'être partial. Que le lecteur veuille bien nous en excuser.

La sagesse et les sciences... Il fallait relever le divorce. On a peu parlé de la
bombe atomique, mais elle était cependant présente, monument de science et
de folie. «Est-il possible de rendre les hommes plus sages en se passant de leur
consentement?» demande Robert Blanché (Toulouse); «tel est l'espoir qu'a
fait naître la constitution d'une science du réel». Mais il n'y a, relève Marcel
Reymond (Lausanne) «que peu d'espoir de voir s'équilibrer la science et la sagesse,
et l'autodestruction apparaîtrait comme assez probable».

Ce pessimisme n'est toutefois pas le fait de tous. Juben Benda (Paris) tente
une mise au point: les résultats scientifiques ne sont pas nécessairement au
service de la sagesse, mais l'esprit et la méthode de la science sont sagesse, moralité.
Et c'est déjà la question métaphysique de «la pluralité ou de l'unicité des

valeurs» qui est posée (André Leroy, Paris).
Nous allons retrouver ce même problème sous d'autres formes. La philosophie,

en effet, est toute sagesse — ou devrait l'être pour mériter son nom. Mais
la science va-t-elle se laisser inclure dans cette «sapience universelle»

Non, proteste Ferdinand Gonseth (Zurich): la science est autonome dans son
objet et sa méthode. Bien plus : la philosophie se doit d'être à l'image de la science,

«ouverte et dialectique», si elle veut rendre compte de l'ouverture et de la dia-
lecticité des sciences.

Mais Léon Husson (Lyon) proteste : Considérez une science comme la psychologie;

vous serez mauvais psychologue tant que vous ne reconnaîtrez pas que
cette science est solidaire de la philosophie. La connaissance de l'homme «ne

peut s'achever que dans une vue métaphysique, qui la situe dans l'univers et
qui s'ouvre sur sa destinée».

244


	Besprechungen = Comptes rendus

