
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 10 (1950)

Buchbesprechung: L'épistémologie génétique selon Jean Piaget

Autor: Reymond, Arnold

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlung — Etude critique

L'épistémologie génétique selon Jean Piaget

L'ouvrage en trois volumes 1 que Jean Piaget consacre à cette question est

remarquable à tous égards. Il intéressera les philosophes aussi bien que les

psychologues et les savants proprement dits, car tout en refusant de se prononcer
sur les grands courants qui, au sujet de la théorie de la connaissance, divisent
la pensée philosophique, il situe constamment la recherche génétique par
rapport à ces courants. Aussi, à une époque où la plupart des thèmes existentialistes
ignorent volontairement et systématiquement la connaissance scientifique, cet

ouvrage revêt-il une importance qu'il faut souligner.
Dans une brève préface, Jean Piaget s'exprime en ces termes: «Au temps

de nos études en zoologie, un double intérêt pour les problèmes de variation
et d'adaptation et pour les questions logiques et épistémologiques nous a fait
rêver de construire une épistémologie biologique fondée exclusivement sur la
notion de développement. Nous nous sommes donc mis à quelques recherches

préalables sur la logique de l'enfant. Ces travaux préliminaires nous ont
pris près de trente ans et ne sont pas terminés. D'autre part, le libéralisme
intellectuel de la Faculté des sciences de Genève et d'Ed. Claparède nous a

permis d'occuper pendant plus de 10 ans une chaire d'histoire des sciences.»

Je voudrais rappeler, au sujet de cette préface, qu'à l'âge de vingt ans, Jean

Piaget présenta pour un concours ouvert par la Société Académique de Neu-
châtel un travail intitulé «Réalisme et nominalisme d'après les sciences de la
vie» et dont la devise était «l'idéal n'est que la loi de la réalité».

Cette réalité, disait Piaget, est avant tout tendance à l'organisation. Les
éléments individuels s'organisent sous la pression du tout auquel ils
appartiennent. Entre le tout et les parties, il y a action et réaction incessantes; les

relations de but à moyen, de cause à effet s'intervertissent constamment.
Par exemple, à tout progrès réalisé par les individus que sont les êtres humains
correspond une modification de la société envisagée comme un tout qui a sa

vie propre. Celle-ci à son tour agit comme cause sur les individus et les
perfectionne.

Le jury se plut à louer l'information étendue du candidat, sa maturité de

pensée, la puissance de synthèse dont il fit preuve malgré la variété des matières
traitées (zoologie, morale, esthétique, religion) et lui accorda avec félicitations
le prix maximum de 100 frs. Il ajouta ces paroles: «qu'une pareille tentative
soit hardie, l'auteur lui-même l'a compris; mais cette hardiesse a son mérite,
car il est important pour un jeune homme de jeter au cours de ses études un

1 Introduction à l'épistémologie génétique. — Tome I : La pensée mathématique, p. 1—361. — Tome II :

La pensée physique, p. 1—355. — Tome III : La pensée biologique, La pensée psychologique, La pensée
sociologique, p. 1—344. - Presses universitaires 1950.

153



regard en arrière et de poser un fondement aux réflexions qui l'accompagneront
sa vie durant».

A ce propos, il est intéressant de constater que les thèses essentielles
(organisation et développement) exposées dans ce travail de concours se retrouvent —

mais combien approfondies — dans les trois volumes que nous voulons maintenant

tenter d'analyser brièvement.

Dans le premier (Tome I) Jean Piaget commence par préciser l'objet et les

méthodes de la discipline qu'il expose.
Il n'y a pas, dit-il, de frontière fixe entre les questions philosophiques et

scientifiques; mais l'esprit dans lequel on les traite est différent. Le philosophe
parle de tout; l'homme de science se limite au domaine qu'il a choisi. Toutefois
c'est dans la réflexion sur les progrès accomplis par les sciences que la philosophie
a trouvé ses renouvellements les plus féconds (Platon, Descartes, Kant). L'épis-
témologie génétique cherche à se situer dans la région intermédiaire et à répondre
à la question : comment s'accroissent les connaissances Ce qui suppose que
toute connaissance est relative à un certain état antérieur de moindre
connaissance (p. 13).

Avant d'examiner les conditions d'objectivité de la méthode, il faut d'abord
la décrire. Cette méthode exige que l'on pense psychologiquement et biologique-
ment. A ce point de vue, toute connaissance implique une structure, qu'étudie
une sorte d'anatomie comparée, et un fonctionnement qui est mis en lumière

par une sorte de physiologie. L'anatomie proprement dite emploie une méthode
de filiation des structures à laquelle il faut nécessairement joindre la méthode

embryologique.
En effet, si l'histoire des sciences faite d'une façon historico-critique peut

suivre l'évolution des structures à un stade de connaissances déjà avancées

et élaborées (p. 15), pour remonter plus haut, il faut recourir à l'embryologie
mentale, comme l'a fait Poincaré à propos de la genèse de l'espace.

La méthode complète de l'épistémologie génétique sera donc constituée par
la collaboration intime des méthodes historico-eritiques et psycho-génétiques.
F. Enriques a ouvert la voie dans ce domaine; seulement il est parti de la
sensation et de l'abstraction schématisante comme étant la base ultime dont il
faut partir; mais c'est de l'action (dont les indices sensoriels ne sont qu'un
aspect) que procède la pensée en son mécanisme essentiel et c'est dans l'action
que l'épistémologie génétique doit prendre son point de départ fonctionnel.

On constate alors ceci: «Tandis que les habitudes et les perceptions (les
sensations étant déjà perceptivantes) élémentaires sont essentiellement à sens

unique, l'intelligence sensori-motrice (ou préverbale) découvre déjà les conduites
de détour et de retour qui annoncent en partie l'associativité et la réversibilité
des opérations» (p. 23). Lorsque la réversibilité se sera par la suite généralisée,
la pensée se libérera de l'irréversibilité des événements temporels et pourra
concevoir le domaine du logique intemporel.

Ainsi «la question épistémologique centrale que soulève l'appel à la psychologie

est assurément celle de la genèse des opérations elles-mêmes, y compris
leur stabilisation logique, source et non pas effet des principes formels» (p. 24).

154



Mais cette genèse qui est à la fois fonction de l'activité du sujet et de l'expérience,
soulève des problèmes extrêmement complexes.

«Le résultat des recherches psychologiques demeure à cet égard entièrement

,ouvert' et peut aboutir, selon que prédomineront les faits de maturation
endogène, d'acquisition en fonction du milieu ou de construction réglée par des

lois d'équilibre, à des solutions à prioristes aussi bien qu'empiristes, ou à un
relativisme rendant indissociable la part du sujet et celle de l'objet dans
l'élaboration des connaissances.»

Le problème psychologique repose lui-même sur un ensemble de questions
biologiques, à savoir les mécanismes d'adaptation dont les diverses interprétations

(préformisme, mutationisme, émergence, néolamarkisme, etc.) montrent
que la solution à trouver reste ouverte (p. 25).

Les diverses interprétations épistémologiques et l'analyse génétique.

Il faut distinguer entre les hypothèses statiques qui envisagent les connaissances

comme atteignant des vérités permanentes et celles qui font de la
connaissance une construction progressive du vrai.

D'où le tableau suivant:
Solutions non génétiques Solutions génétiques

1. Primat de l'objet Réalisme Empirisme
2. Primat du sujet A priorisme Pragmatisme et

conventionalisme
3. Indissociation Phénoménologie Relativisme

(sujet-objet)
Chacune de ces six solutions pourrait être vraie en tel ou tel secteur délimité

(le platonisme pour la connaissance mathématique, l'empirisme pour la connaissance

biologique, etc).
Le double postulat de la méthode génétique est, d'une part, que le mécanisme

du développement nous renseigne sur la structure des connaissances successives,

et, d'autre part, que cet enseignement sans préjuger de la nature ultime de la
Connaissance prépare la solution de cette question-limite (même si l'on reconnaît

peu à peu qu'elle ne peut être atteinte).
D'une façon générale, la méthode génétique en tant que méthode ne

présuppose en rien le mal-fondé ou le bien-fondé de telle ou telle théorie de la
connaissance.

C'est ce que montre Piaget en caractérisant successivement le platonisme ou
le réalisme des universaux, l'a priorisme, l'intuition phénoménologique réflexive
des essences et le problème des normes dans leur genèse et leur actualisation
de fait (p. 30).

«L'essentiel de bien des processus génétiques consiste en une orientation
dirigée vers un état d'équilibre : il n'est pas exclu au préalable que l',intention'
de Husserl puisse trouver quelque confirmation dans l'étude de ces directions
génétiques» (p. 31), même si les points de départ de l'intuition intentionnelle
et du génétisme ne présentent aucune sorte de rapport. Le problème du possible
et du réel se trouve non seulement dans le système husserlien de possibilités

pures antérieures à toute réalisation et découvertes par des intuitions vécues

155



qui sont des actes, mais aussi dans les processus génétiques partout où se pose
un problème d'équilibre.

Devenir mental et permanence normative

Pour la génétique, le problème n'est plus de retrouver la norme fixe au sein
de l'évolution, mais bien d'engendrer la norme elle-même au moyen des données
mobiles du développement. Une telle position correspond à l'aspect quotidien
de la science contemporaine (contenu mobile des notions et cependant recherche
obstinée du fondement logique et déductif de ces notions.)

Au contraire, les théories non génétiques conçoivent la pensée comme
antérieure à l'action et la dirigeant (conception contemplative des normes appuyée
sur une vérité divine, transcendante ou immédiatement intuitive). Elles
considèrent en outre le possible comme antérieur au réel (réalisme des universaux
précédant leur actualisation dans les êtres individués). L'attitude antigénétique
revient toujours à situer un virtuel préformant au point de départ de la
connaissance actuelle. La méthode génétique, au contraire, considère le virtuel ou le

possible comme vine création sans cesse poursuivie par l'action actuelle et
réelle : chaque action nouvelle, tout en réalisant l'une des possibilités engendrées

par les actions précédentes, ouvre elle-même un ensemble de possibilités jusque-
là inconcevables. Le sujet peut alors ou répéter l'action ou l'inverser ou la
composer avec d'autres.

Le monde des possibilités sans cesse ouvertes par l'action olfre le caractère

remarquable d'être intemporel et de relever essentiellement de l'implication
logique (p. 35). La différence entre le possible et le réel rejoint celle qui sépare
les relations logico-mathêmatiques du devenir psychologique et physique.
L'univers logique constituant le domaine du possible, tandis que la genèse

exprime le devenir réel, la question de savoir si le processus génétique reflète
des normes préalables ou s'il les fait surgir, se réduit au problème de l'actualisation

du virtuel ou de la création des possibilités ouvertes par l'action réelle (p. 35).
C'est ici que réapparaissent les notions d'équilibre, jonction spécifique entre

le possible et le réel, et de réversibilité ou passage sui generis du devenir physique
ou mental à l'intemporel logique.

Equilibre et limite
Le cercle des sciences et les deux directions de la pensée scientifique

Un système mécanique est en équilibre lorsque l'ensemble des travaux
virtuels compatibles avec les liaisons enjeu (déplacement des forces conditionné

par la structure du système) constitue un ensemble où les tensions positives et
négatives se neutralisent (les + et les — égalant 0). Parler d'équilibre, c'est
insérer le réel dans un ensemble de transformations simplement possibles.

Il en va de même dans tout processus génétique intéressant la constitution
d'un système d'opérations intellectuelles. Ici l'équilibre se définit par la
réversibilité dont la signification psychologique est la possibilité d'inverser les actions
exécutées. Réunir A à A' sous la forme A + A' B ou dissocier A de B sous

la forme B — A A' sont deux actions exécutables réellement, à condition
d'être successives, mais composer A — A 0, c'est réunir en un tout virtuel

156



ces opérations successives et, par conséquent, entrer dans l'intemporel, remonter
le cours du temps et s'en affranchir pour atteindre l'implication logique pure,
les opérations directes et inverses caractérisant les liaisons logiques fondamentales

(affirmation et négation, etc.). Que le possible précède ou que le génétique
s'épanouisse en logique par équilibration, dans les deux cas l'analyse génétique
rencontre tôt ou tard l'intemporel logique et normatif.

Un nouveau problème se pose alors: Peut-on considérer tout accroissement
de connaissances, dans l'histoire des sciences ou dans le développement
psychologique, comme tendant vers une limite (p. 38). Les accroissements successifs

dans les divers groupes de connaissances (sciences, par exemple) convergent-ils
vers la vérification d'une hypothèse épistémologique générale? Il semble, par
exemple, que le développement historique des mathématiques et de la physique
corresponde au processus psycho-génétique. Mais il ne s'agit là que de limites
partielles atteintes à chaque étape et selon un système de référence propre
à cette étape et qui est lui-même mobile.

Généraliser l'explication génétique jusqu'à englober la connaissance entière
conduit à une alternative. Ou bien l'analyse génétique ne peut rendre compte
de son propre système de référence et la généralisation échoue, ou bien elle y
parvient, mais au prix d'un cercle évident, l'analyse génétique reposant sur un
système de référence qui dépend d'elle-même.

C'est ce second parti qu'il faut prendre en soulignant toutefois que le cercle
n'est pas vicieux, mais tient à la nature des choses, car il est un cas particulier
du cercle du sujet et de l'objet; il est inévitable non seulement pour toute
connaissance, mais même pour toute théorie de la connaissance. L'ensemble
des connaissances, dans leur développement et leur classification, ne doit plus
se concevoir à la manière d'Auguste Comte, selon un type linéaire, mais bien

plutôt comme circulaire, parce que la ligne suivie, initialement droite, se referme

sur elle-même.
«Les explications de la psychologie se réfèrent tôt ou tard à celles de la

biologie; celles-ci reposent à leur tour sur celles de la physico-chimie; les
explications physiques s'appuient elles-mêmes sur les mathématiques; quant aux
mathématiques et à la logique, elles ne sauraient se fonder que sur les lois de

l'esprit qui sont l'objet de la psychologie» (p. 43).
On constate alors que la pensée scientifique suit deux directions inverses;

l'une est mathématisante et idéaliste, ayant son siège dans l'esprit qui réduit
le réel en un système d'idées, l'autre direction est foncièrement réaliste et tend
à absorber le sujet dans l'objet. Ainsi, suivant que l'on parcourt le cercle des

sciences dans un sens ou dans l'autre, l'objet est réduit au sujet ou au contraire
le sujet à l'objet. Mais en fait, la science n'est ni purement idéaliste, ni purement
réaliste, car elle s'oriente à la fois dans les deux directions.

Il faut enfin, dit J. Piaget, distinguer entre Vêpistêmologie génétique
restreinte, «qui s'appuie sur un système de référence constitué par l'état du savoir
admis à une époque donnée», et «1,êpistêmologie génétique généralisée, lorsque le

système de référence est englobé lui-même dans le processus génétique ou historique

qu'il s'agit d'étudier» (p. 45).
La première n'offre pas de grandes difficultés, car «l'activité du sujet et la

157



construction de sa représentation des choses y sont étudiées en se référant
à une réalité supposée extérieure, objective et stable, qui est le réel tel que la
science actuelle l'envisage» (p. 46).

Au point de vue de l'épistémologie génétique génërabsée, il n'existe plus de
réalité douée de ces attributs. Mais bien que la distinction entre sujet et objet
subsiste en quelque manière, on ne voit pas «comment procéder génétiquement
en l'absence de tout système de référence, c'est-à-dire selon une méthode
astreinte à demeurer entièrement ,ouverte'».

Il est possible toutefois de découvrir dans le processus génétique lui-même
des directions ou «vections» inhérentes à la marche des sciences et qui
consistent dans la recherche des lois de constructions d'ensemble, c'est-à-dire
d'une orthogénèse connue après coup.

Et J. Piaget de conclure: «Ni à priori de méthode, ni anticipation, telles
seront nos deux règles.»

La tâche suivante s'impose à l'épistémologie génétique ainsi comprise : «réconcilier

si l'on peut dire la logistique et la psychologie, celle-là conduisant aux
axiomatisations intemporelles celles-ci conduisant à l'étude des opérations
elfectives qui constituent la science et la logique même dans leur développement»
(p. 50). Cette tâche est singulièrement facilitée par les travaux actuels sur
l'analyse des implications logico-mathématiques et sur la connexion entre ces

implications et les faits physiques. Deux grosses lacunes subsistent cependant:
le passage du physique au biologique et la Maison, entre les domaines
«psychophysiologique ou mental et logico-mathématique, sur laquelle nous entrevoyons
les rapports possibles entre l'action temporelle ou irréversible et les opérations
réversibles, sources d'imphcations intemporelles» (p. 51).

Dans la suite de son ouvrage, J. Piaget fait la synthèse, en les prolongeant,
des belles et originales recherches que, pendant près de trente ans, il a poursuivies

sur la psychologie génétique de l'enfant et sur l'histoire de la pensée
scientifique.

Le tome I est consacré tout entier, sauf l'introduction sur l'objet et les
méthodes de l'épistémologie génétique, à la pensée mathématique. Ce tome envisage
la construction opératoire du nombre, puis de l'espace, ainsi que le problème
concernant la connaissance mathématique de la réahté.

Le nombre ne peut être expliqué par la simple notion d'«expériences mentales».

Une action «est toujours soHdaire d'actions antérieures et cela de proche
en proche jusqu'aux réflexes de départ et aux montages héréditaires» (p. 65).

Assimilation (conservatrice) et accommodation au renouvellement continuel
de la part des objets sont indissociables. Lorsque l'on passe de l'action sensori-
motrice à l'action intériorisée qui se constitue par la représentation intuitive,
l'équihbre entre l'assimilation et l'accommodation tend à se stabfliser.

Au début, qualité et quantité sont inséparables. Le langage a conservé cette
union où la quantité est attachée à un substantif quahfié (cheval désigne un
cheval, chevaux plusieurs chevaux; la langue grecque ancienne avait même

une forme spéciale, le «duel», pour désigner un couple de ceci ou de cela).
La notion de «groupements» logiques qu'il faut soigneusement distinguer

de celle de «groupes» mathématiques, se précise peu à peu.

158



D'une façon générale, dès les actions initiales, le rapport entre le sujet et les

objets témoigne d'enchevêtrements bien plus compliqués que ne le supposent
les interprétations empiristes, aprioristes ou conventionnalistes courantes (page
131). Quoique expérimental en sa source intuitive, le nombre est ajouté aux
objets et non extrait d'eux. Il est tout entier dans le schème d'assimilation
opératoire. Quant à l'accommodation, elle n'est pas moins réelle; elle revient à ce

que l'action empirique ou l'opération réversible conduit à des combinaisons
s'accordant avec les objets eux-mêmes (dix objets comptés dans un certain ordre
se retrouveront dix dans un ordre différent) p. 123.

Il y a donc équilibre permanent entre l'assimilation des objets au schème

opératoire et l'accommodation de celui-ci à des objets quelconques, mais rien
dans la structure définitive du schème considéré n'a été «abstrait» de

l'objet.
Le développement de plus en plus riche de la construction opératoire du

nombre est exposé en des pages très suggestives sur les nombres complexes,
les quaternions et les opérateurs, sur l'infini et la nature opératoire du nombre
lui-même.

J. Piaget pose enfin la question de savoir comment il se fait que les différents

types de nombres, s'ils ne sont ni abstraits du réel, ni préformés dans l'esprit,
convergent avec la réalité en l'enserrant jusque dans le microcosme, alors qu'ils
paraissent s'en éloigner de plus en plus (que l'on songe, par exemple, aux
opérateurs de la mécanique quantique). Mais, en réalité, «il n'existe aucune opposition

entre les procédés opératoires engendrant le nombre entier et les opérations
généralisées engendrant les structures numériques supérieures» (p. 136). De

plus, «c'est dans les coordinations psycho-biologiques rendant l'action possible,

par opposition à ce que les philosophes considèrent comme des structures à

priori, qu'il faut chercher le secret de l'union des constructions intellectuelles
fondamentales (groupements logiques et groupes arithmétiques) avec le réel

et non pas dans l'expérience extérieure ni même intérieure actuelles» (p. 136).
Au sujet de la construction opératoire de l'espace, J. Piaget commence par

donner la classification des interprétations épistémologiques de l'espace, puis
il examine, à propos de Vespace perceptif, le nativisme et l'empirisme (hérédité
et sensation), l'interprétation «gestaltiste» des formes géométriques, puis
l'activité perceptive et l'épistêmologie génétique de la perception.

Il envisage ensuite: 1° L'espace sensori-moteur et l'interprétation de Poin-
caré (caractère à priori de la notion de groupe et caractère conventionnel de la

géométrie euclidienne). 2° La position de Hilbert et l'intuition géométrique
ainsi que l'intuition imagée avec les opérations spatiales concrètes à caractère
intensif. 3° La constitution de la mesure et la mathématisation de l'espace par
quantification extensive et métrique. 4° Les opérations formelles et la géométrie
axiomatique. 5° La généralisation géométrique et l'ordre de succession des

découvertes historiques, l'épistémologie génétique de F. Gonseth.

Après avoir apprécié ces diverses théories, J. Piaget se rallie à l'interprétation
de Brunschvicg, sans toutefois accepter d'elle que la physique puisse être
entièrement englobée dans la mathématisation géométrique et cela pour les raisons

suivantes :

159



Nous avons vu plus haut que les structures logiques et numériques n'étaient
pas abstraites de l'objet, mais résultaient de la coordination des actions du sujet
exercées sur les collections d'objets. Les connaissances physiques, au contraire,
sont dues aux actions différenciées et particubères (soupeser, pousser, accélérer

ou freiner), par opposition à la coordination générale des actions.
Or, les structures spatiales et géométriques sont de même nature que le

logique et le numérique. Il y a, en effet, un parallébsme étroit au point de vue
génétique entre le développement de l'espace et celui du nombre. De plus, la
continuité historique d'une géométrie dêductive indéfiniment féconde s'oppose
«à la soumission constante de la déduction physique au contrôle de l'expérience»
(p. 261).

Le chapitre III et dernier du tome I est consacré à l'étude de <da connaissance

mathématique et la réalité». Dans l'Antiquité, le raisonnement statique du
mathématicien grec est suspendu à la réalité indépendante de nous, de l'objet
(p. 273). On voit donc que les Anciens, alors même qu'ils découvrent le raisonnement

formel, n'ont pas encore pris conscience de son caractère constructif et
opératoire.

Cette prise de conscience s'effectue chez les mathématiciens modernes par
le développement de l'algèbre et son application à la géométrie (géométrie
analytique) par l'avènement du calcul infinitésimal (algèbre de l'infini prolongeant

le fini). Mais dans cette extension opératoire et constructive, la matière
mathématique résiste et semble témoigner d'une objectivité intrinsèque. En quoi
consiste cette dernière J. Piaget étudie à ce propos le raisonnement
mathématique d'après Poincaré (Intuition du nombre pur et procédé par récurrence),
d'après Goblot (Solution constructiviste), d'après Meyerson (Le raisonnement
mathématique est fécond, car il opère sur des abstraits tirés du réel et soumis
à des opérations pour être ensuite réintroduits dans le réel; il est rigoureux
parce qu'il vise l'identique).

Toutes ces explications renferment une part de vérité; elles restent toutefois
insuffisantes parce qu'elles ne remontent pas assez haut. En effet, «si l'on se

place sur le terrain de l'action et notamment de cette intelligence sensori-

motrice en dehors de laquelle le mécanisme des perceptions reste incompréhensible,

les choses se simplifient notablement» (p. 303).

A cette toute première étape les schemes sensori-moteurs s'appliquent
pratiquement, et non par concepts réfléchis, à des situations nouvelles; ils structurent
le donné en l'assimilant à l'action du sujet. A la dernière étape, le calcul logistique

constitue un admirable instrument de dissection axiomatique et même
de critique épistémologique. Ce calcul a passé par trois phases que J. Piaget
expose avec une remarquable maîtrise, d'une façon très claire et fort nuancée,
en étudiant successivement les travaux de Peano et Russell, puis de Wittgenstein

et de l'école polonaise, de Lautmann et de J. Cavaillès. Il en conclut que
les mêmes problèmes concernant la construction des êtres logico-numëriques ou
géométriques et de son accord avec le réel se retrouvent à tous les étages du
développement de l'édifice mathématique et non pas seulement au point de

départ. La généralisation opératoire et schématisante des mathématiques
oblige à écarter trois sortes de réalisme (mathématique, physique, physiolo-

160



gique). Dès lors, pour respecter le caractère de l'enchaînement circulaire des

sciences, l'enquête sur la connaissance mathématique réclame comme complément

indispensable une étude des rapports entre la pensée mathématique et la
connaissance physique (tome II) d'une part, et la connaissance propre à la
biologie et à la psycho-sociologie (tome III) d'autre part.

Ces deux tomes présentent la même qualité d'investigation méthodique, la
même richesse d'informations étendues et variées, la même clarté et perspicacité

critique, enfin le même souci d'illustrer par des exemples bien choisis les

développements théoriques qui se trouvaient dans le premier tome. Faute de

pouvoir en faire l'analyse détaillée qu'ils méritent, nous devons nous borner
à quelques caractéristiques générales.

Le tome II (la pensée physique) traite des questions suivantes : 1 ° La nature
des notions cinêmatiques et mécaniques: le temps, la vitesse, la force, la théorie
de la relativité et les nouveaux absolus. 2° Les principes scientifiques de conservation

et l'interprétation de Meyerson; la genèse de l'atomisme et les thèses

de Hannequin et de G. Bachelard. 3 ° Le hasard, l'irréversibilité et l'induction.
La signification du probabilisme physique. 4° Les enseignements épistémolo-
giques de la microphysique. Les notions familières exprimant l'action du sujet
sur les objets demeurent relatives à l'échelle même de cette action et deviennent
inadéquates à l'échelle microscopique. Là où ni les trajectoires, ni les vitesses

ne sont entièrement déterminables, les cadres du temps, de l'espace et de la
causalité suggérés par nos perceptions usuelles se révèlent impuissants. «Les

concepts microphysiques doivent être considérés comme l'expression d'une
pensée conditionnée par les limites de l'action elle-même. Impossible de constituer

en microphysique un cadre spatio-temporel général, puisque l'espace
physique et le temps sont solidaires de leur contenu dynamique et que ce contenu
consiste alors en objets et événements à la fois discontinus et interagissant entre
eux sans composition additive possible» (p. 241).

Il faut alors créer des opérateurs mathématiques qui permettent la prévision
la plus probable des événements microphysiques. L'indissociation entre l'expérience

et l'activité opératoire du sujet qui expérimente devient si étroite que
l'objectivité physique externe tend à se réduire à l'objectivité mathématique
interne. Mais, la connaissance du réel demeurant relative aux actions spécialisées

du sujet, elle n'est jamais réductible aux coordinations générales de l'action
(p. 351). 5° C'est la conclusion à laquelle aboutit Jean Piaget après avoir exposé
les étapes de la causalité dans l'histoire de la pensée scientifique et le problème
de la causalité ainsi que les théories émises à son sujet: nominalisme de P. Du-
hem, conventionnalisme de Poincaré, thèses du néopositivisme (Ph. Frank),
de Meyerson, de Brunschvicg, de G. Bachelard et G. Juvet.

Avec le tome III nous entrons dans un domaine plus complexe encore que
les précédents, à savoir dans celui de la biologie, de la psychologie et de la
sociologie.

La connaissance du biologique tout d'abord comporte un type nouveau du

rapport entre le sujet et l'objet. Mais si l'activité du sujet y est réduite à un
minimum, elle demeure néanmoins réelle, car la forme la plus élémentaire de

connaissance biologique, qui est la classification systématique des espèces, con¬

ti 161



siste eil des groupements additifs de classes ou de relations, et, d'autre part,
l'analyse propre à l'anatomie comparée consiste en groupements multiplicatifs
de caractère également opératoire, mais qualitatif ou logique.

Les théories de l'évolution et de l'hérédité complètent à fortiori cette
structuration logique par une combinaison probabiliste portant sur les variations
et les transmissions. «Enfin, dans la mesure où la biologie recourt à la physico-
chimie, tout le mécanisme de la connaissance physique est alors étendu au
vivant, ce qui renforce la part d'activité déductive et rend indispensable
l'assimilation mathématique du donné» (p. 293).

D'autre part, l'organisme vivant qu'étudie la biologie est lui-même la source
de la vie mentale et de l'activité du sujet au sens le plus large du terme. C'est

pourquoi la connaissance biologique doit envisager un double rapport entre
le sujet et l'objet, d'un côté, la relation entre le sujet mental et l'organisme
vivant qui en est le siège, et de l'autre, la relation de cet organisme avec le milieu
dans lequel il baigne.

Par ses progrès, la micro-physico-chimie, unissant plus étroitement encore
le vital et l'inanimé, rendrait sans doute l'activité du sujet vivant davantage
solidaire du milieu physico-chimique interne où elle se produit.

La psychologie et la sociologie trouvent sur leur terrain une situation plus
complexe encore quant aux relations entre le sujet et l'objet, car Vobjet est ici
la personne d'autrui. Or, il n'est pas de science psychologique, et à plus forte
raison sociologique, qui puisse reposer sur une pure méthode d'introspection.
Cela dit, la difficulté est d'assimiler un objet qui doit avoir en même temps
le comportement d'un objet et celui qu'il a de lui-même en tant qu'il est sujet.
En effet, «si l'on pouvait entrer dans le point de vue d'une fourmi tout en
conservant celui de l'homme, on tiendrait sans doute la clef du problème de la
connaissance» (p. 294).

Mais pour le sujet lui-même se pose la question du rapport de son activité
mentale avec l'activité physiologique de son corps. A ce propos, J. Piaget
fournit une explication très ingénieuse du parallélisme psycho-physiologique.
«En dernière analyse, dit-il, le principe du parallélisme constitue un instrument
de collaboration entre deux méthodes de pensée ou deux langages à traduire
l'un dans l'autre: le langage idéaliste de la réduction du réel aux jugements et
aux valeurs de la conscience et le langage réaliste de l'explication de l'esprit par
la physiologie» (p. 177).

L'antithèse qui se pose pour la connaissance du psychologique se retrouve
partout à des degrés divers dans le cercle des sciences et la question est de

savoir «si les deux thèses poussées jusqu'en leurs conséquences dernières en fonction

du progrès effectif des connaissances apparaîtront toujours aussi antithétiques

qu'aujourd'hui ou si elles finiront par dire à peu près les mêmes choses

en deux langages distincts; si les connexions entre les sciences constituent
bien un cercle, c'est cette dernière solution qui semble la plus probable. Seulement,

répétons-le, l'épistémologie génétique s'interdit les anticipations et se

doit de demeurer une doctrine ouverte» (p. 331).

Il est impossible, dans le cadre d'une analyse aussi brève, de montrer, en
suivant comme nous l'aurions voulu toutes les démonstrations de l'auteur, la

162



richesse et l'originalité des vues épistémologiques de J. Piaget, la prudence
et la fermeté avec lesquelles il défend ses positions.

Il est difficile de ne pas admettre pour l'essentiel les descriptions génétiques

qu'il expose avec tant de nuances et de clarté. Il montre fort bien, par exemple,
la distinction qu'il faut établir entre les groupements logiques et les groupes
mathématiques. C'est pourquoi, au point de vue génétique, le problème des

classifications (zoologiques, par exemple), a précédé le raisonnement syllogis-
tique, sans même le présupposer comme le croyait Meyerson. Pour établir la
classification, il suffit d'utiliser un processus dichotomique, c'est-à-dire la
conjonction ou la disjonction. L'homme, par exemple, est un animal ou il n'est

pas un animal. S'il est un animal, il a telle propriété et ainsi de suite. La
réversibilité et la non-réversibilité (asymétrique) ne présupposent pas le raisonnement

syllogistique.
La distinction entre les groupements logiques et les groupes mathématiques

interdit également d'opérer une entière réduction de la physique à la géométrie.
En effet, il y a un parallélisme étroit entre le développement de l'espace et celui
du nombre. De ce fait, il résulte que la géométrie déductive est par elle-même

indéfiniment féconde; elle s'oppose donc «à la soumission constante de la
déduction physique au contrôle de l'expérience».

L'idée que l'enchaînement des sciences se fait suivant une forme circulaire
nous paraît de même justifiée. Les sciences physico-chimiques se trouvent
rejoindre le mathématico-logique en passant par la biologie et la psychologie.

Le danger dans cette union des langages scientifiques qui deviendrait une
fusion est que la conscience et son activité ne soient que le reflet de l'activité
physiologique organique. Sans doute, J. Piaget maintient toujours le sujet et
l'objet comme étant distincts; mais il a tendance, nous semble-t-il, à faire
dépendre strictement l'activité du sujet des manières d'être et d'agir de l'objet.
« L'organisme vivant, dit-il, qu'étudie la biologie, est lui-même la source de la
vie mentale et de l'activité du sujet au sens le plus large du terme» (III, p. 293).
Là où J. Piaget parle de source, nous dirions pour notre part «condition nécessaire,

mais non suffisante».
Il nous semble en effet qu'il y a dès l'origine de la vie, même sous sa forme

la plus humble, une donnée irréductible qui se maintient d'une façon permanente

en tant qu'activité jusqu'au haut de l'échelle des êtres vivants, à savoir
l'activité de juger, laquelle se manifeste comme un pouvoir d'apprécier, de

discriminer ou d'assembler. L'infusoire, lui-même, recherche ce qui le nourrit,
il täte ce qu'il rencontre sur sa route, laisse de côté ce qui n'est pas comestible

et retient ce qu'il juge implicitement comestible. On ne voit pas comment une
pareille activité de juger pourrait résulter de combinaisons d'actions
physicochimiques, si fines qu'on les suppose.

Dans le même ordre d'idées à propos du «devenir mental et permanence
normative» il me semble qu'il faudrait distinguer entre les valeurs et les

normes. Les valeurs s'imposent au fur et à mesure du développement
génétique; mais les normes à leur sujet s'élaborent et peuvent évoluer.

Arnold Reymond

163


	L'épistémologie génétique selon Jean Piaget

