
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 10 (1950)

Artikel: Die Kunst im Banne der Philosophie

Autor: Schlötermann, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kunst im Banne der Philosophie

Von Heinz Schlüter mann

Die Verbindung yon Philosophie und Kunst ist seit alters her
gelehrt und immer wieder verfochten worden, obwohl manche
Künstler jede philosophische Beeinflussung abgelehnt und sich
energischst gegen die theoretische Erfassung eines Kunstwerkes
gewehrt haben. Uns sind solche Tatbestände besonders von rein
emotional arbeitenden Dichtern bekannt geworden, die
vorgaben, gedanklich und insbesondere philosophisch «unbelastet»

zu sein. Dennoch ist von Philosophen und Kritikern der Kunstwerke

behauptet worden, man müsse grundsätzlich von einem
Zusammenhang beider sprechen; Goethe dient zum Vorbild mit
seinem Wort: «Wer gegenwärtig über Kunst schreiben oder gar
streiten will, der sollte einige Ahnung haben von dem, was die

Philosophie in unseren Tagen geleistet hat und zu leisten
fortfährt». Ist dieser Ausspruch auch heute noch gültig? Hat nicht
gerade der Naturalismus gezeigt, daß Kunst unabhängig von
aller philosophischen Erkenntnis möglich ist?

Wir stehen vor der Frage nach der Möglichkeit eines
Kunstwerkes, das heißt, wir müssen fragen: Wie ist ein Kunstwerk
möglich? Die Beantwortung dieser Frage soll uns im Augenblick nicht
in eine kunstphilosophische Erörterung führen; wir könnten
mannigfache Thesen anführen und einen kunstphilosophischen
Bogen von Piaton bis zu Sartre spannen, ohne jedoch mehr als

eine historische Antwort zu geben. Sehen wir einmal von dieser

Art der Beantwortung ah, und fragen wir statt dessen ganz
einfach nach der Möglichkeit als solcher. Was verstehen wir unter
Möglichkeit?

Möglich ist etwas, was wirklich werden kann. Es ist zum
Beispiel möglich, daß ich jetzt von meinem Schreibtisch aufstehe

und spazierengehe; das heißt, die Möglichkeit ist ein Faktum in
mir, das ich fähig bin zu realisieren. Die Verwirklichung als solche

118



hängt also von mir ab, von der in mir liegenden Möglichkeit,
die physisch, psychisch oder geistig bedingt ist. Anders formuliert:

Die Möglichkeit ist ein inneres Vermögen, das als

Vermögen praeformativen Charakter besitzt. In diesem Vermögen
ist der Grund meines wirklichen Da-Seins gelegt, so daß ich die

Wirklichkeit meines Lebens von der Möglichkeit seihst abhängig

weiß. In der Sprache des Aristoteles müßten wir sagen: Die

Möglichkeit ist Potenz, âôvapcs, die im aktuellen Prozeß, in
einem Wirken der svspyeca zum spyov wird. Möglichkeit und
Wirklichkeit sind im Prozeß des Werdens verbunden; die
Möglichkeit als duvapcs ist das Nichts als Niclit-Sein gegenüber der
Wirklichkeit als Da-Sein. Exakt formuliert: Das ipyov entspricht
der TatsächlicliKeit, che als Synthesis von oùvatics und èvspysca zu
bezeichnen ist, als Einheit von Möglichkeit und Wirklichkeit.
Die èvépyeia ist das Wirkende xar' içoy/jv, das der dùvajus in einem
Akt der Wirklichkeit zum tatsächlichen Da-Sein verhilft. Die
Wirklichkeit der èvépysta ist die Wirklichkeit des Wirkens, die
als konkreszenter Bestandteil des spyov bezeichnet werden muß.
Sie kann jedoch nur wirken, wenn die Möglichkeit als solche

gegeben ist. Ich kann nur Spazierengehen, wenn ich zum
Beispiel nicht krank im Bett liege und zu schwach bin aufzustehen;
ebenso kann ich nur ein Bild malen, wenn ich die Fähigkeit zu
malen habe. Es ist dies nur eine rein äußerliche Fähigkeit, ein
handwerkliches Können, das in gewisser Weise gelernt werden
kann. So kann ich zum Beispiel Klavierspielen lernen; ich bin
dann ein Gelernter — aber kein Künstler.

Welche Möglichkeit muß beim Künstler erfüllt sein? Wir
stoßen hier auf den tiefen Sinn der dùvapis, die nicht eine
handwerkliche Möglichkeit ist, sondern weit darüber hinaus in die
Tiefe des Geistes selbst reicht. Wir wollen diesen Sachverhalt
wieder an einem Beispiel klar machen. Rilke gestaltete in seiner

Spätzeit Elegien und Sonette, in denen er mit den Engeln rang
und die Verwandlung des Sichtharen ins Unsichtbare anzeigte,
ohne sich in diesem Prozeß der Verwandlung vom Diesseits zu
lösen. Zur Schaffung dieser Gedichte mußte in ihm die Möglichkeit

liegen, sich dem Bezirk der Engel zu nähern. Er mußte
bereit sein, die Stufe des Da-Seins im Blick auf das Sein zu
überschreiten; das heißt, er mußte die Transzendenz wollen und zu

ihr fähig sein.

119



Hier kündet sich ein Zweifaches an, das im Akt des Trans-
zendierens zur Einheit verschmilzt. Der Dichter muß die
Möglichkeit haben, den Weg des Überschreitens zu gehen; er muß
ein aufgeschlossener und vom materiellen Da-Sein gelöster
Mensch sein, der im Akt des Sichaufschließens seine eigene
biologisch bedingte Möglichkeit bewußt ausnutzt und den Blick
auf das Sein heftet, das er im Prozeß der Bewußtwerdung der
èvspyeca logisch erkannt hat. Mit dieser logischen Erkenntnis
hat sich ihm zugleich gezeigt, daß das Sein als Sein den Charakter

des Abstraktiven besitzt und vom Da-Sein aus gesehen ein
Nicht-Sein ist. Er weiß also um das Nicht-Sein des Seins und

wagt dennoch den Weg zum Sein, das nicht ist und dennoch
erfahren wird. Der logische Prozeß ist ein echt philosophischer
Akt, der im Zug zerebraler Bewußtseinsdifferentiation möglich
geworden ist, weil das zerebrale Organ als physische Möglichkeit
über die Physis hinaus die èvspyeca selbst in sich birgt, die
dynamisch aufbricht und sich selbst gestalten will. Jedoch ist diese

Gestaltung hinwiederum vom Bewußtseinsprozeß des Menschen

abhängig, der physisch gesehen ein potentieller Träger der
èvspyeca ist und als solcher den Wunsch hat, die èvspyeca als

Wesenheit zu erfahren; jedoch ist dieses Erfahrnis nur möglich
auf Grund des bewußten Willens zur èvspyeca. Es ist ein Hin
und Zurück, dem wir nicht entrinnen; denn wir können uns erst
zur èvspyeca bekennen, wir sind erst in der Lage zu transzen-
dieren, wenn die èvspyecci in uns als Möglichkeit liegt, wenn wir
bestimmte Potenzen sind und als solche das Sein erfahren haben.
Anders formuliert: Dem geistigen Akt muß ein seelisches
Erfahrnis vorausgehen; das seelische Erfahrnis wird uns jedoch
erst im Bewußtseinsakt seihst bewußt; denn die Seele ist blind
ohne den Geist, und der Geist ist leer ohne die Seele. Die Seele

ist also das Unbewußte und der Geist das Bewußte; es liegt
ein Tatbestand vor, der durch einen Prozeß verbunden ist.
Da nun aber der geistige Bewußtseinsakt ein energetischer Akt
ist, in dem der Mensch die èvspyeca erfaßt und dieser Erfassungsprozeß

vom Innesein der èvspyeca abhängig ist, handelt es sich

letztlich um eine Bewußtwerdung der èvspyeca selbst. Das Nicht-
Sein wird sich seiner selbst als Sein im Da-Sein bewußt und
erfährt im Akt der Transzendenz, daß alles Nicht-Sein zum
Da-Sein berufen ist. Wir nähern uns dem Sein, bzw. das Sein

120



nähert sich dem Sein, sich selbst, und erkennt sich als schöpferische

Macht, die im Ungrunde west und den steten Willen
zum Da-Sein hat.

Rilke hat diesen Zustand des Nicht-Seins im Sein den Engeln
zugeschrieben, jenen reinen Geschöpfen des «stärkeren Daseins»,
das «schrecklich» ist, weil es das Da-Sein zerstört und im
Zerstören wandelt. Die Engel sind die Ordnungen schlechthin, das

Sein, das nicht existiert, sondern gilt. Drum
«Wolle die Wandlung. O sei für die Flamme begeistert,
drin sich ein Ding dir entzieht, das mit Verwandlungen prunkt;
jener entwerfende Geist, welcher das Irdische meistert,
liebt in dem Schwung der Figur nichts wie den wendenden

Punkt».
Das Sein entzieht sich uns, da es in ewiger Wandlung ist; es

wandelt sich selbst als Werden. Es ist in ewiger Bewegung und
entzieht sich uns, wenn wir es erfassen wollen, weil es nicht zu
erfassen ist. Hier ist das Sein das Nichts; wir erfassen es, und
doch ist es nichts. Es hat kein Da-Sein und kein Sein; ja, das

Sein hat kein Sein, es hat ein Werden. Es ist das sich selbst
nichtende Nichts, das sich ewig vernichtet, weil es nichts ist.

Diese Gedanken werden im Gedicht Rilkes offenbar. Sie zeugen

von einer Kraft des Denkens, die Philosophie und Kunst
zur Einheit werden läßt. Dennoch muß eine Gegenfrage
aufgeworfen werden: Kann die Möglichkeit zur Kunst nicht im
Da-Sein selbst gesucht werden? Wir negieren den Tatbestand,
daß das Da-Sein ein Sein ist, obwohl wir uns bewußt sind, daß

wir das Sein nicht negieren können, da gerade in der Negation
das Nichts des Seins existent wird. Im Nichts bejahen wir das

Sein. Doch wir wollen einfach fragen: Ist keine Kunst möglich,
die in der Natur verharrt und auf den philosophischen Prozeß
der Transzendenz bewußt verzichtet?

Zwei Beispiele: Käthe Kollwitz hat eine Zeichnung geschaffen,
die sie «Brot!» nennt; leere Augenhöhlen verhungerter Kinder
starren uns entgegen, auf deren Gesichtern der Schrei nach Brot
zu lesen ist. In ihren Händen halten die Kinder leere Schüsseln und
zeigen so einen proletarischen Elendszustand an, der als Anklage
gegen die besitzende Gesellschaftsschicht gedacht ist. Ein
individueller Zustand verhungerter Kinder ist von Käthe Kollwitz auf
diesem Bild ins Allgemeine erhoben worden. Taine würde sagen,

121



der Hauptcharakter des Hungers sei hier zusammengefaßt und
im Bild Wirklichkeit geworden. Es handelt sich also — im Kernstück

des Naturalismus — nicht um eine einfache Nachahmung
der Natur, sondern um die Zusammenfassung verschiedener
Einzelheiten zu einem Ganzen, das beherrschend in Erscheinung
tritt. Die Verschiedenartigkeit der kindlichen Individualitäten
tritt hinter der vorwaltenden Eigenschaft des Hungers zurück.
Noch deutlicher wird diese Typisierung eines Naturzustandes
vielleicht in der Zeichnung «Schmerz», in der Käthe Kollwitz
eine Frau darstellt, deren rechte Hand den Kopf stützt, der von
der linken Hand halb verdeckt wird. Die rechte Hand fängt die
Ausweglosigkeit dieses Zustandes gleichsam auf, und man
erkennt die Hingabe dieser Frau an den Schmerz. Wir haben es

hier also mit der Realisierung von Hunger und Schmerz zu tun,
zwei Zuständen, die als solche ein bestimmtes Da-Sein haben,
aber in dieser Typisierung sogleich über das Da-Sein hinaus in
das Sein reichen. Hier erfüllt sich die Forderung Fiedlers, die
Kunst habe den Menschen zur «Gewißheit des Seins» zu führen.
Hunger und Schmerz lassen uns das Da-Sein gewiß werden und
mahnen zur Transzendenz; Käthe Kollwitz hat selbst den Schritt
zum Sein gewagt, indem sie die Nichtigkeit der Welt bloßlegt.
Sie ist auf den Grund des Nichts gestoßen und hat das Sein
als solches erfahren.

Ist es in diesem Prozeß der Seins-Erfahrnis verwunderlich,
wenn nun der Versuch unternommen wird, das Sein in seiner
Ursubstantialität darzustellen, in jener Wesenhaftigkeit, die im
Ungrunde aller Substantialität vorausgeht und das Prinzip der
Substanz genannt werden muß? Paul Klee schreibt: «Kunst

gibt nicht das Sichtbare wieder, sondern macht sichtbar»
«Der Künstler besieht die Dinge, die ihm die Natur geformt vor
Augen führt, mit durchdringendem Blick. Je tiefer er schaut...
desto mehr prägt sich ihm an der Stelle eines fertigen
Naturbildes, das allein wesentliche Bild der Schöpfung als Genesis

ein... im Sinne einer Freiheit, die lediglich ihr Recht fordert,
ebenso beweglich zu sein, wie die große Natur beweglich ist.

Vom Vorbildlichen zum Urbildlichen.» Es handelt sich um das

Faktum eidetischen Erfassens, in dem der Mensch die tiopcprj

ergreifen will; ja, er sinnt, hinter die fJ-Opyrj zurück zum eldos

zu gelangen, das in seiner funktionalen Abhängigkeit von der

122



idea die Verbindung zum Ungrund garantiert. Die Jagd nacli
dem Urbild ist eine Jagd in den Grund, aus dem der Menscb
kommt und in den er zurückstrebt, ohne diesen Ungrund jedoch
je erreichen zu können, da er nicht ist, da er das Nichts ist.
Dieses Nichts ist in der Tat das Unsichtbare, von dem Paul Klee
in seiner Kunst künden möchte; es hat die Freiheit schlechthin,
losgelöst von der Materie, als reine Freiheit energetischer
Prägnanz. Jedoch ist diese Freiheit keine Freiheit, sondern sie

schafft Freiheit, sie ermöglicht, frei zu werden und bindet uns
in diesem Akt des Frei-Werdens eng an die Materie, der wir
nicht entrinnen können. Die Urbildung, die nach Leibniz bereits
im Samen west, ist ein unsichtbares Formgesetz, dessen Sein

im Vermögen liegt. Daher gelangen wir in der Schau dieses

Vermögens an die Grenzen unserer künstlerischen Wirksamkeit,
wenn wir das Urbild gestalten wollen, da diefiopwrj ungestaltbar
ist; sie ist das Gestaltgesetz, das selbst gestaltet. Ich kann aber
das Gestaltgesetz als solches nicht gestalten. Die «idealen Ur-
körper» sind für mich abstraktive «Gebilde», die ich nur denken

und nicht bilden kann. Gewiß, das ideale Sein bringt das

Da-Sein hervor, aber wir können es in seiner Reinheit nicht
fassen; es ist unerfaßbar und entzieht sich jeder direkten
Manifestation, wenn wir manifestierend den Bereich des Materialen
meiden wollen. Wir können Goethe zustimmen, wenn er schreibt:
«Die übersinnliche Musik bringt die Musik im sinnlichen Ton
hervor» ; aber wir müssen erkennen, daß die übersinnliche Musik
für uns nur in der sinnlichen erkennbar ist. Es ist eine Utopie,
anzunehmen, im Räume des idealen Seins lebten die Urbilder als

reine Wesenheiten, wie sie im Räume des Da-Seins als reale
Gestalten existieren. Der Satz Rudolf Steiners: «Das geistige
Auge sieht im ,Geisterland' den Gedanken des Löwen so wirklich

wie das sinnliche den physischen Löwen», muß daher als

Materialismus bezeichnet werden; dem Sein wird Existenz
zugeschrieben. Hier fehlt die grundsätzliche Erkenntnis vom
Wesen des Nichts. Goethe hat sie zutiefst besessen, als er den
Satz schrieb : «Das unmittelbar sichtlich Sinnliche dürfen wir
nicht verschmähen, sonst fahren wir ohne Ballast.»

Der Einwurf, man wolle bewußt ohne Ballast fahren, enthält
ein mittelalterlich-ontologisches Residuum, das heute zwar wieder

modern geworden ist, aber dennoch im Kern irrig ist; denn

123



der Ballast, von dem Goethe spricht, ist der Stoff, dem wir nicht
nur unterliegen, sondern der die Bedingung sine qua non der
Form ist, die als Bedingung per quam angesprochen werden
muß. Beide gehören zusammen; es giht keine Materie ohne
Formkraft und keine Form ohne Stoff. Dieser Sachverhalt mag
als tragisch empfunden werden, da der Mensch mit ihm dem
Gesetz der ewigen Verwandlung unterworfen ist und erst im
Kreislauf von Gehurt und Tod seine wahre Bestimmung erreicht,
so daß wir von der Bestimmung des Menschen zum Tode sprechen

können; aber in diesem Tode offenhart sich die tröstliche
Gewißheit, ein Stück des ewigen Kreislaufes zu sein, dem wir
nicht entrinnen können, weil wir selbst der Kreislauf sind.
Wir müssen daher — streng genommen — den Tod überhaupt
aus unserem Weltbild ausschalten und dürfen nur von der
Metamorphose sprechen; «einen reinen Tod aber» — so hat uns
Fichte gelehrt — «und ein reines Nicht-Sein gibt es nicht».

Wir haben uns anscheinend von unserem Weg entfernt und
sind auf diesem Umweg doch dem Kern unserer Frage
nähergekommen. Paul Klee hielt die Abstraktion für konkretisierbar,
indes Käthe Kollwitz der Materie verhaftet blieb und den
abstrakten Hunger und den abstrakten Schmerz in materialer
Gestalt darstellte. Sie ist der Wahrheit damit nähergekommen als

der Expressionist, der im romantischen Unendlichkeitsstreben
das Endliche zu vernichten gedachte und ihm gerade hierdurch
um so tiefer verfiel, da er das Unendliche für endlich ausgab
und in endlichen Figuren zeichnete.

Unsere Ausgangsfrage nähert sich damit einer ersten
Beantwortung: Der Expressionist hat auf dem Weg des philosophischen

Denkens den Raum der Kunst verlassen, während der
Naturalist gerade in seiner Angst vor der Sphäre des idealen
Seins dem Kern des Da-Seins nähergekommen ist. Im Schmerz

ist eine Disharmonie des inneren Wesens sichtbar geworden, das

die Verbindung des Menschen zur Außen- und Innenwelt
aufgezeigt hat. Wir sind in die Spanne zwischen Ich und Du gestellt
und schreiten auf der Brücke vom Sein zum Da-Sein, ohne das

Sein in feste Gestalt bannen und dem Da-Sein mit den Kräften
des Seins in jeder Situation begegnen zu können. Im Schmerz

hat sich eine Desorganisation angekündigt, die uns fragen läßt:
Gibt es eine Ordnung? Giht es einen vofj.os, in dem wir wohnen

124



können, in dem wir zu Hause sind? Das Wesen des vöuos erweist
hier seine Bedeutung als Vernunftgesetz, Wohnsitz und Gewohnheit,

worauf Max Pohlenz mit Recht hingewiesen hat. Wir wollen
im i/o/Hos zu Hause sein, er soll unsere Heimat werden ; wir sehnen

uns nach ihr, ohne sie zu finden. Er ist die Heimat der Heimatlosen.

Dieser Tatbestand macht von der Kunst her den Sachverhalt
deutlich und greifbar, den Hans Kunz «das Bilden von Heimat»
genannt hat. Der Schmerz erweckt die Sehnsucht, und die Sehnsucht

ist Sehnsucht nach der Heimat. Ganz einfach hat das
Gerhart Hauptmann den Lumpensammler Hornig in den «Wehern»

aussprechen lassen, die doch das Kunstwerk des Naturalismus
schlechthin genannt werden: «A jeder Mensch hat halt 'ne
Sehnsucht.»

Selbstverständlich müssen wir auch künstlerisch Grade der
Sehnsucht unterscheiden; nicht jede Sehnsucht ist Sehnsucht

im Sinne der Sehnsucht zum Sein, wenn auch in der primitivsten
Sehnsucht schon ein Stück Sehnsucht zum Sein offenbar wird.
Der sozial bedrückte Mensch, der Schmerz über einen
ökonomischen Notstand empfindet, sehnt sich nach materiellem Wohlstand,

nach sozialer Ausgeglichenheit und Sicherung. Er sehnt
sich damit letztlich nach dem Nicht-Seienden, da es Sicherheit
nicht geben kann. Wir ergreifen in diesem Tatbestand ein
Moment unserer materialen Verflochtenheit selbst, die jeder Sicherheit

den Tod bereitet, der im Prozeß der ewigen Verwandlung
immerwährend eintritt. Der Mensch ist an den Ufern der
Unsicherheit ausgesetzt und muß das Wissen um diesen Zustand

erringen, den er gezwungen ist zu bejahen, ohne ihn jedoch
überwinden zu können. Der einfache Mensch ist sich dieses
Sachverhaltes nicht bewußt; der Lumpensammler Hornig glaubt an
die Möglichkeit, sicher sein zu können und erfährt, daß alles

unsicher ist, daß es keine Sicherheit gibt. Seine Sehnsucht hat
daher ontologische Bedeutung, das heißt, in ihr bricht ein
Zustand auf, der allem Da-Sein vorausgeht.

Wir werden damit auf die tiefste und letzte Stufe allen
künstlerischen Schaffens gewiesen, in jenen Bezirk, den der Mensch

ersehnt, der nicht ist und gerade in diesem Nicht-Sein das Ziel
aller Sehnsucht ist. Der Künstler schaut in seinen Bildern ein
entrücktes fernes Reich, das fern und nah zugleich ist. Es ist ihm

125



nicht als Nähe bekannt, er sieht es nicht auf der Straße und im
Pulsschlag der Geschäfte, sondern er findet es im innersten
Bezirk seiner Seele, im Raum des wachsenden Da-Seins. Kunz
schreibt gültig: «So wohnt die Ferne in der innersten Mitte des

existierenden Menschen.» Mit andern Worten: Die Ferne ist das
Sein in uns, der transzendentale Bezirk des logischen Subjektes,
das dem empirischen Ich fern ist und doch so nah, als sei das

uns Nahe, das Umgebende, fern. Die Erde wird zur Ferne der
Nähe, indes das Sein zur Nähe der Ferne emporsteigt. Hier klingt
die «Fernsten-Liebe» Nietzsches an, die ebenfalls keine Liebe
zur Ferne im Gegensatz zur Heimat, sondern ein Streben zum
Kommenden ist, das vom Menschen neu geschaffen werden muß.
In der Befreiung von der Nähe, die uns auf den Leib gerückt
ist, schaffen wir uns die «Freiheit... zu neuem Schaffen». Wir
sind im intentionalen Akt der Sehnsucht zur Ferne «die Sich-

selber-gesetzgebenden, die Sich-selber-schaffenden»1.

Der Künstler weiß um diese Intention, er lebt in ihr; denn
sein Da-Sein wird erst zur Existenz im Blick zur Ferne, die àpyrj
und tsàos zugleich ist. Eigentlich sagen wir etwas Falsches, wenn
wir vom «ist» der Ferne sprechen; denn die Ferne ist kein seiendes

Etwas, das existiert, sondern sie ermöglicht Existenz. Ohne

sie ist keine Existenz, aber sie ist nicht. Die Ferne west als Sein

im Nichts, so daß wir vom Nichts angezogen werden, nach dem

wir uns sehnen, als sei das zu erstrebende Sein im Nichts
Wirklichkeit. Jedes Beschreiben dieses Zustandes mit Worten ist schal

und führt uns vom wahren Sachverhalt fort; wir können uns nur
nach ihm sehnen und erfahren im Bewußtsein des Sehnsuchtsaktes,

daß alles fern ist. Ja, das Sein wird überhaupt erst im
Bewußtsein zur Ferne. Es liegt in uns als Nähe, es ist die Nähe

des Nächsten selbst, jene Nähe, die ohne Entfernung ist und
über Raum und Zeit hinausgreift. Wir dürfen eigentlich gar
nicht von der Nähe des Seins sprechen, da die Nähe ein Begriff
des Raumes ist, indes das Sein keiner räumlichen Kategorie
unterliegt.

Mit dieser Erkenntnis wird der Sachverhalt verwickelter als

wir denken; denn unser Denken ist ein Denken an das Sein, in

1 Vgl. meine «Einführung in die Philosophie, Band III, Ethik», Meisenheim

1948, S. 203 f.

126



dem das Sein selbst denkt. Es denkt sich selbst und erfährt sich
in diesem Akt des Selbstdenkens als von sich seihst entfernt. Es
kommt aus dem Sein und bemerkt denkend, daß es das Sein
verloren hat, ohne es jedoch wahrhaft verlieren zu können. Das
Sein ist zur Ferne geworden, über die und an die ich denke.
Das Sein sucht sich selbst vor sich, es vergißt seinen Ursprung,
wie auch der Mensch seinen Ursprung vergessen hat und sich
nach etwas sehnt, das in ihm seihst ist. Wir transzendieren im
Denken, wir überschreiten unser Da-Sein in Richtung auf das

Sein und sind wahrhaft nicht in der Lage, diese Transzendenz
vorzunehmen, da das Sein nur im Da-Sein west. Dieses Nicht-
vornehmen zeigt das Nichts in seiner ganzen Offenheit. Wir
leben aus ihm.

In dieser Sachverschlingung steckt der Künstler, jeder, ohne
Ausnahme. Er spürt das Sein in sich und weiß doch, daß es

nichts ist. So sehnt er sich nach dem Sein, kündet von ihm,
prophezeit einen idealen Zustand, der nirgends ist und der nicht
sein kann. Wir können auf Goethe hinweisen, dessen «Iphigenie»
uns fernsteht, da sie ein Wesen des Seins ist, das wir nicht sind.
Goethe hat das selbst gespürt, und so bekannte er eines Tages,
die «Iphigenie» sei «verteufelt human», er habe sich solch «zartem

Sinn entfremdet». Das Humane entschleiert sich in diesen

Worten als das Sein selbst. Es ist ein sich ständig Vernichtendes,
um das wir ringen, und nach dem wir uns sehnen, ohne es

ergreifen zu können, da es nichts ist. Es kündet sich hier die
Ferne des Humanismus an, der sich aus der Nähe in Ferne wandelt,

weil wir ihn begrifflich definieren, ohne in ihm zu sein.

Wir haben verlernt, im Wesenlosen zu existieren, das allein als

Form des Geistes angesprochen werden kann. Wir versuchen,
das Nichts in Worte zu fassen; doch Hegel hat bereits in seinem

Gedicht «Eleusis» die tiefe Erkenntnis ausgesprochen:

«Wer gar davon zu andern sprechen wollte,
Spräch er mit Engelzungen, fühlt der Worte Armut.
Ihm graut, das Heilige so klein gedacht.
Durch sie so klein gemacht zu haben, daß die

[Red' ihm Sünde deucht,
Und daß er lebend sich den Mund verschließt.»

127



Dennoch muß der Mensch immer wieder ins Wort zurückfinden,

er muß in die Ferne aufbrechen und den Versuch
unternehmen, Nähe und Ferne zu verbinden. Es ist seine Aufgabe,
das Nicht-Mögliche möglich zu machen. Er ist so immer unterwegs;

er bricht von zu Hause auf, um nach Hause zu kommen
und erfährt, daß er nur unterwegs zu Hause ist.

Schiller hat um diese Dialektik gewußt und versucht, die
Ferne zur Nähe zu zwingen; er ist der existierende Philosoph
schlechthin, der sich selbst erfuhr und sein Da-Sein als
transzendentalen Akt verstand. Sein Dichten ist daher axiologisch
geworden; in ihm zeigen sich echte Aktintentionen seinshafter
Prägnanz. Klarer formuliert: Die èvkpyeia hat sich als èurEÀéyeia

erwiesen; der uoî)s ist im Willen zum zsAos wirklich geworden,
und der Mensch Schiller erfuhr sein Da-Sein als seiendes Sein,
das wieder Sein werden will. Er spannte sich in den Kraftstroni
des Seins, oder besser: Das Sein sprang durch ihn hindurch aus
dem Nichts zu sich selbst und riß die Person des individuellen
Menschen Schiller, der vom Sein selbst geschaffen worden war,
in ein zukünftiges Land, das Schiller dann im «Wilhelm Teil»
gestaltete. Teil ist der Repräsentant des seienden Seins, das um
sich selbst in voller Naivität weiß; hier lebt ein existierender
Mensch im Vollbesitz seiner Kräfte und richtet sein Da-Sein auf
die Verwirklichung des Seins hin aus.

Wir scheinen einen Einwand übergangen zu haben, der all
unser Denken über den Haufen wirft, so daß es wieder zu Nichts
wird. Wir müssen dieses Denken vernichten und fragen: Woher
kommt die Nähe des Seins? «Wir, in den ringenden Nächten,
wir fallen von Nähe zu Nähe», dichtet Rilke. Sind wir fähig zu
diesem Fall? Sind wir nicht zu stolz, aufrecht zu gehen und
Rede und Antwort zu geben?

Ja, wir sind stolz und denken... aber das Denken ist nicht
unser Denken; unser Anteil liegt allein in der Sehnsucht, im
«Bilden von Heimat». Das Vermögen der Einbildungskraft tritt
in Aktion, jenes Vermögen, das — nach Kant —• fähig ist, «einen

Gegenstand auch ohne dessen Gegenwart in der Anschauung
vorzustellen». Wir betreten den Raum der Seele, die das Sein in
Bildern schaut; im Erlebnis seelischer Akte bricht das Sein auf,

so daß Klages sagen kann: «Das Bild fließt mit dem immerfließenden

Erleben;... das Bild ist nur im Erlebnis des Erleben-

128



den da.» Die Seele selbst wird zum Träger des Seins, da sie ein
materiales Phänomen energetischer Wirksamkeit ist. Damit hat
«das Bild... bewußtseinsunabhängige Wirklichkeit».

Trotz dieses Hinweises auf Klages besteht ein Unterschied;
denn das im Bild geschaute Sein ist als Ferne echte Nähe und
nicht — wie Klages schreibt — Vergangenheit. Die Bilder sind
nicht «Bilder des Gewesenen», sondern Bilder des ewig
NichtSeienden, des Nichts selbst, das die Bilder im Akt der Schau

zugleich wieder vernichtet, so daß die Bilder nicht sind und
nur im Raum der Seele wesen. Der Künstler schafft sie seiend

selbst; er verleiht ihnen ein Sein und hebt sie in seiner Kunst
aus dem Nichts in das Seiende. Die Seele ist nicht nur an das

«kollektive Unbewußte» Jungs gebunden, aus dem die Bilder
als «Niederschläge stets sich wiederholender Erfahrungen der
Menschheit» aufsteigen, sondern ihre Nähe ist das Sein, die
ewige Konkreszenz der èvépjsca. So fallen wir von Nähe zu Nähe,
von Sein zu Sein; wir fallen in uns selbst. In der Einbildungskraft

erleben wir das tiefste Faktum unseres Menschseins, die
Seele kommt in ihm zu sich selbst und entdeckt in den Organen
des menschlichen Leibes die Konkreszenz des Seins, die poptpr),
so daß die Einbildungskraft im wahrsten Sinn des Wortes
«weltschaffend» genannt werden kann; denn in ihr baut die Seele

eine neue Welt des idealen Seins auf, die nicht ist und dennoch
ein tieferes Sein hat als das Da-Sein. Es ist eine Welt der
Existenz, die aus dem Sein hervorbricht und sich zum Sein seiend
verhält mit der Maßgabe, tatsächlich Nichts zu sein. Daher hat
die Kunst letztlich den Charakter des Nichts; sie ist nur ein
Spiel, wie Schiller sagt, ein Schein in den Augen der Welt, die
das tatsächliche Da-Sein betrachtet, das vom Sein aus gesehen
Schein ist. Wir verstehen diesen Sachverhalt, wenn wir mit
Schiller sagen, daß die Kunst als Spiel und Schein einen intelli-
giblen Zustand verkörpert, eine «Freiheit in der Erscheinung»,
die es nicht gibt, da Freiheit nur «in der intelligiblen Welt»

west; das heißt, es gibt überhaupt keine Freiheit; denn das Prinzip

der Freiheit ist nur ein Erzeugnis im Raum des Seins. Es

handelt sich in der Freiheit um «die Idee des Absoluten, in sich
selbst gegründeten Seins», das als künstlerisches Sein Schein ist.
Dieser Schein des Seins west in der Kunst; die Seele erlebt ihn
als Nähe, und das Denken denkt ihn als Ferne.

9 129



Wir können diesen ganzen Tatbestand auch unter dem Namen
der Phantasie erfassen und dann mit Kunz sagen: «Nur weil
der Mensch in seinem innersten Wesen das Nichts beherbergt
vermag er sich der ihm innewohnenden Phantasie mit einer
grenzenlos scheinenden Freiheit — zu bedienen». Die
Einbildungskraft fungiert damit «als kosmogonisches Geschehen: mittels

dessen sich der Mensch die andere, irreale, ,überirdische'
Heimat — das ,ewige Reich' — zu sichern versucht». Mit diesen
Worten ist auch die Kantische Intention voll ausgedeutet, zumal
die «überirdische» Heimat nicht jenseitig, sondern inseits zu
verstehen ist. Kunz schreibt ausdrücklich: «Jedoch schwebt diese

Bilderwelt niemals als eine vom erscheinenden Sein abgelöste
,Wirklichkeit der Bilder' über dem existierenden Menschen; sie

bleibt unlösbar in ihm als das seine Innerlichkeit durchwaltende
Schweben verwurzelt und geht mit ihm, seine Vergänglichkeit
teilend unter.»

Die Einheit von Philosophie und Kunst scheint mit diesem

Ergebnis gesichert zu sein, und wir dürfen eigentlich sagen, es

könne keine Kunst ohne Philosophie geben; der echte Künstler
stehe immer im Banne der Philosophie. Aber da erhebt sich eine

schwerwiegende Frage, die nicht ohne weiteres beiseite geschoben

werden kann: Deutet die «Welt der Bilder» in ihrer
Verkettung mit dem persönlichen und endlichen Menschen nicht
auf die Vergänglichkeit des Seins selbst? Gesteht der Mensch

in seinem Bekenntnis, das Sein enthülle sich im seelischen Raum
eines dem Tode verfallenen Menschen, nicht den Tod des Seins,
dem er sich hingibt aus der Liebe zur Wahrheit? Ergibt sich
nicht aus dem Drang, die Wahrheit des Seins zu erforschen, die
Wirklichkeit des Nichts, so daß die Kunst gerade in der Existenz
eines künstlerischen Menschen nichts ist?

Kierkegaard hat diesen Schluß gezogen; er spricht vom
Sinnenbetrug der Kunst und schreibt, man sei sich in der Kunst
«darin einig, mit Hilfe eines Sinnesbetruges wirken zu wollen».
Er erklärt die Welt des Scheins für Betrug und glaubt nicht an
die Möglichkeit, das Sein zu erfassen; für ihn gibt es nur Gott,
den ganz Andern, den er den «Todfeind des Menschen» nennt2.

2 Vgl. das Kapitel «Der Glaube an das absolute Paradox» in meiner Schrift
«Vom göttlichen Urgrund», Hamburg 1950, S. 153 ff.

130



Es gibt keine Verbindung zwischen Mensch und Gott; Gott ist
das «schlechthin Unbekannte». Hier wird Gott zu einem tatsächlichen

Sein, dem das Nichts des Menschen gegenübertritt. Wir
sind das Nichts, und Gott ist das Sein.

Karl Jaspers ist Kierkegaard gefolgt; er spricht gleichfalls von
«existentiell leer gewordenen Bildern der Kunstsprachen». Kunst
ist für ihn eine «Täuschung der Phantasie»; wir lesen: «Im Dichten

bin ich durch das Gestalten wie frei von der Entscheidung
des Existierens... ; statt selbst zu entscheiden, darf ich entwerfen,

was sein könnte; statt sein zu müssen, darf ich im Anschauen
meiner Phantasie schon befriedigt sein.» Hier liegt ein
grundsätzliches Nicht-Verstehen vor. Jaspers meint, es komme allein
auf die Transzendenz Gottes an, die nur persönlich von jedem
Menschen existierend erfahren werden könne. Er sieht nicht die

Möglichkeit Gottes im Sein und schreckt letztlich vor dem
Gedanken zurück, Gott und das Nichts zu identifizieren. Er spricht
vom Scheitern und von Grenzsituationen, indessen wir weder ein
Scheitern noch eine Grenze kennen; denn gerade im existentiellen

Vollzug der seelischen Kosmogonie bricht die kosmische
Verbundenheit des Menschen auf, die vor allem der Künstler
erfährt. Er lebt in der «Wirklichkeit der Bilder» und weiß, daß
das Nichts nichts ist. Wir sprechen daher auch nicht von der
Angst vor dem Nichts; denn das Nichts nichtet sich selbst. Es ist
nichts. Wir glauben an die Möglichkeit einer Kunst aus dem
Nichts des Seins, da es für uns keine Transzendenz im Sinne

Jaspers' gibt. An die Stelle der theologischen Transzendenz tritt
die Immanenz, die nicht mit der immanenten Transzendenz

Jaspers' zu verwechseln ist; denn Jaspers wandelt in den Bahnen

Kierkegaards, der die Transzendenz in der »leidenschaftlichsten
Innerlichkeit» erfuhr. In dieser Innerlichkeit wird die Subjektivität

der Seele aufgegeben und der Mensch zu einem Gottesverhältnis

gemacht. Gott erdrückt den Menschen, der sich selbst

aufgeben muß, um in dieser Selbstaufgabe zum Geschöpf des

transzendenten Gottes zu werden, der als ganz anderer auf paradoxe

Weise im Menschen spricht. Dieser Paradoxic entspricht
die Jaspersche «immanente Transzendenz».

Wir glauben, die Kunst vor diesem Phänomen Kierkegaardscher

und Jasperscher Transzendenz retten zu können; denn für
uns ist das «Sein der Transzendenz» ein im Transzendieren er-

131



fahrenes Selbstsein, das auf dem Grund des Seins ruht und sich
den Gesetzen des Seins entsprechend wandelt. Wir müssen daher
mit Sartre sagen: «Der Mensch ist nichts anderes als das, zu dem

er sich macht» ; denn wir leben in der Richtung auf das Sein
und holen das Sein in das Da-Sein, machen das Nichts zum
Etwas. Der Mensch ist der Schöpfer, und er ist verurteilt, nach
eigenem Gesetz zu leben, das Gesetz des Seins zu erfüllen, das

vor ihm noch nicht war und erst dürch ihn wird. Daher kündet
Orest: «Ich bin dazu verurteilt, kein anderes Gesetz zu haben
als mein eigenes.»

Wir stehen am Schluß; unser Weg hat Möglichkeiten aufgezeigt,

die als Möglichkeiten nichts sind. Daher ist das Ergebnis
vernichtend; das heißt, wir gründen im Nichts und sehnen uns
nach dem Nichts mit der Maßgabe, diesen Grund und diese
Sehnsucht zu vernichten. Gerade die Kunst zeigt die Freiheit
des Seins als Schein und mahnt, diesen Schein zu vernichten —
um zu existieren. Ob Naturalismus oder Idealismus, immer
erkennen wir nur eine Sprache, die Sprache des Seins, das im Da-
Sein existent wird. Jeder Künstler ist vom Drang nach dem Sein
beseelt.

Können wir diesen Tatbestand ohne weiteres philosophisch
nennen? Gehört zur Philosophie nicht das Denken in Begriffen?
Handelt es sich beim Künstler nicht im Gegenteil um eine Schau

in Bildern?
Wir dürfen den Sinn der Philosophie nicht nur in Begriffsanalysen

suchen, in denkender Tätigkeit begrifflichen Erfassens»

sondern müssen den Grund allen Philosophierens in dem sehen,

was Piaton die Schau der Ideen nannte, das heißt in der Theorie.
Benedetto Croce übersetzt das Wort décupla mit Intuition und
schreibt, es handle sich in der Intuition um eine «Ungeschieden-
heit von Realität und Irrealität» ; das in der Intuition geschaute
Bild habe «reine Idealität», die als «Idealität... die wahre Realität»

sei. Damit kommt Croce einem Kantischen Gedanken nahe,
indem er die Intuition als «Synthesis a priori aus Gefühl und
Phantasie» definiert. Der Künstler wird jetzt zum echten
Philosophen, da er in der Phantasie auf dem Grunde der Synthesis a

priori ein Bild produziert, bzw. erzeugt — wie Kant sagt — und
dadurch geistige Spontaneität erweist. Wir erfahren, daß alle
echte Philosophie in diesem Grunde west und immer wieder um

132



die Sehnsucht zum Sein ringen muß; denn der Mensch ist nicht
nur der «Hirt des Seins», sondern er existiert seiend im Sein
und birgt in sich das Nichts, das im Akt des Existierens zunichte
gemacht wird. Der Künstler schöpft aus dem Nichts das Sein,

in ihm pulst die echte Liebe zum Sein, die den Philosophen
ausmacht, und so können wir sein Künstlertum als Wissenschaft

philosophischer Prägnanz bezeichnen; denn er schafft das Bild
vom Sein, auf dem der Denker sein Wissen baut. Seele und Geist
erweisen hier ihr Aufeinanderangewiesen-Sein, das zunichte wird,
wenn wir die Seele ohne den Geist oder den Geist ohne die Seele

verkümmern lassen. Daher muß der Künstler Philosoph und der

Philosoph Künstler sein.

133


	Die Kunst im Banne der Philosophie

