Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 10 (1950)

Artikel: Dilthey versus Nietzsche

Autor: Kamerbeek, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dilthey versus Nietzsche
Von J. Kamerbeek

...daB Machtverhiltnisse aus dem Zusammenleben psycho-physischer
Wesen nie eliminiert werden kénnen.
W. D., Ges. Schr, VIII, 187.

Allmihlich hat sich mir herausgestellt, was jede groBe Philosophie
bisher war: nimlich das Selbstbekenntnis ihres Urhebers und eine
Art ungewollter und unvermerkter mémoires;...

F. N., Jenseits von Gut und Bése 6.

DaB zwischen Dilthey und Nietzsche eine gewisse geistige Ver-
wandtschaft bestanden hat, wird heute wohl allgemein angenom-
men. Etwas anderes ist die Frage ihrer historischen Beziehungen:
die Weise, in der sie einander beurteilt haben mégen, die Moglich-
keit eines beiderseitigen oder auch einseitigen Einflusses. Hier
handelt es sich zuniichst darum, die Gegebenheiten dieses Pro-
blems festzustellen.

1. Diltheys Urteil iiber Nietzsche ist, wenigstens teilweise, be-
kannt aus jenen zerstreuten Stellen in den Gesammelten Schrifien,
die sich auf seinen jiingeren Zeitgenossen beziehen. Die wichtig-
sten dieser Stellen haben ein gemeinsames Thema: die Moglichkeit
der Selbsterkenntnis,und verurteilen die introspektive Methode
der Nietzsche gefolgt habe, um sich selbst und den Menschen iiber-
haupt zu erkennen. Zum Beispiel: «Umsonst suchte Nietzsche in
einsamer Selbstbetrachtung die urspriingliche Natur, sein ge-
schichtsloses Wesen. Eine Haut nach der anderen zog er ab. Und
was blieb iibrig? Doch nur ein geschichtlich Bedingtes: die Ziige
des Machtmenschen der Renaissance. Was der Mensch sei, sagt
ihm nur seine Geschichte»!.

1 Der Traum (1903), Ges. Schr. VIII, 224. Vgl. VII, 250: «Alle letzten Fragen
nach dem Wert der Geschichte haben schlielich ihre Lisung darin, daB der
Mensch in ihr sich selbst erkennt. Nicht durch Introspektion erfassen wir die
menschliche Natur. Dies war Nietzsches ungeheure Tduschung. Daher konnte
er auch die Bedeutung der Geschichte nicht erfassen» (um 1900).

52



Ein andermal heifit es: «Von allem glaubte er abstrahieren zu
miissen, was diese Geschichte und die Gemeinschaft an ihm getan;
er zog das wie Hiute nacheinander ab; den Kern, das, was den
Menschen konstituiert, glaubte er dann in immer neuer Qual des
Briitens iiber sich selbst packen zu kénnen . . . Und dieses Briiten
iiber den eigenen Kern, diese immer erneute Selbstbeobachtung,
was fand sie? Eben das, was den heutigen historischen Stand
unseres Wirtschaftslebens, unserer Gesellschaft charakterisiert:
das ,Gefahrlich-Leben’, die riicksichtslose Entfaltung der eigenen
Kraft; bloB8 diesen Ubermenschen hatte ihm die Historie von
Euripides bis zur Renaissance in die Seele gegraben;...»2

Auch hier das Bild der «H#aute», auch hier die Kritik der ahisto-
rischen Selbstanalyse, die zur Bejahung eines scheinbar willkiir-
lichen, in Wirklichkeit aber historisch bedingten Ideals fiihrt.
Jenes Bild begegnet noch ein drittes Mal in einem Brief an Yorck
von Wartenburg, wo als Inhalt des «geschichtlichen BewuBtseins»
angegeben wird, «dal der Mensch weder seine Haute abschilen
und sich finden kann, wie er an sich ist (woritber Nietzsche ver-
riickt wurde), noch eine Gesellschaft machen (sowenig als eine
Religion)»3. Dabei schlieBt an: «Der Mensch versteht sich selber
durch keine Art von Griibelei iiber sich; aus dieser entspringt nur
das grofle Nietzschesche Elend der iiberspannten Subjektivitit:
allein an dem Verstindnis der geschichtlichen Wirklichkeit, die
er hervorbringt, gelangt er zum BewuBtsein seines Vermdgens, im
Guten und im Schlimmen»?,

Der Name Nietzsche bedeutete fiir Dilthey also zunichst: sub-
jektivistische Introspektion und Mangel an historischem Sinn. Das
wird noch einmal bestiitigt, wo er schreibt: «Er verwarf aus Un-
kenntnis die Psychologie als Wissenschaft. Was dann im sonder-
barsten Widerspruch dazu steht, dal er ganz unbegriindbare psy-
chologische Hypothesen iiber die Entstehung der sittlichen Nor-

2 Ges. Schr. IV, 528, 529. Alles in allem genommen will dieser Passus das
Ideal des «Ubermenschen» als Ideologie entlarven. Ein fiir Dilthey merkwiirdig
«marxistisches» Vorhaben! Vgl Troeltsch iiber Dilthey: «Das marxistische
Problem wandelte ihn kaum jemals an, obwohl er gelegentlich bei Verfolgung
der kausalen Zusammenhinge gerne auf soziale und wirtschaftliche Vorausset-
zungen des Geistesprozesses eingeht» (Der Historismus und seine Probleme,
Tiibingen 1922, S. 510).

3 Briefwechsel, Halle 1923, S. 239 (Mai 1897).

4 Ges. Schr. III, 210 (1901).

53



men wie Ergebnisse von Wissenschaft vortrégt. Er blieb in der
Benutzung historischer Tatsachen fiir das Verstiindnis der Zweck-
zusammenhinge der Kultur vollstindiger Dilettant»®. Das grofie
Wort ist gefallen! Dennoch wire man nicht berechtigt, zu behaup-
ten, dafl Dilthey den Fall Nietzsche mit allzu bequemen Macht-
spriichen erledigte. Seine Kritik ist wenigstens teilweise von im-
manenter Art: sie richtet sich auf die Widerspriiche in Nietzsches
Denken selbst. Das wiire unmdoglich, ohne daBl er sich in dieses
Denken vertieft hitte.

Ubrigens gab das Thema der Introspektion allen AnlaBl dazu,
denn dieses Thema nahm eine zentrale Stellung in Diltheys metho-
dologischer Besinnung ein. Im Jahre 1875 verteidigte er die Mog-
lichkeit der «inneren Wahrnehmung» gegen Comte®; 1883 heilit
es in der Einleitung in die Geisteswissenschaften: «Ausschlieflich
in der inneren Erfahrung, in den Tatsachen des BewuBtseins fand
ich einen festen Ankergrund fiir mein Denken»; und: «Realitit,
wie sie ist, besitzen wir nur an den in der inneren Erfahrung ge-
gebenen Tatsachen des BewuBtseins. Die Analysis dieser Tat-
sachen ist das Zentrum der Geisteswissenschaften»’. Beide Aus-
spriiche implizieren das Annehmen der Introspektion als metho-
disches Prinzip, und wenn er spiter (1897, 1901, 1903...)
Nietzsche der «einsamen Selbstbetrachtung», der «Griibelei iiber
sich» bezichtigt, so setzt das einen Stellungswechsel voraus, der
auch ohnehin schon bekannt war als Diltheys «Wendung zur
Objektivitit».

Nun kann man sich zweierlei fragen: I. Hatte Dilthey ein ob-
jektives Recht, Nietzsche in den Handel zwischen [Introspektion
und Verstehen zu beziehen ? II. Hatte er dazu vielleicht einen sub-
jektiven Grund, der die Hartnickigkeit begreiflich macht, mit wel-
cher er der Introspektion Nietzsches «das Verstindnis der ge-

schichtlichen Wirklichkeit» gegeniiberstellte ?

2. Um diese Fragen zu beantworten, wollen wir untersuchen,
wie Nietzsche seinerseits iiber Dilthey und iiber die Introspektion
dachte. Das erstere ist leichter gesagt als bewerkstelligt. Meines
Wissens hat Nietzsche nirgendwo den Namen Dilthey genannt.

5 Ges. Schr. VIII, 163, 164 (1898).
6 Ges. Schr. V, 55.
7 Ges. Schr. I, S. XVII und XVIIIL.

54



Beide waren Einsame, deren Ruhm bzw. Bekanntheit sich erst
aus den neunziger Jahren’datiert®. Man moge aber bedenken, daBl
es wenigstens eine Moglichkeit des Kontaktes gab, und zwar durch
Heinrich von Stein, der zu Diltheys Berliner Kreis gehorte® und
der Nietzsche 1884 in Sils-Maria besuchte?®|

Hier folge nun eine Auswahl aus Nietzsches dicta betreffs der
Introspektion, deren allgemeiner Tenor gut angegeben wird durch
Jenseits von Gut und Bése 281 (1885), wo |er spricht von seinem
«MiBtrauen gegen die Maglichkeit der Selbsterkenntnis, das mich
so weit gefiithrt hat, selbst am Begriff ,unmittelbare Erkenntnis’,
welchen sich die Theoretiker erlauben, eine contradictio in adjecto
zu empfinden»'®. Dieser Ausspruch hitte Dilthey lehren kénnen,
daBl auch Nietzsche mit dem Problem der Introspektion rang und
daf} dieser sich nicht so riickhaltlos der «einsamen Selbstbetrach-
tung» hingab, wie er, Dilthey, vermuten wollte.

Noch merkwiirdiger sind die folgenden Sitze aus Menschliches,
Allzumenschliches (1876—1878): «Die wunmittelbare Selbstbe-
trachtung reicht lange nicht aus, um sich kennen zu lernen: wir
brauchen Geschichte, denn die Vergangenheit stromt in hundert
Wellen in uns fort» (IT, I, 223)1L.

8 Georg Misch berichtet, daf}, noch um 1895, der junge Rudolf Unger «zum
Studium in die Reichshauptstadt gekommen, von Diltheys Vorlesungen keine
Notiz nahm, wiihrend er natiirlich Erich Schmidt, Paulsen usf. hirte» (Vom
Lebens- und Gedankenkreis Wilhelm Diliheys, Frankfurt a. M. 1947, S. 53). Fried-
rich Meinecke schreibt in seinen Jugenderinnerungen: «Dal ich bei Dilthey...
nicht gehort habe, gehért zu den mancherlei Versdumnissen meiner Studienzeit.
Aber er galt damals allgemein als etwas abstrus und unverstéindlich» (Erlebtes
1862—1891, Leipzig (1941), S. 119).

82 Vgl. Heinrich von Stein, Idee und Welt, das Werk des Philosophen und
Dichters, herausgegeben von Giinter Ralfs, Stuttgart 1940 (Kroner), insbesondere
S. 145 — 193 («Friedrich Nietzsche») und S. 194—215 («Wilhelm Dilthey»).

® In Basel, das Dilthey 1868 verlieB3, als er nach Kiel berufen wurde, und
wohin Nietzsche 1869 kam, haben die beiden Minner einander gerade verfehlt.

10 Vegl. Jenseits 16: «Es gibt immer noch harmlose Selbst-Beobachter, welche
glauben, daB es ,unmittelbare Gewillheiten’ gebe, zum Beispiel ,ich denke’...
Daf} aber ,unmittelbare GewiBheit’, ebenso wie ,absolute Erkenntnis’ und ,Ding
an sich’ eine contradictio in adjecto in sich schliefit, werde ich hundertmal wie-
derholen.» (Angesichts der verwirrenden Vielheit der Nietzsche-Ausgaben sind
die Werke Nietzsches hier und im folgenden womdiglich nach den Paragraphen
angefithrt worden.)

11 Nietzsche konkludiert: «So wird Selbst-Erkenntnis zur All-Erkenntnis in
Hinsicht auf alles Vergangene». Komplementir dabei anschlieBend: «Der

55



Wenn «Geschichte» das von Dilthey empfohlene Mittel war,
um iiber die (Nietzschesche) Introspektion hinauszukommen, dann
hatte also gerade Nietzsche schon friither auf dieses Mittel hinge-
wiesen. Besagt das nun, daf} Dilthey den Wink des Jiingeren be-
folgt hatte ? Mangels eines strengen Beweises mul} diese Frage vor-
laufig dahingestellt bleiben.

Was man aber wohl beweisen kann, ist der Eindruck, den ein
Passus aus Schopenhauer als Erzieher auf Dilthey gemacht hat —
ein so nachhaltiger Eindruck, dal er mindestens dreimal bei ihm
resonniert:

«Wie kann sich der Mensch kennen ? Er ist eine dunkle und
verhiillte Sache; und wenn der Hase siecben Haute hat, so kann
der Mensch sich sieben mal siebzig abziehen und wird doch nicht
sagen konnen: ,das bist du nun wirklich, das ist nicht mehr
Schale’. Zudem ist es ein quilerisches, gefihrliches Beginnen, sich
selbst derartig anzugraben und in den Schacht seines Wesens auf
demniichsten Wege gewaltsam hinabzusteigen. Wieleichtbeschadigt
er sich dabei so, daf} kein Arzt ihn heilen kann»'2,

Es kann keinem Zweifel unterliegen: das Bild, mit dem Dilthey
dreimal den sich selbst analysierenden Nietzsche zeichnete, hat er
von diesem selber entlehnt. Und die Entlehnung beschrinkt sich
nicht auf das Sprachlich-Metaphorische: sie umfaBt auch den von
der Metapher intendierten Sachverhalt: m. a. W. Dilthey warf

Mensch mag sich noch so weit mit seiner Erkenntnifl ausrecken, sich selber noch
so objektiv vorkommen: zuletzt trigt er doch nichts davon als seine eigene
Biographie» (Menschliches, I 513).

12 Schopenhauer als Erzieher 1 (1874). Nietzsche fihrt fort: «Und iiberdies:
wozu wire es nothig, wenn doch Alles Zeugnifl von unserm Wesen ablegt, unsre
Freund- und Feindschaften, unser Blick und Hiindedruck, unser Gedsichtnil3 und
das, was wir vergessen, unsre Biicher und die Ziige unsrer Feder.» Derselbe
Gedankengang schon in einem Brief an Paul Deussen vom 25. August 1869
(V. in seinen Briefen (Kroner), S. 64): «Das Wunderlichste ist, daB man zur
Beurteilung seiner selbst sich nie véllig fihig fiihlt und beim Versuch dazu sich
ebenso fremd ansieht und konstruiert als jeden beliebigen andern. Deshalb sind
dulerliche MaBstibe so niitzlich, wie z. B. die oben erwiihnte Freundesreihe.»
Vgl. spiter (1876—1878) Menschliches I 491 («Selbstbeobachtung»): «Der
Mensch ist gegen sich selbst, gegen Auskundschaftung und Belagerung durch
gich selber sehr gut vertheidigt, er vermag gewdéhnlich nicht mehr von sich als
seine Auflenwerke wahrzunehmen. Die eigentliche Festung ist ihm unzuging-
lich, selbst unsichtbar, es sei denn, dall Freunde und Feinde die Verrither
machen und ihn selber auf geheimem Wege hineinfiihren.»

56



Nietzsche die Anwendung eines Verfahrens vor, das dieser selbst
ausdriicklich verurteilt hatte. Wie hat man sich die innere Be-
schaffenheit einer solchen Haltung zu denken ?

Eine vierte Gelegenheit, bei der Nietzsche sich iiber den Wert
der Introspektion aussprach, war sein Versuch «Der Ursprung
unseres Begriffs ,Erkenntnis’» (Fréhliche Wissenschaft 355). Nach
einem schweren StoBseufzer iiber die «Geniigsamkeit der Erken-
nenden» fihrt er fort: «man sehe sich doch ihre Prinzipien und
Weltriithsellssungen darauf an! Wenn sie Etwas an den Dingen,
unter den Dingen, hinter den Dingen wiederfinden, das uns leider
sehr bekannt ist, zum Beispiel unser Einmaleins oder unsere Logik
oder unser Wollen und Begehren, wie gliicklich sind sie sofort!
Denn «was bekannt ist, ist erkannt»: darin stimmen sie iiberein.
Auch die Vorsichtigsten unter ihnen meinen, zum mindesten sei
das Bekannte leichter erkennbar als das Fremde; es sei zum Beispiel
geboten, von der «inneren Welt», von den «Thatsachen des Be-
wulBtseins» auszugehen, weil sie die uns bekanntere Welt sei! Irr-
thum der Irrthiimer!»

Auch hier hioren wir bekannte Klinge, aber in umgekehrtem
Sinne als vorhin: wihrend das vorletzte Zitat von Nietzsche offen-
bar die Vorlage fiir Diltheys Nietzsche-Kritik geliefert hat, sind
es jetzt Diltheys Worte, die in Nietzsches Text resonnieren:
«innere Welt» und «Thatsachen des Bewufltseins» ist im wesent-
lichen gleichlautend mit der «inneren Erfahrung» und den «Tat-
sachen des Bewulltseins», die als die Schliisselwérter in Diltheys
Programmschrift gelten kénnen's. Mit dem «vorsichtigen Erken-
nenden» wire also Dilthey gemeint'4, und der heftige Angriff, der
in «Irrthum der Irrthiimer» gipfelt, wiirde sich verkappt, aber darum
nicht weniger direkt gegen diesen richten.

13 Der Ausdruck «Tatsachen des BewuBtseins» stammt aus dem Sprach-
gebrauch des deutschen Idealismus, ist also nicht von Dilthey gepriigt worden
und entbehrt mithin an sich der Beweiskraft. Beweiskraftig ist erst die Verbin-
dung mit der «Innerlichkeit»: «innere Welt» bzw. «innere Erfahrung». — Vgl.
noch Der Wille zur Macht, 472, 475—479.

14 Man mul} zugeben, da} dieses skizzenhafte Signalement so ziemlich ziel-
treffend war. Ich kann mir den Gedanken nicht aus dem Kopf schlagen, dal
Nietzsche noch einmal iiber Dilthey zu sprechen gekommen wire, und zwar
in dem Kapitel «Angesichts eines gelehrten Buches» in demselben fiinften Buch
der Frohlichen Wissenschaft (366). Er hat so eben «ein rechtschaffnes gelehrtes
Buch» aus der Hand gelegt, «dankbar, sehr dankbar, aber auch erleichtert».

97



Unsere erste I'rage mufl nun sein: ist das denkbar? Kann
Nietzsche hier die Einleitung in die Geisteswissenschafien aufs Korn
genommen haben ? Das ist zunichst ein chronologisches Problem.
Das fiinfte Buch der Frihlichen Wissenschaft (343—383), das in der
ersten Ausgabe (1882) fehlte, ist von 1886, die Einleitung von 1883.
In das Jabr 1884 fiel Heinrich von Steins Besuch zu Sils-Maria.
Nichts natiirlicher, als dafl dieser Nietzsche iiber Diltheys rezente
Veroffentlichung gesprochen hitte und dafl Nietzsche, der dullerst
wiihlerisch war in seiner Lektiire, dem Hinweis seines jungen Be-
suchers und Verehrers, in dessen Urteil er viel Vertrauen setzte,
Folge geleistet hitte’s.

Einen unverkennbaren Fingerzeig, dall Nietzsche es tatsichlich
auf Dilthey abgesehen hatte, findet man in der Fortsetzung seiner
Diatribe: «Irrthum der Irrthiimer! Das Bekannte ist das Ge-
wohnte; und das Gewohnte ist am schwersten zu ,erkennen’, das
heif3t als Problem zu sehen, das heif3it als fremd, als fern, als ,auller

uns’ zu sehen'® ... Die groBe Sicherheit der natiirlichen Wissen-
schaften im Verhélinis zur Psychologie und Kritik der BewufBt-
seins-Elemente — unnatiirlichen Wissenschaften, wie man beinahe
sagen diirfte —ruht gerade darauf, daf} sie das Fremde als Object
nehmen: wihrend es fast etwas Widerspruchsvolles und Wider-
sinniges ist, das Nicht-Fremde iiberhaupt als Object nehmen zu
wollen. ..».

Die ambivalente Haltung, die aus dieser Reaktion hervorgeht, widerspiegelt
sich in dem Aufbau dieses Kapitels, das mit einem Angriff auf die wissenschaft-
liche Spezialisierung anfingt und, nach einem merkwiirdigen Umschlag, endet
mit dem Lob der wissenschaftlichen «Probitéit». Dal} die Lektiire der Einleitung
in die Geisteswissenschaften Nietzsche alles dies in die Feder diktiert hiitte, hat
nichts Unwahrscheinliches. Und daf3 seine Abneigung von dem gelehrten Fleif3
ihn nicht daran verhindert hitte, Diltheys «Unbestechlichkeit» zu gewahren,
ist ein trostreicher Gedanke in dieser von Mif3verstiindnissen zerkliifteten Welt.

15 Man bedenke, daB das Thema der Einleitung (kritische Geschichte des
metaphysischen BewuBtseins) Nietzsche zusagen muBte. «Mangel an histo-
rischem Sinn» war ihm zufolge der «Erbfehler aller Philosophen» (Menschliches
I2,vgl. Genealogiel 2,11 4, Gétzendimmerung, Die Vernunft in der Philosophie 1).
Mindestens in dieser einen Hinsicht mufl Dilthey ein Philosoph nach Nietzsches
Wunsch gewesen sein, dal} er mit jenem «Erbfehler» nicht behaftet war.

18 Vgl. Zur Genealogie der Moral (1887), Vorrede I: «Wir bleiben uns eben
nothwendig fremd, wir verstehen uns nicht, wir miissen uns verwechseln, fiir
uns heit der Satz in alle Ewigkeit: «Jeder ist sich selbst der Fernste», — «fiir
uns sind wir keine ,Frkennenden’...»

58



Dieses «unnatiirliche Wissenschaften» erhiilt erst seine schiirfste
polemische Spitze — also seinen vollen allusiven Wert — wenn man
es liest als ein peioratives Synonym fiir «Geisteswissenschaften»!”.
Nietzsches schroffer Ausfall leugnet geradezu die Moglichkeit von
Diltheys Vorhaben: neben der Naturwissenschaft und ihr gegen-
iiber eine vollwertige Wissenschaft des Geistes zu griinden.

3. Das alles laBt Diltheys Nietzsche-Kritik in einem noch merk-
wiirdigeren Licht erscheinen. Nietzsche hat an mehreren Stellen
die Introspektion einer Kritik unterzogen; einmal hat er dabei
Dilthey ein iibel angebrachtes Zutrauen zur introspektiven Me-
thode vorgeworfen. Dieser nimmt aller Wahrscheinlichkeit nach
von dem Vorwurf Kenntnisl® und — retourniert ihn an seinen
Widersacher. Das kommt heraus auf das wenig elegante Verfahren,
das in der hollindischen Schiilersprache ein «jijbak» (wortlich:
«Du-witz») heifit. «Du bist ein Dummerjan!» «Du bist ein Dum-
merjan!» So konnten etwa «Herausforderung» und «Antwort»
lauten in dem, was ich in Ermangelung eines Besseren eine «Du-
witz-Situation» nennen michte. Wann ergibt sich eine solche
Situation ? Wenn ich recht sehe: da, wo einer dermaflen von der
Wucht seines Gegners fasziniert ist, daB seine eigenen Krifte ver-
sagen und er sich angewiesen fiithlt auf die Waffe, auf das Werf-
zeug, mit dem er angegriffen wurde. Der «Duwitz» ist ein Symp-
tom relativer Ohnmacht und impliziert die anerkannte Ubermacht
der anderen Partei.

Entspricht das Verhiltnis Dilthey—Nietzsche dem hier gege-
benen Schema ? Mit anderen Worten: fiihlte Dilthey in irgendeiner
Hinsicht die Uberlegenheit seines jiingeren Zeitgenossen? Und
weiter: gab es einen Anlaf}, dal} gerade die Introspektion Diltheys
empfindliche Stelle sein mufite ? Direkte Andeutungen fehlen. Die-
jenigen Ausspriiche Diltheys, die speziell auf Nietzsche hinzielen,
haben wir grof3tenteils angefiithrt und analysiert; sie bieten keine
weiteren Gesichtspunkte, die uns in dieser Beziehung dienen kénn-
ten, es miifite denn sein der geiirgerte Ton, der hier und da in einem

17 Vgl. Genealogie ITI 25: «...alle Wissenschaft, die natiirliche sowohl wie die
unnatiirliche — so heille ich die Erkenntnis-Selbstkritik — ist heute darauf aus,
dem Menschen seine bisherige Achtung vor sich auszureden..

18 Ks zeigt sich, dafl Dilthey, wenigstens in spéteren J ahren, N1etzsches
Hauptwerke alle gelesen hatte.

59



«lacherlich»'? oder «ungeheuer amiisant»® erklingt — Ausdriicke,
die einen etwas grellen Klang haben in Diltheys gedimpfter
Sprache.

Es gibt aber sonst noch Stellen, wo er Nietzsche in groBerem
Zusammenhang behandelt. Dann nennt er ihn in einem Atemzug
etwa mit Carlyle, Emerson, Ruskin (V, 370) oder mit Schopen-
hauer, Richard Wagner, Tolstoi, Maeterlinck (VIII, 201). Diltheys
Urteil iitber das Streben dieser Denker, die er als «Lebensphilo-
sophen» in eine Kategorie zusammenbringt, ist gewissermaflen
bejahend, aber kritisch. Man moge hierbei bedenken, daf} er einen
Teil seiner eigenen Arbeit als «Philosophie des Lebens» betitelte?!,
und mithin selbst als Lebensphilosoph gelten wollte. Hier wird
nun eine Haltung sichtbar, die man an den besonders sich auf
Nietzsche beziehenden AuBerungen nicht unmittelbar ablesen
konnte: Diltheys Verhalten Nietzsche gegeniiber war ambivalent.
So heiflt es zum Beispiel in bezug auf die «Lebensphilosophen»:
«Nur von sich selbst redet ein jeder von ihnen. Was er aufler sich
von Leben erblickt, deutet er hienach. — Eben aus dieser Inten-
tion, welche dem Streben der Metaphysiker verwandt ist, ent-
springt ein eigentiimlicher Fehler dieser Lebensphilosophie. Sie
ist in dem, was innerhalb der eigenen Individualitit gewahrt wird,
richtig innerhalb gewisser Grenzen, aber sie wird ganz falsch,
indem sie ihren Winkel fiir die Welt hdlt»?2.

Das ist sehr verwandt mit den herangezogenen Stellen iiber
«Introspektion», aber man hort hier einen Akzent positiver An-
erkennung, der dort fehlte. Wie sehr Dilthey sich einerseits soli-
darisch fiihlte mit den Lebensphilosophen (und also mit Nietzsche)

19 Ges. Schr. VIII, 21,
20 An Yorck, Mai 1897 (Briefwechsel, S. 238).

2t «Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens»: Ges.
Schr. V und VI. Vgl. Georg Misch, Vom Lebens- und Gedankenkreis Wilkelm
Diltheys, S. 28.

22 Ges. Schr. VIII, 202. — Ob auch dieser «Winkel» dem Nietzscheschen
Arsenal entnommen worden war? «Angesichts eines gelehrten Buches» (Frih-
liche Wissenschaft 366) enthielt in seinem ersten, kritischen Teil folgenden
Ausfall: «<An dem Buche eines Gelehrten ist fast immer auch etwas Driickendes,
Gedriicktes: der ,Specialist’ kommt irgendwo zum Vorschein, sein Eifer, sein
Ernst, sein Ingrimm, seine Uberschitzung des Winkels, in dem er sitzt und
spinnt, sein Buckel, — jeder Specialist hat seinen Buckel.»

60



und sich anderseits von ihnen distanzierte, geht auch aus dem
Folgenden hervor: '

«Nachdem die allgemeingiiltige Wissenschaft der Metaphysik
fiir immer zerstdrt ist, mufl eine von ihr unabhingige Methode
gefunden werden, Bestimmungen iiber Werte, Zwecke und Regeln
des Lebens zu finden, und auf der Grundlage der beschreibenden
und zergliedernden Psychologie, welche von der Struktur des
Seelenlebens ausgeht, wird innerhalb methodischer Wissenschaft
eine, wenn auch bescheidenere und weniger diktatorische Losung
dieser Aufgabe zu suchen sein, welche die Lebensphilosophen der
Gegenwart sich gestellt haben»?23.

Das ist ja eindeutig: Dilthey bejaht die Lebensphilosophie, aber
mit jener «bescheideneren und weniger diktatorischen Lésungy»
«innerhalb methodischer Wissenschaft» markiert er seine eigene
Position 24,

Inzwischen haben wir nur noch dargetan, daf3 Dilthey Nietzsche
hoher schiitzte, als er geradeswegs einriumen wollte, und somit
einigermallen verstindlich gemacht, dafl er sich um das Urteil
dieses in wissenschaftlichem Kreise Geichteten iiberhaupt kiim-
mern konnte. Damit geben wir uns aber nicht zufrieden: wir wol-
len Diltheys Ambition, «den Autor besser zu verstehen, als er sich
selber verstanden hat» (V, 331), uns zu eigen machen? und wo
moglich aus seinen Worten ein unwillkiirliches, aber desto bedeut-
sameres (Gestindnis ablesen. Aufs neue also das hermeneutische
Tieflot ausgeworfen und — um uns nochmals der eigenen Worte
Diltheys zu bedienen — aufs neue versucht, «von der Peripherie
zum Zentrum durchzudringen»! Die Peripherie wird in diesem
Falle gebildet durch seine weiteren Ausspriiche iiber die Lebens-

28 Ges. Schr. V, 371,

24 Diese Ortsbestimmung behiilt auch in historischer Perspektive ihren
Wert: «Das unterscheidet ihn ja von anderen Lebensphilosophen, daf} er jeder-
zeit innerhalb der konkreten wissenschaftlichen Forschung... gestanden hat...»
(O. F. Bollnow, Dilthey, eine Einfithrung in seine Philosophie, Leipzig-Berlin
1936, S. 17). Georg Misch stellt bei Dilthey als «mafBgebende Tendenz» fest:
«die Domine der Lebensphilosophie fiir den neuen wissenschaftlichen Geist zu
erobern» (Lebensphilosophie und Phinomenologie, Leipzig-Berlin? 1931, S. 90;
vgl. Vom Lebens- und Gedankenkreis..., S. 31 u. 44).

25 Ungeachtet Nietzsches Warnung: «Wer die Stelle eines Autors ,tiefer

erkldrt’, als sie gemeint war, hat den Autor nicht erklirt, sondern verdunkelt»
(Menschliches 11, 2, 17). '

61



philosophen, das heiflit diejenigen Stellen, wo er Autoren nennt,
die er anderweitig als «Lebensphilosophen» bezeichnet. Unser Vor-
gehen gestaltet sich also stets mehr als ein indirektes: gaben wir
Dilthey anfangs das Wort iiber Nietzsche, sodann iiber die Kate-
gorie, in die er Nietzsche einreihte, jetzt handelt es sich darum,
den Klang derjenigen Sitze zu belauschen, wo er den Namen
Nietzsche sei es nicht nennt oder aber, aus irgendwelchem
Grunde, verschweigt. Unser Postulat ist: was er iiber sie sagt,
kénnte auch fir Nietzsche gelten — gilt, wenn dieser einmal in
seinen Gesichtskreis getreten ist, an erster Stelle fiir den Lebens-
philosophen par excellence.

In dem Vorwort zur Einleitung in die Geisteswissenschaften liest
man: «Die Opposition eines Carlyle und anderer lebensvoller Gei-
ster gegen die exakte Wissenschaft» usw.26. Es scheint mir nicht
allzu kiithn, daraus zu folgern, daBl «Lebensphilosoph» fiir Dilthey
nicht einfach «Beflissener der Lebensphilosophie» bedeutete, son-
dern daB fiir ihn in diesem Worte auch die Nebenbedeutung
«lebensvoller Geist» mitschwang. Bedingung fiir die Pflege der
Lebensphilosophie wiire personliche Lebensfiille: das ergibt einen
guten Sinn! Man méchte dies verbinden mit einer Stelle in dem
Texte der Einleitung: «Das auffassende Vermédgen, welches in den
Geisteswissenschaften wirkt, ist der ganze Mensch; grofle Leistun-
gen in ihnen gehen nicht von der bloBen Stirke der Intelligenz aus,
sondern von einer Michtigkeit des personlichen Lebens» (I, 38).
Auch das ist deutliche Sprache. Deutlich, aber nicht ohne einen
gewissen Doppelsinn: Dilthey trigt eine sachliche Uberzeugung
vor, aber die Worte, in denen er diese ausspricht, lassen auch eine
Interpretation auf die Person hin zu, ja, indem sie das persénliche
Element in den Geisteswissenschaften betonen, erlauben sie ge-
radezu diese «personliche» Interpretation. Man erwige, wer hier
am Worte war: der Mann, der gerade eine Einleitung in die Geistes-
wissenschaften in Arbeit hat. Es erscheint erlaubt, ihm das Ver-
langen nach «Michtigkeit des personlichen Lebens» zuzuschreiben.
Abgesehen davon, geht aus der Vergleichung der beiden letzteren
Zitate noch einmal unzweideutig hervor, wie nahe Dilthey der
Lebensphilosophie stand.

26 Ges. Schr. I, S. XVI (1883). Hierbei sei vermerkt, dafl Nietzsche damals
wahracheinlich noch nicht Diltheys Aufmerksamkeit auf sich gezogen hatte.

62



Wir sind jetzt geniigend vorbereitet, um die Dissonanzen und
die Ober- und Untertdne zu vernehmen in den drei Sitzen, die ich
fir entscheidend halte: «Ich kann nur in villiger Objektivitit des
Denkens leben. Beneidet habe ich in manchen harten Stunden die
Macht der Personlichkeit in Rousseau oder Carlyle. In mir war der
Durst nach gegenstindlicher Wahrheit das stirkste Bediirfnis»??.

Ich sprach von Dissonanzen und zielte damit auf eine gewisse
Unausgeglichenheit — «a twist» wiirde der Englinder sagen —
in der Logik. Der erste Satz spricht den Verzicht aus eines Men-
schen, der seine Grenzen kennengelernt hat, aber zugleich den
ruhigen Stolz dessen, der sich bewuBt ist, in der Objektivitit zu
stehen. Der zweite gesteht Momente fritherer Hybris, in denen
er — Mann gegen Mann — dieser Grenzen innegeworden ist. Der
dritte rechtfertigt das Selbstbewufltsein, indem das Verzichtleisten
als ein Sieg des Bediirfnisses nach Objektivitit hingestellt wird. Ein
Sieg iiber was oder wen ? Es wird nicht mit ausdriicklichen Worten
gesagt, aber die Meinung ist unverkennbar: iber das Bediirfnis,
seine Grenzen zu iiberschreiten und Rousseau und Carlyle an
«Macht der Personlichkeit» gleichzukommen. Der Kampf, der in
dem zweiten der angefithrten Sitze als ein Kampf von Mann gegen
Mann hingestellt worden ist, wird in dem dritten umgedeutet in
einen Kampf im Kiampfenden selbst. Zugleich wird die Nieder-
lage in dem auswirtigen Kriege umgezaubert in einen Sieg an der
inneren Front. Der Schluflsatz, der sich scheinbar kausal («begriin-
dend») an den vorhergehenden anschloB, ist in Wirklichkeit kon-
sekutiv («folgernd»). Was eine konsekutive Notwendigkeit war,
wird als kausales Bediirfnis interpretiert: aus der Not ist eine
Tugend gemacht worden.

Man mége nun wiederum bedenken,| wer hier am Worte war.
Eben der nimliche Wilhelm Dilthey, der anderswo nachdriicklich
ausgesprochen hatte, daBl «Michtigkeit des persénlichen Lebens»
als eine unerliflliche Bedingung fiir «groBe Leistungen» in den
Geisteswissenschaften zu gelten habe. Wir wissen also, was mit
dieser «Michtigkeit» fiir ihn auf dem Spiele stand: nicht mehr und
nicht weniger als seine Daseinsberechtigung. Nun denn, jene
«Michtigkeit» war auf die Probe gestellt worden und hatte sich
als unzureichend erwiesen.

3 Ges. Schr. VIII, 231 (1904 oder spiiter).

63



Und es sollten Carlyle und Rousseau sein, die ihm solches an-
getan hitten ? Wider diese — Auslinder, die nicht mehr unter den
Lebenden weilten — wiire jener erbitterte Kampf gefiihrt worden ?
Ich kann es nicht glauben?®. Diese Namen stehen hier reprisen-
tativ fiir ein ganzes Genus (das der Lebensphilosophen) oder viel-
mehr: stellvertretend fiir einen Mann. Wider Nietzsche war die
Niederlage erlitten worden, und sozusagen unter Nietzsches
Auspizien hatte die Not der Niederlage sich in die Tugend der
«Objektivitit» verkehrt.

Man wird vielleicht einwenden, dal meine Darstellung den Vor-
fall dramatisiere: der ruhige, objektive Dilthey habe nie solche
Peripetien erlebt; die Objektivitit sei sein Lebenselement; in
keiner Weise habe er sich jene zu erkimpfen gebraucht. Die Ent-
wicklung seines Geisteslebens habe immanenten Gesetzen gehorcht
und sei suo jure, ohne dulleren Anstof}, verlaufen.

Was ich wider solcherlei Bedenken beibringen mgchte, ist das
Folgende: Diltheys «Konfession» palit genau auf den Verlauf der
Kontroverse, die er beziiglich der Introspektion mit Nietzsche
gehabt hatte. Vergegenwiirtigen wir uns noch einmal die Elemente
dieser Auseinandersetzung:

Dilthey tritt als Vorkampfer der Introspektion auf. Nietzsche
greift ihn deswegen an. Spiter wirft Dilthey seinem Kritiker intro-
spektive Neigungen vor und befiirwortet seinerseits «das Ver-
stindnis geschichtlicher Wirklichkeit».

Und legen wir die «Konfession» daneben, gleichfalls auf ihre
Elemente zuriickgefiihrt:

Dilthey strebt nach «Macht der Personlichkeit». Seine Macht
zerbricht an (Nietzsches ?) Ubermacht. Dilthey sucht und findet
sein Heil in Objektivitit des Denkens.

Die «Konfession» liefle sich als eine Beschreibung des «Kon-
fliktes» auffassen, wenn die folgenden Bedingungen erfiillt wiiren:

1° daB Dilthey, wihrend einer gewissen Phase seines Lebens, sich
hitte geltend machen wollen durch die Introspektion;

28 Damit sei keineswegs die Moglichkeit geleugnet, daB Carlyle (gest. 1881)
in gewissen Hinsichten Diltheys Vorbild gewesen wiire. Am 4. Juni 1895 schreibt
Yorck ihm (iiber das geplante Buch, das spiiterhin Das Erlebnis und die Dich-
tung heillen sollte): «lhre Aufsatzreihe: Dichter als Seher der Menschheit ver-
spricht ein Gegenstiick zu Carlyles Helden zu werden» (Briefwechsel, S. 184).
Man glaubt in diesen Worten den Widerhall von Gespriichen zu héren, in denen
Dilthey etwas von seiner tieferen Intention und Ambition offenbart hatte.

64



2° daf} er die Macht und die Wahrheit in Nietzsches Kritik an-
erkannt hiitte;
3% daB Diltheys Art und Weise des Objektivierens in dem histo-
rischen «Verstehen» bestinde.
Der dritte Punkt bietet keine Schwierigkeiten; stirker: es er-
itbrigt sich eine nihere Erorterung. Primo und secundo erfordern
genaueres Zusehen.

4. Was bedeutete die introspektive Methode in Diltheys Ent-
wicklungsgang? Um das zu ermitteln, miissen wir den Kampfplatz
des «Konfliktes» zwischen Dilthey und Nietzsche einen Augen-
blick verlassen. Wer nun aber hofft, daBl er in der sogenannten
Stille des Studierzimmers Erholung finden wird von dem Kampf-
getose und der dramatischen Bewegung, der wird sich betrogen
finden. Denn auch die introspektive Methode war erkimpft wor-
den, hatte m.a. W. ein polemisches Moment. Wie gesagt, fand
Dilthey es 1875 notwendig, sie zu verteidigen gegen Auguste
Comte, der ihren Wert geradezu verneint hatte?®. Aber ich glaube
nicht, daB} er der eigentliche Widersacher war. Um diesen zu eruie-
ren, sollte man den Kontext des Begriffes «Introspektion» ins
Auge fassen. Introspektion stellt sich dann als ein Aspekt, und
zwar als der methodische Aspekt, eines Umfassenderen und un-
endlich Ungreifbareren heraus: die «innere Erfahrung» als «fester
Ankergrund des Denkens» griindete ihrerseits in dem, was Dilthey,
in Anlehnung an die Romantik, die «Innerlichkeit» nannte. Damit
wird ein Wort ausgesprochen, das in Diltheys Mund von jeher
schwer von Bedeutung und Pathos erklang, ebenso schwer wie
jenes andere Schliisselwort, das aber um vieles zeitgemifler war:
«Wissenschaft». Man kénnte sagen, dal es Diltheys Vorhaben in
erster Linie war: Innerlichkeit und Wissenschaft zu verbinden,
eine Wissenschaft der Innerlichkeit zu begriinden3’. Dieses Vor-
haben #uBlert sich schon in einer Tagebuchnotiz von 1860, als
Dilthey 27 Jahre alt war: «Mein Leben lag heute vor mir, wie eine

29 S, oben S. 54.

30 Vgl. Raymond Aron, Essai sur la théorie de Uhistoire dans I’ Allemagne con-
temporaine (Paris 1938), S. 28, wo es von Dilthey heilt: «il cherchait & intro-
duire dans les cadres d’une science rigoureuse toutes les nuances de la spiri-
tualité,» und wo ihm die Absicht zugeschrieben wird, «de concﬂler avec la rigueur
de la science les richesses de la vie intérieure.»

5 65



Reihe von Vordersitzen dunkel und helle, deren Facit ist, daf3
mein Beruf ist, das Innerste des religiosen Lebens in der Historie
zu erfassen und zur bewegenden Darstellung zu bringen in unseren
von Staat und Wissenschaft ausschlieBlich bewegten Zeiten»3!.
Es manifestiert sich zum erstenmal nach auflen hin, wenn Dilthey
1870 den ersten Teil seiner Schleiermacher-Biographie herausgibt.
Denn ein Wort wie «Innerlichkeit» moége abstrakter als abstrakt
sein, hinter diesem Worte stand eine Person, anders gesagt: dieses
Wort stand zunichst fiir eine Person, und diese Person war eben —
Schleiermacher: «Schleiermachers Wesen war tiefste, in sich ge-
faBte Innerlichkeit»®2. Wenn Dilthey in seiner Biographie das
«Wesen» des Dargestellten zu fassen suchte, so war es ihm um
Schleiermachers «Innerlichkeit» zu tun; und so kann man sein
Bestreben zugleich auffassen als eine Kraftprobe fiir seine Wissen-
schaft, um «Innerlichkeit» iiberhaupt «zu erfassen und zur bewe-
genden Darstellung zu bringen».

Diese Kraftprobe nun ist nicht nach Wunsch ausgefallen. Wenig-
stens wurde Das Leben Schleiermachers vorliufig nicht fortgesetzt.
Dilthey fiihlte sich augenscheinlich seiner Sache nicht gewil,
erachtete seine Wissenschaft nicht stark genug und suchte sein Heil
in methodischer Besinnung. Das Resultat dieser Besinnung war
die Einleitung in die Geisteswissenschaften. Welchen «festen Anker-
grund fiur (sein) Denken» er damals gefunden zu haben meinte,
ist uns bekannt: «die innere Erfahrung». Eigene «Innerlichkeit»
sollte den Weg in anderer «Innerlichkeit» erschlieBen. Die intro-
spektive Methode schien endgiiltig auf den Thron gehoben.

Es hat also den Anschein, als habe Dilthey diesen Punkt «in der
Stille seines Studierzimmers» erreicht; aber fragen wir uns, an
welcher Norm er die Kraft seiner Wissenschaft gemessen hatte,
so weist die Sache noch einen anderen Aspekt auf. Was gab zunichst
Diltheys MaBstab fiir Wissenschaftlichkeit ab ? Nicht die Geistes-
wissenschaften, mit deren Konstitution er sich eben beschiftigte,
sondern die Naturwissenschaften, denen er die Geisteswissenschaf-
ten gegeniiberstellte. Nun denn, wer in den sechziger, siebziger
Jahren in Deutschland «Naturwissenschaften» sagte, sagte «Helm-
holtz». Es unterliegt keinem Zweifel, daf} auch fiir Dilthey die Na-

31 Tagebuch, 14. November 1860: Der junge Dilthey, herausgegeben von Clara
Misch-Dilthey, S. 140.
32 Jeben Schleiermachers, Berlin und Leipzig? 1922, S. 267.

66



turwissenschaft seiner Zeit sich in Helmholtz personifiziert hat33.
Auch das Wort «Wissenschaft» steht also gewissermaBen fiir eine
Person, einen Landsmann und Zeitgenossen, dessen Prisenz sich
in Wort und Tat offenbaren konnte.

In welcher Weise hat Dilthey diese Prisenz empfunden ? Ich
meine — um mich seiner eigenen Terminologie zu bedienen — zu-
gleich als «Forderung» und als «Druck», also wiederum ambi-
valent, was nichts anderes besagen will, als dafl Helmholtz eine
Macht in Diltheys Leben war: als befeuerndes Vorbild, aber zu-
gleich als die Verkorperung einer driickenden Hegemonie (die der
Naturwissenschaft), gegen die er sich mit allen Kriften wehrte.
Er bewunderte Helmholtz aus Herzensgrund, er lernte soviel wie
moglich von ihm, auch im persoénlichen Umgang?34, aber zugleich
spiirte er nach den Liicken in dem naturwissenschaftlichen Regi-
ment, die dessen Anspriiche auf Allumfassung zunichte machten
und einen konkurrierenden Stil wissenschaftlicher Arbeit auch
theoretisch rechtfertigten. In einem Riickblick, den Dilthey 1911,
in seinem Sterbejahr, auf seine wissenschaftliche Vergangenheit
warf, hat er klar und offen die Bedeutung angegeben, die Helmholtz
fiir ihn gehabt hatte:

«Nie kann jemand den Eindruck dieser Persénlichkeit vergessen,
der ihm niher treten durfte: in sich gefallt, ganz Auge, das die
ganze Sichtbarkeit zu umfassen strebte, ganz Ohr, ihre [Stimme] zu
vernehmen. Die Welt des Geistes war ihm nur in der Kunst gegen-
wiirtig. Er war darin Lange verwandt. Aber auch hier? hatte die
geschichtliche Welt keinen Ort im Zusammenhang der Wissen-
schaft, deren Grundlegung von der dufleren Wahrnehmung ausging.
Dal} man sich nichts wollte vormachen lassen, das war die unge-
heure Kraft, die in diesem Positivismus lag. Dall er die geistige
Welt verstiimmelte, um sie in den Rahmen dieser dulBeren Welt
[einzufiigen]: das war seine Schranke»?®.

Es ist nicht schwer, aus diesem Passus abzulesen, was Dilthey
bei Helmholtz vermif3ite — schmerzlich, aber doch nicht ohne eine

3 «...(Helmholtz) erschien dann wie die Verkorperung des naturwissen-
schaftlichen Geistes der Zeit» (Ges. Schr. X1, 263).

8¢ S z. B. Dilthey an Yorck, 31. Dezember 1884, Briefwechsel, S. 47, 48.

35 D, h. ebenso wenig wie bei den Enzyklopédisten, Comte usw., die vorher
genannt worden sind.

36 Ges. Schr. V, 1.
67



gewisse Befriedigung —: «die innere Erfahrung». Dies war dann
der Punkt, von dem aus die Autonomie der Geisteswissenschaften
sich vindizieren lieBe. Es ist hier nicht der geeignete Ort, die von
Dilthey dabei gefiihrte Taktik zu beschreiben. Ich méchte nur
dieses hervorheben: gerade der Umstand, daBl Helmholtzens Er-
fahrungsbegriff so streng «dullerlich» war, mufl Dilthey zu jener
krafl exklusiven Formulierung gebracht haben: «Ausschlieflich®
in derinneren Erfahrung... fand ich einen festen Ankergrund fiir
mein Denken». Insofern war er doch noch abhingig von der Macht,
die er bekimpfte. — Die Einleitung in die Geisteswissenschaften
sollte, vollendet, die Moglichkeit einer Wissenschaft dartun, die
auf «innerer Erfahrung» beruhte38. Zu gleicher Zeit sollte sie die
Methode verschaffen, um eine unangreifbare Wissenschaft von
der «inneren Erfahrung», von der «Innerlichkeit» aufzubauen, kon-
kreter gesagt: um sein Buch iiber Schleiermacher zu vollenden.
Ich glaube sogar, daB man berechtigt ist, noch weiter zu gehen
und der Einleitung eine noch personlichere Funktion beizumessen:
sie sollte auch dazu dienen, dasjenige zu behaupten, in dem Dilthey
seine eigene Unersetzlichkeit erblickte: seine eigene «innere Erfah-
rung». Es gab bei ihm eine unverkennbar introverte Neigung, die
sozusagen eines Panzers bedurfte. Die Einleitung sollte diesen Pan-
zer liefern.

Der erste Teil dieses Werkes wurde in einer Stimmung froher
Zuversicht geschrieben. Und wie es geht in einem urspriinglich
defensiven Kriege: die verteidigende Haltung kann leicht in eine
offensive umschlagen. So kommt er dazu, zu sprechen von der
«Maglichkeit, fiir den Zusammenhang in den Wissenschaften vom
Menschen, der Gesellschaft und Geschichte eine Sicherheit zu
gewinnen, zu welcher die Naturwissenschaften, sofern sie mehr
als Beschreibung von Phiinomenen sein wollen, niemals gelangen
konnen»*. La Dir das gesagt sein, Hermann jvon ,Helmholtz!
Es erklingt hier etwas wie Triumph. Und triumphierend ist auch

37 Ich unterstreiche.

38 S, den Schlufisatz des ersten Teils der Einleitung: «nun gilt es, die Wirk-
lichkeit des inneren Lebens unbefangen gewahr zu werden und, von ihr aus-
gehend, festzustellen, was Natur und Geschichte diesem inneren Leben sind»
(Ges. Schr. 1, 408).

89 Ges. Schr. I, 119. — Man glaubt wiederum, ein Echo von Diltheys Ambi-
tionen zu belauschen in einem Brief von Yorck (vom 23. November 1877), in

68



der Ton, in dem er seinem «symphilosophierenden» Freunde
Yorck iiber seinen Eintritt in die Preuflische Akademie der Wis-
senschaften Bericht erstattet:

«Vor ein paar Tagen hielt ich meine Antrittsrede in der Aka-
demie, am selben Tage auch Schmoller — wir haben beide mit
stolzem BewuBtsein iiber die Geisteswissenschaften gesprochen —
ein neuer Klang in der Akademie der letzten Zeit, gar lange nicht
vernommen, und da Alles bis auf den letzten Platz gefiillt und voll
Spannung war, deutete es doch auf eine beginnende Anderung in
den Zeiten»*?,

Mit Hilfe der «inneren Erfahrung» rechtfertigte Dilthey die
«Geisteswissenschaften» in erster Linie Helmholtz gegeniiber;
mit Hilfe der Geisteswissenschaften» behauptete er seine eigene
«Innerlichkeit» — gleichfalls Helmholtz gegeniiber. Die Begriffe
«Innerlichkeit» und «Geisteswissenschaften», so wie sie von Dil-
they gehandhabt wurden, waren polemische Begriffe, Waffen in
seinem Kampf ums Dasein.

Die introverte Neigung, auf die ihre Wechselwirkung schlieSlich
zuriickgeht, springt deutlich in die Augen durch eine Vergleichung
mit Nietzsche. Eins der wichtigsten Themata, die dieser in den
Unzeitgemdflen Betrachtungen, speziell in der zweiten (Vom Nutzen
und Nachtheil der Historie 1873/74) zur Diskussion gestellt hatte,
war die Kritik der «Innerlichkeit»: er sprach da von «einer ge-
wissen chaotischen Innenwelt..., die jener moderne Mensch mit
seltsamem Stolze als die ihm eigenthiimliche ,Innerlichkeit’ be-
zeichnet»?!. Diese Kritik entsprang eben derselben kulturhisto-
rischen Situation, die Dilthey dazu gebracht hatte, die Innerlich-
keit zu ponieren. Die Zivilisation des neunzehnten Jahrhunderts
wies einen schnellen Prozef} der VerduBlerlichung auf, wodurch das

dem dieser iiber Diltheys Goethe-Aufsatz schreibt: «Hier ist ein Beispiel streng
analytischer Methode, an dem die Naturwissenschaftler ein Vorbild nehmen
mogen» (Briefwechsel, S. 2). — Vgl. umgekehrt Diltheys Brief vom Dezember
1892, in dem die Rede ist von einem «héheren Zusammenhang besonderer und
die naturwissenschaftlichen Mittel iibersteigender Art» (Briefwechsel, S. 157). —
Man bedenke iibrigens 1., dafl der Ausdruck «Geisteswissenschaften» von Helm-
holtz in Deutschland eingefiihrt worden zu sein scheint, 2., daBl er diesen Wis-
senschaften «die héhere und schwerere Aufgabe» zuschrieb (Voririge und Reden
I, 139, Braunschweig 1884).

4 An Yorck, Sommer 1887, Briefwechsel, S. 67.

41 Werke, Leipzig 1913, Erste Abth. 1, S. 312.

69



organische Band zwischen Gehalt und Gestalt zerrissen wurde.
Dilthey reagierte darauf sozusagen negativ, indem er, auf die
Romantik zuriickgreifend, die Rechte der «Innerlichkeit» prokla-
mierte??. Nietzsche, mehr als ein Jahrzehnt spiter geboren, und
der in die Offentlichkeit trat, als die erwihnte Situation sich bereits
zugespitzt hatte, konnte sich mit einer solchen Reaktion nicht
zufrieden geben, forderte die Wiederherstellung des organischen
Zusammenhangs zwischen Gehalt und Gestalt*® und verurteilte
die «Innerlichkeit» und die «innere Bildung», die nicht in adiiqua-
ter Form nach auflen traten. Wenigstens der Intention nach war
Nietzsche zweifelsohne extravert. _
Der hier gemeinte Unterschied hingt m. E. zusammen mit (oder:
1aBt sich ablesen aus) beider Auffassung der «Wirklichkeit». In
spiteren Jahren sollte diese fiir Nietzsche kat’exochén gegeben sein
in dem «Willen zur Macht». Bei Dilthey heilt es 1883 : «Realitiit,
wie sie ist, besitzen wir nur an den in der inneren Erfahrung ge-
gebenen Tatsachen des Bewulltseins»*t. Der Unterschied in der
Wirklichkeitsauffassung geht auf eine urspriingliche Verschieden-
heit der existentiellen Wahl zuriick, die kulturhistorisch vielleicht
zu «verstehen» ist, aber sich einer kausalen «Erklirung» entzieht.
Der Unterschied darf aber nicht blind machen fiir die Uberein-
stimmung, die anderseits in dieser fundamentalen Angelegenheit
besteht. Die «Wahl» beider war gerichtet gegen den abstrakten
naturwissenschaftlichen Realitétsbegriff. «Wille zur Macht» —
Leben; «Realitit, wie sie ist» = Leben®. Nur hatte Dilthey die
Neigung, «Lebendigkeit» und «Innerlichkeit» zu identifizieren,
wihrend Nietzsche blof3 dem iibermiichtig nach auflen Tretenden
des Namens «Leben» wiirdigte. In der Praxis offenbarte der Unter-
schied sich in Diltheys «eingezogener» Art und Weise einer-,
in Nietzsches ausgreifendem Wesen anderseits — in der deskrip-

42 S, Anhang.

13 Zum Beispiel: «das Volk, dem man eine Cultur zuspricht, soll nur in aller
Wirklichkeit etwas lebendig Eines sein und nicht so elend in Inneres und AuBe-
res, in Inhalt und Form auseinanderfallen» (Werke I, S. 314).

4 Ges. Schr. I, S. XVIII.

45 Vgl. Bollnow, a. a. 0., S. 198: «Die Gemeinschaft beider Denker bedarf
keines weiteren Hinweises: Es ist der gemeinsame Riickgang auf das Leben als
den schopferischen Untergrund und die Riickbeziehung aller Wahrheit und
aller objektiven Gebilde auf dieses Leben.»

70



tiven Funktion, die der eine, der «gesetzgeberischen», die der
andere der Philosophie zuwies.

5. Welche Folgen mufite nun der (indirekte) Kontakt dieser
beiden Minner haben, zugleich so verwandt*® und so verschieden
in jhren Antezedenzien ? Zehn gegen eins, dall Nietzsche die Ge-
legenheit ergriff, um seinen Kampf gegen die reine «Innerlichkeit»
fortzusetzen, daB er also die angreifende Partei war®” und... daf
Dilthey dazu schwieg?®. So hat es sich auch tatsichlich zugetragen.
Besagt das nun, dal Dilthey den Angriff ignorierte ? Nach einem
dullerlichen MaBstab hatte er Grinde genug dazu: Nietzsche war
ein Dilettant und (nach 1888) ein Wahnsinniger, aber der dann
doch, mit treffsicherem Instinkt, seinen Angriff gerade auf jene
Punkte richtete, auf die es Dilthey ankam: die «innere Erfahrung»
und die «Geisteswissenschaften». Auch das war an sich noch kein
Grund, diese Kritik ernstzunehmen. Ich méchte sagen: im Gegen-
teil, denn es waren die Punkte, wo Dilthey stark zu sein glaubte,
die Bollwerke seiner gegen Helmholtz gerichteten Stellung. Man
bedenke aber, daBl Nietzsches Kritik — ein echter Riickenangriff —
gerade da, wo sie traf, eine eigenartige insinuierende Wirkung
besessen haben muf}: sie war gerichtet auf die «innere Erfahrung»
als Prinzip der Geisteswissenschaft, aber die zornige Stimme, die
sie aussprach, richtete sich gegen Dilthey selbst und bewies, ein-
mal vernommen, in der Tat, daB keine «Innerlichkeit», wie auch
eingekapselt oder gepanzert, die Welt ausschlielen kann. Nietzsches

46 Hier seien noch zwei Brieffragmente angefiihrt, aus denen man die gemein-
same Zeitatmosphiire sozusagen herauskostet: «Ohne mein Wollen und absicht-
liche Anstrengung bildet sich allmihlich der Zusammenhang einer Weltansicht
in meinem Kopf» (Wilhelm an Karl Dilthey, 7. Juli 1868, Der junge Dilihey,
S. 262). «Welche Empfindung, seine eigne Welt, einen hiibschen Ball, vor sich
rund und voll werden zu sehen! Bald sehe ich ein Stiick neue Metaphysik, bald
eine neue Asthetik wachsen: dann wieder beschiftigt mich ein neues Erziehungs-
prinzip... Ich lerne bereits nichts mehr, was nicht sofort in irgendeinem Winkel
des Vorhandenen einen guten Platz vorfindet» (Nietzsche an Erwin Rohde,
29. Marz 1871, N. in seinen Briefen, S. 92).

47 Ecce Homo: Warum ich so weise bin 7: «Ich bin meiner Art nach kriege-
risch. Angreifen gehort zu meinen Instinkten» usw.

48 Die Erfahrung hatte Nietzsche gelehrt, mit dergleichen Eventualitiiten zu
rechnen: «Die fiir beide Parteien unangenehmste Art, eine Polemik zu erwidern,
ist, sich drgern und schweigen: denn der Angreifende erkliirt sich das Schweigen
gewohnlich als Zeichen der Verachtung» (Menschliches I 326).

71



Behauptungen fiihrten sozusagen ihren Beweis mit sich: seine
Invektiven waren Argumente, seine Behauptungen waren Beweise
dadurch, daB sie an diejenige Instanz appellierten, die fiir Dilthey
selbst entscheidend war: seine «Innerlichkeit», und ihm die «innere
Erfahrung» zu erleben gaben «que finalement tout est dehors,
tout jusqu’a nous-mémes: dehors, dansle monde, parmi les autres».

Damit hatte Nietzsches «Wille zur Macht» iiber Diltheys «Le-
bendigkeit» gesiegt, durch die blofle Tatsache seines Erscheinens,
im Stile des «veni, vidi, vici»*®, und hatte die «AusschlieBlichkeit»
der «inneren Erfahrung» sich als untaugliches Prinzip fiir Leben
und Wissenschaft erwiesen 5°,

Das Durchdenken dessen, was man die inneren Daten der Situa-
tion nennen konnte, scheint unabweislich zu dieser Vorstellungs-
weise zu fithren. Sind die dufleren Daten damit im Einklang ? Wie
gesagt, Dilthey lieB sich nicht auf eine Polemik ein. Hat er denn
auf andere Weise reagiert ? Einerseits, wie wir wissen, mit dem
«Zuriickwerfen» der'/Argumente, dem «Du-Witz». Aber abgesehen
davon: im wesentlichen hat er Nietzsche spiter Recht gegeben.
In dem siebenten Bande der Gesammelten Schriften kommt eine
gkizzenhafte Notiz vor iiber «das Verfahren des Verstehens».
Ausgangspunkt: «Erfahrung von uns selbst»: «aber wir verstehen
uns selbst nicht. An uns selbst ist uns ja alles selbstverstindlich,
anderseits haben wir fiir uns keinen MafBlstab» (VII, 225; geschr.
um 1910). Hier liest man, in anderer Formulierung, dasselbe wie
im Paragraphen 355 der Frihlichen Wissenschafi: «Das Bekannte
ist das Gewohnte, und das Gewohnte ist am schwersten zu ,erken-
nen’, das heiBlt] als fremd, als fern, als ,aufler uns’ zu sehen»®.
Dilthey war also mit Nietzsche zur Einsicht gelangt, daf die reine
Introspektion als Ausgangspunkt unzuldnglich ist52.

40 Nietzsche sprach in einem solchen Fall von dem «siegreichen Sitz»: «Eine
gute Haltung zu Pferd stiehlt dem Gegner den Muth, dem Zuschauer das Herz, —
wozu willst du erst noch angreifen ? Sitze wie Einer, der gesiegt hat» (Mensch-
liches 11, 1, 354).

% Man kann auch sagen: Dilthey hatte den immanenten Widerspruch er-
fabren, der darin liegt, sich durch «Innerlichkeit» geltend machen zu wollen.

51 S, oben S. 58. Mit der ebenda in der Anmerkung (16) zitierten Vorrede (I)
der Genealogie fillt sogar eine wortliche Ubereinstimmung auf: «Wir bleiben
uns eben nothwendig fremd, wir verstehen uns nicht» usw. (ich unterstreiche).

82 Diltheys «exklusive» Formulierung von 1883 wurde um 1896 in dieser
Weise amendiert: «Innere Erfahrung und Verstehen sind die zwei Grundvor-

72



Mit Nietzsche und wahrscheinlich auch durch Nietzsche. Damit
sei keineswegs geleugnet, daBl Diltheys Wendung zur Objektivitit
auch einer immanenten Dialektik seines Gedankenlebens ent-
sprochen hitte. Das eine ist von dem anderen nicht zu scheiden.
‘Wenn ich nicht irre, meinte Dilthey selbst einen derartigen Zusam-
menhang, als er in bezug auf Hegel und seine Zeitgenossen sagte:
«Wie konnte man nun dieses Verhiltnis zwischen dem philosophi-
schen Genie, der literarischen Umgebung, die auf es wirkte, der
historischen Lage, unter der es stand, ganz aussprechen! Person-
liches Erlebnis, #uflere Bedingungen, literarische Relationen
sind gar nicht voneinander getrennte Faktoren»53. Beildufig be-
merkt: eine kapitale Maxime historischer Untersuchung, aber
zugleich ein Ausspruch von so personlichem Gehalt, da} er, mit
Anderung eines Wortes — das Dilthey aus Bescheidenheit ver-
mieden hiitte (ndmlich «Genie») — in seiner Autobiographie wohl-
angebracht gewesen wiire.

Inzwischen wurde noch immer nicht ein Bedenken behoben, das
man, bei genauer Erwigung, gegen unsere These haben kann.
Néamlich: impliziert diese nicht ein gewisses Miverhiltnis zwischen
«Folge» und «Ursache» ? Nietzsches gelegentlicher Ausfall, in dem
der Name Dilthey nicht einmal genannt wurde, hiitte eine solche
Resonanz gehabt? Man hat, auch nach Kenntnisnahme aller
duBeren und inneren Daten, einige Miihe, es zu glauben. Wenn Der
Fall Wagner ein Seitenstiick in einem Fall Dilthey erhalten hitte —
auf den Nietzsche alle Kraft seiner Dialektik und alle Wucht seines
Wortes verwandt hiitte —, dann wire die Situation anders, dann
wire aber unsere Untersuchung auch durchaus iiberfliissig. Diese
Untersuchung geht von der Annahme aus, dafl in dem Verhiiltnis
Dilthey—Nietzsche mehr verschwiegen als ausgesprochen wurde.
Was bei groflerer Offenherzigkeit hiitte gesagt werden kénnen, aber
tatséchlich nicht gesagt wurde, wollen wir sichtbar oder vielmehr:
hérbar machen. Wohlan, um aller Retizenz, auch unserer eigenen,

ginge, in welchen geistige und geschichtliche Welt gegeben sind» (Ges. Schr.
VIIIL, 87). Folgende Formulierung ist sogar exklusiv a rebours: «Der Mensch
erkennt sich nur in der Geschichte, nie durch Introspektion» (Ges. Schr. VII,
279: um 1910). — Es sei daran erinnert, dafl die Losung «wir brauchen Ge-
schichte» (als Komplement der Introspektion) von Nietzsche schon um 1878
lanciert worden war; s. cben S. 55.

53 (Ges. Schr. IV, 56.
13



ein Ende zu machen: der Konflikt war nicht nur ein mehr oder we-
niger zufilliger ZusammenstoBl zweier Intelligenzen oder zweier
Temperamente — wenigstens in Diltheys Augen mul} er den Cha-
rakter eines Wettkampfes gehabt haben, mit der Philosophie des
Lebens als Einsatz. Anders gesagt: Dilthey wird sich nicht blof3
als den von Nietzsche Angegriffenen gefiihlt haben, sondern nament-
lich auch: als seinen Mitbewerber®. Man vergegenwiirtige sich das
oben zitierte «Beneidet habe ich in manchen harten Stunden»??
und vor allem die «bescheidenere und weniger diktatorische Lo-
sung» der «Aufgabe... welche die Lebensphilosophen der Gegen-
wart sich gestellt haben»5¢. «Leben» war bei Dilthey schon einer
der zentralen Begriffe in der FEinleitung®, zu einer Zeit, wo
Nietzsches Werk wahrscheinlich noch auBerhalb seines Gesichts-
kreises lag. Schon vor oder mindestens unabhingig von Nietzsche
hatte er die Moglichkeit gesehen, das «Erbe» von Idealismus und
Positivismus zu «erwerben» durch eine Synthese, die er in spite-

5 Der Gedanke einer miglichen Rivalitit Diltheys Nietzsche gegeniiber ist
meines Wissens zum ersten Male ausgesprochen worden von Raymond Aron in
dem Vorwort seines Essai (1938): «Le caractére équivoque de la philosophie de
Dilthey ne résulte pas seulement de ce paradoxe: appliquer une méthode scien-
tifique a des difficultés métaphysiques, il vient aussi de la double influence que
Dilthey a subie toute sa vie. Jusqu’a la fin du siécle dernier, le positivisme scien.
tiste, puis le néo-Kantisme de Marbourg, dominent les universités allemandes.
La psychologie est en passe de remplacer la philosophie. Dilthey révére et craint
les jugements d’hommes comme Helmholtz, Ebbinghaus, Zeller, Sigwart. Il réve
de science rigoureuse, de logique, de méthode empirique. D’autre part, person-
nellement, il est nourri de littérature, de musique, il se refuse & transporter les
procédés des sciences physiques parce qu’il est soucieux de respecter tout le
réel. Et surtout il est frappé de voir que seuls Nietzsche et Maeterlinck ont vrai-
ment de ’ascendant sur les jeunes gens et sur la société. S’il a voulu secouer le
joug du naturalisme, c’est moins a seule fin de mettre au jour I'originalité de
I’histoire humaine que pour réintroduire ’homme concret et total comme sujet
et objet de la méditation philosophique. Disons encore, en une autre formule:
‘Dilthey sg’efforce d’approfondir les sciences morales et I’héritage de Hegel, afin
de rivaliser avec Nietzsche, sans aboutir au désespoir de 'individu seul» (S. 12,
vgl. S. 92).

Es wird dem aufmerksamen Leser nicht entgangen sein, daB wir uns mehr
als einen Gesichtspunkt dieser gedankenreichen Seite zunutze gemacht haben.

55 S, oben S. 63.
58 S, oben S. 61.
57 Ges. Schr. I, S. XIX und 408.

74



ren Jahren als «Philosophie des Lebens» betiteln sollte®s. Beide
hatten als «Erben» Anteil an denselben Chancen, beide, wie sehr
auch verschieden in Temperament, dachten nicht daran, sich mit
einer Epigonenrolle zu begniigen, ihre Chancen nicht bis zum
duflersten zu nutzen. Unter solchen Umstinden wire eine
Bundesgenossenschaft denkbar gewesen oder aber eine Art Dia-
dochenkrieg. Praktisch blieb es bei einem ambivalenten Verhilt-
nis, das in Diltheys Perspektive den Charakter eines Wettkampfes
gehabt haben muf35°: einer Kraftmessung, die zur duflersten An-
strengung und schiirfsten Selbstkritik reizte. In diesem Sinne
mochte ich das oben angedeutete Bedenken auflésen, indem ich
annehme, daB3 Nietzsches Worte in dem Kraftfeld, das sich zwi-
schen den Antagonisten gebildet hatte, eine Potenz entwickelten,
wodurch ihr Effekt vervielfacht wurde.

Auf ein derartiges oder analoges scheinbares MiBBverhiltnis zwi-
schen Folge und Ursache scheint Dilthey hinzudeuten, wenn er den
vorhin zitierten Passus iiber Hegel in folgender Weise fortsetzt:
«Das Genie Hegels erhielt im Zusammenwirken dieser Momente
die ihm mit verwandten Denkern und Dichtern gemeinsame Form,
sich allem gegeniiber zu verhalten. Es konnte durch die leiseste
personliche oder literarische Berithrung darin auf das stirkste ge-
fordert werden®, weil es selbst und seine Zeit eine geschichtliche
Einheit bildeten»®! (in unsere Terminologie iibersetzt: in dem
gleichen Kraftfeld situiert waren).

Mit, an, durch Nietzsche vollzog Dilthey seine Wendung zur
Objektivitat. «Das Verstindnis geschichtlicher Wirklichkeit» war
seine Weise des Objektiv-Seins und zugleich das Mittel, mit dem

58 Der Ausdruck «Philosophie des Lebens» stammt weder von Dilthey noch
von Nietzsche: «kommt schon bei Herder vor (Briefe zur Beférderung der Hu-
manitét, 1793—1797; Ww. hrsg. von Suphan, XVIII, 177{f.; vgl. schon F. B.
Beneke, Weltklugheit und Lebensgenull oder praktische Beitrige zur Philo-
sophie des Lebens, 1788—1798)». (Rud. Eisler, Worterbuch der philosophischen
Begriffe,* 1929, 11, 16.)

% Dafl man sich im Kreise der Dilthey-Schiiler dessen mehr oder weniger
bewufit war, geht m. E. aus den Worten hervor, die Hermann Nohl anldBlich
des Meisters 70. Geburtstages im Jahre 1903 schrieb: «Lebendiger hat auch
Nietzsche das Leben nicht zu ergreifen vermocht, wahrer auf keinen Fall» (zitiert
bei G. Misch, Vom Lebens- und Gedankenkreis..., S. 13).

6 Tch unterstreiche.

81 Ges. Schr. IV, 56, 57.

75



er sich Nietzsche gegeniiber behauptete, wie er sich mit der «inneren
Erfahrung» Helmholtz gegeniiber behauptet hatte. Mit, an, durch
Nietzsche hatte er eine gefihrliche Einseitigkeit seines Standpunk-
tes (oder mindestens: in der Formulierung dieses Standpunktes)
korrigiert, indem er der «inneren Erfahrung» das «Verstehen» als
methodisches Prinzip beifiigte$2. Und wie er Helmholtz gegeniiber
auf die romantische «Innerlichkeit» zuriickgegriffen hatte, so bil-
dete er jetzt einen Begriff fort, der in der «historischen Schule»,
bei Droysen, seinen Ursprung hatte. Die «duBerste Anstrengung»,
zu der das Duell mit Nietzsche ihn nétigte, bestand in einer er-
neuten Besinnung auf dasjenige, worin er sich mit Recht als
Nietzsche iiberlegen betrachten konnte: die Theorie und Praxis der
Geschichte. Erst in diesem Zusammenhang erhalten Diltheys Aus-
spriiche iiber Nietzsche ihren vollen Sinn: er stellte nicht nur das
«Verstehen» der Introspektion Nietzsches gegeniiber, er spielte
es gegen seinen michtigen Widersacher aus!

6. Der Begriff des «Verstehens» hatte von Anfang an eine pole-
mische Spitze gegen den englischen Positivismus besessen. Da-
durch lie er sich auch vorziiglich an der anderen Front verwenden,
wo Dilthey seinen Kampf gegen den naturwissenschaftlichen Me-
thodenmonismus fortsetzte. In den Jahren 1890—1896 war er mit
der Herausarbeitung einer «verstehenden» Psychologie beschif-
tigt, die die «erklirende», experimentelle Psychologie erginzen
bzw. ersetzen sollte. Die hier gemeinte Situation (Frontmachen
nach zwei Seiten) lift sich ungezwungen aus den folgenden Wor-
ten von 1894 ablesen: «Was der Mensch sei, das erfihrt er ja doch
nicht durch Griibelei iiber sich, auch nicht durch psychologische
Experimente, sondern durch die Geschichte»®3. Das erste «nicht»
ist polemisch gegen Nietzsche (und vielleicht gegen den Dilthey
von einem Jahrzehnt frither) gemeint, das zweite richtet sich gegen
den Mann,in Zusammenarbeit und in Kampf mit welchem die neue
Psychologie gegriindet werden sollte: H. Ebbinghaus. Zusam-
menarbeit mit diesem hatte schon in den achtziger Jahren bestan-
den®, aber in dem MaBle, wie Dilthey seinen Widerstand gegen

62 Allerdings kommt der Begriff des «Verstehens» schon in der Einleitung
vor (I, 383), wenngleich weniger priignant als spiter.

3 Ideen iiber eine beschretbende und zergliedernde Psychologie, Ges. Schr. V, 180.

¢ Briefwechsel, S. 38 und 46.

76



die naturwissenschaftlichen Kategorien unzweideutiger verstirkte,
mufBlte eine Entfremdung erfolgen. Und so kam es 1895 zu einem,
fiir Dilthey doch noch unerwarteten, Bruch. Ebbinghaus versffent-
lichte in der Zeitschrift fiir Psychologie eine scharfe Kritik der
psychologischen Bemiihungen seines fritheren Freundes®®. Merk-
wiirdig war nun Diltheys Verhalten. Auch in diesem Falle lie er
sich nicht auf eine Polemik ein. Aber der Briefwechsel mit Yorck
gestattet einen Einblick in die heftige Erregung, die der Angriff
bei ihm erweckte. Da hat es wahrlich nicht an polemischer Vel-
leitdt gefehlt!®. Schliefllich aber geschah — so gut wie nichts,
wenigstens nach auflen hin, d. h. dem Neudruck des von Ebbing-
haus inkriminierten Artikels wurde eine in #uBlerst kiihlem Tone
gehaltene Anmerkung beigegeben ®”. Doch in der anderen Richtung
war der Riickschlag desto heftiger. Georg Misch teilt mit, daBl
Dilthey, unter dem Eindruck dieses Angriffes und einiger gleich-
zeitig wirksamen Faktoren, die weit vorgeschrittene Fertigstellung
seines theoretischen Lebenswerkes — in dem die «verstehende»
Psychologie eine zentrale Stellung haben sollte — vorliufig aufgab
und sich auf lange Jahre hinaus der praktischen Pflege der Geistes-
geschichte widmete %. Diese Form des Reagierens| nun scheint mir
typisch fir Diltheys Weise des In-der-Welt-seins und sehr geeig-
net, um nachtriiglich den Vorfall, der uns so lange beschiftigt hat,
zu erhellen. Auch hier ein scheinbares Miflverhiltnis zwischen
«causa» und «effectus», um so augenfilliger, als die Gegenpartei
eine so wenig imponierende Statur hatte®. Keine Polemik, son-

¢ Hermann Ebbinghaus, Uber erklirende und beschreibende Psychologie,
Zschr. fiir Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane, IX (1896), S.161— 205.

8 «Der Angriff von E. hat Dilthey nachhaltig beschiftigt; eine ganze Reihe
von Entwiirfen zu einer Entgegnung liegen im NachlaBl vor»: Georg Misch in
den Anmerkungen zu Ges. Schr. V (S. 423).

%7 In den Ges. Schr.: V, 237—240. Yorck schrieb an Dilthey: «Was nun...
die Anmerkung betrifft, so ist sie ja sehr abgetont, aber diese kiithle Form ist
vielleicht die richtigste» (15. Januar 1896, Briefwechsel, S. 203).

88 Vorbericht des Herausgebers in Ges. Schr. V, S. CXVII.

89 George Santayana, der Ebbinghaus in der Vorlesung hérte und ihn
schitzte, kontrastiert ihn in seiner Autobiographie mit dem genialen William
James: «James... was no draughthorse patiently pulling the scientific barge
along a placid academic canal; rather a Red Indian shooting the rapids with
spasmodic skill and elemental emotions. To Ebbinghaus it seemed that a pro-
fessor’s business was to trudge along the governmental towpath with a legal

77



dern eine unverkennbare Umorientierung in der eigenen wissen-
schaftlichen Betriebsamkeit. Es ist, als ob die polemische Velleitit,
die in diesem Falle nachweisbar vorhanden war, nach innen ge-
schlagen ist und in Schwungkraft umgeschaffen wurde. Wenn man
die Theorie der «verstehenden» Psychologie nicht bejahen wollte,
so sollte die Welt mal sehen, was das historische «Verstehen»
praktisch vermochte!

Und so stand denn der letzte (oder vorletzte?™) Akt von Dil-
theys reichem Leben im Zeichen des «Verstehens». Es ist nicht
meine Absicht, ein ausfiihrliches Bild von der Hermeneutik zu
geben, wie der Siebzigjihrige sie zur vollen theoretischen Ent-
wicklung gebracht hatte und mit souveriner Beherrschung hand-
habte. In einer seiner letzten Aufzeichnungen ist die Rede von
dem «Allesverstehen des Alters»”. Als er das niederschrieb, hat
er wahrscheinlich an Goethe gedacht; aber auch dieser Ausspruch
148t sich auf seinen Urheber anwenden und mufl dem BewuBtsein
entsprossen sein, dall auch er, in seiner Weise, an diesem Privileg
teilhatte. Was das «Verstehen» schluBlendlich eintragen sollte,
tritt an den Tag, wenn er hypothetischerweise sagt: «dann wire
das Verstehen der Menschen, der dichterischen und schriftstelle-
rischen Werke ein Zugang zum groflten Geheimnis des Lebens»
und hinzufiigt: «Und das ist in der Tat der Fall»?2, Wer so spricht,
lebt in dem BewuBtsein, diesen Zugang «in der Tat» gefunden zu
haben.

In jenem letzten Jahrzehnt vermochte Dilthey das zu verstehen,
was sich vordem seinem «Verstindnis» entzogen hatte. Wie hitte
die «innere Erfahrung» ihm den Weg erschlieen kénnen zu dem
Preuflischen Landsrecht in seiner strengen Objektivitit? Es war
auch in diesen Jahren, daBl er Hegel den Begriff des objektiven
Geistes entlehnte und die Jugendgeschichte Hegels schrieb, auf
deren Bearbeitung er die Summe seines historischen Taktes und

cargo, and I agreed with him technically much more than with James; but he
was less interesting as a man and less challenging as a thinker» (The middle
span, London 1947, S. 13).

70 Wenn man eine allerletzte Periode unterscheiden will, die von Diltheys
Kontakt mit Husserl und der Phinomenologie datiert (seit 1905). Dariiber:
G. Misch, Lebensphilosophie und Phdnomenologie, besonders S. 180—197,

"1 Ges. Schr. VII, 225.
"2 Ges. Schr. VII, 213.

78



seiner Weisheit verwandte. Wie fern hatte er 1884 Hegel gestan-
den, als er Yorck schrieb iiber die «Hegelsche Dialektik, deren
von Proklus usw. herrithrende Technik ich nicht als tiefsinnig an-
sehen kann, vielmehr fiir ganz unwahr halte»”. Mit welcher Liebe
wurde nun die Genesis der dialektischen Methode gezeichnet. Und
es blieb nicht beim Nachzeichnen. Gerade um diese Zeit fingt
Diltheys Denkart an, einen deutlich dialektischen Einschlag auf-
zuweisen’. Man kann diesen nicht einfach auf Hegels «EinfluB»
zuriickfithren. Auch in diesem Falle sind Einfluf} und innere Ent-
wicklung untrennbar: Diltheys Geist stand dem dialektischen
Denken dadurch offen, dal3 er den dialektischen Prozef3, und zwar
in dem Wechselspiel von «Einflufi» und «Innerlichkeit», am eige-
nen Leibe erfahren hatte. Sein eigenes Zeugnis dariiber findet man
an jenen Stellen seines Werkes, die sich auf den «Druck der Auflen-
welt» beziehen. Sind doch auch diese Stellen doppelsinnig: aka-
demisch objektivierend und existentiell bezeugend, indem sie dem
subjektiven Erlebnis entsprungen sind und anderseits sich auf
allgemeine Giiltigkeit richten. Dieser letztere Aspekt ist natur-
gemil direkt sichtbar, der persénliche Gehalt dagegen soll sozu-
sagen aus Bruchstiicken ausgesiebt werden, die fiir sich undurch-
sichtig bleiben, aber miteinander in Zusammenhang gebracht,
durch ihren objektiven Sinn einen personlichen Hintergrund auf-
leuchten lassen. Wie gesagt, die betreffenden Fragmente haben
als gemeinsames Thema den «Druck der Auflenwelt». Diesen
Begriff wendet Dilthey zum Beispiel bei der Behandlung der
Subjekt-Objekt-Spaltung an, der «Sonderung eines Higenlebens
und einer Auflenwelt». Dann heifit es: «Nicht Denkvorginge fiih-
ren hierzu, (sondern) die Erfahrung der Hemmung der Intention,
der Druck der Aullenwelt, also die Beziehung von Impuls und
Widerstand»™. In einem Satz wie diesem ist das personliche Ele-

" Briefwechsel, S. 47.

"% Georg Misch machte eine beachtenswerte Unterscheidung, als er in bezug
auf die dialektische Methode schrieb: «Dilthey lehnt sie ab. Aber die Dialektik
als solche — nicht als Kunstmittel des philosophischen Begreifens, sondern als
eine in der Ausdruckswelt hervortretende Sache — ist einer seiner Hauptbe-
griffe: die «ruhelose Dialektik» der philosophischen Standpunkte vor allem,
die mit ihrer Einseitigkeit gesetzt ist» (Lebensphilosophie und Phinomenologie,
S. 140).

% Ges. Schr. VIII, 187.
79



ment — wenn schon da — verschwindend gering’. Objektiv fest-
stellend ist auch der folgende, der Einleitung entnommen: «Es gab
keine Zeit, in welcher nicht die freie Spontaneitit des Menschen
mit dem anderen, dessen Druck ihn umgab, gerungen hiitte»™.
Die jetzt zu zitierenden Propositionen haben aber einen anderen
Charakter: sie exemplifizieren allgemeine Wahrheit an person-
licher Erfahrung. Diese letztere wird nicht verleugnet, sondern
durch die in der ersten Person gehaltene Rede im Gegenteil ab-
sichtlich und ausdriicklich ins Treffen gebracht™. [«Der Lebens-
bezug... macht diese Menschen und Gegenstinde fiir mich zu
Trigern von Gliick, Erweiterung meines Daseins, Erhshung mei-
ner Kraft, oder sie schrinken in diesem Bezug den Spielraum mei-
nes Daseins ein, sie iiben einen Druck auf mich. Sie vermindern
meine Kraft»™. «Die einen begliicken mich, erweitern mein Da-
sein, vermehren meine Kraft, die andern iiben einen Druck auf
mich und schrinken mich ein»®®. Verallgemeinernd ist dann wie-
der eine Wendung wie «der Druck des Lebens, der Wirklichkeit,
der auf jede Existenz eindringt»®!, aber Vergleichung mit obigem
lehrt, daB auch hier Diltheys existentielles BewuBtsein sich aus-
spricht. Das dialektische Moment nun, auf das ich hinzielte, macht
sich in dem folgenden Passus geltend: «Die Einzelexistenz ist
Individualitat. Aus dieser Begrenzung... ergibt sich ein Leiden
an ihr und ein Streben, sie zu iiberwinden. Es ist die Tragik der
Endlichkeit und zugleich ihr Antrieb, iiber sie hinauszugehen.

76 Um so schwerer wog im Ganzen des Diltheyschen Denkens bekanntlich
der sachliche Gehalt dieses letzteren Motivs.

"7 Ges. Schr. 1,139 (1883).

78 Nach dem unsterblichen Muster des «Cogito ergo sum», — DaB der Ge-
brauch der generalisierenden ersten Person bei Dilthey nicht nur eine leere Form
ist, wird bewiesen durch einen in Ich-Form geschriebenen Passus, in dem er sich
nicht scheut, dasjenige zum Thema einer wissenschaftlichen Erérterung zu
nehmen, was biographisch nachweisbar zu den personlichsten Sorgen seines
Alters gehorte, ndmlich die Angst um den unvollendeten Zustand seiner zahl-
losen Projekte: «Ich liege des Nachts wachend, ich sorge um die Moglichkeit,
begonnene Arbeiten in meinem Alter zu vollenden, ich iiberlege, was zu tun sei.
In diesem Erlebnis ist ein struktureller BewuBtseinszusammenhang» usw. (Ges.

Schr. VII, 139).
79 Ges. Schr. VII, 131.
80 Ges. Schr. VIII, 78, 79.
81 Ges. Schr. VII, 266.

80



Die Begrenzung duflert sich nach auflen als Druck der Welt auf
das Subjekt. Er kann so stark werden durch die Macht der Verhalt-
nisse und die Natur des Gemiites, da} er das Fortschreiten hemmt.
Aber in den meisten Fillen wirkt auch hier die Natur der End-
lichkeit, den Druck der neuen Lebenslage, der anderen Verhilt-
nisse zu den Menschen zu iiberwinden... Diesen von innen be-
stimmten Zusammenhang im Lebensverlauf, der den rastlosen
Fortgang zu Verdnderungen bestimmt, nenne ich Entwicklung»82,

In den eben angefiithrten Passus, deren letztere den mensch-
lichen Lebenslauf behandelt, findet man die Worter und Termini
beisammen, in denen sich Diltheys eigener Lebenslauf summieren
liBt: einerseits das Subjekt, die Existenz, «die freie Spontanei-
tit» — anderseits «der Druck der Welt»; und als Ergebnis: «der
rastlose Fortgang zu Verinderungen» unter dem «Antrieb, iiber
(die Endlichkeit) hinauszugehen». Dilthey hatte seine «freie Spon-
taneitit», seine «innere Lebendigkeit» beschrinkt gefiihlt und
bedroht gesehen von Anderen, aber gerade indem er diese Anderen
gelten lief3%3, hatte er sich den Weg zur weiteren Entwicklung
freigehalten und seiner «freien Spontaneitit» den gewiinschten
Spielraum, die Méglichkeit der reichsten Entfaltung gewihrt?4.

82 Ges. Schr. VI1I, 244, 245. Vgl. VII, 253.

83 Dessenungeachtet ist es wohl nicht zweifelhaft, daB Diltheys «Verstéind-
nis» Nietzsche gegeniiber versagt hat. Die Nietzschesche Introspektion hatte,
Dilthey zufolge, nur «die Ziige des Machtmenschen der Renaissance» (VIII, 224)
enthiillt, war also in ihrer eigentlichen Intention gescheitert. In Diltheys Per-
spektive war Nietzsche ein Introvertierter mit der Priitention eines Machtmen-
schen. Es bedarf wohl keines Nachweises, daB diese Anschauungsweise Nietzsche
nicht gerecht wird, aber ebensowenig, daf} sie das Ergebnis einer kaum vermeid-
lichen Blickfeldverengerung war: die Pritention, die er an Nietzsche riigte, war
eben dieselbe, die er bei sich selbst ausgemerzt hatte. Auch hier gilt der enge
Zusammenhang zwischen Selbstverstehen und Fremdverstehen!

84 Fiir diesen Zusammenhang hat Misch eine besonders eindrucksvolle Formel
geprigt: «SelbstentiuBerung als hochste AuBerung der an den Gegenstand hin-
gegebenen Personlichkeit» (Wilhelm Dilthey als Lehrer und Forscher in: Vom
Lebens- und Gedankenkreis..., S. 53). — Eine derartige Haltung fand man bei
seinem Jiinger Bernard Groethuysen, von dem man zeugen konnte: «Il préfé-
rait a ses idées, les idées de ses amis — celles méme de ses indifférents, ou de ses
adversaires. Il tenait que chaque pensée mendie d’étre repensée. Ainsi parcou-
rait-il le monde des doctrines et nulle idée, qui se présentait a lui, ne I'avait
attendu en vain» (Jean Paulhan, Préface in: Bernard Groethuysen, Myihes et
Portraits, Paris 1947, S. 12).

6 81



Er hatte, mit anderen Worten, die Weise gefunden, auf die «Druck»
in «Erweiterung» umgesetzt wird, und damit einen Zugang zum
«groBten Geheimnis des Lebens».

Bei der Beschreibung dieses Herganges haben wir uns einiger
Redensarten bedient, die aus den politischen, polemischen,
«ludiken»® und sogar puerilen Sphiren herriihren. Sollten diese
Redensarten etwas Wirkliches getroffen haben, so erfiillten sie
eine doppelte Funktion: in ihrer Weise sollten sie bekunden, daB3
nichts Menschliches dem Philosophen fremd ist, daff sein Amt
nicht nur in der «Innerlichkeit» und der «Stille des Studierzim-
mers» geiibt wird, dafl die conditio philosophi eine Abart ist der
conditio humana.

ANHANGS#s

Dilthey und Nietzsche iiber historische Bildung

In der Einleitung zum Leben Schleiermachers (1870) findet man
eine Apologie der deutschen Romantik, die Dilthey als eine
«Epoche innerer Bildung» rithmt. Man vergleiche damit Nietzsches
Glossen iiber die «innere Bildung» und die «Gebildetheit» wie
auch sein Urteil iiber die Romantik (z. B. in Morgenrithe 190:
«Die ehemalige deutsche Bildung»). — Die Abhandlung Vom Nui-
zen und Nachtheil der Historie... hatte besonders auf die «histo-
rische Bildung» abgezielt. Nietzsches Voraussetzung ist bekannt:
«Jedes Lebendige kann nur innerhalb eines Horizontes gesund,
stark und fruchtbar werden.» Allem Anschein nach hat Dilthey
diesen Gedanken Nietzsche| entnommen: «Die produktive Energie
einer Nation in einer bestimmten{Zeit empfingt gerade daraus ihre
hochste Kraft, daf3 die Menschen der Zeit auf deren Horizont ein-
geschrinkt sind...» (Ges. Schr. VII, 186 — VII, 177 spricht er von
«Lebenshorizont»; vgl. noch VII, 155; alles um 1910). Da8 Dilthey

86 Huizingas Wort.
86 S, oben S. 70.

82



diese Lehre vom «geschlossenen Horizont» sich doch nicht vollends
zu eigen gemacht hat, zeigt sich m. E. da, wo er im Hinblick auf
das Auftreten Luthers sagt: «Und so offnet uns dieser Vorgang
eine religiose Welt in ihm und in den Genossen der ersten Refor-
mationszeiten, die unseren Horizont in Méglichkeiten von Men-
schenleben erweitert, die nur so uns zuginglich werden» (VII, 216).
Das ist reiner Historismus, ein Beispiel also gerade fiir jene Geistes-
haltung, die von der zweiten «UnzeitgemifBen» bekimpft wurde.
Die Fortsetzung von Diltheys Darlegung illustriert besonders deut-
lich, welcher Abstand ihn in dieser Hinsicht von Nietzsche trennte:
«So kann der von innen determinierte Mensch in der Imagination
viele andere Existenzen erleben. Vor dem durch die Umstinde
Beschrinkten tun sich fremde Schionheiten der Welt auf und
Gegenden des Lebens, die er nie erreichen kann.» (Nietzsche wiirde
sich mit solcherlei imaginidren Kompensationen — Triumphen
der Innerlichkeit — niemals zufriedengegeben haben!) «Ganz
allgemein ausgesprochen: der durch die Realitit des Lebens ge-
bundene und bestimmte Mensch wird nicht nur durch die Kunst...,
sondern auch durch das Verstehen des Geschichtlichen in Freiheit
versetzt.» (Ein andermal [VII, 290, 291] heilt es von dem «histo-
rischen BewuBtsein»: «mit ihm erreicht der Mensch die Souveri-
nitit, jedem Erlebnis seinen Gehalt abzugewinnen» usw.: diese
Freiheit und Souverinitit des kontemplativen Geistes waren nun
nicht gerade die Giiter, die von Nietzsche am hichsten eingeschiitzt
wurden!) «Und diese Wirkung der Geschichte, welche ihre mo-
dernsten Verkleinerer nicht gesehen haben, wird erweitert und
vertieft auf den weiteren Stufen des geschichtlichen Bewuft-
seins.» Wiederum ein Plural, wo ein einziger Eigenname geniigt
hitte: mich diinkt es wenigstens sehr wahrscheinlich, dafl Dilthey
hier speziell Vom Nutzen und Nachtheil der Historie meinte — ein
Werk, mit dem er sich offenbar intensiv befaBfit hat. Und kein
Wunder: das Problem des historischen Relativismus, das Nietzsche
darin auf die Tagesordnung setzte, war (oder wurde) auch Diltheys
Problem, wenngleich es ihn weniger tief beunruhigte als seinen
jingeren Zeitgenossen und wenngleich seiner Ansicht nach der
«Nutzen» der Historie die etwaigen «Nachteile» reichlich aufwog.
Man weill, welche Losung des Problems ihm in spiéteren Jahren
vorschwebte: «Jede Weltanschauung ist historisch bedingt, sonach
begrenzt, relativ. Eine furchtbare Anarchie des Denkens scheint

83



hieraus hervorzugehen. Aber eben das geschichtliche BewuBtsein,
das diesen absoluten Zweifel hervorgebracht hat, vermag auch ihm
seine Grenzen zu bestimmen» (VIII, 222). «Das Messer des histo-
rischen Relativismus, welches alle Metaphysik und Religion
gleichsam zerschnitten hat, mufl auch die Heilung herbeifiihren»
(VIII, 232 — wvgl. VIII, 78 und VIII, 10). Das Endresultat wird
sein «das positive BewuBtsein davon, wie in den verschiedenen
Verhaltungsweisen des Geistes die eine Realitit der Welt fiir uns
da ist» (V, 406). Man kénnte diese Losung eine dialektische nennen.
Interessant und aufschluBireich ist es nun, dafl gerade wieder der
Text der zweiten Unzeitgemdfen einen Ankniipfungspunkt fiir
diese dialektische Losung bieten konnte: «der Ursprung der
historischen Bildung... muf selbst wieder historisch erkannt
werden, die Historie muf3 das Problem der Historie selbst auf-
I6sen, das Wissen muf3 seinen Stachel gegen sich selbst kehren...»

(a. a. 0., I, S. 351).



	Dilthey versus Nietzsche

