
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 10 (1950)

Artikel: Dilthey versus Nietzsche

Autor: Kamerbeek, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dilthey versus Nietzsche

Yon J. Kamerbeek

daß Machtverhältnisse aus dem Zusammenleben psycho-physischer
Wesen nie eliminiert werden können.

W. D., Ges. Sehr. VIII, 187.

Allmählich hat sich mir herausgestellt, was jede große Philosophie
bisher war: nämlich das Selbstbekenntnis ihres Urhebers und eine

Art ungewollter und unvermerkter mémoires;...
F. N., Jenseits von Gut und Böse 6.

Daß zwischen Dilthey und Nietzsche eine gewisse geistige
Verwandtschaft bestanden hat, wird heute wohl allgemein angenommen.

Etwas anderes ist die Frage ihrer historischen Beziehungen:
die Weise, in der sie einander beurteilt haben mögen, die Möglichkeit

eines beiderseitigen oder auch einseitigen Einflusses. Hier
handelt es sich zunächst darum, die Gegebenheiten dieses
Problems festzustellen.

1. Diltheys Urteil über Nietzsche ist, wenigstens teilweise,
bekannt aus jenen zerstreuten Stellen in den Gesammelten Schriften,
die sich auf seinen jüngeren Zeitgenossen beziehen. Die wichtigsten

dieser Stellen haben ein gemeinsames Thema : die Möglichkeit
der Selbsterkenntnis,und verurteilen die introspektive Methode
der Nietzsche gefolgt habe, um sich selbst und den Menschen
überhaupt zu erkennen. Zum Beispiel: «Umsonst suchte Nietzsche in
einsamer Selbstbetrachtung die ursprüngliche Natur, sein ge-
schichtsloses Wesen. Eine Haut nach der anderen zog er ab. Und
was blieb übrig Doch nur ein geschichtlich Bedingtes : die Züge
des Machtmenschen der Renaissance. Was der Mensch sei, sagt
ihm nur seine Geschichte»1.

1 Der Traum (1903), Ges. Sehr. VIII, 224. Vgl. VII, 250: «Alle letzten Fragen
nach dem Wert der Geschichte haben schließlich ihre Lösung darin, daß der
Mensch in ihr sich selbst erkennt. Nicht durch Introspektion erfassen wir die
menschliche Natur. Dies war Nietzsches ungeheure Täuschung. Daher konnte
er auch die Bedeutung der Geschichte nicht erfassen» (um 1900).

52



Ein andermal heißt es: «Von allem glaubte er abstrahieren zu
müssen, was diese Geschichte und die Gemeinschaft an ihm getan ;

er zog das wie Häute nacheinander ab; den Kern, das, was den
Menschen konstituiert, glaubte er dann in immer neuer Qual des

Brütens über sich selbst packen zu können Und dieses Brüten
über den eigenen Kern, diese immer erneute Selbstbeobachtung,
was fand sie Eben das, was den beutigen historischen Stand

unseres Wirtschaftslebens, unserer Gesellschaft charakterisiert:
das ,Gefährlich-Leben', die rücksichtslose Entfaltung der eigenen

Kraft; bloß diesen Übermenschen hatte ihm die Historie von
Euripides bis zur Renaissance in die Seele gegraben;...»2.

Auch hier das Bild der «Häute», auch hier die Kritik der
ahistorischen Selbstanalyse, die zur Bejahung eines scheinbar willkürlichen,

in Wirklichkeit aber historisch bedingten Ideals führt.
Jenes Bild begegnet noch ein drittes Mal in einem Brief anYorck
von Wartenburg, wo als Inhalt des «geschichtlichen Bewußtseins»

angegeben wird, «daß der Mensch weder seine Häute abschälen
und sich finden kann, wie er an sich ist (worüber Nietzsche
verrückt wurde), noch eine Gesellschaft machen (sowenig als eine

Religion)»3. Dabei schließt an: «Der Mensch versteht sich selber
durch keine Art von Grübelei über sich; aus dieser entspringt nur
das große Nietzschesche Elend der überspannten Subjektivität:
allein an dem Verständnis der geschichtlichen Wirklichkeit, die
er hervorbringt, gelangt er zum Bewußtsein seines Vermögens, im
Guten und im Schlimmen»4.

Der Name Nietzsche bedeutete für Dilthey also zunächst: sub-

jektivistische Introspektion und Mangel an historischem Sinn. Das
wird noch einmal bestätigt, wo er schreibt: «Er verwarf aus
Unkenntnis die Psychologie als Wissenschaft. Was dann im
sonderbarsten Widerspruch dazu steht, daß er ganz unbegründbare
psychologische Hypothesen über die Entstehung der sittlichen Nor-

2 Ges. Sehr. IV, 528, 529. Alles in allem genommen will dieser Passus das
Ideal des «Übermenschen» als Ideologie entlarven. Ein für Dilthey merkwürdig
«marxistisches» Vorhaben! Vgl. Troeltsch über Dilthey: «Das marxistische
Problem wandelte ihn kaum jemals an, obwohl er gelegentlich bei Verfolgung
der kausalen Zusammenhänge gerne auf soziale und wirtschaftliche Voraussetzungen

des Geistesprozesses eingeht» (Der Historismus und seine Probleme,
Tübingen 1922, S. 510).

3 Briefwechsel, Halle 1923, S. 239 (Mai 1897).
a Ges. Sehr. III, 210 (1901).

53



men wie Ergebnisse von Wissenschaft vorträgt. Er blieb in der

Benutzung historischer Tatsachen für das Verständnis der
Zweckzusammenhänge der Kultur vollständiger Dilettant»5. Das große
Wort ist gefallen! Dennoch wäre man nicht berechtigt, zu behaupten,

daß Dilthey den Fall Nietzsche mit allzu bequemen
Machtsprüchen erledigte. Seine Kritik ist wenigstens teilweise von
immanenter Art: sie richtet sich auf die Widersprüche in Nietzsches
Denken selbst. Das wäre unmöglich, ohne daß er sich in dieses

Denken vertieft hätte.
Übrigens gab das Thema der Introspektion allen Anlaß dazu,

denn dieses Thema nahm eine zentrale Stellung in Diltheys
methodologischer Besinnung ein. Im Jahre 1875 verteidigte er die
Möglichkeit der «inneren Wahrnehmung» gegen Comte6; 1883 heißt
es in der Einleitung in die Geisteswissenschaften: «Ausschließlich
in der inneren Erfahrung, in den Tatsachen des Bewußtseins fand
ich einen festen Ankergrund für mein Denken»; und: «Realität,
wie sie ist, besitzen wir nur an den in der inneren Erfahrung
gegebenen Tatsachen des Bewußtseins. Die Analysis dieser
Tatsachen ist das Zentrum der Geisteswissenschaften»7. Beide
Aussprüche implizieren das Annehmen der Introspektion als
methodisches Prinzip, und wenn er später (1897, 1901, 1903

Nietzsche der «einsamen Selbstbetrachtung», der «Grübelei über
sich» bezichtigt, so setzt das einen Stellungswechsel voraus, der
auch ohnehin schon bekannt war als Diltheys «Wendung zur
Objektivität».

Nun kann man sich zweierlei fragen: I. Hatte jDilthey ein
objektives Recht, Nietzsche in den Handel zwischen Introspektion
und Verstehen zu beziehen II. Hatte er dazu vielleicht einen
subjektiven Grund, der die Hartnäckigkeit begreiflich macht, mit
welcher er der Introspektion Nietzsches «das Verständnis der
geschichtlichen Wirklichkeit» gegenüberstellte

2. Um diese Fragen zu beantworten, wollen wir untersuchen,
wie Nietzsche seinerseits über Dilthey und über die Introspektion
dachte. Das erstere ist leichter gesagt als bewerkstelligt. Meines
Wissens hat Nietzsche nirgendwo den Namen Dilthey genannt.

6 Ges. Sehr. VIII, 163, 164 (1898).
8 Ges. Sehr. V, 55.

' Ges. Sehr. I, S. XVII und XVIII.

54



Beide waren Einsame, deren Ruhm bzw. Bekanntheit sich erst
aus den neunziger Jahren^datiert8. Man möge aber bedenken, daß

es wenigstens eine Möglichkeit des Kontaktes gab, und zwar durch
Heinrich von Stein, der zu Diltheys Berliner Kreis gehörte8" und
der Nietzsche 1884 in Sils-Maria besuchte9.j

Hier folge nun eine Auswahl aus Nietzsches dicta betreffs der

Introspektion, deren allgemeiner Tenor gut angegeben wird durch
Jenseits von Gut und Böse 281 (1885), wo Jer spricht von seinem
«Mißtrauen gegen die Möglichkeit der Selbsterkenntnis, das mich
so weit geführt hat, selbst am Begriff ,unmittelbare Erkenntnis',
welchen sich die Theoretiker erlauben, eine contradictio in adjecto
zu empfinden»10. Dieser Ausspruch hätte Dilthey lehren können,
daß auch Nietzsche mit dem Problem der Introspektion rang und
daß dieser sich nicht so rückhaltlos der «einsamen Selbstbetrachtung»

hingab, wie er, Dilthey, vermuten wollte.
Noch merkwürdiger sind die folgenden Sätze aus Menschliches,

Allzumenschliches (1876—1878): «Die unmittelbare
Selbstbetrachtung reicht lange nicht aus, um sich kennen zu lernen: wir
brauchen Geschichte, denn die Vergangenheit strömt in hundert
Wellen in uns fort» (II, I, 223)11.

8 Georg Misch berichtet, daß, noch um 1895, der junge Rudolf Unger «zum
Studium in die Reichshauptstadt gekommen, von Diltheys Vorlesungen keine
Notiz nahm, während er natürlich Erich Schmidt, Paulsen usf. hörte» (Vom
Lebens- und Gedankenkreis Wilhelm Diltheys, Frankfurt a. M. 1947, S. 53). Friedrich

Meinecke schreibt in seinen Jugenderinnerungen: «Daß ich bei Dilthey...
nicht gehört habe, gehört zu den mancherlei Versäumnissen meiner Studienzeit.
Aber er galt damals allgemein als etwas abstrus und unverständlich» (Erlebtes
1862—1891, Leipzig (1941), S. 119).

8a Vgl. Heinrich von Stein, Idee und Welt, das Werk des Philosophen und
Dichters, herausgegeben von Günter Ralfs, Stuttgart 1940 (Kröner), insbesondere
S. 145 —193 («Friedrich Nietzsche») und S. 194 — 215 («Wilhelm Dilthey»).

9 In Basel, das Dilthey 1868 verließ, als er nach Kiel berufen wurde, und
wohin Nietzsche 1869 kam, haben die beiden Männer einander gerade verfehlt.

10 Vgl. Jenseits 16: «Es gibt immer noch harmlose Selbst-Beobachter, welche
glauben, daß es ,unmittelbare Gewißheiten' gebe, zum Beispiel ,ich denke'...
Daß aber ,unmittelbare Gewißheit', ebenso wie ,absolute Erkenntnis' und ,Ding
an sich' eine contradictio in adjecto in sich schließt, werde ich hundertmal
wiederholen.» (Angesichts der verwirrenden Vielheit der Nietzsche-Ausgaben sind
die Werke Nietzsches hier und im folgenden womöglich nach den Paragraphen
angeführt worden.)

11 Nietzsche konkludiert: «So wird Selbst-Erkenntnis zur All-Erkenntnis in
Hinsicht auf alles Vergangene». Komplementär dabei anschließend: «Der

55



Wenn «Geschichte» das von Dilthey empfohlene Mittel war,
um über die (Nietzschesche) Introspektion hinauszukommen, dann
hatte also gerade Nietzsche schon früher auf dieses Mittel
hingewiesen. Besagt das nun, daß Dilthey den Wink des Jüngeren
befolgt hatte Mangels eines strengen Beweises muß diese Frage
vorläufig dahingestellt bleiben.

Was man aber wohl beweisen kann, ist der Eindruck, den ein
Passus aus Schopenhauer als Erzieher auf Dilthey gemacht hat —

ein so nachhaltiger Eindruck, daß er mindestens dreimal bei ihm
resonniert :

«Wie kann sich der Mensch kennen? Er ist eine dunkle und
verhüllte Sache; und wenn der Hase sieben Häute hat, so kann
der Mensch sich sieben mal siebzig abziehen und wird doch nicht
sagen können: ,das bist du nun wirklich, das ist nicht mehr
Schale'. Zudem ist es ein quälerisches, gefährliches Beginnen, sich
selbst derartig anzugraben und in den Schacht seines Wesens auf
demnächstenWege gewaltsamhinabzusteigen.Wie leichtbeschädigt
er sich dabei so, daß kein Arzt ihn heilen kann»12.

Es kann keinem Zweifel unterliegen : das Bild, mit dem Dilthey
dreimal den sich selbst analysierenden Nietzsche zeichnete, hat er
von diesem selber entlehnt. Und die Entlehnung beschränkt sich
nicht auf das Sprachlich-Metaphorische : sie umfaßt auch den von
der Metapher intendierten Sachverhalt: m. a. W. Dilthey warf

Mensch mag sich noch so weit mit seiner Erkenntniß ausrecken, sich selber noch
so objektiv vorkommen: zuletzt trägt er doch nichts davon als seine eigene
Biographie» (Menschliches, I 513).

12 Schopenhauer als Erzieher 1 (1874). Nietzsche fährt fort: «Und überdies:
wozu wäre es nöthig, wenn doch Alles Zeugniß von nnserm Wesen ablegt, unsre
Freund- und Feindschaften, unser Blick und Händedruck, unser Gedächtniß und
das, was wir vergessen, unsre Bücher und die Züge unsrer Feder.» Derselbe
Gedankengang schon in einem Brief an Paul Deussen vom 25. August 1869

(IV. in seinen Briefen (Kröner), S. 64): «Das Wunderlichste ist, daß man zur
Beurteilung seiner selbst sich nie völlig fähig fühlt und beim Versuch dazu sich
ebenso fremd ansieht und konstruiert als jeden beliebigen andern. Deshalb sind
äußerliche Maßstäbe so nützlich, wie z. B. die oben erwähnte Freundesreihe.»

Vgl. später (1876—1878) Menschliches I 491 («Selbstbeobachtung»): «Der
Mensch ist gegen sich selbst, gegen Auskundschaftung und Belagerung durch
sich selber sehr gut vertheidigt, er vermag gewöhnlich nicht mehr von sich als

seine Außenwerke wahrzunehmen. Die eigentliche Festung ist ihm unzugänglich,

selbst unsichtbar, es sei denn, daß Freunde und Feinde die Verräther
machen und ihn selber auf geheimem Wege hineinführen.»

56



Nietzsche die Anwendung eines Verfahrens vor, das dieser selbst
ausdrücklich verurteilt hatte. Wie hat man sich die innere
Beschaffenheit einer solchen Haltung zu denken

Eine vierte Gelegenheit, bei der Nietzsche sich über den Wert
der Introspektion aussprach, war sein Versuch «Der Ursprung
unseres Begriffs ,Erkenntnis'» (Fröhliche Wissenschaft 355). Nach
einem schweren Stoßseufzer über die «Genügsamkeit der
Erkennenden» fährt er fort: «man sehe sich doch ihre Prinzipien und
Welträthsellösungen darauf an! Wenn sie Etwas an den Dingen,
unter den Dingen, hinter den Dingen wiederfinden, das uns leider
sehr bekannt ist, zum Beispiel unser Einmaleins oder unsere Logik
oder unser Wollen und Begehren, wie glücklich sind sie sofort!
Denn «was bekannt ist, ist erkannt» : darin stimmen sie überein.
Auch die Vorsichtigsten unter ihnen meinen, zum mindesten sei
das Bekannte leichter erkennbar als das Fremde; es sei zum Beispiel
geboten, von der «inneren Welt», von den «Thatsachen des

Bewußtseins» auszugehen, weil sie die uns bekanntere Welt sei!
Irrthum der Irrthümer!»

Auch hier hören wir bekannte Klänge, aber in umgekehrtem
Sinne als vorhin : während das vorletzte Zitat von Nietzsche offenbar

die Vorlage für Diltheys Nietzsche-Kritik geliefert hat, sind
es jetzt Diltheys Worte, die in Nietzsches Text resonnieren:
«innere Welt» und «Thatsachen des Bewußtseins» ist im wesentlichen

gleichlautend mit der «inneren Erfahrung» und den
«Tatsachen des Bewußtseins», die als die Schlüsselwörter in Diltheys
Programmschrift gelten können13. Mit dem «vorsichtigen
Erkennenden» wäre also Dilthey gemeint14, und der heftige Angriff, der
in «Irrthum der Irrthümer» gipfelt, würde sich verkappt, aber darum
nicht weniger direkt gegen diesen richten.

13 Der Ausdruck «Tatsachen des Bewußtseins» stammt aus dem
Sprachgebrauch des deutschen Idealismus, ist also nicht von Dilthey geprägt worden
und entbehrt mithin an sich der Beweiskraft. Beweiskräftig ist erst die Verbindung

mit der «Innerlichkeit»: «innere Welt» bzw. «innere Erfahrung». — Vgl.
noch Der Wille zur Macht, 472, 475—479.

14 Man muß zugeben, daß dieses skizzenhafte Signalement so ziemlich
zieltreffend war. Ich kann mir den Gedanken nicht aus dem Kopf sehlagen, daß
Nietzsche noch einmal über Dilthey zu sprechen gekommen wäre, und zwar
in dem Kapitel «Angesichts eines gelehrten Buches» in demselben fünften Buch
der Fröhlichen Wissenschaft (366). Er hat so eben «ein rechtschaffnes gelehrtes
Buch» aus der Hand gelegt, «dankbar, sehr dankbar, aber auch erleichtert».

57



Unsere erste Frage muß nun sein: ist das denkbar? Kann
Nietzsche hier die Einleitung in die Geisteswissenschaften aufs Korn
genommen haben Das ist zunächst ein chronologisches Problem.
Das fünfte Buch der Fröhlichen Wissenschaft (343—383), das in der
ersten Ausgabe (1882) fehlte, ist von 1886, die Einleitung von 1883.

In das Jahr 1884 fiel Heinrich von Steins Besuch zu Sils-Maria.
Nichts natürlicher, als daß dieser Nietzsche über Diltheys rezente
Veröffentlichung gesprochen hätte und daß Nietzsche, der äußerst
wählerisch war in seiner Lektüre, dem Hinweis seines jungen
Besuchers und Verehrers, in dessen Urteil er viel Vertrauen setzte,
Folge geleistet hätte15.

Einen unverkennbaren Fingerzeig, daß Nietzsche es tatsächlich
auf Dilthey abgesehen hatte, findet man in der Fortsetzung seiner
Diatribe: «Irrthum der Irrthümer! Das Bekannte ist das

Gewohnte; und das Gewohnte ist am schwersten zu ,erkennen', das

heißt als Problem zu sehen, das heißt als fremd, als fern, als ,außer
uns' zu sehen16 Die große Sicherheit der natürlichen
Wissenschaften im Verhältnis zur Psychologie und Kritik der
Bewußtseins-Elemente — unnatürlichen Wissenschaften, wie man beinahe

sagen dürfte — ruht gerade darauf, daß sie das Fremde als Object
nehmen: während es fast etwas Widerspruchsvolles und
Widersinniges ist, das Nicht-Fremde überhaupt als Object nehmen zu
wollen...».

Die ambivalente Haltung, die aus dieser Reaktion hervorgeht, widerspiegelt
sich in dem Aufbau dieses Kapitels, das mit einem Angriff auf die wissenschaftliche

Spezialisierung anfängt und, nach einem merkwürdigen Umschlag, endet
mit dem Lob der wissenschaftlichen «Probität». Daß die Lektüre der Einleitung
in die Geisteswissenschaften Nietzsche alles dies in die Feder diktiert hätte, hat
nichts Unwahrscheinliches. Und daß seine Abneigung von dem gelehrten Fleiß
ihn nicht daran verhindert hätte, Diltheys «Unbestechlichkeit» zu gewahren,
ist ein trostreicher Gedanke in dieser von Mißverständnissen zerklüfteten Welt.

15 Man bedenke, daß das Thema der Einleitung (kritische Geschichte des

metaphysischen Bewußtseins) Nietzsche zusagen mußte. «Mangel an
historischem Sinn» war ihm zufolge der «Erbfehler aller Philosophen» (Menschliches
I 2, vgl. Genealogie I 2, II 4, Götzendämmerung, Die Vernunft in der Philosophie 1).
Mindestens in dieser einen Hinsicht muß Dilthey ein Philosoph nach Nietzsches
Wunsch gewesen sein, daß er mit jenem «Erbfehler» nicht behaftet war.

18 Vgl. Zur Genealogie der Moral (1887), Vorrede I: «Wir bleiben uns eben

nothwendig fremd, wir verstehen uns nicht, wir müssen uns verwechseln, für
uns heißt der Satz in alle Ewigkeit: «Jeder ist sich selbst der Fernste», — «für
uns sind wir keine .Erkennenden'...»

58



Dieses «unnatürliche Wissenschaften» erhält erst seine schärfste

polemische Spitze — also seinen vollen allusiven Wert — wenn man
es liest als ein peioratives Synonym für «Geisteswissenschaften»17.
Nietzsches schroffer Ausfall leugnet geradezu die Möglichkeit von
Diltheys Vorhaben: neben der Naturwissenschaft und ihr gegenüber

eine vollwertige Wissenschaft des Geistes zu gründen.

3. Das alles läßt Diltheys Nietzsche-Kritik in einem noch
merkwürdigeren Licht erscheinen. Nietzsche hat an mehreren Stellen
die Introspektion einer Kritik unterzogen; einmal hat er dabei

Dilthey ein übel angebrachtes Zutrauen zur introspektiven
Methode vorgeworfen. Dieser nimmt aller Wahrscheinlichkeit nach

von dem Vorwurf Kenntnis18 und — retourniert ihn an seinen
Widersacher. Das kommt heraus auf das wenig elegante Verfahren,
das in der holländischen Schülersprache ein «jijbak» (wörtlich:
«Du-witz») heißt. «Du bist ein Dummerjan!» «Du bist ein
Dummerjan!» So könnten etwa «Herausforderung» und «Antwort»
lauten in dem, was ich in Ermangelung eines Besseren eine «Du-
witz-Situation» nennen möchte. Wann ergibt sich eine solche

Situation? Wenn ich recht sehe: da, wo einer dermaßen von der
Wucht seines Gegners fasziniert ist, daß seine eigenen Kräfte
versagen und er sich angewiesen fühlt auf die Waffe, auf das Werfzeug,

mit dem er angegriffen wurde. Der «Duwitz» ist ein Symptom

relativer Ohnmacht und impliziert die anerkannte Ubermacht
der anderen Partei.

Entspricht das Verhältnis Dilthey—Nietzsche dem hier
gegebenen Schema? Mit anderen Worten: fühlte Dilthey in irgendeiner
Hinsicht die Überlegenheit seines jüngeren Zeitgenossen Und
weiter : gab es einen Anlaß, daß gerade die Introspektion Diltheys
empfindliche Stelle sein mußte Direkte Andeutungen fehlen.
Diejenigen Aussprüche Diltheys, die speziell auf Nietzsche hinzielen,
haben wir größtenteils angeführt und analysiert; sie bieten keine
weiteren Gesichtspunkte, die uns in dieser Beziehung dienen könnten,

es müßte denn sein der geärgerte Ton, der hier und da in einem

17 Vgl. Genealogie III 25 : «.. .alle Wissenschaft, die natürliche sowohl wie die
unnatürliche — so heiße ich die Erkenntnis-Selbstkritik — ist heute darauf aus,
dem Menschen seine bisherige Achtung vor sich auszureden...»

18 Es zeigt sich, daß Dilthey, wenigstens in späteren Jahren, Nietzsches

Hauptwerke alle gelesen hatte.

59



«lächerlich»19 oder «ungeheuer amüsant»20 erklingt — Ausdrücke,
die einen etwas grellen Klang haben in Diltheys gedämpfter
Sprache.

Es gibt aber sonst noch Stellen, wo er Nietzsche in größerem
Zusammenhang behandelt. Dann nennt er ihn in einem Atemzug
etwa mit Carlyle, Emerson, Ruskin (V, 370) oder mit Schopenhauer,

Richard Wagner, Tolstoi, Maeterlinck (VIII, 201). Diltheys
Urteil über das Streben dieser Denker, die er als «Lebensphilosophen»

in eine Kategorie zusammenbringt, ist gewissermaßen
bejahend, aber kritisch. Man möge hierbei bedenken, daß er einen
Teil seiner eigenen Arbeit als «Philosophie des Lebens» betitelte21,
und mithin selbst als Lebensphilosoph gelten wollte. Hier wird
nun eine Haltung sichtbar, die man an den besonders sich auf
Nietzsche beziehenden Äußerungen nicht unmittelbar ablesen
konnte: Diltheys Verhalten Nietzsche gegenüber war ambivalent.
So heißt es zum Beispiel in bezug auf die «Lebensphilosophen»:
«Nur von sich selbst redet ein jeder von ihnen. Was er außer sich

von Leben erblickt, deutet er hienach. — Eben aus dieser Intention,

welche dem Streben der Metaphysiker verwandt ist,
entspringt ein eigentümlicher Fehler dieser Lebensphilosophie. Sie

ist in dem, was innerhalb der eigenen Individualität gewahrt wird,
richtig innerhalb gewisser Grenzen, aber sie wird ganz falsch,
indem sie ihren Winkel für die Welt hält»22.

Das ist sehr verwandt mit den herangezogenen Stellen über
«Introspektion», aber man hört hier einen Akzent positiver
Anerkennung, der dort fehlte. Wie sehr Dilthey sich einerseits
solidarisch fühlte mit den Lebensphilosophen (und also mit Nietzsche)

19 Ges. Sehr. VIII, 21.

20 An Yorck, Mai 1897 (Briefwechsel, S. 238).
21 «Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens»: Ges.

Sehr. V und VI. Vgl. Georg Misch, Vom Lebens- und Gedankenkreis Wilhelm
Diltheys, S. 28.

22 Ges. Sehr. VIII, 202. — Ob auch dieser «Winkel» dem Nietzscheschen
Arsenal entnommen worden war? «Angesichts eines gelehrten Buches» (Fröhliche

Wissenschaft 366) enthielt in seinem ersten, kritischen Teil folgenden
Ausfall : «An dem Buche eines Gelehrten ist fast immer auch etwas Drückendes,
Gedrücktes: der Specialist' kommt irgendwo zum Vorschein, sein Eifer, sein

Ernst, sein Ingrimm, seine Überschätzimg des Winkels, in dem er sitzt und
spinnt, sein Buckel, — jeder Specialist hat seinen Buckel.»

60



und sich anderseits von ihnen distanzierte, geht auch aus dem

Folgenden hervor:
«Nachdem die allgemeingültige Wissenschaft der Metaphysik

für immer zerstört ist, muß eine von ihr unabhängige Methode

gefunden werden, Bestimmungen über Werte, Zwecke und Regeln
des Lebens zu finden, und auf der Grundlage der beschreibenden
und zergliedernden Psychologie, welche von der Struktur des

Seelenlebens ausgeht, wird innerhalb methodischer Wissenschaft
eine, wenn auch bescheidenere und weniger diktatorische Lösung
dieser Aufgabe zu suchen sein, welche die Lebensphilosophen der

Gegenwart sich gestellt haben»23.

Das ist ja eindeutig: Dilthey bejaht die Lebensphilosophie, aber

mit jener «bescheideneren und weniger diktatorischen Lösung»
«innerhalb methodischer Wissenschaft» markiert er seine eigene
Position24.

Inzwischen haben wir nur noch dargetan, daß Dilthey Nietzsche
höher schätzte, als er geradeswegs einräumen wollte, und somit
einigermaßen verständlich gemacht, daß er sich um das Urteil
dieses in wissenschaftlichem Kreise Geächteten überhaupt kümmern

konnte. Damit geben wir uns aber nicht zufrieden : wir wollen

Diltheys Ambition, «den Autor besser zu verstehen, als er sich
selber verstanden hat» (Y, 331), uns zu eigen machen25 und wo
möglich aus seinen Worten ein unwillkürliches, aber desto
bedeutsameres Geständnis ablesen. Aufs neue also das hermeneutische
Tieflot ausgeworfen und — um uns nochmals der eigenen Worte
Diltheys zu bedienen — aufs neue versucht, «von der Peripherie
zum Zentrum durchzudringen»! Die Peripherie wird in diesem
Falle gebildet durch seine weiteren Aussprüche über die Lebens-

23 Ges. Sehr. V, 371.
24 Diese Ortsbestimmung behält auch in historischer Perspektive ihren

Wert: «Das unterscheidet ihn ja von anderen Lebensphilosophen, daß er jederzeit

innerhalb der konkreten wissenschaftlichen Forschimg... gestanden hat...»
(O. F. Bollnow, Dilthey, eine Einführung in seine Philosophie, Leipzig-Berlin
1936, S. 17). Georg Misch stellt bei Dilthey als «maßgebende Tendenz» fest:
«die Domäne der Lebensphilosophie für den neuen wissenschaftlichen Geist zu
erobern» (Lebensphilosophie und Phänomenologie, Leipzig-Berlin2 1931, S. 90;
vgl. Vom Lebens- und Gedankenkreis..., S. 31 u. 44).

25 Ungeachtet Nietzsches Warnung: «Wer die Stelle eines Autors ,tiefer
erklärt', als sie gemeint war, hat den Autor nicht erklärt, sondern verdunkelt»

(Menschliches II, 2, 17).

61



philosophen, das heißt diejenigen Stellen, wo er Autoren nennt,
die er anderweitig als «Lebensphilosophen» bezeichnet. Unser
Vorgehen gestaltet sich also stets mehr als ein indirektes: gaben wir
Dilthey anfangs das Wort über Nietzsche, sodann über die Kategorie,

in die er Nietzsche einreihte, jetzt handelt es sich darum,
den Klang derjenigen Sätze zu belauschen, wo er den Namen
Nietzsche sei es nicht nennt oder aber, aus irgendwelchem
Grunde, verschweigt. Unser Postulat ist: was er über sie sagt,
könnte auch für Nietzsche gelten — gilt, wenn dieser einmal in
seinen Gesichtskreis getreten ist, an erster Stelle für den
Lebensphilosophen par excellence.

In dem Vorwort zur Einleitung in die Geisteswissenschaften best

man: «Die Opposition eines Carlyle und anderer lebensvoller Geister

gegen die exakte Wissenschaft» usw.26. Es scheint mir nicht
allzu kühn, daraus zu folgern, daß «Lebensphilosoph» für Dilthey
nicht einfach «Beflissener der Lebensphilosophie» bedeutete,
sondern daß für ihn in diesem Worte auch die Nebenbedeutung
«lebensvoller Geist» mitschwang. Bedingung für die Pflege der

Lebensphilosophie wäre persönliche Lebensfülle: das ergibt einen

guten Sinn! Man möchte dies verbinden mit einer Stelle in dem
Texte der Einleitung: «Das auffassende Vermögen, welches in den
Geisteswissenschaften wirkt, ist der ganze Mensch; große Leistungen

in ihnen gehen nicht von der bloßen Stärke der Intelligenz aus,
sondern von einer Mächtigkeit des persönlichen Lebens» (I, 38).
Auch das ist deutliche Sprache. Deutlich, aber nicht ohne einen
gewissen Doppelsinn: Dilthey trägt eine sachliche Uberzeugung
vor, aber die Worte, in denen er diese ausspricht, lassen auch eine

Interpretation auf die Person hin zu, ja, indem sie das persönliche
Element in den Geisteswissenschaften betonen, erlauben sie
geradezu diese «persönliche» Interpretation. Man erwäge, wer hier
am Worte war : der Mann, der gerade eine Einleitung in die
Geisteswissenschaften in Arbeit hat. Es erscheint erlaubt, ihm das

Verlangen nach «Mächtigkeit des persönlichen Lebens» zuzuschreiben.
Abgesehen davon, geht aus der Vergleichung der beiden letzteren
Zitate noch einmal unzweideutig hervor, wie nahe Dilthey der

Lebensphilosophie stand.

2" Ges. Sehr. I, S. XVI (1883). Hierbei sei vermerkt, daß Nietzsche damals
wahrscheinlich noch nicht Diltheys Aufmerksamkeit auf sich gezogen hatte.

62



Wir sind jetzt genügend vorbereitet, um die Dissonanzen und
die Ober- und Untertöne zu vernehmen in den drei Sätzen, die ich
für entscheidend halte: «Ich kann nur in völliger Objektivität des

Denkens leben. Beneidet habe ich in manchen harten Stunden die
Macht der Persönlichkeit in Rousseau oder Carlyle. In mir war der
Durst nach gegenständlicher Wahrheit das stärkste Bedürfnis»27.

Ich sprach von Dissonanzen und zielte damit auf eine gewisse

Unausgeglichenheit — «a twist» würde der Engländer sagen —
in der Logik. Der erste Satz spricht den Verzicht aus eines
Menschen, der seine Grenzen kennengelernt hat, aber zugleich den

ruhigen Stolz dessen, der sich bewußt ist, in der Objektivität zu
stehen. Der zweite gesteht Momente früherer Hybris, in denen

er — Mann gegen Mann — dieser Grenzen innegeworden ist. Der
dritte rechtfertigt das Selbstbewußtsein, indem das Verzichtleisten
als ein Sieg des Bedürfnisses nach Objektivität hingestellt wird. Ein
Sieg über was oder wen? Es wird nicht mit ausdrücklichen Worten
gesagt, aber die Meinung ist unverkennbar: über das Bedürfnis,
seine Grenzen zu überschreiten und Rousseau und Carlyle an
«Macht der Persönlichkeit» gleichzukommen. Der Kampf, der in
dem zweiten der angeführten Sätze als ein Kampf von Mann gegen
Mann hingestellt worden ist, wird in dem dritten umgedeutet in
einen Kampf im Kämpfenden selbst. Zugleich wird die Niederlage

in dem auswärtigen Kriege umgezaubert in einen Sieg an der
inneren Front. Der Schlußsatz, der sich scheinbar kausal («begründend»)

an den vorhergehenden anschloß, ist in Wirklichkeit
konsekutiv («folgernd»). Was eine konsekutive Notwendigkeit war,
wird als kausales Bedürfnis interpretiert: aus der Not ist eine

Tugend gemacht worden.
Man möge nun wiederum bedenken,) wer hier am Worte war.

Eben der nämliche Wilhelm Dilthey, der anderswo nachdrücklich
ausgesprochen hatte, daß «Mächtigkeit des persönlichen Lebens»
als eine unerläßliche Bedingung für «große Leistungen» in den
Geisteswissenschaften zu gelten habe. Wir wissen also, was mit
dieser «Mächtigkeit» für ihn auf dem Spiele stand : nicht mehr und
nicht weniger als seine Daseinsberechtigung. Nun denn, jene
«Mächtigkeit» war auf die Probe gestellt worden und hatte sich
als unzureichend erwiesen.

27 Ges. Sehr. VIII, 231 (1904 oder später).

63



Und es sollten Carlyle und Rousseau sein, die ihm solches

angetan hätten Wider diese — Ausländer, die nicht mehr unter den
Lebenden weilten — wäre jener erbitterte Kampf geführt worden
Ich kann es nicht glauben28. Diese Namen stehen hier repräsentativ

für ein ganzes Genus (das der Lebensphilosophen) oder
vielmehr: stellvertretend für einen Mann. Wider Nietzsche war die

Niederlage erlitten worden, und sozusagen unter Nietzsches

Auspizien hatte die Not der Niederlage sich in die Tugend der

«Objektivität» verkehrt.
Man wird vielleicht einwenden, daß meine Darstellung den Vorfall

dramatisiere: der ruhige, objektive Dilthey habe nie solche

Peripetien erlebt; die Objektivität sei sein Lebenselement; in
keiner Weise habe er sich jene zu erkämpfen gebraucht. Die
Entwicklung seines Geisteslebens habe immanenten Gesetzen gehorcht
und sei suo jure, ohne äußeren Anstoß, verlaufen.

Was ich wider solcherlei Bedenken beibringen möchte, ist das

Folgende: Diltheys «Konfession» paßt genau auf den Verlauf der

Kontroverse, die er bezüglich der Introspektion mit Nietzsche

gehabt hatte. Vergegenwärtigen wir uns noch einmal die Elemente
dieser Auseinandersetzung :

Dilthey tritt als Vorkämpfer der Introspektion auf. Nietzsche

greift ihn deswegen an. Später wirft Dilthey seinem Kritiker
introspektive Neigungen vor und befürwortet seinerseits «das
Verständnis geschichtlicher Wirklichkeit».

Und legen wir die «Konfession» daneben, gleichfalls auf ihre
Elemente zurückgeführt :

Dilthey strebt nach «Macht der Persönlichkeit». Seine Macht
zerbricht an (Nietzsches Übermacht. Dilthey sucht und findet
sein Heil in Objektivität des Denkens.

Die «Konfession» ließe sich als eine Beschreibung des
«Konfliktes» auffassen, wenn die folgenden Bedingungen erfüllt wären:
1° daß Dilthey, während einer gewissen Phase seines Lebens, sich

hätte geltend machen wollen durch die Introspektion;
28 Damit sei keineswegs die Möglichkeit geleugnet, daß Carlyle (gest. 1881)

in gewissen Hinsichten Diltheys Vorbild gewesen wäre. Am 4. Juni 1895 schreibt
Yorck ihm (über das geplante Buch, das späterhin Das Erlebnis und die Dichtung

heißen sollte): «Ihre Aufsatzreihe: Dichter als Seher der Menschheit
verspricht ein Gegenstück zu Carlyles Helden zu werden» (Briefwechsel, S. 184).
Man glaubt in diesen Worten den Widerhall von Gesprächen zu hören, in denen

Dilthey etwas von seiner tieferen Intention und Ambition offenbart hatte.

64



2° daß er die Macht und die Wahrheit in Nietzsches Kritik an¬

erkannt hätte;
3° daß Diltheys Art und Weise des Objektivierens in dem histo¬

rischen «Verstehen» bestände.
Der dritte Punkt bietet keine Schwierigkeiten; stärker: es

erübrigt sich eine nähere Erörterung. Primo und secundo erfordern

genaueres Zusehen.

4. Was bedeutete die introspektive Methode in Diltheys
Entwicklungsgang? Um das zu ermitteln, müssen wir den Kampfplatz
des «Konfliktes» zwischen Dilthey und Nietzsche einen Augenblick

verlassen. Wer nun aber hofft, daß er in der sogenannten
Stille des Studierzimmers Erholung finden wird von dem Kampfgetöse

und der dramatischen Bewegung, der wird sich betrogen
finden. Denn auch die introspektive Methode war erkämpft worden,

hatte m. a. W. ein polemisches Moment. Wie gesagt, fand
Dilthey es 1875 notwendig, sie zu verteidigen gegen Auguste
Comte, der ihren Wert geradezu verneint hatte29. Aber ich glaube
nicht, daß er der eigentliche Widersacher war. Um diesen zu eruieren,

sollte man den Kontext des Begriffes «Introspektion» ins
Auge fassen. Introspektion stellt sich dann als ein Aspekt, und
zwar als der methodische Aspekt, eines Umfassenderen und
unendlich Ungreifbareren heraus : die «innere Erfahrung» als «fester

Ankergrund des Denkens» gründete ihrerseits in dem, was Dilthey,
in Anlehnung an die Romantik, die «Innerlichkeit» nannte. Damit
wird ein Wort ausgesprochen, das in Diltheys Mund von jeher
schwer von Bedeutung und Pathos erklang, ebenso schwer wie
jenes andere Schlüsselwort, das aber um vieles zeitgemäßer war:
«Wissenschaft». Man könnte sagen, daß es Diltheys Vorhaben in
erster Linie war: Innerlichkeit und Wissenschaft zu verbinden,
eine Wissenschaft der Innerlichkeit zu begründen30. Dieses
Vorhaben äußert sich schon in einer Tagebuchnotiz von 1860, als

Dilthey 27 Jahre alt war: «Mein Leben lag heute vor mir, wie eine

28 S. oben S. 54.
30 Vgl. Raymond Aron, Essai sur la théorie de l'histoire dans l'Allemagne

contemporaine (Paris 1938), S. 28, wo es von Dilthey heißt: «il cherchait à introduire

dans les cadres d'une science rigoureuse toutes les nuances de la
spiritualité,» und wo ihm die Absicht zugeschrieben wird, «de concilier avec la rigueur
de la science les richesses de la vie intérieure.»

5 65



Reihe von Vordersätzen dunkel und helle, deren Facit ist, daß

mein Beruf ist, das Innerste des religiösen Lebens in der Historie
zu erfassen und zur bewegenden Darstellung zu bringen in unseren
von Staat und Wissenschaft ausschließlich bewegten Zeiten»31.

Es manifestiert sich zum erstenmal nach außen hin, wenn Dilthey
1870 den ersten Teil seiner Schleiermacher-Biographie herausgibt.
Denn ein Wort wie «Innerlichkeit» möge abstrakter als abstrakt
sein, hinter diesem Worte stand eine Person, anders gesagt: dieses

Wort stand zunächst für eine Person, und diese Person war eben —
Schleiermacher: «Schleiermachers Wesen war tiefste, in sich
gefaßte Innerlichkeit»32. Wenn Dilthey in seiner Biographie das

«Wesen» des Dargestellten zu fassen suchte, so war es ihm um
Schleiermachers «Innerlichkeit» zu tun; und so kann man sein
Bestreben zugleich auffassen als eine Kraftprobe für seine Wissenschaft,

um «Innerlichkeit» überhaupt «zu erfassen und zur
bewegenden Darstellung zu bringen».

Diese Kraftprobe nun ist nicht nach Wunsch ausgefallen. Wenigstens

wurde Das Leben Schleiermachers vorläufig nicht fortgesetzt.
Dilthey fühlte sich augenscheinlich seiner Sache nicht gewiß,
erachtete seine Wissenschaft nicht stark genug und suchte sein Heil
in methodischer Besinnung. Das Resultat dieser Besinnung war
die Einleitung in die Geisteswissenschaften. Welchen «festen Ankergrund

für (sein) Denken» er damals gefunden zu haben meinte,
ist uns bekannt: «die innere Erfahrung». Eigene «Innerlichkeit»
sollte den Weg in anderer «Innerlichkeit» erschließen. Die
introspektive Methode schien endgültig auf den Thron gehoben.

Es hat also den Anschein, als habe Dilthey diesen Punkt «in der
Stille seines Studierzimmers» erreicht; aber fragen wir uns, an
welcher Norm er die Kraft seiner Wissenschaft gemessen hatte,
so weist die Sache noch einen anderen Aspekt auf. Was gab zunächst
Diltheys Maßstab für Wissenschaftlichkeit ab Nicht die
Geisteswissenschaften, mit deren Konstitution er sich eben beschäftigte,
sondern die Naturwissenschaften, denen er die Geisteswissenschaften

gegenüberstellte. Nun denn, wer in den sechziger, siebziger
Jahren in Deutschland «Naturwissenschaften» sagte, sagte «Helm-
holtz». Es unterliegt keinem Zweifel, daß auch für Dilthey die Na-

31 Tagebuch, 14. November 1860 : Der junge Dilthey, herausgegeben von Clara

Misch-Dilthey, S. 140.
32 Leben Schleiermachers, Berlin und Leipzig2 1922, S. 267.

66



turwissenschaft seiner Zeit sich in Helmholtz personifiziert hat33.
Auch das Wort «Wissenschaft» steht also gewissermaßen für eine

Person, einen Landsmann und Zeitgenossen, dessen Präsenz sich
in Wort und Tat offenbaren konnte.

In welcher Weise hat Dilthey diese Präsenz empfunden Ich
meine — um mich seiner eigenen Terminologie zu bedienen —
zugleich als «Förderung» und als «Druck», also wiederum
ambivalent, was nichts anderes besagen will, als daß Helmholtz eine
Macht in Diltheys Leben war: als befeuerndes Vorbild, aber
zugleich als die Verkörperung einer drückenden Hegemonie (die der

Naturwissenschaft), gegen die er sich mit allen Kräften wehrte.
Er bewunderte Helmholtz aus Herzensgrund, er lernte soviel wie
möglich von ihm, auch im persönlichen Umgang34, aber zugleich
spürte er nach den Lücken in dem naturwissenschaftlichen
Regiment, die dessen Ansprüche auf Allumfassung zunichte machten
und einen konkurrierenden Stil wissenschaftlicher Arbeit auch
theoretisch rechtfertigten. In einem Rückblick, den Dilthey 1911,
in seinem Sterbejahr, auf seine wissenschaftliche Vergangenheit
warf, hat er klar und offen die Bedeutung angegeben, die Helmholtz
für ihn gehabt hatte:

«Nie kann jemand den Eindruck dieser Persönlichkeit vergessen,
der ihm näher treten durfte: in sich gefaßt, ganz Auge, das die

ganze Sichtbarkeit zu umfassen strebte, ganz Ohr, ihre [Stimme] zu
vernehmen. Die Welt des Geistes war ihm nur in der Kunst
gegenwärtig. Er war darin Lange verwandt. Aber auch hier35 hatte die

geschichtliche Welt keinen Ort im Zusammenhang der Wissenschaft,

deren Grundlegung von der äußerenWahrnehmung ausging.
Daß man sich nichts wollte vormachen lassen, das war die
ungeheure Kraft, die in diesem Positivismus lag. Daß er die geistige
Welt verstümmelte, um sie in den Rahmen dieser äußeren Welt
[einzufügen] : das war seine Schranke»36.

Es ist nicht schwer, aus diesem Passus abzulesen, was Dilthey
bei Helmholtz vermißte — schmerzlich, aber doch nicht ohne eine

33 «...(Helmholtz) erschien dann wie die Verkörperimg des naturwissenschaftlichen

Geistes der Zeit» (Ges. Sehr. XI, 263).
34 S. z. B. Dilthey an Yorck, 31. Dezember 1884, Briefwechsel, S. 47, 48.
35 D. h. ebenso wenig wie bei den Enzyklopädisten, Comte usw., die vorher

genannt worden sind.
30 Ges. Sehr. V, 1.

67



gewisse Befriedigung —: «die innere Erfahrung». Dies war dann
der Punkt, von dem aus die Autonomie der Geisteswissenschaften
sich vindizieren ließe. Es ist hier nicht der geeignete Ort, die von
Dilthey dabei geführte Taktik zu beschreiben. Ich möchte nur
dieses hervorheben: gerade der Umstand, daß Helmholtzens Er-
fahrungsbegriff so streng «äußerlich» war, muß Dilthey zu jener
kraß exklusiven Formulierung gebracht haben: «Ausschließlich37
in der inneren Erfahrung fand ich einen festen Ankergrund für
mein Denken». Insofern war er doch noch abhängig von der Macht,
die er bekämpfte. — Die Einleitung in die Geisteswissenschaften
sollte, vollendet, die Möglichkeit einer Wissenschaft dartun, die
auf «innerer Erfahrung» beruhte38. Zu gleicher Zeit sollte sie die
Methode verschaffen, um eine unangreifbare Wissenschaft von
der «inneren Erfahrung», von der «Innerlichkeit» aufzubauen,
konkreter gesagt: um sein Buch über Schleiermacher zu vollenden.
Ich glaube sogar, daß man berechtigt ist, noch weiter zu gehen
und der Einleitung eine noch persönlichere Funktion beizumessen:
sie sollte auch dazu dienen, dasjenige zu behaupten, in dem Dilthey
seine eigene Unersetzlichkeit erblickte : seine eigene «innere

Erfahrung». Es gab bei ihm eine unverkennbar introverte Neigung, die

sozusagen eines Panzers bedurfte. Die Einleitung sollte diesen Panzer

liefern.
Der erste Teil dieses Werkes wurde in einer Stimmung froher

Zuversicht geschrieben. Und wie es geht in einem ursprünglich
defensiven Kriege: die verteidigende Haltung kann leicht in eine
offensive umschlagen. So kommt er dazu, zu sprechen von der

«Möglichkeit, für den Zusammenhang in den Wissenschaften vom
Menschen, der Gesellschaft und Geschichte eine Sicherheit zu
gewinnen, zu welcher die Naturwissenschaften, sofern sie mehr
als Beschreibung von Phänomenen sein wollen, niemals gelangen
können»39. Laß Dir das gesagt sein, Hermann |von tHelmholtz
Es erklingt hier etwas wie Triumph. Und triumphierend ist auch

37 Ich unterstreiche.
38 S. den Schlußsatz des ersten Teils der Einleitung: «nun gilt es, die

Wirklichkeit des inneren Lebens unbefangen gewahr zu werden und, von ihr
ausgehend, festzustellen, was Natur und Geschichte diesem inneren Leben sind»
(Ges. Sehr. I, 408).

39 Ges. Sehr. I, 119. — Man glaubt wiederum, ein Echo von Diltheys
Ambitionen zu belauschen in einem Brief von Yorck (vom 23. November 1877), in

68



der Ton, in dem er seinem «symphilosophierenden» Freunde
Yorck über seinen Eintritt in die Preußische Akademie der
Wissenschaften Bericht erstattet:

«Vor ein paar Tagen hielt ich meine Antrittsrede in der
Akademie, am selben Tage auch Schmoller — wir haben beide mit
stolzem Bewußtsein über die Geisteswissenschaften gesprochen —
ein neuer Klang in der Akademie der letzten Zeit, gar lange nicht
vernommen, und da Alles bis auf den letzten Platz gefüllt und voll
Spannung war, deutete es doch auf eine beginnende Änderung in
den Zeiten»40.

Mit Hilfe der «inneren Erfahrung» rechtfertigte Dilthey die
«Geisteswissenschaften» in erster Linie Helmholtz gegenüber;
mit Hilfe der Geisteswissenschaften» behauptete er seine eigene
«Innerlichkeit» — gleichfalls Helmholtz gegenüber. Die Begriffe
«Innerlichkeit» und «Geisteswissenschaften», so wie sie von
Dilthey gehandhabt wurden, waren polemische Begriffe, Waffen in
seinem Kampf ums Dasein.

Die introverte Neigung, auf die ihre Wechselwirkung schließlich
zurückgeht, springt deutlich in die Augen durch eine Vergleichung
mit Nietzsche. Eins der wichtigsten Themata, die dieser in den

Unzeitgemäßen Betrachtungen, speziell in der zweiten Vom Nutzen
und Nachtheil der Historie 1873/74) zur Diskussion gestellt hatte,
war die Kritik der «Innerlichkeit»: er sprach da von «einer
gewissen chaotischen Innenwelt..., die jener moderne Mensch mit
seltsamem Stolze als die ihm eigenthümliche Innerlichkeit'
bezeichnet»41. Diese Kritik entsprang eben derselben kulturhistorischen

Situation, die Dilthey dazu gebracht hatte, die Innerlichkeit

zu ponieren. Die Zivilisation des neunzehnten Jahrhunderts
wies einen schnellen Prozeß der Veräußerlichung auf, wodurch das

dem dieser über Diltheys Goethe-Aufsatz sehreibt: «Hier ist ein Beispiel streng
analytischer Methode, an dem die Naturwissenschaftler ein Vorbild nehmen

mögen» (Briefwechsel, S. 2). — Vgl. umgekehrt Diltheys Brief vom Dezember
1892, in dem die Rede ist von einem «höheren Zusammenhang besonderer und
die naturwissenschaftlichen Mittel übersteigender Art» (Briefwechsel, S. 157). —
Man bedenke übrigens 1., daß der Ausdruck «Geisteswissenschaften» von Helmholtz

in Deutschland eingeführt worden zu sein scheint, 2., daß er diesen
Wissenschaften «die höhere und schwerere Aufgabe» zuschrieb Vorträge und Reden

I, 139, Braunschweig 1884).
40 An Yorck, Sommer 1887, Briefwechsel, S. 67.
41 Werke, Leipzig 1913, Erste Abth. I, S. 312.

69



organische Band zwischen Gehalt und Gestalt zerrissen wurde.

Dilthey reagierte darauf sozusagen negativ, indem er, auf die
Romantik zurückgreifend, die Rechte der «Innerlichkeit»
proklamierte42. Nietzsche, mehr als ein Jahrzehnt später geboren, und
der in die Öffentlichkeit trat, als die erwähnte Situation sich bereits
zugespitzt hatte, konnte sich mit einer solchen Reaktion nicht
zufrieden geben, forderte die Wiederherstellung des organischen
Zusammenhangs zwdschen Gehalt und Gestalt43 und verurteilte
die «Innerlichkeit» und die «innere Bildung», die nicht in adäquater

Form nach außen traten. Wenigstens der Intention nach war
Nietzsche zweifelsohne extravert.

Der hier gemeinte Unterschied hängt m. E. zusammen mit (oder:
läßt sich ablesen aus) beider Auffassung der «Wirklichkeit». In
späteren Jahren sollte diese für Nietzsche kat'exochèn gegeben sein

in dem «Willen zur Macht». Bei Dilthey heißt es 1883 : «Realität,
wie sie ist, besitzen wir nur an den in der inneren Erfahrung
gegebenen Tatsachen des Bewußtseins»44. Der Unterschied in der

Wirklichkeitsauffassung geht auf eine ursprüngliche Verschiedenheit

der existentiellen Wahl zurück, die kulturhistorisch vielleicht
zu «verstehen» ist, aber sich einer kausalen «Erklärung» entzieht.

Der Unterschied darf aber nicht blind machen für die
Übereinstimmung, die anderseits in dieser fundamentalen Angelegenheit
besteht. Die «Wahl» beider war gerichtet gegen den abstrakten
naturwissenschaftlichen Realitätsbegriff. «Wille zur Macht» —
Leben; «Realität, wie sie ist» Leben45. Nur hatte Dilthey die
Neigung, «Lebendigkeit» und «Innerlichkeit» zu identifizieren,
während Nietzsche bloß dem übermächtig nach außen Tretenden
des Namens «Leben» würdigte. In der Praxis offenbarte der Unterschied

sich in Diltheys «eingezogener» Art und Weise einer-,
in Nietzsches ausgreifendem Wesen anderseits — in der deskrip-

12 S. Anhang.
43 Zum Beispiel: «das Volk, dem man eine Cultur zuspricht, soll nur in aller

Wirklichkeit etwas lebendig Eines sein und nicht so elend in Inneres und Äußeres,

in Inhalt und Form auseinanderfallen» Werke I, S. 314).
44 Ges. Schi-, I, S. XVIII.
45 Vgl. Bollnow, a. a. O., S. 198: «Die Gemeinschaft beider Denker bedarf

keines weiteren Hinweises : Es ist der gemeinsame Rückgang auf das Leben als
den schöpferischen Untergrund und die Rückbeziehung aller Wahrheit und
aller objektiven Gebilde auf dieses Leben.»

70



tiven Funktion, die der eine, der «gesetzgeberischen», die der
andere der Philosophie zuwies.

5. Welche Folgen mußte nun der (indirekte) Kontakt dieser
beiden Männer haben, zugleich so verwandt46 und so verschieden
in ihren Antezedenzien Zehn gegen eins, daß Nietzsche die
Gelegenheit ergriff, um seinen Kampf gegen die reine «Innerlichkeit»
fortzusetzen, daß er also die angreifende Partei war47 und... daß

Dilthey dazu schwieg48. So hat es sich auch tatsächlich zugetragen.
Besagt das nun, daß Dilthey den Angriff ignorierte Nach einem
äußerlichen Maßstab hatte er Gründe genug dazu: Nietzsche war
ein Dilettant und (nach 1888) ein Wahnsinniger, aber der dann
doch, mit treffsicherem Instinkt, seinen Angriff gerade auf jene
Punkte richtete, auf die es Dilthey ankam : die «innere Erfahrung»
und die «Geisteswissenschaften». Auch das war an sich noch kein
Grund, diese Kritik ernstzunehmen. Ich möchte sagen : im Gegenteil,

denn es waren die Punkte, wo Dilthey stark zu sein glaubte,
die Bollwerke seiner gegen Helmboltz gerichteten Stellung. Man
bedenke aber, daß Nietzsches Kritik — ein echter Rückenangriff—
gerade da, wo sie traf, eine eigenartige insinuierende Wirkung
besessen haben muß : sie war gerichtet auf die «innere Erfahrung»
als Prinzip der Geisteswissenschaft, aber die zornige Stimme, die
sie aussprach, richtete sich gegen Dilthey selbst und bewies,
einmal vernommen, in der Tat, daß keine «Innerlichkeit», wie auch

eingekapselt oder gepanzert, die Welt ausschließen kann. Nietzsches

46 Hier seien noch zwei Brieffragmente angeführt, aus denen man die gemeinsame

Zeitatmosphäre sozusagen herauskostet : «Ohne mein Wollen und absichtliche

Anstrengung bildet sich allmählich der Zusammenhang einer Weltansicht
in meinem Kopf» (Wilhelm an Karl Dilthey, 7. Juli 1868, Der junge Dilthey,
S. 262). «Welche Empfindung, seine eigne Welt, einen hübschen Ball, vor sich
rund und voll werden zu sehen! Bald sehe ich ein Stück neue Metaphysik, bald
eine neue Ästhetik wachsen : dann wieder beschäftigt mich ein neues Erziehungsprinzip

Ich lerne bereits nichts mehr, was nicht sofort in irgendeinem Winkel
des Vorhandenen einen guten Platz vorfindet» (Nietzsche an Erwin Rohde,
29. März 1871, N. in seinen Briefen, S. 92).

47 Ecce Homo: Warum ich so weise bin 7 : «Ich bin meiner Art nach kriegerisch.

Angreifen gehört zu meinen Instinkten» usw.
48 Die Erfahrung hatte Nietzsche gelehrt, mit dergleichen Eventualitäten zu

rechnen : «Die für beide Parteien unangenehmste Art, eine Polemik zu erwidern,
ist, sich ärgern und schweigen : denn der Angreifende erklärt sich das Schweigen
gewöhnlich als Zeichen der Verachtung» (Menschliches I 326).

71



Behauptungen führten sozusagen ihren Beweis mit sich: seine

Invektiven waren Argumente, seine Behauptungen waren Beweise

dadurch, daß sie an diejenige Instanz appellierten, die für Dilthey
seihst entscheidend war : seine «Innerlichkeit», und ihm die «innere

Erfahrung» zu erleben gaben «que finalement tout est dehors,

tout jusqu'à nous-mêmes: dehors, dans le monde, parmi les autres».
Damit hatte Nietzsches «Wille zur Macht» über Diltheys

«Lebendigkeit» gesiegt, durch die bloße Tatsache seines Erscheinens,
im Stile des «veni, vidi, vici»49, und hatte die «Ausschließlichkeit»
der «inneren Erfahrung» sich als untaugliches Prinzip für Leben
und Wissenschaft erwiesen50.

Das Durchdenken dessen, was man die inneren Daten der Situation

nennen könnte, scheint unabweislich zu dieser Vorstellungsweise

zu führen. Sind die äußeren Daten damit im Einklang Wie
gesagt, Dilthey ließ sich nicht auf eine Polemik ein. Hat er denn
auf andere Weise reagiert? Einerseits, wie wir wissen, mit dem
«Zurückwerfen» der'Argumente, dem «Du-Witz». Aber abgesehen
davon: im wesentlichen hat er Nietzsche später Recht gegeben.
In dem siebenten Bande der Gesammelten Schriften kommt eine

skizzenhafte Notiz vor über «das Verfahren des Verstehens».

Ausgangspunkt : «Erfahrung von uns selbst» : «aber wir verstehen
uns selbst nicht. An uns selbst ist uns ja alles selbstverständlich,
anderseits haben wir für uns keinen Maßstab» (VII, 225; geschr.
um 1910). Hier liest man, in anderer Formulierung, dasselbe wie
im Paragraphen 355 der Fröhlichen Wissenschaft: «Das Bekannte
ist das Gewohnte, und das Gewohnte ist am schwersten zu ,erkennen',

das heißtj als fremd, als fern, als ,außer uns' zu sehen»51.

Dilthey war also mit Nietzsche zur Einsicht gelangt, daß die reine
Introspektion als Ausgangspunkt unzulänglich ist52.

40 Nietzsche sprach in einem solchen Fall von dem «siegreichen Sitz»: «Eine

gute Haltung zu Pferd stiehlt dem Gegner den Muth, dem Zuschauer das Herz, —
wozu willst du erst noch angreifen Sitze wie Einer, der gesiegt hat» (Menschliches

II, 1, 354).
50 Man kann auch sagen: Dilthey hatte den immanenten Widerspruch

erfahren, der darin liegt, sich durch «Innerlichkeit» geltend machen zu wollen.
51 S. oben S. 58. Mit der ebenda in der Anmerkung (16) zitierten Vorrede (I)

der Genealogie fällt sogar eine wörtliche Übereinstimmung auf: «Wir bleiben
uns eben nothwendig fremd, wir verstehen uns nicht» usw. (ich unterstreiche).

62 Diltheys «exklusive» Formulierimg von 1883 wurde um 1896 in dieser
Weise amendiert: «Innere Erfahrung und Verstehen sind die zwei Grundvor-

72



Mit Nietzsche und wahrscheinlich auch durch Nietzsche. Damit
sei keineswegs geleugnet, daß Diltheys Wendung zur Objektivität
auch einer immanenten Dialektik seines Gedankenlebens
entsprochen hätte. Das eine ist von dem anderen nicht zu scheiden.
Wenn ich nicht irre, meinte Dilthey selbst einen derartigen
Zusammenhang, als er in bezug auf Hegel und seine Zeitgenossen sagte :

«Wie könnte man nun dieses Verhältnis zwischen dem philosophischen

Genie, der literarischen Umgebung, die auf es wirkte, der
historischen Lage, unter der es stand, ganz aussprechen! Persönliches

Erlebnis, äußere Bedingungen, literarische Relationen
sind gar nicht voneinander getrennte Faktoren»53. Beiläufig
bemerkt: eine kapitale Maxime historischer Untersuchung, aber

zugleich ein Ausspruch von so persönlichem Gehalt, daß er, mit
Änderung eines Wortes — das Dilthey aus Bescheidenheit
vermieden hätte (nämlich «Genie») — in seiner Autobiographie
wohlangebracht gewesen wäre.

Inzwischen wurde noch immer nicht ein Bedenken behoben, das

man, bei genauer Erwägung, gegen unsere These haben kann.
Nämlich : impliziert diese nicht ein gewisses Mißverhältnis zwischen

«Folge» und «Ursache» Nietzsches gelegentlicher Ausfall, in dem
der Name Dilthey nicht einmal genannt wurde, hätte eine solche
Resonanz gehabt Man hat, auch nach Kenntnisnahme aller
äußeren und inneren Daten, einige Mühe, es zu glauben. Wenn Der
Fall Wagner ein Seitenstück in einem Fall Dilthey erhalten hätte —
auf den Nietzsche alle Kraft seiner Dialektik und alle Wucht seines

Wortes verwandt hätte —, dann wäre die Situation anders, dann
wäre aber unsere Untersuchung auch durchaus überflüssig. Diese

Untersuchung geht von der Annahme aus, daß in dem Verhältnis
Dilthey—Nietzsche mehr verschwiegen als ausgesprochen wurde.
Was bei größerer Offenherzigkeit hätte gesagt werden können, aber
tatsächlich nicht gesagt wurde, wollen wir sichtbar oder vielmehr:
hörbar machen. Wohlan, um aller Retizenz, auch unserer eigenen,

gänge, in welchen geistige und geschichtliche Welt gegeben sind» (Ges. Sehr.

VIII, 87). Folgende Formulierung ist sogar exklusiv à rebours: «Der Mensch
erkennt sich nur in der Geschichte, nie durch Introspektion» (Ges. Sehr. VII,
279: um 1910). — Es sei daran erinnert, daß die Losung «wir brauchen
Geschichte» (als Komplement der Introspektion) von Nietzsche schon um 1878

lanciert worden war; s. oben S. 55.
63 Ges. Sehr. IV, 56.

73



ein Ende zu machen : der Konflikt war nicht nur ein mehr oder
weniger zufälliger Zusammenstoß zweier Intelligenzen oder zweier

Temperamente — wenigstens in Diltheys Augen muß er den
Charakter eines Wettkampfes gehabt haben, mit der Philosophie des

Lebens als Einsatz. Anders gesagt: Dilthey wird sich nicht bloß
als den von Nietzsche Angegriffenen gefühlt haben, sondern namentlich

auch: als seinen Mitbewerber54. Man vergegenwärtige sich das

oben zitierte «Beneidet habe ich in manchen harten Stunden»55

und vor allem die «bescheidenere und weniger diktatorische
Lösung» der «Aufgabe... welche die Lebensphilosophen der Gegenwart

sich gestellt haben»56. «Leben» war bei Dilthey schon einer
der zentralen Begriffe in der Einleitung57, zu einer Zeit, wo
Nietzsches Werk wahrscheinlich noch außerhalb seines Gesichtskreises

lag. Schon vor oder mindestens unabhängig von Nietzsche
hatte er die Möglichkeit gesehen, das «Erbe» von Idealismus und
Positivismus zu «erwerben» durch eine Synthese, die er in späte-

51 Der Gedanke einer möglichen Rivalität Diltheys Nietzsche gegenüber ist
meines Wissens zum ersten Male ausgesprochen worden von Raymond Aron in
dem Vorwort seines Essai (1938): «Le caractère équivoque de la philosophie de

Dilthey ne résulte pas seulement de ce paradoxe : appliquer une méthode
scientifique à des difficultés métaphysiques, il vient aussi de la double influence que
Dilthey a subie toute sa vie. Jusqu'à la fin du siècle dernier, le positivisme scien-

tiste, puis le néo-Kantisme de Marbourg, dominent les universités allemandes.
La psychologie est en passe de remplacer la philosophie. Dilthey révère et craint
les jugements d'hommes comme Helmholtz, Ebbinghaus, Zeller, Sigwart. Il rêve
de science rigoureuse, de logique, de méthode empirique. D'autre part,
personnellement, il est nourri de littérature, de musique, il se refuse à transporter les

procédés des sciences physiques parce qu'il est soucieux de respecter tout le
réel. Et surtout il est frappé de voir que seuls Nietzsche et Maeterlinck ont
vraiment de l'ascendant sur les jeunes gens et sur la société. S'il a voulu secouer le

joug du naturalisme, c'est moins à seule fin de mettre au jour l'originalité de

l'histoire humaine que pour réintroduire l'homme concret et total comme sujet
et objet de la méditation philosophique. Disons encore, en une autre formule:
Dilthey s'efforce d'approfondir les sciences morales et l'héritage de Hegel, afin
de rivaliser avec Nietzsche, sans aboutir au désespoir de l'individu seul» (S. 12,

vgl. S. 92).
Es wird dem aufmerksamen Leser nicht entgangen sein, daß wir uns mehr

als einen Gesichtspunkt dieser gedankenreichen Seite zunutze gemacht haben.
55 S. oben S. 63.

58 S. oben S. 61.

57 Ges. Sehr. I, S. XIX und 408.

74



ren Jahren als «Philosophie des Lebens» betiteln sollte58. Beide
hatten als «Erben» Anteil an denselben Chancen, beide, wie sehr
auch verschieden in Temperament, dachten nicht daran, sich mit
einer Epigonenrolle zu begnügen, ihre Chancen nicht bis zum
äußersten zu nutzen. Unter solchen Umständen wäre eine

Bundesgenossenschaft denkbar gewesen oder aber eine Art Dia-
dochenkrieg. Praktisch blieb es bei einem ambivalenten Verhältnis,

das in Diltheys Perspektive den Charakter eines Wettkampfes
gehabt haben muß59: einer Kraftmessung, die zur äußersten

Anstrengung und schärfsten Selbstkritik reizte. In diesem Sinne
möchte ich das oben angedeutete Bedenken auflösen, indem ich
annehme, daß Nietzsches Worte in dem Kraftfeld, das sich
zwischen den Antagonisten gebildet hatte, eine Potenz entwickelten,
wodurch ihr Effekt vervielfacht wurde.

Auf ein derartiges oder analoges scheinbares Mißverhältnis
zwischen Folge und Ursache scheint Dilthey hinzudeuten, wenn er den
vorhin zitierten Passus über Hegel in folgender Weise fortsetzt:
«Das Genie Hegels erhielt im Zusammenwirken dieser Momente
die ihm mit verwandten Denkern und Dichtern gemeinsame Form,
sich allem gegenüber zu verhalten. Es konnte durch die leiseste

persönliche oder literarische Berührung darin auf das stärkste
gefördert werden60, weil es selbst und seine Zeit eine geschichtliche
Einheit bildeten»61 (in unsere Terminologie übersetzt: in dem

gleichen Kraftfeld situiert waren).
Mit, an, durch Nietzsche vollzog Dilthey seine Wendung zur

Objektivität. «Das Verständnis geschichtlicher Wirklichkeit» war
seine Weise des Objektiv-Seins und zugleich das Mittel, mit dem

58 Der Ausdruck «Philosophie des Lebens» stammt weder von Dilthey noch

von Nietzsche : «kommt schon bei Herder vor (Briefe zur Beförderung der
Humanität, 1793—1797; Ww. hrsg. von Suphan, XVIII, 177ff. ; vgl. schon F. B.
Beneke, Weltklugheit und Lebensgenuß oder praktische Beiträge zur
Philosophie des Lebens, 1788—1798)». (Rud. Eisler, Wörterbuch der philosophischen
Begriffef 1929, II, 16.)

69 Daß man sich im Kreise der Dilthey-Schüler dessen mehr oder weniger
bewußt war, geht m. E. aus den Worten hervor, die Hermann Nohl anläßlich
des Meisters 70. Geburtstages im Jahre 1903 schrieb: «Lebendiger hat auch
Nietzsche das Leben nicht zu ergreifen vermocht, wahrer auf keinen Fall» (zitiert
bei G. Misch, Vom Lebens- und Gedankenkreis..., S. 13).

60 Ich unterstreiche.
61 Ges. Sehr. IV, 56, 57.

75



er sich Nietzsche gegenüber behauptete, wie er sich mit der «inneren

Erfahrung» Helmholtz gegenüber behauptet hatte. Mit, an, durch
Nietzsche hatte er eine gefährliche Einseitigkeit seines Standpunktes

(oder mindestens: in der Formulierung dieses Standpunktes)
korrigiert, indem er der «inneren Erfahrung» das «Verstehen» als

methodisches Prinzip beifügte62. Und wie er Helmholtz gegenüber
auf die romantische «Innerlichkeit» zurückgegriffen hatte, so
bildete er jetzt einen Begriff fort, der in der «historischen Schule»,
bei Droysen, seinen Ursprung hatte. Die «äußerste Anstrengung»,
zu der das Duell mit Nietzsche ihn nötigte, bestand in einer
erneuten Besinnung auf dasjenige, worin er sich mit Recht als

Nietzsche überlegen betrachten konnte : die Theorie und Praxis der
Geschichte. Erst in diesem Zusammenhang erhalten Diltheys
Aussprüche über Nietzsche ihren vollen Sinn: er stellte nicht nur das

«Verstehen» der Introspektion Nietzsches gegenüber, er spielte
es gegen seinen mächtigen Widersacher aus

6. Der Begriff des «Verstehens» hatte von Anfang an eine
polemische Spitze gegen den englischen Positivismus besessen.
Dadurch ließ er sich auch vorzüglich an der anderen Front verwenden,
wo Dilthey seinen Kampf gegen den naturwissenschaftlichen
Methodenmonismus fortsetzte. In den Jahren 1890—1896 war er mit
der Herausarbeitung einer «verstehenden» Psychologie beschäftigt,

die die «erklärende», experimentelle Psychologie ergänzen
bzw. ersetzen sollte. Die hier gemeinte Situation (Frontmachen
nach zwei Seiten) läßt sich ungezwungen aus den folgenden Worten

von 1894 ablesen: «Was der Mensch sei, das erfährt er ja doch
nicht durch Grübelei über sich, auch nicht durch psychologische
Experimente, sondern durch die Geschichte»63. Das erste «nicht»
ist polemisch gegen Nietzsche (und vielleicht gegen den Dilthey
von einem Jahrzehnt früher) gemeint, das zweite richtet sich gegen
den Mann, in Zusammenarbeit und in Kampf mit welchem die neue
Psychologie gegründet werden sollte: H. Ebbinghaus.
Zusammenarbeit mit diesem hatte schon in den achtziger Jahren bestanden64,

aber in dem Maße, wie Dilthey seinen Widerstand gegen

82 Allerdings kommt der Begriff des «Verstehens» schon in der Einleitung
vor (I, 383), wenngleich weniger prägnant als später.

63 Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie, Ges. Sehr. V, 180.
61 Briefwechsel, S. 38 und 46.

76



die naturwissenschaftlichen Kategorien unzweideutiger verstärkte,
mußte eine Entfremdung erfolgen. Und so kam es 1895 zu einem,
für Dilthey doch noch unerwarteten, Bruch. Ebbinghaus veröffentlichte

in der Zeitschrift für Psychologie eine scharfe Kritik der

psychologischen Bemühungen seines früheren Freundes65.

Merkwürdig war nun Diltheys Verhalten. Auch in diesem Falle ließ er
sich nicht auf eine Polemik ein. Aber der Briefwechsel mitYorck
gestattet einen Einblick in die heftige Erregung, die der Angriff
bei ihm erweckte. Da hat es wahrlich nicht an polemischer Vel-
leität gefehlt!66. Schließlich aber geschah — so gut wie nichts,
wenigstens nach außen hin, d. h. dem Neudruck des von Ebbinghaus

inkriminierten Artikels wurde eine in äußerst kühlem Tone
gehaltene Anmerkung beigegeben67. Doch in der anderen Richtung
war der Rückschlag desto heftiger. Georg Misch teilt mit, daß

Dilthey, unter dem Eindruck dieses Angriffes und einiger gleichzeitig

wirksamen Faktoren, die weit vorgeschrittene Fertigstellung
seines theoretischen Lebenswerkes — in dem die «verstehende»

Psychologie eine zentrale Stellung haben sollte — vorläufig aufgab
und sich auf lange Jahre hinaus der praktischen Pflege der
Geistesgeschichte widmete68. Diese Form des Reagierensj nun scheint mir
typisch für Diltheys Weise des In-der-Welt-seins und sehr geeignet,

um nachträglich den Vorfall, der uns so lange beschäftigt hat,
zu erhellen. Auch hier ein scheinbares Mißverhältnis zwischen
«causa» und «effectus», um so augenfälliger, als die Gegenpartei
eine so wenig imponierende Statur hatte69. Keine Polemik, son-

65 Hermann Ebbinghaus, Über erklärende und beschreibende Psychologie,
Zschr. für Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane, IX (1896), S. 161 — 205.

66 «Der Angriff von E. hat Dilthey nachhaltig beschäftigt; eine ganze Reihe

von Entwürfen zu einer Entgegnung liegen im Nachlaß vor»: Georg Misch in
den Anmerkungen zu Ges. Sehr. Y (S. 423).

67 In den Ges. Sehr.: V, 237—240. Yorck schrieb an Dilthey: «Was nun...
die Anmerkung betrifft, so ist sie ja sehr abgetönt, aber diese kühle Form ist
vielleicht die richtigste» (15. Januar 1896, Briefwechsel, S. 203).

68 Vorbericht des Herausgebers in Ges. Sehr. V, S. CXVII.
69 George Santayana, der Ebbinghaus in der Vorlesung hörte und ihn

schätzte, kontrastiert ihn in seiner Autobiographie mit dem genialen William
James: «James... was no draughthorse patiently pulling the scientific barge
along a placid academic canal; rather a Red Indian shooting the rapids with
spasmodic skill and elemental emotions. To Ebbinghaus it seemed that a
professor's business was to trudge along the governmental towpath with a legal

77



dem eine unverkennbare Umorientierung in der eigenen
wissenschaftlichen Betriebsamkeit. Es ist, als ob die polemische Velleität,
die in diesem Falle nachweisbar vorhanden war, nach innen
geschlagen ist und in Schwungkraft umgeschaffen wurde. Wenn man
die Theorie der «verstehenden» Psychologie nicht bejahen wollte,
so sollte die Welt mal sehen, was das historische «Verstehen»

praktisch vermochte!
Und so stand denn der letzte (oder vorletzte70) Akt von Dil-

theys reichem Leben im Zeichen des «Verstehens». Es ist nicht
meine Absicht, ein ausführliches Bild von der Hermeneutik zu
geben, wie der Siebzigjährige sie zur vollen theoretischen
Entwicklung gebracht hatte und mit souveräner Beherrschung
handhabte. In einer seiner letzten Aufzeichnungen ist die Rede von
dem «Allesverstehen des Alters»71. Als er das niederschrieb, hat
er wahrscheinlich an Goethe gedacht; aber auch dieser Ausspruch
läßt sich auf seinen Urheber anwenden und muß dem Bewußtsein

entsprossen sein, daß auch er, in seiner Weise, an diesem Privileg
teilhatte. Was das «Verstehen» schlußendlich eintragen sollte,
tritt an den Tag, wenn er hypothetischerweise sagt: «dann wäre
das Verstehen der Menschen, der dichterischen und schriftstellerischen

Werke ein Zugang zum größten Geheimnis des Lebens»
und hinzufügt: «Und das ist in der Tat der Fall»72. Wer so spricht,
lebt in dem Bewußtsein, diesen Zugang «in der Tat» gefunden zu
haben.

In jenem letzten Jahrzehnt vermochte Dilthey das zu verstehen,
was sich vordem seinem «Verständnis» entzogen hatte. Wie hätte
die «innere Erfahrung» ihm den Weg erschließen können zu dem
Preußischen Landsrecht in seiner strengen Objektivität Es war
auch in diesen Jahren, daß er Hegel den Begriff des objektiven
Geistes entlehnte und die Jugendgeschichte Hegels schrieb, auf
deren Bearbeitung er die Summe seines historischen Taktes und

cargo, and I agreed with him technically much more than with James; but he

was less interesting as a man and less challenging as a thinker» (The middle

span, London 1947, S. 13).

'0 Wenn man eine allerletzte Periode unterscheiden will, die von Diltheys
Kontakt mit Husserl und der Phänomenologie datiert (seit 1905). Darüber:
G. Misch, Lebensphilosophie und Phänomenologie, besonders S. 180—197.

« Ges. Sehr. VII, 225.

Ges. Sehr. VII, 213.

78



seiner Weisheit verwandte. Wie fern hatte er 1884 Hegel gestanden,

als erYorck schrieb über die «Hegeische Dialektik, deren

von Proklus usw. herrührende Technik ich nicht als tiefsinnig
ansehen kann, vielmehr für ganz unwahr halte»73. Mit welcher Liebe
wurde nun die Genesis der dialektischen Methode gezeichnet. Und
es blieb nicht beim Nachzeichnen. Gerade um diese Zeit fängt
Diltheys Denkart an, einen deutlich dialektischen Einschlag
aufzuweisen74. Man kann diesen nicht einfach auf Hegels «Einfluß»
zurückführen. Auch in diesem Falle sind Einfluß und innere
Entwicklung untrennbar: Diltheys Geist stand dem dialektischen
Denken dadurch offen, daß er den dialektischen Prozeß, und zwar
in dem Wechselspiel von «Einfluß» und «Innerlichkeit», am eigenen

Leibe erfahren hatte. Sein eigenes Zeugnis darüber findet man
an jenen Stellen seines Werkes, die sich auf den «Druck der Außenwelt»

beziehen. Sind doch auch diese Stellen doppelsinnig:
akademisch objektivierend und existentiell bezeugend, indem sie dem

subjektiven Erlebnis entsprungen sind und anderseits sich auf
allgemeine Gültigkeit richten. Dieser letztere Aspekt ist
naturgemäß direkt sichtbar, der persönliche Gehalt dagegen soll

sozusagen aus Bruchstücken ausgesiebt werden, die für sich undurchsichtig

bleiben, aber miteinander in Zusammenhang gebracht,
durch ihren objektiven Sinn einen persönlichen Hintergrund
aufleuchten lassen. Wie gesagt, die betreffenden Fragmente haben
als gemeinsames Thema den «Druck der Außenwelt». Diesen

Begriff wendet Dilthey zum Beispiel bei der Behandlung der

Subjekt-Objekt-Spaltung an, der «Sonderung eines Eigenlebens
und einer Außenwelt». Dann heißt es: «Nicht Denkvorgänge führen

hierzu, (sondern) die Erfahrung der Hemmung der Intention,
der Druck der Außenwelt, also die Beziehung von Impuls und
Widerstand»75. In einem Satz wie diesem ist das persönliche Ele-

73 Briefwechsel, S. 47.
74 Georg Misch machte eine beachtenswerte Unterscheidung, als er in bezug

auf die dialektische Methode schrieb: «Dilthey lehnt sie ab. Aber die Dialektik
als solche — nicht als Kunstmittel des philosophischen Begreifens, sondern als

eine in der Ausdruckswelt hervortretende Sache — ist einer seiner Hauptbe-
griffe: die «ruhelose Dialektik» der philosophischen Standpunkte vor allem,
die mit ihrer Einseitigkeit gesetzt ist» (Lebensphilosophie und Phänomenologie,
S. 140).

76 Ges. Sehr. VIII, 187.

79



ment — wenn schon da — verschwindend gering76. Objektiv
feststellend ist auch der folgende, der Einleitung entnommen : «Es gab
keine Zeit, in welcher nicht die freie Spontaneität des Menschen

mit dem anderen, dessen Druck ihn umgab, gerungen hätte»77.

Die jetzt zu zitierenden Propositionen haben aber einen anderen
Charakter: sie exemplifizieren allgemeine Wahrheit an persönlicher

Erfahrung. Diese letztere wird nicht verleugnet, sondern
durch die in der ersten Person gehaltene Rede im Gegenteil
absichtlich und ausdrücklich ins Treffen gebracht78. [«Der
Lebensbezug... macht diese Menschen und Gegenstände für mich zu
Trägern von Glück, Erweiterung meines Daseins, Erhöhung meiner

Kraft, oder sie schränken in diesem Bezug den Spielraum meines

Daseins ein, sie üben einen Druck auf mich. Sie vermindern
meine Kraft»79. «Die einen beglücken mich, erweitern mein
Dasein, vermehren meine Kraft, die andern üben einen Druck auf
mich und schränken mich ein»80. Verallgemeinernd ist dann wieder

eine Wendung wie «der Druck des Lebens, der Wirklichkeit,
der auf jede Existenz eindringt»81, aber Vergleichung mit obigem
lehrt, daß auch hier Diltheys existentielles Bewußtsein sich

ausspricht. Das dialektische Moment nun, auf das ich hinzielte, macht
sich in dem folgenden Passus geltend: «Die Einzelexistenz ist
Individualität, Aus dieser Begrenzung... ergibt sich ein Leiden

an ihr und ein Streben, sie zu überwinden. Es ist die Tragik der
Endlichkeit und zugleich ihr Antrieb, über sie hinauszugehen.

76 Um so schwerer wog im Ganzen des Diltheyschen Denkens bekanntlich
der sachliche Gehalt dieses letzteren Motivs.

" Ges. Sehr. I, 139 (1883).
78 Nach dem unsterblichen Muster des «Cogito ergo sum». — Daß der

Gebrauch der generalisierenden ersten Person bei Dilthey nicht nur eine leere Form
ist, wird bewiesen durch einen in Ich-Form geschriebenen Passus, in dem er sich

nicht scheut, dasjenige zum Thema einer wissenschaftlichen Erörterung zu
nehmen, was biographisch nachweisbar zu den persönlichsten Sorgen seines

Alters gehörte, nämlich die Angst um den unvollendeten Zustand seiner
zahllosen Projekte: «Ich hege des Nachts wachend, ich sorge um die Möglichkeit,
begonnene Arbeiten in meinem Alter zu vollenden, ich überlege, was zu tun sei.

In diesem Erlebnis ist ein struktureller Bewußtseinszusammenhang» usw. (Ges.

Sehr. VII, 139).
78 Ges. Sehr. VII, 131.

so Ges. Sehr. VIII, 78, 79.

81 Ges. Sehr. VII, 266.

80



Die Begrenzung äußert sich nach außen als Druck der Welt auf
das Subjekt. Er kann so stark werden durch die Macht der Verhältnisse

und die Natur des Gemütes, daß er das Fortschreiten hemmt.
Aber in den meisten Fällen wirkt auch hier die Natur der
Endlichkeit, den Druck der neuen Lebenslage, der anderen Verhältnisse

zu den Menschen zu überwinden... Diesen von innen
bestimmten Zusammenhang im Lebensverlauf, der den rastlosen

Fortgang zu Veränderungen bestimmt, nenne ich Entwicklung»82.
In den eben angeführten Passus, deren letztere den menschlichen

Lebenslauf behandelt, findet man die Wörter und Termini
beisammen, in denen sich Diltheys eigener Lebenslauf summieren
läßt: einerseits das Subjekt, die Existenz, «die freie Spontaneität»

— anderseits «der Druck der Welt»; und als Ergebnis: «der
rastlose Fortgang zu Veränderungen» unter dem «Antrieb, über
(die Endlichkeit) hinauszugehen». Dilthey hatte seine «freie
Spontaneität», seine «innere Lebendigkeit» beschränkt gefühlt und
bedroht gesehen von Anderen, aber gerade indem er diese Anderen
gelten ließ83, hatte er sich den Weg zur weiteren Entwicklung
freigehalten und seiner «freien Spontaneität» den gewünschten
Spielraum, die Möglichkeit der reichsten Entfaltung gewährt84.

82 Ges. Sehr. VII, 244, 245. Vgl. VII, 253.

83 Dessenungeachtet ist es wohl nicht zweifelhaft, daß Diltheys «Verständnis»

Nietzsche gegenüber versagt hat. Die Nietzschesche Introspektion hatte,
Dilthey zufolge, nur «die Züge des Machtmenschen der Renaissance» (VIII, 224)

enthüllt, war also in ihrer eigentlichen Intention gescheitert. In Diltheys
Perspektive war Nietzsche ein Introvertierter mit der Prätention eines Machtmenschen.

Es bedarf wohl keines Nachweises, daß diese Anschauungsweise Nietzsche
nicht gerecht wird, aber ebensowenig, daß sie das Ergebnis einer kaum vermeid-
lichen Blickfeldverengerung war : die Prätention, die er an Nietzsche rügte, war
eben dieselbe, die er bei sich selbst ausgemerzt hatte. Auch hier gilt der enge
Zusammenhang zwischen Selbstverstehen und Fremdverstehen!

84 Für diesen Zusammenhang hat Misch eine besonders eindrucksvolle Formel
geprägt: «Selbstentäußerung als höchste Äußerung der an den Gegenstand
hingegebenen Persönlichkeit» (Wilhelm Dilthey als Lehrer und Forscher in: Vom
Lebens- und Gedankenkreis..., S. 53). — Eine derartige Haltung fand man bei
seinem Jünger Bernard Groethuysen, von dem man zeugen konnte: «Il préférait

à ses idées, les idées de ses amis — celles même de ses indifférents, ou de ses

adversaires. Il tenait que chaque pensée mendie d'être repensée. Ainsi parcou-
rait-ü le monde des doctrines et nulle idée, qui se présentait à lui, ne l'avait
attendu en vain» (Jean Paulhan, Préface in: Bernard Groethuysen, Mythes et

Portraits, Paris 1947, S. 12).

6 81



Er hatte, mit anderen Worten, die Weise gefunden, auf die «Druck»
in «Erweiterung» umgesetzt wird, und damit einen Zugang zum
«größten Geheimnis des Lebens».

Bei der Beschreihimg dieses Herganges haben wir uns einiger
Bedensarten bedient, die aus den politischen, polemischen,
«ludiken»85 und sogar puerilen Sphären herrühren. Sollten diese
Redensarten etwas Wirkliches getroffen haben, so erfüllten sie

eine doppelte Funktion: in ihrer Weise sollten sie bekunden, daß

nichts Menschliches dem Philosophen fremd ist, daß sein Amt
nicht nur in der «Innerlichkeit» und der «Stille des Studierzimmers»

geübt wird, daß die conditio philosophi eine Abart ist der
conditio humana.

ANHANG86

Dilthey und Nietzsche über historische Bildung

In der Einleitung zum Leben Schleiermachers (1870) findet man
eine Apologie der deutschen Romantik, die Dilthey als eine

«Epoche innerer Bildung» rühmt. Man vergleiche damit Nietzsches
Glossen über die «innere Bildung» und die «Gebildetheit» wie
auch sein Urteil über die Romantik (z. B. in Morgenröthe 190:
«Die ehemalige deutsche Bildung»). — Die Abhandlung Vom Nutzen

und Nachtheil der Historie... hatte besonders auf die «historische

Bildung» abgezielt. Nietzsches Voraussetzung ist bekannt:
«Jedes Lebendige kann nur innerhalb eines Horizontes gesund,
stark und fruchtbar werden.» Allem Anschein nach hat Dilthey
diesen Gedanken Nietzsche] entnommen : «Die produktive Energie
einer Nation in einer bestimmten^Zeit empfängt gerade daraus ihre
höchste Kraft, daß die Menschen der Zeit auf deren Horizont
eingeschränkt sind...» (Ges. Sehr. VII, 186 —VII, 177 spricht er von
«Lebenshorizont»; vgl. noch VII, 155; alles um 1910). Daß Dilthey

85 Huizingas Wort.
86 S. oben S. 70.

82



diese Lehre vom «geschlossenen Horizont» sich doch nicht vollends
zu eigen gemacht hat, zeigt sich m. E. da, wo er im Hinblick auf
das Auftreten Luthers sagt: «Und so öffnet uns dieser Vorgang
eine religiöse Welt in ihm und in den Genossen der ersten
Reformationszeiten, die unseren Horizont in Möglichkeiten von
Menschenleben erweitert, die nur so uns zugänglich werden» (VII, 216).
Das ist reiner Historismus, ein Beispiel also gerade für jene
Geisteshaltung, die von der zweiten «Unzeitgemäßen» bekämpft wurde.
Die Fortsetzung von Diltheys Darlegung illustriert besonders deutlich,

welcher Abstand ihn in dieser Hinsicht von Nietzsche trennte :

«So kann der von innen determinierte Mensch in der Imagination
viele andere Existenzen erleben. Vor dem durch die Umstände
Beschränkten tun sich fremde Schönheiten der Welt auf und
Gegenden des Lebens, die er nie erreichen kann.» (Nietzsche würde
sich mit solcherlei imaginären Kompensationen — Triumphen
der Innerlichkeit — niemals zufriedengegeben haben!) «Ganz

allgemein ausgesprochen: der durch die Realität des Lebens
gebundene und bestimmte Mensch wird nicht nur durch die Kunst...,
sondern auch durch das Verstehen des Geschichtlichen in Freiheit
versetzt.» (Ein andermal [VII, 290, 291] heißt es von dem
«historischen Bewußtsein»: «mit ihm erreicht der Mensch die Souveränität,

jedem Erlebnis seinen Gehalt abzugewinnen» usw.: diese

Freiheit und Souveränität des kontemplativen Geistes waren nun
nicht gerade die Güter, die von Nietzsche am höchsten eingeschätzt
wurden!) «Und diese Wirkung der Geschichte, welche ihre
modernsten Verkleinerer nicht gesehen haben, wird erweitert und
vertieft auf den weiteren Stufen des geschichtlichen Bewußtseins.»

Wiederum ein Plural, wo ein einziger Eigenname genügt
hätte : mich dünkt es wenigstens sehr wahrscheinlich, daß Dilthey
hier speziell Vom Nutzen und Nachtheil der Historie meinte — ein

Werk, mit dem er sich offenbar intensiv befaßt hat. Und kein
Wunder : das Problem des historischen Relativismus, das Nietzsche
darin auf die Tagesordnung setzte, war (oder wurde) auch Diltheys
Problem, wenngleich es ihn weniger tief beunruhigte als seinen

jüngeren Zeitgenossen und wenngleich seiner Ansicht nach der
«Nutzen» der Historie die etwaigen «Nachteile» reichlich aufwog.
Man weiß, welche Lösung des Problems ihm in späteren Jahren
vorschwebte: «Jede Weltanschauung ist historisch bedingt, sonach

begrenzt, relativ. Eine furchtbare Anarchie des Denkens scheint

83



hieraus hervorzugehen. Aber eben das geschichtliche Bewußtsein,
das diesen absoluten Zweifel hervorgebracht hat, vermag auch ihm
seine Grenzen zu bestimmen» (VIII, 222). «Das Messer des
historischen Relativismus, welches alle Metaphysik und Religion
gleichsam zerschnitten hat, muß auch die Heilung herbeiführen»

(VIII, 232 — vgl. VIII, 78 und VIII, 10). Das Endresultat wird
sein «das positive Bewußtsein davon, wie in den verschiedenen

Verhaltungsweisen des Geistes die eine Realität der Welt für uns
da ist» (V, 406). Man könnte diese Lösung eine dialektische nennen.
Interessant und aufschlußreich ist es nun, daß gerade wieder der
Text der zweiten Unzeitgemäßen einen Anknüpfungspunkt für
diese dialektische Lösung bieten konnte: «der Ursprung der
historischen Bildung... muß selbst wieder historisch erkannt
werden, die Historie muß das Problem der Historie selbst
auflösen, das Wissen muß seinen Stachel gegen sich selbst kehren...»
(a. a. 0., I, S. 351).

84


	Dilthey versus Nietzsche

