
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 10 (1950)

Artikel: Urdistanz und Beziehung

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urdistanz und Beziehung
Yon Martin Buber

I.

Es ist die Frage nach dem Prinzip des Menschseins, nach seinem

Anfang also, zu stellen.
Dieser kann hier nicht als ein Anfang in der Zeit gemeint sein.

Es ist nicht sinngemäß, etwa ermitteln zu wollen, wann und wie
eine bestimmte Gattung von Lebewesen, statt sich wie die andern
mit der Wahrnehmung von Dingen und Zuständen zu begnügen,
auch noch das eigene Wahrnehmen wahrzunehmen begann. Es
darf nur darum gehen, die Seinskategorie, die mit dem Namen
des Menschen bezeichnet wird, in all ihrer Paradoxic und Tatsächlichkeit

zu betrachten, um in Erfahrung zu bringen, worin sie

ihren Grund und Anfang hat.
Doch wäre es durchaus verfehlt, im Stellen der Frage von der

Wirklichkeit des Geistes auszugehen. Das Prinzip eines Seins ist
ja nicht anders zu erschließen, als daß man zunächst die
Wirklichkeit dieses Seins gegen die Wirklichkeit anderen bekannten
Seins sich abheben läßt. Die Wirklichkeit des Geistes aber ist uns
nicht ohne den Mensehen gegeben; alles uns gegebene Geistige
hat seine Wirklichkeit in ihm. Die Natur allein bietet sich uns zum
Akt des Sich-abheben-Lassens dar, sie, die wohl den Menschen
mitumfaßt, aber, sowie wir zu dessen Eigentlichkeit vordringen,
ihren Umgriff zu lockern, ja das — von ihr aus gesehen — aus
der Art geschlagene Kind für unsere Sonderbetrachtung freizugeben

genötigt wird. Diese Sonderbetrachtung geschieht
nunmehr nicht innerhalb der Natur, aber von ihr aus.

Von der Natur aus, in diesem Falle also: von dem Verband der
«Lebewesen» ausgehen, dem der Mensch, insofern er ein Bestandteil

der Natur ist, zugerechnet werden muß, bedeutet nicht, die Merkmale

ausfindig machen, durch die er von jenen sich unterscheidet,
sondern untersuchen, worin die Gesamtheit dieser Merkmale ihren
Seinsgrund hat. Nur so wird uns kund, daß und warum diese

7



Gesamtheit der unterscheidenden Merkmale nicht lediglich eine

besondere Gruppe der Lebewesen, sondern eine besondere
Seinsweise, somit eine eigene Kategorie des Seins konstituiert. Die echt
und zulänglich ausgeführte Abhebung führt zur Erfassung des

Prinzips als solchen.

Auf diesem Wege gelangen wir zur Einsicht, daß das Prinzip
des Menschseins kein einfaches, sondern ein doppeltes ist, in
einer doppelten Bewegung sich aufbauend, und zwar solcher Art,
daß die eine Bewegung die Voraussetzung der anderen ist. Die
erste sei die Urdistanzierung, die zweite das In-Beziehung-Treten1
genannt. Daß die erste die Voraussetzung der zweiten ist, ergibt
sich daraus, daß man nur zu distanziertem Seienden, genauer:
zu einem ein seihständiges Gegenüber gewordenen, in Beziehung
treten kann. Ein selbständiges Gegenüber aber gibt es nur für den
Menschen.

In der modernen Biologie2 wird von der Umwelt eines Tieres
gesprochen, worunter die gesamte seinen Sinnen zugängliche
Gegenständlichkeit verstanden wird, wie sie durch die ihm eigentümlichen

Lebensumstände bedingt ist. Ein Tier, so sagt man
beiläufig, nimmt nur die Dinge wahr, die es in seiner ihm vorgegebenen

Gesamtsituation angehen, und sie eben machen seine
Umwelt aus. Es erscheint aber fraglich, ob der Begriff einer Welt
hier zu Recht angewendet wird, ob man also berechtigt ist, den
mit «Umwelt» bezeichneten Zusammenhang als eine Art von Welt
und nicht lediglich als eine Art von Bereich anzusehen. Mit Welt
ist ja doch notwendigerweise das sich wesenhaft über den Bereich
des «in» ihr befindlichen Betrachters hinaus Erstreckende und als
solches Selbständige gemeint. Auch eine «Sinnenwelt» ist eben
damit eine Welt, daß sie nicht aus Sinnesdaten allein zusammengesetzt

ist, sondern das Wahrgenommene durch das Wahrnehmbare
ergänzt wird und erst die Einheit beider ihr den Eigenbestand gibt.
Der Organismus des Tieres holt sich, konstant oder je und je
ansetzend, aus dem «Vorhandenen» die seinen Lebensbedürfnissen
und Lebensnöten zugeordneten Elemente zusammen, den
Umkreis seines Daseins daraus zu konstruieren. Wohin immer Schwal-

1 Dieser Grundakt darf natürlich nicht mit der zwischen irgendwelchen
Gegenständen bestehenden Relation, welcher Art immer, verwechselt werden.

2 Vgl. insbesondere die bahnbrechenden Arbeiten v. Uexkülls.

8



ben oder Tunfische wandern, stets vollzieht ihre Leiblichkeit diese

Selektion an der ihnen als solche völlig unbekannten «Natur», auf
die sie doch auch, eben ins Unbekannte, Unkennbare hinein, wirkt.
Das «Weltbild», vielmehr Bereichsbild des Tieres ist nichts weiter
als die Dynamik der Präsenzen, die durch das leibliche Gedächtnis
in dem Maße miteinander verbunden sind, als es die zu leistenden
Lebensfunktionen erfordern. Es hangt, es haftet am Lebensgetriebe
des Tieres. Erst der Mensch setzt an Stelle dieser unsteten Konglomerate,

deren Reihe der Lebenszeit des individuellen Organismus
eingepaßt ist, eine von ihm als für sich seiend vorstellbare oder
denkbare Einheit. Er greift gewaltigen Schwungs über das ihm
Gegebene hinaus, überfliegt den Horizont und die jeweils
wahrgenommenen Sterne und faßt nun ein Ganzes. Mit ihm, mit seinem
Menschsein gibt es eine Welt. Die Begegnung des naturhaften
Seins mit dem Lebewesen erzeugt jene mehr oder weniger wechselnden

Haufen verwendbarer Sinnesdaten, die den Lebensbereich des

Tieres ausmachen; aber erst aus der Begegnung jenes mit dem
Menschen ersteht das Neue und Beharrende, das den Bereich
Umfangende und unendlich Übergreifende. Das Tier befindet sich
in dem Bereich seiner Wahrnehmungen wie der Fruchtkern in der
Schale; der Mensch ist in der Welt oder kann doch in der Welt
sein wie ein Wohngast in einem ungeheuren Bau, der unablässig
durch Zubauten erweitert wird, und zu dessen Grenze er nie
vorzudringen vermag, den er aber doch weiß, wie man eben ein Haus
weiß, in dem man wohnt: weil er die Ganzheit des Baus als solche

innezuhaben befähigt ist. Daß er das aber ist, liegt daran, daß er
das Wesen ist, durch dessen Sein das Seiende von ihm abgerückt
und in sich anerkannt wird. Erst der abgerückte, der nackten
Präsenz enthobene, dem Getriebe der Bedürfnisse und Nöte halbwegs

entzogene, der distanzierte und damit sich selber übergebene
Bereich ist mehr und anderes als Bereich. Erst wenn einem
Seienden ein Seinszusammenhang selbständig gegenüber,
selbständiges Gegenüber ist, ist Welt.

Man könnte meinen, diese Yerselbständigung einer Welt sei

doch erst das Ergebnis urlanger Entwicklungen des

Menschengeschlechts, könne also nicht für den Menschen als solchen
konstitutiv sein. Es kann uns ja aber nicht darum zu tun sein, wann
und wie die Kategorie des Menschen sich verwirklicht hat, sondern
worin sie sich gründet. Eben wenn und insofern es Welt gibt,

9



gibt es den sie bedingenden Menschen im Sinne nicht einer Gattung
der Lebewesen, sondern einer in die Wirklichkeit gekommenen

Kategorie. Man kann ihn, den Menschen, auf seinem Wege

nirgends betreten, ohne daß er in irgendeinem Maße, in irgendeiner
Weise mit dem ihm Bekannten auch das ihm Unbekannte, beides

zu einer — wenn auch noch so «primitiven» — Welt verbunden,
sich gegenüber hielte. Das gilt natürlich für sein Verhältnis zur
Zeit nicht weniger als für das zum Raum: das Tier befaßt sich
handelnd mit seiner und seiner Jungen Zukunft, aber nur der
Mensch imaginiert sie — der Biber treibt seinen Bau in einen
Zeitbereich hinein, aber der gepflanzte Baum wurzelt in der Zeitwelt,
und wer den ersten Baum pflanzt, ist eben der, der den Messias

erwarten wird.
Damit freilich ist schon zur ersten Bewegung die zweite gefügt:

dem abgerückten Zusammenhang des Seienden wendet sich der
Mensch zu und tritt zu ihm in Beziehung. Wieder sind «erste»
und «zweite» nicht im Sinn eines zeithchen Aufeinanderfolgens
zu verstehen; es ist kein Einer-Welt-Gegenübersein denkbar, das

nicht auch schon ein Zu-ihr-als-Welt-sich-Verhalten, und das

heißt, der Umriß eines BeziehungsVerhaltens wäre. Es soll somit
eben nur dies gesagt sein, daß das Tier den Beziehungsstand
deshalb nicht kennt, weil man zu einem nicht als abgehoben und
für sich seiend Wahrgenommenen nicht in einer Beziehung stehen
kann. Der Regenmacher, der mit der hinter seinem Gesichtskreis
heransegelnden Wolke verhandelt, tut kategorial dasselbe wie der

Physiker, der den noch ungesehenen Planeten errechnet hat und
am Schreibtisch mit ihm kommuniziert.

Akt und Werk des In-Beziehung-Tretens zur Welt als solcher —
also nicht zu Bestandteilen ihrer und nicht zu aller Summe,
sondern zu ihr als Welt — dürfen wir als synthetische Anschauung
bezeichnen, wofern wir nur feststehen, daß dieser Begriff in
diesem seinen prägnanten Gebrauch die Einheitsfunktion involviert:
synthetische Anschauung nennen wir die Anschauung eines
Seienden als Ganzheit und Einheit. Anschauung solcher Art ist nur
und wird immer wieder nur von der Anschauung der Welt als

Welt aus gewonnen. Die Konzeption der Ganzheit und Einheit
ist ursprünghch mit der der Welt identisch, der der Mensch
zugewandt ist. Wer sich dem zur Welt ergänzten und gewandelten
Bereich, den er von sich abgerückt hat, — wer sich der Welt

10



zuwendet und anschauend zu ihr in Beziehung tritt, wird des

Seins von Ganzheit und Einheit dermaßen inne, daß er von da her,
je und je, Seiendes als Ganzheit und Einheit zu erfassen vermag;
das einzelne Seiende hat den Charakter der Ganzheit und Einheit
in seinem Wahrgenommenwerden von der der Welt in deren

Wahrgenommenwerden empfangen. Die Distanzierung und
Verselbständigung allein aber liefert dem Menschen diese Anschauung
noch nicht; sie würde ihm die Welt nur zum Gegenstand bieten,
als welcher nur eine Summe beliebig vermehrbarer Qualitäten,
nicht eine echte Ganzheit und Einheit ist. Nur die Anschauung
des mir gegenüber welthaft Wesenden in seiner vollen Gegenwärtigkeit,

zu der ich, selber als Gesamtperson gegenwärtig, mich in die

Beziehimg gesetzt habe, gibt mir die Welt wahrhaft als ganze
und eine. Denn nur in solchem Gegenüber ist der Bereich des

Menschen und alles seinen Bereich im Geist Ergänzende letztlich
eins. So von je und so in dieser Stunde.

Man darf das hier Angedeutete jedoch nicht dahin mißverstehen,
als ob gemeint wäre, das Ich «setze» die Welt oder dergleichen.
Der Distanzierungsakt des Menschen ist ebensowenig wie sein
damit verbundener Beziehungsakt als ein Erstes zu fassen.
Vielmehr ist dies das schlechthin Eigentümliche am Menschsein, daß

hier, und hier allein, der Allheit ein Wesen entsprungen ist, begabt
und befugt sie als Welt von sich abzusetzen und sie sich zum Gegenüber

zu machen, statt wie alle andern sich mit seinen Sinnen sein

notdürftiges Teil aus ihr zu schneiden und damit auszukommen.
Diese dem Menschen verliehene Gabe und Befugnis treibt aus der
Allheit das Weltsein hervor, das immer nur bedeuten kann, für
den Menschen eben als Für-sich-Seiendes da zu sein, zu dem er
in Beziehung zu treten vermag.

Es ist nun aber erneut die Doppelheit des Prinzips ins Auge
zu fassen. So sehr und so vielfältig die beiden Bewegungen in
ihm miteinander verknüpft sind, so sind sie doch keineswegs etwa
als zwei Seiten desselben Vorgangs oder Prozesses zu fassen. Es
besteht keinerlei Parallelismus zwischen ihnen, nichts auch was

bedingte, daß der Vollzug der einen den der andern mit sich führte.
Vielmehr ist streng daran festzuhalten, daß die erste die Voraussetzung

der zweiten bildet — nicht die Herkunft, sondern die

Voraussetzung. Es ist also mit dem In-Erscheinung-Treten der
ersten nicht mehr als der Raum für die zweite gegeben. Ob und

II



wann und wie die zweite sich manifestiert, ist nicht mehr von der

ersten aus zu bestimmen. An diesem Punkte setzt erst die eigentliche

Geschichte des Geistes, eben als Geschichte, ein, die ihren
ewigen Ursprung im Maße des Anteils der zweiten Bewegung an
den Kundgebungen der ersten, in den Maßen ihres Aufeinander-
zuwirkens, ihres Gegeneinanderwirkens und ihres Zusammenwirkens

hat. Der Mensch kann distanzieren, ohne zu dem Distanzierten
wesentlich in Beziehung zu kommen; er kann den Distanzierungs-
akt selber mit dem Willen zur Beziehung füllen, als welche durch
jenen erst möglich wird ; er kann den Beziehungsakt in der
Anerkennung der fundamentalen Tatsächlichkeit der Urdistanz
vollziehen; es können aber auch die beiden Bewegungen miteinander
ringen, weil jede in der andern das Hindernis für die eigene
Verwirklichung erblickt; und schließlich kann, in Momenten und
Gestalten der Gnade, aus der gewaltigsten Anspannung des

Widerspruchs als dessen erst jetzt und so gewährte Überwindung die
Einheit hervorgehen.

II.
Wer, den Blick auf das Doppelprinzip des Menschseins

gerichtet, dem Geschichtsgang des Geistes nachzugehen versucht,
muß beachten, daß die großen Phänomene auf der Seite der
Distanzakte überwiegend universal, die auf der Seite der Beziehungsakte

überwiegend personal sind, wie es ja ihrem Verhältnis zueinander

entspricht. Die Tatsachen der Urdistanz hefern uns eben
die wesentliche Antwort auf die Frage «Wie ist der Mensch möglich

?», die Tatsachen der Beziehung aber die wesentliche Antwort
auf die Frage «Wie verwirklicht sich das Menschsein ?» Die erste
Frage ist streng kategorial, die zweite kategorial-geschichtlich;
die Urdistanz stiftet die menschliche Situation, die Beziehimg das

Menschwerden in ihr.
An zwei Sphären ist diese Differenz anschaulich zu machen:

innerhalb des Verhältnisses zu den Dingen und innerhalb dessen

zu den Mitmenschen.
Auch das Tier verwendet Dinge. Ja, gerade bei Tieren können

wir das Verwenden im genauen Sinn beobachten, wenn sie ein

Ding, auf das sie stoßen, um und um wenden, bis sie auf die
Möglichkeit geraten, es zur Erreichung eines bestimmten, vorgefaßten
oder jetzt eben aufsteigenden Zwecks zu verwenden. Affen ver-

12



wenden einen gefundenen Stock, um eine Öffnung durchzustoßen,
an die sie mit dem Arm nicht gelangten, einen gefundenen Stein,
um Nüsse aufzuklopfen; aber sie stellen keines dieser für den
Augenblick zu Gerät gewordenen Dinge beiseit, um es morgen
ähnlicherweise benützen zu können, keines offenbar dauert in
ihrem Bewußtsein als eines, dem die Fakultät des Hebels, des

Hammers innewohnt; sie sind jeweils im Bereich zuhanden,
bekommen aber nie ihren Platz in einer Welt. Nur der Mensch,
als Mensch, distanziert Dinge, auf die er in seinem Bereich trifft,
und versetzt sie in ihre Selbständigkeit, als etwas, was nunmehr
funktionsbereit fortbesteht und was er auf ihn warten machen
kann, daß er je und je sich wieder seiner bemächtige und es aktualisiere.

Ein geeignetes Metallstück, einmal als Bohrer verwendet,
hört nicht auf, Bohrer zu sein: es dauert in seiner bekanntgewordenen

Beschaffenheit, es selber, dieses bestimmte leistungsfähige
Es dauert nun dort — verfügbar. Alle am Stoffe der Dinge
vorgenommene Änderung, die sie zur Erfüllung eines Zwecks geschickter
machen soll, alle Verstärkung und Verfeinerung, Differenzierung
und Kombinierung, alle Technik baut sich auf diesem elementaren
Grunde auf: daß ein Wesen Vorgefundenes von sich absetzt und
es in ein Fürsichsein stellt, darin es aber, das zu Werkzeug Gewordene,

stets wiedergefunden, und zwar als eben dieses, eben diese

Arbeit auszuführen Bereites wiedergefunden werden kann. Ein
Affe kann einen Ast als Waffe schwingen; aber der Mensch allein

vermag dem Ast ein Sondersein zu verleihen, darin er, nunmehr
eben als «Waffe» konstituiert, der Wiederverwendung zu Willen
bleibt. Was immer sodann an ihm vorgenommen wird, um ihn
zu völlig wehrgemäßer Keule auszugestalten, wesenhaft ändert sich
nichts mehr: die Techne vollbringt nur, was eine primäre Herausstellung

und Zuteilung, ein primärer Nomos gestiftet hat.
Nun aber kann ein Neues und essentiell Anderes

hinzutreten.

Vergegenwärtigen wir uns einen naturnahen Volksstamm, dem
bereits das Beil, ein schlichtes, aber zuverlässiges Steinbeil,
bekannt ist. Da kommt es einem Burschen bei, mit einem schärferen
Stein in sein Beil einen geschwungenen Strich zu ritzen. Es ist
ein Bild von etwas und von nichts; mag sein, ein Zeichen, aber
auch sein Urheber weiß nicht, was es bezeichnen soll. Was hatte
er im Sinn Magie, dem Gerät erhöhte Wirkung zu verleihen

13



oder Spiel mit der Möglichkeit, die der freie Raum auf dem

Schafte darbietet? Die beiden schließen einander nicht aus, sie

mischen sich — die magische Absicht verdichtet das Spiel zu festeren

Gestalten, die spielende Freiheit lockert die magiebestimmte
Form und wandelt sie —, aber mitsammen genügen sie noch nicht,
um das Unerhörte zu erklären, daß über den technischen Zweck
hinaus ein vorbildloses Werk getan wird. Wir müssen uns dem

Prinzip des Menschseins in seinem Doppelcharakter zuwenden,
um zu ergründen, was da geschieht. Der Mensch distanziert die

Dinge, die er in Gebrauch nimmt, er schickt sie in eine Selbständigkeit,

in der die Funktion Dauer gewinnt, er reduziert und
potenziert sie zu Trägern der Funktion; der ersten Bewegung des

Prinzips ist so genug getan, der zweiten nicht. Der Mensch hat
ein großes Verlangen, zu den Dingen in persönliche Beziehung
zu kommen und seine Beziehung zu ihnen ihnen aufzuprägen.
Am Gebrauch, auch am Besitz ist's nicht genug; sie müssen auf
andere Weise sein werden: indem er im Bildzeiehen ihnen seine

Beziehung zu ihnen eingibt.
Aber das Bildzeichen wächst zum Bilde: nicht mehr Akzesso-

rium eines Gerätes, sondern selbständiges Gebild. Die Gestalt,
auf die schon das unbeholfenste Ornament hindeutete, erfüllt sich

nun im selbeigenen Gebiet, als der Niederschlag der Beziehung des

Menschen zu den Dingen. Kunst ist weder Impression naturhafter
Objektivität noch Expression seelenhafter Subjektivität, sie ist
Werk und Zeugnis der Beziehung zwischen der substantia humana
und der substantia rerum, das gestaltgewordene Zwischen. Man
betrachte etwa große Aktskulpturen der Zeiten: keine ist von
der Gegebenheit des Menschenleibes, keine von dem Ausdruckswillen

einer Innerlichkeit aus zulänglich zu erfassen, sondern

einzig davon aus, was sich zwischen zwei Auseinandergetretenen,
dem abgerückten «Körper» und der ihn abrückenden «Seele»,
beziehunghaft begibt. Eine spezifische Entsprechung zum Beziehungscharakter

des Bildes gibt es in jeder der Künste. Musik etwa ist
kategorial nur zu erfassen, wenn man erkennt, daß es um das

distanzierende Entdecken des tonalen Seins und dessen beziehunghaftes

Erlösen zur gestalthaften Erscheinung geht, wieder und
wieder.

14



III.

Noch vollständiger ist das Doppelprinzip des Menschseins an
dem Verhältnis der Menschen zueinander zu klären.

In einem Insektenstaat schließt das System der Arbeitsteilung
nicht bloß jede Variation, sondern auch jede im genauen Sinn
individuelle Zuerkennung einer Funktion aus; in der menschlichen
Gesellschaft, auf allen ihren Stufen, bestätigen die Personen, in
irgendeinem Maße, einander praktisch in ihrer persönlichen
Beschaffenheit und Befähigung, und man darf eine Gesellschaft in
dem Maße eine menschliche nennen, als ihre Mitglieder einander

bestätigen. Außer der Technik des Gerätes und der Waffe ist es

dies gewesen, was das «von Natur» so schlecht ausgerüstete
Lebewesen sich hat behaupten und die Erdenherrschaft erlangen
lassen: die durch das Faktum der gegenseitigen individuellen
Funktionsergänzimg und das ihm gemäße der gegenseitigen
individuellen Funktionsanerkennung ermöglichte dynamische,
anpassungsfähige, pluralistische Form des Zusammenschlusses.
Innerhalb des gebundensten Clans bestehen noch freie Genossenschaften

von Fischern, freie Ordnungen des Tauschverkehrs, freie
Assoziationen mannigfacher Art, die sich auf der anerkannten
Verschiedenheit der Eignungen und Neigungen aufbauen; in den

starrsten Epochen der alten Reiche bewahrt die Familie ihren
Sonderbestand, in dem trotz seiner autoritativen Struktur die
Einzelnen einander in ihrer Vielfalt bejahen; und überall wird
die Position der Gesellschaft durch diesen Ausgleich von Festigkeit
und Lockerheit gestärkt. Gegen die natürlichen Mächte steht der
Mensch von je als das mit selbständig beharrendem Gerät
ausgestattete Wesen, das aus selbständigen Einzelleben seine
Verbände errichtet. Das Tier gelangt nie dazu, die Gefährten aus dem
Knäuel der Gemeinsamkeit mit ihnen herauszuwickeln, wie es nie
dazu gelangt, dem Feind ein Dasein außerhalb seines Feindtums,
und das heißt außerhalb des eigenen Bereiches, zuzuerkennen;
der Mensch, als Mensch, distanziert und verselbständigt den
Menschen, er läßt sich von Menschen wie er selber umleben, und so

kann er, nur er, als er selber in Beziehung zu seinesgleichen treten.
Das Fundament des Mensch mit-Mensch-Seins ist dies Zwiefache
und eine: der Wunsch jedes Menschen, als das, was er ist, ja was er
werden kann, von Menschen bestätigt zu werden, und die dem

15



Menschen eingeborene Fähigkeit, seine Mitmenschen eben so zu
bestätigen. Daß diese Fähigkeit so unermeßlich brachhegt, macht
die eigentliche Schwäche und Fraglichkeit des Menschengeschlechts

aus: aktuale Menschheit gibt es stets nur da, wo diese

Fähigkeit sich entfaltet. Wie freilich anderseits der leere Anspruch
auf Bestätigung ohne die Andacht zu Sein und Werden je und je
die Wahrheit der Existenz zwischen Mensch und Mensch zu-
schanden macht.

Das große Merkmal des menschlichen Miteinanderseins, die

Sprache, ist in doppeltem Belang ein Zeugnis für das Prinzip des

Menschseins. Menschen äußern sich zu Menschen anders — nicht
nach Art und Grad, sondern wesenhaft anders — als Tiere sich zu
ihren Gefährten äußern. Das Anrufen hat der Mensch mit vielen
Tieren gemein, das Anreden ist ihm wesenhaft eigentümlich, und
das Anreden gründet sich auf die Setzung und Anerkennung der

selbständigen Anderheit des Andern, mit dem man auf eben
diesem Grunde anredend und Bede stehend Beziehung pflegt1. Die
älteste Wortform mag, neben der «holophrastischen» Bezeichnung
von Situationen in einem Satzwort, die sie den zu Verständigenden
signalisierte, ja vielleicht noch vor ihr, der Eigenname gewesen
sein: als der den Gefährten und Helfer auf eine Entfernung hin
in Kenntnis setzte, daß, von einer gegebenen Situation aus, seine,
eben seine Gegenwart benötigt werde. Beides sind noch Signale
und doch schon Worte; denn — dies ist das zweite Zeugnis der
Sprache für das Prinzip des Menschseins — der Mensch distanziert

und verselbständigt auch seine Rufe, er setzt sie, wie das

hergerichtete Gerät, als fertiges und gebrauchsfähiges Objekt
beiseit, er macht sie zu Worten, die für sich bestehen. Hier, in
der Wortsprache, hebt die Anrede sich gleichsam auf, sie neutralisiert

sich — aber um immer wieder, zwar nicht in den behebten
Diskussionen, die die Sprachwirklichkeit mißbrauchen, aber im
echten Gespräch, sich lebendig wiederzugewinnen. Wenn wir je
dazu gelangten, uns nur noch durch den Diktographen, also

1 Das Tier, insbesondere das domestizierte, vermag einen Menschen
«sprechend» anzusehen, es meint ihn also als einen, dem es sich kundgeben will,
aber nicht als ein auch für sich, außerhalb des Anspruchs, bestehendes Wesen.

Über dieses merkwürdige Grenzgebiet der Beziehung vgl. mein «Dialogisches
Leben» (1947) 104 ff., 162 f.

16



kontaktlos, miteinander zu verständigen, wäre die Chance der

Menschwerdung bis auf weiteres vertan.
Das echte Gespräch, und so jede aktuale Erfüllung der Beziehung

zwischen Menschen, bedeutet Akzeptation der Anderheit.
Wenn zwei Menschen einander ihre grundverschiedenen Meinungen
über einen Gegenstand mitteilen, jeder in der Absicht, seinen
Partner von der Richtigkeit der eigenen Betrachtungsweise zu
überzeugen, kommt im Sinne des Menschsems alles darauf an,
ob jeder den andern als den meint, der er ist, bei allem Einflußwillen

also ihn doch in seinem Dieser-Mensch-Sein, in seinem So-

beschaflen-Sein rückhaltlos annimmt und bestätigt. Die Strenge
und Tiefe der menschlichen Individuation, das elementare Anderssein

des Andern, wird dann nicht bloß als notwendiger Ausgangspunkt

zur Kenntnis genommen, sondern von Wesen zu Wesen

bejaht. Einflußwille bedeutet dann nicht die Bestrebung, den
andern zu ändern, ihm meine eigene «Richtigkeit» einzupfropfen,
sondern die, das als richtig, als recht, als wahr Erkannte, das ja
eben darum auch dort, in der Substanz des andern angelegt sein
muß, dort, eben durch meinen Einfluß, in der der Individuation
angemessenen Gestalt aufkeimen und erwachsen zu lassen. Diesem
steht die Verwendungssucht gegenüber, von der besessen der

«Propagierende» und «Suggerierende» in seinem Verhältnis zu den
Menschen als in einem Verhältnis zu Dingen beharrt, und zwar
zu Dingen, zu denen er nie in Beziehung treten wird, ja die

er ihres Distanzseins und ihrer Selbständigkeit zu berauben
beflissen ist.

Menschentum und Menschheit werden in echten Begegnungen.
Da erfährt der Mensch sich vom Menschen nicht etwa bloß
begrenzt, auf die eigene Endlichkeit, Partialität, Ergänzungsbedürftigkeit

hingewiesen, sondern das eigene Verhältnis zur Wahrheit
wird ihm erhöht durch des andern individuationsmäßig verschiedenes,

verschieden zu keimen und zu wachsen bestimmtes
Verhältnis zur selben Wahrheit. Es ist den Menschen not und ist
ihnen gewährt, in echten Begegnungen einander in ihrem indivi-
dualen Sein zu bestätigen; aber darüber hinaus ist ihnen not und
gewährt, die Wahrheit, die die Seele sich erringt, der verbrüderten
andern anders aufleuchten und eben so bestätigt werden zu
sehen.

2 17



IV.

Die Verwirklichung des Prinzips in der Sphäre zwischen den
Menschen gipfelt in einem Vorgang, der Vergegenwärtigung
genannt sei. Als Teilmoment ist etwas davon überall zu finden, wo
Menschen miteinander umgehen, aber in seiner essentiellen
Ausbildung kommt er wohl nur selten vor. Er beruht auf einer Fähigkeit,

von der jeder etwas besitzt und die als Realphantasie
bezeichnet werden mag; ich meine die Fähigkeit, sich eine in diesem

Augenblick bestehende, aber nicht sinnenmäßig erfahrbare
Wirklichkeit vor die Seele zu halten. Auf den Umgang zwischen
Menschen angewandt, bedeutet Realphantasie, daß ich mir
vorstelle, was ein anderer Mensch eben jetzt will, fühlt, empfindet,
denkt, und zwar nicht als abgelösten Inhalt, sondern eben in seiner

Wirklichkeit, das heißt, als einen Lebensprozeß dieses Menschen.
Die volle Vergegenwärtigung geht darüber in einer entscheidenden
Weise hinaus: der Vorstellung gesellt sich etwas vom Charakter
des Vorgestellten selber, das heißt, meiner Vorstellung eines

Willensakts des andern ist etwas vom Wesen eines Willensaktes
beigetan, und so fort. Als ein geläufiges Beispiel dafür mag das

sogenannte Mitgefühl dienen, wofern man nur die vage Sympathie
außer acht läßt und den Begriff auf jenen Vorgang beschränkt, in
dem ich etwa den spezifischen Schmerz eines andern so erfahre,
daß mir das Spezifische an ihm, also nicht ein allgemeines Unbehagen

oder Leidwesen, sondern dieser besondere Schmerz, und
doch eben als der des andern, fühlbar wird. Zur Paradoxic der
Seele steigert sich die Vergegenwärtigung, wo ich und der andere

von einer gemeinsamen Lebenssituation umschlossen sind und
etwa der Schmerz, den ich ihm zufüge, in mir selber aufzuckt, bis
daß die Widersprüchlichkeit des Lebens zwischen Mensch und
Mensch sich abgründig offenbart. Da kann etwas erstehen, was
nicht anders aufgebaut zu werden vermag.

Das erkannte Prinzip des Menschseins gibt uns das Verständnis
der Vergegenwärtigung in ihrer ontologischen Bedeutung an die
Hand. Innerhalb der Distanzierung und Verselbständigung der

Welt und doch auch wesenhaft darüber hinausreichend und im
Eigentlichen nicht in jene einbeziehbar steht des Menschen selber

Distanzierung und Verselbständigung: als die Anderen. Wohl
umleben uns die Mitmenschen als Bestandteile der uns gegenüber

18



selbständigen Welt, aber sofern wir jeden als ein Mensch-Seiendes

fassen, ist er nicht mehr Bestandteil, sondern in seinem Selbstsein
da wie ich, und seine Distanzhaftigkeit ist nicht bloß als auf
mich hin existent: sie ist von dem Faktum meiner Distanzhaftigkeit

auf ihn hin nicht zu trennen. Die erste Bewegung des Menschseins

gibt mir die Menschen in das gegenseitige Sein, fundamental
und gleichmäßig. Die zweite aber gibt sie mir in die gegenseitige
Beziehung, je und je und höchst ungleichmäßig, je nachdem wir
sie eben vollziehen. Die Beziehung erfüllt sich in der vollen
Vergegenwärtigung, wo ich den andern nicht bloß als eben diesen

meine, sondern in der jeweiligen Approximation die ihm als eben
diesem zugehörige Erfahrung erfahre. Hier und nun erst wird mir
der andere zum Selbst, und die in der ersten, distanzierenden
Bewegung erfolgte Verselbständigung seines Seins erweist sich
in einem neuen, höchst prägnanten Sinn als Voraussetzung:
Voraussetzung dieser Selbstwerdung-für-mich, die aber nicht
psychologisch, sondern streng ontologisch zu verstehen, eher also

Selbstwerdung-mit-mir zu nennen ist. Ihre ontologische
Vollständigkeit gewinnt diese aber erst, wenn der andere sich von mir
in seinem Selbst vergegenwärtigt weiß und dieses Wissen den Prozeß

seines innersten Selbstwerdens induziert. Denn das innerste
Wachstum des Selbst vollzieht sich nicht, wie man heute gern
meint, aus dem Verhältnis des Menschen zu sich selber, sondern

aus dem zwischen dem Einen und dem Andern, unter Menschen
also vornehmlich aus der Gegenseitigkeit der Vergegenwärtigung
— aus dem Vergegenwärtigen anderen Selbst und dem sich in
seinem Selbst vom anderen Vergegenwärtigtwissen — in einem
mit der Gegenseitigkeit der Akzeptation, der Bejahung und
Bestätigung.

In seinem Sein bestätigt will der Mensch durch den Menschen
werden und will im Sein des andern eine Gegenwart haben. Die
menschliche Person bedarf der Bestätigung, weil der Mensch als

Mensch ihrer bedarf. Das Tier braucht nicht bestätigt zu werden,
denn es ist, was es ist, unfraglich. Anders der Mensch : aus dem

Gattungsreich der Natur ins Wagnis der einsamen Kategorie
geschickt, von einem mitgeborenen Chaos umwittert, schaut er
heimlich und scheu nach einem Ja des Seindürfens aus, das ihm
nur von menschlicher Person zu menschlicher Person werden kann;
einander reichen die Menschen das Himmelsbrot des Selbstseins.

19


	Urdistanz und Beziehung

