
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 9 (1949)

Artikel: Le "Sunemménon" stoïcien et la notion de loi scientifique

Autor: Virieux-Reymond, Antoinette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le «Sunemménon» stoïcien et la notion de loi
scientifique1

par Antoinette Virieux-Reymond

On sait que, pendant de longues années, la logique stoïcienne,
dans laquelle le sunemménon (Si alors) joue un rôle
primordial, a été l'objet de vives critiques (Zeller, Prantl, etc.).
Le premier à l'avoir réhabilitée, Victor Brochard2 a cru voir en
elle une préfiguration de la logique inductive de Stuart Mill et,

par conséquent, dans le sunemménon une première ébauche de

loi scientifique. Ce rapprochement est-il justifié?
La doctrine du Portique conçoit que le monde tout entier est

soumis à une pensée divine qui, diffuse dans le réel, dirige et
assure la marche de chaque chose et de chaque événement.

Aux yeux de Stuart Mill, au contraire, les liaisons qui existent
dans la nature n'ont aucun caractère de nécessité; les lois
mathématiques elles-mêmes sont contigentes.3

Sur ce point essentiel, il y a donc divergence entre les deux

courants de pensée, mais il existe néanmoins une certaine parenté
entre eux: données concrètes et individuelles du jugement,
définitions purement nominales (énumération des propriétés d'un
sujet), inférences et propositions conditionnelles. Est-ce à dire
cependant que le sunemménon stoïcien puisse être assimilé à la
loi scientifique?

Pour trancher la question, il faut connaître l'épistémologie
stoïcienne. Dans la mesure où les diverses tendances individuelles
des sages du Portique peuvent se ramener à une seule théorie
commune, voici cette conception: Il y a un être profond et seul
véritablement réel qui sous-tend l'univers et en assure la cohésion

1 Cet article a été présenté tout d'abord sous forme de communication
au Congrès de Genève (juin 1948), congrès organisé par l'Association
française pour l'avancement des sciences; l'exposé en a été légèrement remanié.

2 Brochard, Archiv für Geschichte der Phil. 1892. Article reproduit dans
Etudes de phil. ancienne et de phil. moderne. Paris 1912, pp. 220 sqq.

3 Hamelin, Année philosophique tome XII, 1901.

162



par cette tension même; et, à sa surface, se jouent des événements

et des faits dont la seule réalité est de pouvoir être exprimée

dans des énoncés.4

Cet être profond qu'on saisit parfois dans une intuition
privilégiée, échappe à la science qui ne peut atteindre que le plan
superficiel des événements.

Tandis qu'Âristote déclarait que celle-ci ne traite que du général,

le Portique affirme qu'il n'existe de science que du nécessaire

et que ce rapport de nécessité doit se chercher dans les données
individuelles. A ce propos, M. Reymond remarque que «les

circonstances individuelles n'intéressent la science moderne que
dans la mesure où elles sont la résultante de facteurs qui agissent
en tout lieu et en tout temps. Ces facteurs, si hétérogènes soient-

ils, ont cependant pour caractère commun le fait de pouvoir
s'exprimer par des grandeurs mesurables. La loi moderne est
alors à même de traduire entre les phénomènes une identité
partielle qui s'exprimera sous forme de relation fonctionnelle
(f mg) que l'expérience permet de découvrir dans chaque cas.

La logique stoïcienne, au contraire, vise uniquement à identifier
logiquement deux formes d'expression verbale qui désignent
le même fait individuel (il a une cicatrice, donc il a été blessé).

Lorsqu'elle ne parvient pas à légitimer cette identification, elle
se borne à constater ou à affirmer une succession probable de

faits dont la liaison reste insaisissable.»5

Il me semble nécessaire de distinguer deux moments différents

dans la logique stoïcienne: a) l'un pendant lequel la

logique purement formelle se construit et aboutit à des schèmes

logiques, qui font prévoir ceux de la logistique contemporaine;6
b) l'autre, où l'on remplace les différentes variables de ces

schèmes par des propositions tirées de l'expérience.
a) Les énoncés et leurs rapports sont formalisés comme suit:

1° la conjonction: Et a et ß';
2° la disjonction: Ou a ou /S';

4 Bréhier, Théorie des Incorporels, Librairie Picard, Paris, 1907, p. 13.
5 A. Reymond, La logique stoïcienne. Revue de théol. et de phil. 1929,

p. 170 sqq.
6 Lukasiewicz: Zur Geschichte der Aussagenlogik. Tiré à part d'Erkennt-

nis, Band XIII, Heft 1, pp. Ill—131.

163



3° le causal: parce que a, /S';

4° le préférentiel: il est préférable que a plutôt que /)';
5° le quantitatif: il y a plus (ou moins) de que de
6° enfin le sunemménon (ou liaison hypothétique) qui est, comme

nous l'avons dit, la liaison primordiale dans la dialectique
stoïcienne: Si a, alors ß\7 (Si a est l'antécédent et alors $'
le conséquent.)

Des six relations mentionnées, trois correspondent à trois
relations envisagées par la logistique: ce sont l'implication qui
est formulée par les Stoïciens : Si alors et par la logistique
po q;8 la conjonction: et a et [? (p et q pour la logistique) ; et
la disjonction: ou a' ou /S' (ou p ou q pour la logistique).

Quelles sont pour le sunemménon les fonctions de vérité
admises par les Stoïciens?

Les Stoïciens envisageant en logique formelle deux seules

valeurs, le vrai et le faux, il s'ensuit que, dans le sunemménon la
relation de l'antécédent et du conséquent par rapport au vrai et
au faux comporte quatre cas possibles : 1° V V; 2° F F ; 3° V F ;

4° F V.9
Tandis que le mégarique Diodore Cronos qui assimilait le

possible au nécessaire ne retenait comme valable que la seule fonction

dte vérité : V V ; le Stoïcien Chrysippe, faisant sienne l'opinion

de Pbilon de Larisse, un autre mégarique, considérait comme
valables les trois fonctions de vérité : V Y, F F, F V et ne rejetait
que la seule fonction V F. La logistique contemporaine retient
les trois mêmes fonctions de vérité.10

Une fois les variables remplacées par des propositions, on a,

par exemple:

7 a — le premier désigne une proposition entière variable et non un
terme, de même pour ß" le second.

8 Voir à ce propos Ch. Serrus, Traité de logique, pp. 23—24: «L'implication

est une relation orientée, ce qui veut dire que l'ordre des éléments n'y
est pas indifférent, comme il l'était pour la disjonction et pour la conjonction.
Une implication donnée est à sens unique; c'est pourquoi on appelle la
première proposition l'antécédent et la seconde le conséquent. Cela dit, nous
pouvons formuler la loi: Le résultat de l'implication de deux propositions
est faux dans le cas, et dans le cas seulement où l'antécédent est vrai et le
conséquent faux.»

9 V vrai; F faux.
10 Cf. Lukasiewicz, op. cit., passim et Serrus, passage cité en note, plus haut.

164



1° VV (S'il fait jour, il y a lumière);
2° F F (Si la terre a des ailes, elle vole) ;

3° V F (S'il fait jour, il fait nuit);
4° F V (Si la terre vole, elle existe).

Les variables sont donc remplacées par des propositions tirées
de la réalité et c'est alors que surgissent, pour les Stoïciens,
toutes les difficultés.

Ces difficultés commencent à naître lorsqu'il s'agit de prouver
la nécessité du lien entre antécédent et conséquent: il y a hésitation

entre des arguments tirés de l'expérience vécue et d'autres

purement formels.
Une première preuve nous est fournie par Diogène Laërce

(VII, 73): La connexion Si (sunemménon) est vraie, lorsque le
contraire du conséquent (antikeiménon), c'est-à-dire sa négation,

contredit l'antécédent. Par exemple dans «s'il fait jour, il
fait clair», la connexion est vraie, car «il ne fait pas clair» (négation

du conséquent) contredit l'antécédent «il fait jour».
La connexion Si est au contraire fausse, lorsque la négation du

conséquent ne contredit pas l'antécédent. Par exemple, dans
«S'il fait clair, Dion se promène» affirmer que «Dion ne se

promène pas» ne contredit pas «il fait clair».
Chez les Stoïciens, cette preuve par Yantikeiménon est

déconcertante; le procédé est directement emprunté à Aristote, comme
l'a exposé M. Bréhier11 ; mais le stagyrite pouvait, grâce à son
semi-réalisme logique, l'appliquer à un monde de concepts,
soumis, aussi bien que la réalité qu'ils traduisent, au principe de

contradiction. Pour lui, en effet, l'espèce, le genre et l'essence

ont une réalité propre et ne sont pas de purs exprimables. Dans

ces conditions, le syllogisme se ramène à une constatation

d'appartenance ou d'inclusion, et se présente naturellement sous

forme catégorique. (Pierre est inclus dans l'espèce homme,
laquelle est incluse dans le genre mortel.)

Mais peut-il en être de même dans une logique purement
nominaliste, pour laquelle seuls comptent des faits individuels,
qui ne sont liés par aucune relation d'appartenance ou d'inclusion

d'espèces ou de genres? Si, comme chez les Stoïciens, seuls

sont réels, l'individu et ses propriétés (manières d'être et d'agir),

11 Bréhier, Théorie des Incorporels, passim.

165



le fait pour un individu d'être homme n'entraîne pas
catégoriquement le fait d'être mortel et l'antécédent, aussi bien que le
conséquent qui en découle, demeure hypothétique. (Si Pierre
vit, il peut mourir.) Dans cette doctrine où le fait de mourir est
différent pour Pierre et pour Paul et où le fait d'être mortel ne
correspond en lui-même à rien de réel, comment peut-on légitimer

la preuve par Vantikeiménon?
Les Stoïciens eux-mêmes ont senti, semble-t-il, que cette preuve

ne cadrait pas bien avec le reste de leur doctrine et c'est peut-
être la raison pour laquelle ils auraient recherché d'autres preuves,

l'une dans la nature du lien qui unit l'antécédent au conséquent

et l'autre dans l'accumulation des faits antérieurs.
L'antécédent et le conséquent sont tous deux des exprimables

(donc des incorporels, sans réalité aucune): Un passage de Sex-

tus, qui traduit le terme stoïcien: exprimable en langage platonicien:

intelligible, nous apprend que (l'antécédent étant un signe)
«le signe est un jugement (axioma) et pour cette raison intelligible»

;12 la chose signifiée étant à son tour un exprimable, le
lien qui les unit le sera aussi; il doit faire découvrir nécessairement

la vérité ou la fausseté implicitement contenue dans
l'antécédent. C'est en tendant vers l'identité absolue13 entre antécédent

et conséquent que le sunemménon sera rigoureusement vrai.
Mais ce rapport nécessaire entre exprimables recouvre-t-il un

rapport entre les choses, le lien de conséquence logique cn-
traîne-t-il un lien de conséquence physique?

C'est ici qu'intervient la preuve par l'accumulation des faits
antérieurs: De ce que a implique ß\ peut-on inférer qu'en fait
«Si une femme a du lait, c'est qu'elle a enfanté»? On énumère
alors les faits antérieurs et l'on aboutit, dans les cas où l'on ne

peut réduire antécédent et conséquent à une identité absolue,
à une simple probabilité. On constate simplement que sur le

plan réel, rien ne s'oppose à l'affirmation du sunemménon.14

12 Sextus Empiricus apud Bréhier, op. cit. passim.
13 et non vers l'identité partielle exprimée sous forme de relation

fonctionnelle que recherche la science contemporaine.
14 Dans le De Fato, par exemple, pour appuyer le sunemménon suivant:

«Si quelqu'un est né au lever de la Canicule, il ne mourra pas dans la mer.»
Chrysippe recourt à la formule «Il n'y a personne qui soit né au lever de la
Canicule et qui meure ensuite dans la mer», qui n'est autre que l'accumulation

de faits antérieurs.

166



Mais dans la séméiologie stoïcienne, cet appel à l'expérience
ne joue pas le rôle qu'on s'attendrait à lui voir jouer. M. Bréhier
note, en effet, que les Stoïciens, dans leur séméiologie du moins,
se sont toujours occupés de ce rapport logique entre deux
exprimables, mais jamais du rapport matériel.15

Il semblerait d'ailleurs que les Stoïciens aient distingué entre
l'implication au sens large16 et le lien causal, le sunemménon

correspondant à l'implication (Si... alors) et le lien causal

{akolouthia) : de p découle q.17

Avaient-ils la prescience que le Si... alors de l'implication
ne se confondait pas avec le donc de l'inférence18 et le parce
que du lien causal?

Dans ces conditions, peut-on rapprocher le sunemménon de

la loi scientifique?
Les savants et les philosophes ne s'accordent pas sur le sens

à donner au terme de loi. Henri Poincaré (Dernières Pensées)

établit que la loi est un lien constant entre l'état actuel dû
monde et son état immédiatement postérieur.

Pour Emile Boutroux (Contingence des lois de la nature), il
y a loi lorsqu'on observe un ordre fixe entre les faits et que
l'esprit remarque entre eux des liaisons constantes. M. Lalande
donne dans son Vocabulaire la définition suivante: Formule
générale (énonciative, non impérative) telle qu'on puisse en
déduire d'avance les faits d'un certain ordre, ou plus exactement

ce que seraient ces faits s'ils se produisaient à l'état d'isolement.19

l® Bréhier, op. cit. passim.
16 Dans l'implication, au sens large, le lien entre p et q n'est pas

nécessairement direct. Par exemple: «Si deux et deux font quatre, Paris existe»

signifie «aussi vrai que deux et deux font quatre, Paris existe». La vérité du
conséquent prend simplement l'antécédent pour garant de sa propre vérité,
mais la proposition vraie conséquente pourrait s'appuyer sur n'importe
quelle autre proposition vraie. (Voir, à ce propos, A. Reymond, Les principes
de la logique et la critique contemporaine. Paris, Boivin, 1932, passim.)
Tandis que, dans le lien causal, il y a un lien direct: «Si une barre de feiest

échauffée, elle se dilate.» L'échauffement de la barre est la cause directe
de sa dilatation: on ne peut concevoir d'autre antécédent à la dilatation de la
barre que son échauffement ni d'autre conséquent à son échauffement que
sa dilatation.

17 Cf. Serrus, op. cit. passim.
18 Voir à ce propos Charles Serrus, Traité de logique, p. 24.
19 André Lalande, Vocabulaire technique et critique de philosophie, Alcan,

1926 (Loi sens D).

167



On a parlé parfois de loi naturelle, mais ce terme a suscité de

vives critiques, dans la mesure où l'on conçoit comme M. Saini

que «la loi est le produit de mon esprit dans sa tentative de

coordonner les expériences qu'il a pu faire sur le monde
extérieur» .20

Bien que les conceptions sur la notion de loi soient très variées,
elles semblent s'accorder sur le point suivant: la loi indique
un lien constant permettant de déduire, avec la plus grande

probabilité, ce que sera un événement futur, encore ignoré,

pourvu qu'il se reproduise dans les mêmes conditions qu'un
événement déjà observé et qu'on en connaisse les causes.

C'est sur ce point que se manifeste, me semble-t-il, la
différence essentielle, outre celle qu'a signalée M. Reymond, entre la

position du Portique et celle de la science contemporaine.
Celle-ci a établi une nette démarcation entre le domaine de la
science et celui de la science religieuse; elle cherche à dégager
dans le monde physique les relations objectives qu'elle découvre

graduellement21 et, laissant de côté le problème métaphysique
de la liberté et du déterminisme, elle établit ses lois; le
déterminisme scientifique n'entraîne donc pas fatalement à ses

yeux le déterminisme sur le plan religieux. Celle-là, au
contraire, ne séparant pas les divers domaines où s'applique la
réflexion humaine, le problème peut sembler inextricable:
Comment transporter le lien logique du sunemménon sur le plan vécu,

sans tomber dans le nécessitarisme de Diodore Cronos?22 Et si

on sépare le plan logique du sunemménon pour n'y voir qu'une
vérité formelle, que devient l'unité de la conscience humaine?
D'autre part, ériger en lois les constatations expérimentales leur
était difficile pour une raison d'ordre logique (jusqu'à quel
point l'universalisation, indispensable pour passer du fait
particulier à l'énoncé de la loi, est-elle légitime? et une autre
d'ordre métaphysique (établir des lois ne serait-ce pas porter

20 Hugo Saini, Réflexions sur la notion de loi en physique, Studia philo-
sophica 1946.

21 Voir Vocabulaire Lalande, Science, sens D.
22 Le problème des futurs contingents a été étudié dans tous les sens par

Chrysippe et les anciens Grecs. (Cf. Rolin Wavre, La logique amusante,
Editions du Mont-Blanc, Genève.)

168



atteinte à la liberté de l'Univers qui, ne l'oublions pas, est poulies

Stoïciens un être vivant?)
Le sunemménon ne peut donc se ramener, me semble-t-il, à la

loi scientifique, mais, comme le prouve M. Bréhier2S, il l'a rendue
possible, en distinguant, d'une part, entre le plan des événements

ou faits, objet de science et, d'autre part, celui de l'être sous-

jacent, profond et mystérieux inconnaissable autrement que par
intuition 24.

23 Bréhier, op. cit. passim.
24 Pour plus de détails, voir ma thèse: La logique et l'épistémologie des

Stoïciens; à paraître chez Rouge à Lausanne et aux Editions Lire à Cham-

béry.

169


	Le "Sunemménon" stoïcien et la notion de loi scientifique

