
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 9 (1949)

Artikel: Martin Heidegger und der Humanismus : zur Auseinandersetzung mit
den Schriften "Platons Lehre von der Wahrheit" und "Brief über den
Humanismus"

Autor: Krüger, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Heidegger und der Humanismus
Zur Auseinandersetzung mit den Schriften «Piatons Lehre von der Wahrheit» und

«Brief über den Humanismus»1

Von Gerhard Krüger

I.

Das Denken Martin Heideggers hat seit dem Erscheinen der
ersten Hälfte von «Sein und Zeit» im Jahre 1927 zweifellos eine

Wandlung durchgemacht; aber es ist sehr schwer zu sagen, worin
sie eigentlich besteht. Was bei jenem berühmten Werke am stärksten

gewirkt hat, war das Bild des Menschen, der sich — aus aller
Geborgenheit in Religion oder fortschreitender Kultur vertrieben

— in die Angst und Sorge um seine Existenz «geworfen»
findet und dieses sich selbst überlassene Dasein angesichts des

Todes oder des Nichts in absoluter Selbständigkeit entschlossen
auf sich nimmt. Aus den neueren Schriften Heideggers — jedenfalls

seit der Mitte der dreißiger Jahre — kommen uns andere
Töne entgegen: jetzt ist vom «Sein» als von einer übermenschlichen,

ja übergöttlichen Wahrheit, vom «Heiligen», von der
Gottheit, «dem» Gott und Göttern die Rede, und der Mensch, der

zum «Hirten des Seins» bestellt wird, hat seine Geworfenheit als

ein «Geschick» jenes Seins, dessen Nähe ihm «Heimat» ist; seine

«inständige» Existenz scheint sich nicht mehr in der Unheimlich -

keit zu zeitigen, sondern in der «Lichtung des Seins», in der er
«ekstatisch innesteht». Damals erschienen Augustinus, Luther und
Kierkegaard als Vorläufer der Analyse der Existenz, und die

Frage nach dem Sein, die durch diese «fundamentalontologische»
Untersuchung wissenschaftlich in Gang gebracht werden sollte,
wurde unter Berufung auf Piaton und Aristoteles gestellt. Jetzt
finden wir den Denker, der das «Sein sagt», in der Zwiesprache
mit den Dichtern, die das Heilige «nennen», besonders mit Höl-

1 Martin Heidegger, Piatons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über
den «Humanismus». Sammlung Überlieferung und Auftrag, in Verbindung
mit Wilhelm Szilasi, herausgegeben von Ernesto Grassi. Reihe Probleme und
Hinweise, Band 5. Verlag A. Francke AG. Bern, o.J., Copyright 1947.

93



derlin, oberhalb aller Wissenschaft, in einem «wesentlichen», oder
«anfänglichen» Denken, das sich am ehesten noch auf Anaximan-
der, Heraklit und Parmenides beruft, während Piaton bereits am
Anfang eines unheilvollen, wenn auch notwendigen Prozesses

steht, in dem Sein und Wahrheit «humanistisch» verengt worden
sind, und an dessen Ende Nietzsche, dieser «zügelloseste Plato-
niker», den Willen zur Macht proklamiert hat. Heil ist nur im
Ausblick auf eine Zukunft, die im Zeichen Hölderlins und einer
noch unbekannten, alle «Philosophie» und «Metaphysik»
überwindenden Weise des Fragens nach dem Sein steht. Wenn man
aber hier von einem Wechsel des Standpunktes, der gesamten
Grundhaltung und Grundstimmung des Denkens sprechen möchte,
so stößt man auf den ausdrücklichen Widerspruch Heideggers,
der seine neueren Äußerungen als die folgerichtige Entfaltung
des schon in «Sein und Zeit» gemachten Ansatzes verstanden
haben will. Insbesondere der «Brief über den Humanismus» ist
eine einzige Verwahrung gegen die Mißverständnisse, denen das

frühere Werk begegnet sei, ein Protest vor allem gegen die
Vorwürfe des Nihilismus und Atheismus, aber auch gegen die des

Irrationalismus, der bloßen Diesseitigkeit, der Verachtung aller
«Werte» und der Förderung des Inhumanen (bes. S. 72, 95ff.).
Auch der «Existentialismus» Sartres hat mit dem Grundproblem
von «Sein und Zeit» «nicht das geringste gemeinsam» (S. 73).

So sieht sich der Leser Heideggers vor außerordentliche
Schwierigkeiten des Verstehens gestellt, die überdies dadurch gesteigert
werden, daß Heidegger in neuerer Zeit leider noch keine Schrift
veröffentlicht hat, die an Umfang und Ausführlichkeit der
Darstellung mit «Sein und Zeit» vergleichbar wäre2. Und nicht nur
die Interpretationen Hölderlinscher Gedichte, auch die unmittelbar

denkerischen Äußerungen Heideggers bewegen sich jetzt
vielfach in der Nähe der Dichtung, zuweilen in einem Stile, der

an die rätselhaften Sprüche Heraklits gemahnt.
Die hier zu besprechenden beiden Schriften, von denen die

eine, der «Brief über den Humanismus», in Deutschland
inzwischen auch separat erschienen ist (1949 hei Klostermann in

2 Die inzwischen erschienene Aufsatzsammlung «Holzwege» (Frankfurt,
b. Klostermann) ist erst nach dem Abschluß dieses Aufsatzes erschienen. Sie

erfordert eine besondere Besprechung; doch enthält sie nichts, was die im
Folgenden gegebene Interpretation und Kritik umstieße.

94



Frankfurt), haben mit Recht besondere Beachtung gefunden.
Heidegger versucht hier an einem klassischen Plato-Text, dem
Höhlengleichnis, seine Ansicht vom Ganzen des abendländischen
Denkens zu begründen, und er erläutert seine Polemik gegen den
mit Plato beginnenden «Humanismus» durch eine Auseinandersetzung

mit den Tendenzen und Auffassungen der Gegenwart.
Es ist beabsichtigt und unvermeidlich, daß man hei der Lektüre
dieser Schriften «Sein und Zeit» im Sinne hat. Daher empfiehlt
es sich, statt den Inhalt der beiden Schriften in derselben Reihenfolge

zu betrachten, wie er dargeboten wird, von Heideggers
Auslegung dieses schon historisch gewordenen Werkes auszugehen.

II.

Heidegger bestreitet nicht unbedingt, daß sich bei ihm seit

jener ersten Ausarbeitung der Seinsfrage etwas geändert hat.
Er gibt zu, daß er den dritten Abschnitt des ersten, grundsätzlichen

Teils, der nicht mehr von «Sein und Zeit», sondern von
«Zeit und Sein» handeln sollte (vgl. S. u. Z., § 8), zurückgehalten
hat, «weil das Denken im zureichenden Sagen dieser Kehre
versagte und mit Hilfe der Sprache der Metaphysik nicht durchkam»
(Br. S. 72). «Das Denken, das in die Wahrheit des Seins vorzudenken

versucht, bringt in der Not des ersten Durchkommens nur ein
Geringes der ganz anderen Dimension zur Sprache. Diese verfälscht
sich noch selbst, insofern es ihr noch nicht glückt, zwar die
wesentliche Hilfe des phänomenologischen Sehens festzuhalten
und gleichwohl die ungemäße Absicht auf «Wissenschaft» und
«Forschung» fallen zu lassen» (S. 110). Heidegger hat «einsehen

gelernt», daß die «geläufigen Titel», durch die er sich innerhalb
der bestehenden Philosophie verständlich zu machen suchte,
«unmittelbar und unvermeidlich in die Irre führen mußten» (110) ;

aber er konnte eben zunächst nicht anders vorgehen, weil sich die

Seinsfrage «inmitten der Herrschaft der Metaphysik» als eine

metaphysische Frage und als die Frage «Was ist Metaphysik?»
einführen mußte (64). So werden die Mißverständnisse einigermaßen
entschuldbar, weil sie schicksalhaft sind. Aber jene Kehre zum
Thema «Zeit und Sein» hätte «nicht eine Änderung des

Standpunktes» enthüllt, wie man schon aus dem 1930 entstandenen Vortrag

«Vom Wesen der Wahrheit» entnehmen könne (72). Es ging

95



von Anfang an nicht um den Menschen, wie heute insbesondere der
«Existentialismus» meint, sondern um das Sein, nur eben noch
auf eine zu überwindende, metaphysische Weise.

Was ist Metaphysik? In einer Einleitung und in einem Nachwort

zur 4. bzw. 5. Auflage der Vorlesung, die Heidegger dieser

Frage gewidmet hat, sind wir darüber belehrt worden, daß die

Metaphysik, so wie sie im Abendlande bestanden hat, zwar das

Sein denkt, aber nur, indem sie «das Seiende als das Seiende
vorstellt» (a.a.O. 11). «Sie nennt das Sein und meint das Seiende
als das Seiende» (ebenda). «Die Metaphysik stellt zwar das

Seiende in seinem Sein vor und denkt so das Sein des Seienden.

Aber sie denkt nicht den Unterschied beider» (Brief 65). So hat
in der Tat auch Heidegger in «Sein und Zeit» die Seinsfrage
«ontologisch» als die Frage nach dem Sein des Seienden dargestellt,

speziell zunächst einmal «fundamentalontologisch» als die

Frage nach dem Sein des seinsverstehenden Menschen, dem
«Dasein». Das Sein ist nun zwar wirklich der Grund und Boden,
aus dem der Baum der Metaphysik von jeher seine Säfte zieht,
wie Heidegger im Anschluß an ein von Descartes gebrauchtes
Bild ausführt, aber er meint nun zu erkennen: dieses nährende
Element als solches bleibt doch immer außerhalb des Baumes.
Anders gesagt: Das metaphysische Denken erhält zwar das Licht,
in dem es das Seiende als solches vorstellt, vom Sein, aber es

bekommt das Sein nur in Gestalt der «Seiendheit des Seienden»

zu Gesicht (W. i. Met.5 39), nicht so, wie es in sich selbst ist.
«Gesetzt aber, daß nicht nur das Seiende dem Sein entstammt,
sondern daß auch und anfänglicher noch das Sein selbst in seiner
Wahrheit ruht und die Wahrheit des Seins als das Sein der
Wahrheit west, dann ist die Frage notwendig, was die
Metaphysik in ihrem Grunde sei» (ebd. S. 40). Darum mußte die

Seinsfrage zwar metaphysisch beginnen, aber in ihrem Vollzuge
ergibt sich ein «Wandel des Fragens, der in die Überwindung der

Metaphysik gehört» (Wesen der Wahrheit, S. 28).
Daß man über alles Seiende, auch über den Menschen, hinausgehen

müsse, um das Seiende als Seiendes zu verstehen, stand

von Anfang an fest. «In der Einleitung zu ,Sein und Zeit' (S. 38)
steht einfach und klar und sogar im Sperrdruck: ,Sein ist das

transcendens schlechthin'» (Brief ü. d. H., S. 83). Da aber die
Untersuchung noch metaphysisch am Sein als dem des Seienden

96



orientiert war, konnte das damals nur heißen, man müsse über
das Seiende hinaus zum Nicht-Seienden, dem Nichts, und allem
zuvor: über den Menschen hinaus zu seinem Ende, dem Tode,
«vorlaufen». Daher die berühmte Lehre von der Erfahrung des

«nichtenden» Nichts oder des stets drohenden Todes, und von
der Grundstimmung der Angst, in der der Mensch allen Halt am
Seienden verliert, um so erst in die Freiheit des Abstandes von
ihm als dem Seienden versetzt zu werden. Damals erschien daher
der Mensch als der «Platzhalter des Nichts» (Was ist Metaphysik?
5. Aufl., S. 34). Nun aber, nachdem sich Heidegger der
Unzulänglichkeit des metaphysischen Denkens bewußt geworden ist,
meint er einzusehen, daß das befreiende, gleichsam den Raum
der Verständlichkeit öffnende, «lichtende» Nichten nicht vom
Nichts ausgeht, sondern von dem in sich selbst, bzw. in seiner
eigenen Wahrheit, ruhenden Sein. «Das Nichts als das Andere des

Seienden ist der Schleier des Seins» (W. i. Met., 5. Aufl., S. 46).
«Das Sein niclitet — als das Sein» (Br. ü. H., S. 114). Das ist die
in der Tat höchst überraschende Neuigkeit, durch die bei Heidegger

alles Frühere in ein völlig neues Licht getaucht wird. Das
Sein erscheint nur zunächst als Nichts, weil das «moderne
Weltalter», ganz an das Seiende verloren, in der «Seinsvergessenheit»
lebt und es nicht einmal bemerkt (W. i. Met.5 11). Das Denken
kann diese «Heimatlosigkeit» (Br. ü. H. 84) nur überwinden,
indem es zunächst einmal «in den Schrecken gerät, demgemäß es

nichts anderes vermag, als dieses Geschick des Seins in der Angst
auszuhalten, um erst das Denken an die Seinsvergessenheit zum
Austrag zu bringen» (W. i. Met.5, S. 12). Geschieht das aber, dann
vollzieht sich auch ein «Wandel des Wesens des Menschen»

(ebd. 9): er wird aus dem Platzhalter des Nichts, der «in das

Nichts hineingehalten», sich selbst «überantwortet» ist, zum
heimatlichen Hüter, Wächter und «Nachharn» des Seins (Br. ü. H.
90f.). »Der Mensch ist der Hirt des Seins. Darauf allein denkt
«Sein und Zeit» hinaus, wenn die ekstatische Existenz als «die

Sorge» erfahren ist...» (ebd. S. 75f.).
Aus dem metaphysischen Ansatz und dem unmetaphysischen

Sinn der Seinsfrage erklären sich offenbar die wichtigsten
Mißverständnisse von «Sein und Zeit», wie Heidegger sie jetzt immer
wieder zurückweist: die Philosophie des Nichts konnte als
Nihilismus verstanden werden, aber nur, weil man im Nichts nicht das

7 97



Sein erkannte. Sie konnte als Atheismus oder wenigstens als

Indifferentismus bezeichnet werden, weil man verkannte, daß durch
die Seinsfrage erst ein Horizont erschlossen wird, in dem vom
Seienden, auch von einem seienden Gott oder seienden Göttern
im Ernst die Rede sein kann (ebd. 101 f.). Man konnte die
Philosophie des «In-der-Welt-Seins» mit ihrer betonten Diesseitigkeit
als «weltliche» Absage an den transzendenten Gott verstehen, aber

man verkannte, daß «Welt» die mehr als göttliche «Offenheit des

Seins» bedeutet, «als welche das Sein selber ist, das als der Wurf
sich das Wesen des Menschen in ,die Sorge' erworfen hat» (ebd.
S. 100). Man konnte meinen, daß die Polemik gegen die «Werte»
destruktiv gemeint sei, aber man begriff nicht, «daß eben durch
die Kennzeichnung von etwas als ,Wert' das so Gewertete seiner
Würde beraubt wird»; denn so läßt man es subjektivierend nur
noch als von menschlicher Schätzung abhängiges «Objekt» gelten,
während das Sein von etwas viel mehr ist als seine Gegenständlichkeit

(ebd. 99). Man konnte von Irrationalismus sprechen, weil
Heidegger etwa in «Was ist Metaphysik?» gesagt hat, die Idee
der «Logik» löse sich auf «im Wirbel eines ursprünglicheren
Fragens» (33 5), aber man hat verkannt, daß die «Logik» nur
das metaphysische Denken als das «Vorstellen von Seiendem in
seinem Sein» zum Thema hat, «das sich das Vorstellen im
Generellen des Begriffes zustellt», während doch im Denken des Seins

erst «das anfängliche Wesen des ih'fos » getroffen wird, der dem
Wesen der ratio zugrundeliegt (Br. ü. H. 98f.). Das Wissen darum
war freilich «bei Plato und Aristoteles, dem Begründer der
«Logik», schon verschüttet und verlorengegangen» (ebd.). Man
hat alles, was Heidegger «gegen» das Gewohnte gesagt hat, bloß
als Antithese, ausgehend vom Gewohnten als dem «Positiven»,
verstanden, während es sich darum handelt, das Gewohnte samt
seinem etwaigen Gegenteil «einer Besinnung auszusetzen» (97f.).

Der metaphysische Ansatz des Fragens hat nach Heidegger
den Anschein erweckt, als wolle die Fundamentalontologie von
«Sein und Zeit» das Sein vom Menschen abhängig machen. «Nur
solange Dasein ist, gibt es Sein» (S. u.Z. 212) — das soll, wie
Heidegger jetzt interpretiert, nicht etwa heißen, das Sein «sei ein
Produkt des Menschen» (Br. ü. IL. 83). Heidegger hat vom
«Entwurf» des Seins (auch vom «Stiften» des Seins bzw. der Welt)
gesprochen (vgl. bes. Wesen des Grundes, 31 ff.). «Doch dieser

98



Entwurf schafft nicht das Sein» (Br. ii. H., 84). «Versteht man
den in ,Sein und Zeit' genannten ,Entwurf' als ein vorstellendes
Setzen, dann nimmt man ihn als Leistung der Subjektivität und
denkt ihn nicht so, wie ,das Seinsverständnis' im Bereich der
,existentialen Analytik' des ,In-der-Welt-seins' allein gedacht werden

kann, nämlich als der ekstatische Bezug zur Lichtung des

Seins» (ebd. 71f.).
So ist das Denken von «Sein und Zeit» über dieses grundlegende

Werk «auch heute nicht hinausgekommen. Vielleicht ist es aber
inzwischen um einiges eher in seine Sache hineingekommen
(ebd. 91). Es hat sich nach Heidegger nur von allem Herkömmlichen

gründlicher gelöst, und wenn es dabei Gefahr läuft, an der
Härte seiner Sache zu zerbrechen, so ist doch das metaphysische
«,Philosophieren' über das Scheitern», wie offenbar mit einem
Seitenblick auf Jaspers gesagt wird, «durch eine Kluft getrennt
von einem scheiternden Denken» (ebd. 92). Solches Scheitern
wäre auch kein Unglück, sondern geradezu «das einzige Geschenk,
das dem Denken aus dem Sein zukommen könnte» (ebd.). «Vielleicht

verlangt... die Sprache weit weniger das überstürzte
Aussprechen als vielmehr das rechte Schweigen» (ebd.). In eine
«Sackgasse» fühlt sich Heidegger jedenfalls nicht geraten (ebd.
S. 91 f.).

III.
Es kommt nun offenbar alles darauf an, was das Sein ist, als

welches sich das Nichts entschleiert hat. «Es ist Es seihst»,
antwortet Heidegger zunächst (Br. ü. H. 76), um alle Orientierung
an schon Bekanntem abzuschneiden. Und da es sicher mehr als
der Mensch ist — ein Höchstes, von dem «alles», auch der Mensch,
irgendwie abhängt, muß vor allem der metaphysische Irrtum
abgehalten werden, als sei es ein höchstes Seiendes: «Das ,Sein' —
das ist nicht Gott und nicht ein Weltgrund» (ebd. 76). Es ist,
wie sich schon zeigte, nicht weniger als Gott oder Weltgrund,
sondern mehr. Und doch dürfen wir es nicht in einer überhimmlischen

Ferne suchen, sondern dort, wo uns «Sein und Zeit» schon

hingewiesen hat: in der Existenz des Menschen und in der
Geschichte des Abendlandes.

«Das Denken überwindet die Metaphysik nicht, indem es sie,
noch höher hinaufsteigend, übersteigt und irgendwohin aufhebt,

99



sondern indem es zurücksteigt in die Nähe des Nächsten... Der
Abstieg führt in die Armut der Ek-sistenz des homo humanus»

(ebd. 103). «Das Sein ist weiter denn alles Seiende und ist gleichwohl

dem Menschen näher als jedes Seiende, sei dies ein Fels,
ein Tier, ein Kunstwerk, eine Maschine, sei es ein Engel oder
Gott. Das Sein ist das Nächste» (ebd. 76). Ja, es ist «die Nähe
selbst» (ebd. 77), nämlich die Wahrheil als die Unverborgenheit,
kraft deren uns Seiendes erst als Seiendes sichtbar wird. Heidegger

spricht vom Sein immer auch als von der «Wahrheit des

Seins», und vom «Sein der Wahrheit». Das Sein, das unabhängig
vom Seienden gedacht werden soll, sollte ja in seiner Wahrheit
ruhen, die Wahrheit des Seins als das Sein der Wahrheit «wesen».
Die Wahrheit ist «als Unverborgenheit der Grundzug des Seins

selbst» (Piatos Lehre v. d. W. 46). Auch in dem Vortrag über das

Wesen der Wahrheit heißt es zum Schluß, man müsse darüber
nachdenken, «ob die Frage nach dem Wesen der Wahrheit nicht
zugleich und zuerst die Frage nach der Wahrheit des Wesens
sein muß. Im Begriff des ,Wesens' aber denkt die Philosophie
das Sein» (ebd. 27).

Man darf nur auch die Wahrheit nicht bloß «logisch», als die
Wahrheit des Satzes oder Urteils, auch nicht bloß metaphysisch,
als die Sichtbarkeit von Seiendem oder die Hinsicht des katego-
rialen Vorstellens von Seiendem, verstehen (vgl. ebd. 76f.),
sondern man muß die «anfängliche» Wahrheit, die dabei schon

vorausgesetzt ist, rein als solche denken, als den «Aufgang des

Verborgenen in die Unverborgenheit», als die «Entbergung» (Piatos
Lehre v. d.W. 46). Daher kann Heidegger sagen: «Die Lichtung
selber... ist das Sein» (Br. ü. H. 77). Es ist «das Lichten jener
Lichtung, in die herein überhaupt etwas erscheinen, in seinem
Umriß sich stellen, in seinem ,Aussehen' (stdoÇ, idsa sich zeigen
und so als Dieses und Jenes anwesend sein kann» (Hölderlins
Hymne «Wie wenn am Feiertage...», S. 11). «So wie die Offenheit

der räumlichen Nähe jedes nahe und ferne Ding, von diesem
her gesehen, übersteigt, so ist das Sein wesenhaft weiter als alles

Seiende, weil es die Lichtung selbst ist» (Br. ii. H. 83). Sein ist
Wahrheit, Wahrheit ist gleichsam das Sichöffnen des «Raumes»

der «geistigen» Sichtbarkeit oder der Verständlichkeit, innerhalb
dessen Seiendes erst als solches «vorkommen» kann. Es ist das Sich-

Eröffnen der Offenheit, kraft deren etwas für ein Sehen «da»

100



sein kann, das Sich-Ereignen des «Da» selbst. Hier kann Heidegger

an seine Lehre vom «Da-sein» in «Sein und Zeit»
interpretierend anknüpfen.

Das «Dasein», hieß es dort, ist «geworfene Existenz». Wenn
man nun diese Existenz nicht metaphysisch-anthropologisch als
das Reagieren des seienden Menschen auf seine desperate Situation

versteht, dann zeigt es sich, daß man statt vom Menschen
vielmehr vom Verhältnis des in sich wesenden Seins zur Existenz
ausgehen muß. Das Sein ist als Lichtung das «Da». Und wenn es

nun vom menschlichen Dasein hieß, sein «Wesen» liege in seiner
Existenz, dann bedeutet das: «Der Mensch west so, daß er das

,Da', das heißt die Lichtung des Seins, ist. Dieses ,Sein' des Da,
und nur dieses, hat den Grundzug der Ek-sistenz, das heißt des

ekstatischen Innestehens in der Wahrheit des Seins» (Br. ü. H. 69).
«Existenz» ist nicht im Sinne der Metaphysik zu verstehen
(ebd. 69f.). Daher darf man die Bestimmung des «Wesens» des

Daseins als Existenz nicht mit Sartre dahin auslegen, daß hier —
im Gegensatz zum alten platonischen Primat der Essenz vor der
Existenz (der «Wesenheit» vor der «Wirklichkeit») — ein Primat
der Existenz vor der Essenz gelehrt werden soll (Br. ü. H. 72),
so daß der Mensch durch die Wirklichkeit seiner Freiheit
bestimmte, worin er sein Wesen erblicken will. Die «Umkehrung
eines metaphysischen Satzes bleibt ein metaphysischer Satz» (ebd.
Man mag ihn getrost als Hauptsatz des «Existentialismus»
bezeichnen (ebd. 73). Aber Heidegger meint etwas ganz anderes,
Un- und Übermetaphysisches: «Das Wesen in der Lichtung des

Seins nenne ich die Ek-sistenz des Menschen» (ebd. S. 67). «Das

Wort nennt eine Weise des Seins, und zwar das Sein desjenigen
Seienden, das offensteht für die Offenheit des Seins, in der es

steht, indem es sie aussteht. Dieses Ausstehen wird unter dem
Namen ,Sorge' erfahren... Das Ausstehen ist das Wesen der hier
zu denkenden Ekstasis» (W. i. M., Einleitung S. 14). Es handelt
sich beim Ekstatischen nicht um ein «Hinausstehen», ein «Weg

von» einer Immanenz des Geistes oder Bewußtseins, wie man ja
zum Beispiel bei der früheren Rede von der «Hineingehaltenheit
in das Nichts» meinen könnte. Vielmehr ist das «Aus» als das

Auseinander der «Offenheit des Seins selbst» zu denken (ebd. 14).
«Inständigkeit» wäre der schönste Name dafür. «Nur müssen wir
dann zumal das Innestehen in der Offenheit des Seins, das Aus-

101



tragen des Innestehens (Sorge) und das Ausdauern im Äußersten

(Sein zum Tode) zusammen und als das volle Wesen der Existenz
denken» (ebd.). «Als der Ek-sistierende steht der Mensch das

Da-sein aus, indem er das Da als die Lichtung des Seins in ,die
Sorge' nimmt» (Br. 71). Man kann jedenfalls vom Sein nicht
sprechen ohne «die alles tragende Vermutung»: «gemäß der
Unverborgenheit des Seins gehöre der Bezug des Seins zum
Menschenwesen gar zum Sein seihst» (W. i. M., Einl. 13). Das Sein
selbst ist «das Verhältnis» zur Elc-sistenz, «insofern Es die Eksi-
stenz in ihrem existenzialen, das heißt ekstatischen Wesen an sich
hält und zu sich versammelt als die Ortschaft der Wahrheit des

Seins inmitten des Seienden» (Br. 77). Das Sein ist zwar kein
Produkt des Menschen, denn der Entwurf, der zur Existenz
gehört, schafft ja das Sein nicht: «Das Wesende im Entwerfen
ist nicht der Mensch, sondern das Sein selbst...» (Br. 84; vgl.
auch 71 u. 100). Aber das ändert nichts daran, daß Sein nie ohne
Seiendes und insbesondere ohne den existierenden Menschen ist:
«Wenn anders zur Wahrheit des Seins gehört, daß Sein nie west
ohne das Seiende, daß niemals ein Seiendes ist ohne das Sein»

(W. i. M., Nachwort, 41). Das Sein ist «die Dimension des
Ekstatischen der Ek-sistenz. Die Dimension ist jedoch nicht das
bekannte Räumliche. Vielmehr west alles Räumliche und aller
Zeit-Raum im Dimensionalen, als welches das Sein selbst ist»

(Br. 79). Wenn in «Sein und Zeit» (S. 212) gesagt worden ist:
«es gibt das Sein», so ist das «es», das hier «gibt», das Sein selbst;
denn «das Sichgeben ins Offene mit diesem selbst ist das Sein
selber» (Br. 80). «Dieses ,es gibt' waltet als das Geschick des

Seins. Dessen Geschichte kommt im Wort der wesentlichen Denker

zur Sprache» (ebd.81). «Es gibt... die Geschichte des Seins,

in die das Denken als Andenken dieser Geschichte, von ihr selbst

ereignet, gehört» (ebd.). Es bleibt bei der früher gelehrten
Geschichtlichkeit des Daseins: vom Sein kann nicht die Rede

sein, ohne daß man von seiner Geschichte spricht, die sich

im existierenden Menschen ereignet. «Das Sein ist als das

Geschick des Denkens. Das Geschick aber ist in sich geschichtlich.

Seine Geschichte ist schon im Sagen der Denker zur
Sprache gekommen» (ebd. 117). Darum heißt es auch: «Der

Streit zwischen den Denkern ist der ,liebende Streit' der Sache

selbst» (ebd. 82).

102



Darum gehört auch die Sprache zum Sein. Das Sein ist die
«schlichte Nähe eines unaufdringlichen Waltens. Diese Nähe west
als die Sprache selbst» (ebd. 78). Auch die Sprache darf nicht
bloß logisch oder anthropologisch-metaphysisch im Hinblick auf
den seienden Menschen verstanden werden: sie ist «das vom Sein

ereignete und aus ihm durchfügte Haus des Seins», das umgekehrt
vielmehr zur «Behausung des Menschenwesens» wird (ebd. 79,

vgl. auch 53). Es wird uns versichert, das sei keine poetische
Metapher; wir würden umgekehrt «eines Tages» auf Grund dieser
Bestimmung der Sprache «eher denken können, was ,Haus' und
,wohnen' sind» (ebd. 112). Das Insein als «Wohnen» in «Sein

und Zeit» war keine etymologische Spielerei. Nicht der Mensch
mit seinem Denken schafft die Sprache als Haus des Seins,
sondern die Sprache ermöglicht den Menschen. Aber auch hier ist es

doch so, daß das Sein nicht ist, ohne sich diese Behausung für
den Menschen zu schaffen. Ohne die Nachbarschaft des seienden
Menschen kann Heidegger das Sein auch jetzt nicht denken.

Um so merkwürdiger ist es, daß er jetzt nicht nur von dem
Primat des Seins über den Menschen, über die Lebewesen und
über alles «Zuhandene» und «Vorhandene» spricht, sondern auch
von seinem Primat über Gott und Götter. Indem er von solchen
übermenschlichen Wesen (übrigens ja auch von Engeln) spricht,
will sich sein Denken «keineswegs für den Theismus entschieden
haben. Theistisch kann es so wenig sein wie atheistisch» (Br. 103).
Aber es ist eben auch nicht indifferent. «Erst aus der Wahrheit
des Seins läßt sich das Wesen des Heiligen denken. Erst aus dem

Wesen des Heiligen ist das Wesen von Gottheit zu denken. Erst
im Lichte des Wesens von Gottheit kann gedacht und gesagt werden,

was das Wort ,Gott' nennen soll» (Br. 102; vgl. auch 85f.).
«Das Heilige entscheidet anfänglich zuvor über die Menschen und
über die Götter, ob sie sind und wer sie sind und wann sie sind»

(Holder1. Hymne 31). Das Heilige — das ist offenbar die Art,
wie sich das Sein zum Dichter verhält : «Der Denker sagt das Sein.

Der Dichter nennt das Heilige» (W. i. M.5, 46). Der «Wesensstand

des Dichters gründet... in der Umfängnis durch das LIeilige»

(Hymne 24), wie denn Heidegger auch im Anschluß an Hölderlin

den Begriff des Heiligen als des «Heilen», «Anfänglichen»
bestimmt (ebd. 18). Das Heilige ist die Dimension, in der man
nach nahen oder fernen Göttern erst fragen kann, die «Dimension

103



des Heilen» (Br. 102f.). Wir liaben also hier den Raum für eine

ganze Theologie (und Mythologie), aber es ist für Heidegger
entscheidend, daß das Sein — mitsamt der «Ortschaft», die es im
ek-sistierenden Menschen hat —- fundamentaler ist. In der
Existenz als der «Nähe zum Sein» vollzieht sich «wenn überhaupt die
Entscheidung, ob und wie der Tag des Heiligen dämmert, ob und
wie im Aufgang des Heiligen ein Erscheinen des Gottes und der
Götter neu beginnen kann» (Br. 85). Die Theologie ist hier
mediatisiert durch das im Menschen ek-sistierende Denken des

Seins. Sie ist es schon deshalb, weil die Lehre von einem höchsten,

göttlichen Seienden zum Wesen der ontologischen Metaphysik
gehört, von deren platonischer Herkunft noch die Rede sein muß
(vgl. W. i. M.5, 18).

IV.

So bekommt das Problem des Humanismus für Heidegger seine

Dringlichkeit. Humanismus ist «das Sinnen und Sorgen, daß der
Mensch menschlich sei und nicht unmenschlich, ,inhuman', das

heißt, außerhalb seines Wesens» (Br. 61). Worin hat man das

Wesen des Menschen zu sehen?

Aller bisherige Humanismus hat es bloß metaphysisch gesehen,
sei es nun der marxistische, der christliche, der römische, der
Humanismus der Renaissance, der deutsche des 18. Jahrhunderts
oder der existentialistische von Sartre (Br. 61 ff.). In dem hier
gemeinten weiten Sinne, «daß der Mensch frei werde für seine

Menschlichkeit und darin seine Würde finde», ist «auch das

Christentum ein Humanismus, insofern nach seiner Lehre alles
auf das Seelenheil (salus aeterna) des Menschen ankommt und
die Geschichte der Menschheit im Rahmen der Heilsgeschichte
erscheint» (ebd. 63). Immer wurde «die humanitas des homo
humanus aus dem Hinblick auf eine schon feststehende
Auslegung der Natur, der Geschichte, der Welt, des Weltgrundes,
das heißt des Seienden im ganzen bestimmt» (ebd.). Und zwar
hat man allgemein den Menschen als das animal rationale
bestimmt. «Diese Wesensbestimmung ist nicht falsch. Aber sie ist
durch die Metaphysik bedingt» (ebd. 64f.). So wird es für Heidegger

fraglich, ob er gut daran tue, wirklich auf die Frage seines

Korrespondenten Jean Beaufret einzugehen, die seinen «Brief»

hervorgerufen hat: «Comment redonner un sens au mot ,Huma-

104



nisme'?» (ebd. 56). Den gewohnten Humanismus, der um das

animal rationale sorgt, kann Heidegger jedenfalls nicht bejahen.
Hier bleibt für ihn vor allem zu fragen, «ob überhaupt das

Wesen des Menschen anfänglich, und alles voraus entscheidend,
in der Dimension der animalitas liegt» (Br. 65f). Man «kann so

vorgehen,» den Menschen «innerhalb des Seienden als ein Seiendes

unter anderen ansetzen» (ebd. 66). Aber so bleibt der Mensch

«endgültig in den Wesensbereich der Animalitas verstoßen», und
sein Wesen wird «zu gering geachtet» (ebd.). Wird der Mensch

so als ein Seiendes unter anderen angesetzt, sei es auch mit der
differentia specifica, daß er denkendes, geistiges Lebewesen sei,

so wird man der ungeheuren Auszeichnung nicht gerecht, «daß

der Mensch nur in seinem Wesen west, indem er vom Sein
angesprochen wird» (ebd.). Bedenkt man, wie «human» Heidegger
das überseiende, übergöttliche Sein versteht, dann bedarf es

keiner langen Ausführung mehr, um verständlich zu machen,
daß ihm der metaphysische «homo animalis» nicht genügt. Als
«homo humanus» kann ihm nur der «Hirt des Seins» gelten;
alles andere bleibt unter der «eigentlichen Würde» des Menschen
(ebd. 75).

Wie auch das «Sein der Gewächse und des Getiers» zu denken
sein mag: auf jeden Fall fehlt den Lebewesen die Ek-sistenz, die
der Grundzug des menschlichen Wesens ist. Darum ist das

Lebewesen «uns einerseits in gewisser Weise am nächsten verwandt,
und anderseits doch zugleich durch einen Abgrund von unserem
ek-sistenten Wesen geschieden» (Br. 69). Das Wesen des

Göttlichen scheint dagegen «uns näher als das Befremdende der Lebe-

Wesen, näher nämlich in einer Wesensferne, die als Ferne unserem

ek-sistenten Wesen gleichwohl vertrauter ist als die kaum
auszudenkende abgründige leibliche Verwandtschaft mit dem

Tier» (ebd. 69f). Tiere sind zwar in ihre Umgebung «verspannt»,
aber ohne die Lichtung des Seins, und aus diesem Grunde auch
ohne die Sprache, die ja «lichtend-verbergende Ankunft des

Seins» ist (ebd. 70). Die Tiere «hängen weltlos in ihrer
Umgebung» (ebd.). So ist denn auch der Leib des Menschen «etwas

wesentlich anderes als ein tierischer Organismus» (ebd. 67). Die

«Verirrung des Biologismus» wird nicht dadurch überwunden,
daß man (gemeint ist offenbar Jaspers!) dem Leiblichen Seele,

Geist und das Existentielle «aufstockt», «lauter als bisher die

105



Hochschätzung des Geistes predigt, um dann doch alles in das

Erleben des Lebens zurückfallen zu lassen mit der warnenden
Versicherung, das Denken zerstöre durch seine starren Begriffe
den Lebensstrom und das Denken des Seins verunstalte die
Existenz» (ebd. 67). Daß es eine Physiologie und physiologische
Chemie des menschlichen Organismus gibt, beweist nicht, daß im
Leib das Wesen des Menschen «beruht». «Dies gilt so wenig wie
die Meinung, in der Atomenergie sei das Wesen der Natur
beschlossen. Es könnte doch sein, daß die Natur in der Seite, die
sie der technischen Bemächtigung durch den Menschen zukehrt,
ihr Wesen gerade verbirgt» (ebd. 68).

Wer den Menschen primär als leibliches Lebewesen bestimmt,
nimmt ihn bloß als ein Seiendes; er bleibt in der «technischen

Interpretation des Denkens» befangen, deren Anfänge bis zu Plato
und Aristoteles zurückreichen (ebd. 54). Er denkt im Sinne der

«Logik» und vermag deshalb das «Denken des Seins» nicht zu
vollziehen. Er weiß darum auch nicht, was es heißt, daß der
Mensch ein denkendes Wesen ist. So ist der Mensch im Laufe
der abendländischen Geschichte in die «Heimatlosigkeit» der
«Seinsverlassenheit» geraten, die auf der «Seinsvergessenheit»
beruht (Br. 86). Der Mensch ist sich selbst entfremdet. Das hat
Marx (im Anschluß an Hegel) erkannt, der hier — neben
Hölderlin und vor Goethe •— ausgezeichnet wird. «Weil Marx, indem
er die Entfremdung erfährt, in eine wesentliche Dimension der
Geschichte hineinreicht, deshalb ist die marxistische Anschauung
von der Geschichte aller übrigen Historie überlegen» (ebd. 87).
Im historischen Materialismus verbirgt sich das Problem der
Technik, «über die zwar viel geschrieben, aber wenig gedacht
wird» (ebd. 88). Sie stammt «wesensgeschichtlich aus der zsyvrj
als einer Weise des àhjd-eoeiv, das heißt des Offenbarmachens des

Seienden. Als eine Gestalt der Wahrheit gründet die Technik in
der Geschichte der Metaphysik. Diese selbst ist eine ausgezeichnete

und die bisher allein übersehbare Phase der Geschichte des

Seins» (ebd.). So betrachtet, verliert die metaphysische Anthropologie

den Charakter eines bloß zufälligen Irrweges. Sie steht
als eine Weise des Denkens in dem Lichte der «Seinsgeschichte».
Das Denken ist seinem Wesen nach Denken «des Seins», in dem

Doppelsinne, daß es «vom Sein ereignet, dem Sein gehört», und
daß es, «dem Sein gehörend, auf das Sein hört» (ebd. 57). Das

106



Sein ist eben so ek-sistent, daß die Geschichte des Denkens nur
als Auswirkung einer Geschichte des Seins selbst verstanden werden

kann. Jetzt aber, da die Heimatlosigkeit des Menschen
extrem geworden ist, kündigt sich bei Hölderlin und Heidegger
eine neue Wendung der Seinsgeschichte an: ein Humanismus,
der, anders als aller bisherige, «die Menschheit des Menschen aus
der Nähe zum Sein denkt» (ebd. 90). «,Humanismus' bedeutet

jetzt, falls wir uns entschließen, das Wort festzuhalten: das Wesen
des Menschen ist für die Wahrheit des Seins wesentlich, so zwar,
daß es demzufolge gerade nicht auf den Menschen, lediglich als

solchen ankommt» (ebd. 94). Es ist ein Humanismus «seltsamer

Art», «ein ,lucus a non lucendo'» (ebd.).
Fragt man mit Beaufret nach der «Ethik», die diesem

Humanismus entspricht, so erwidert Heidegger, «Ethik» sei ebensosehr

ein seinsvergessenes, erst in der Schule Piatons aufgekommenes
Unternehmen wie «Logik» und «Physik». Bei Sophokles und
Heraklit sei mehr über Ethos zu erfahren als in der «Ethik».
Den Spruch des Heraklit: ijdos àvdpdœwt dajicovübersetzt Heidegger
in seinem Sinn: «Der (geheure) Aufenthalt ist dem Menschen
das Offene für die Anwesung des Gottes (des Un-geheuren)»
(Br. 109). Das Denken des Seins ist «in sich schon die ursprüngliche

Ethik» (ebd.); es ist «weder theoretisch noch praktisch,
es ereignet sich vor dieser Unterscheidung» (ebd. 111). Aus dem
Sein selbst kommt «die Zuweisung derjenigen Weisungen, die
für den Menschen Gesetz und Regel werden müssen» (ebd. 114).
Und wenn sich der Mensch vor das Problem des Bösen gestellt
sieht, so muß auch dies daraus verstanden werden, daß «das Sein

seiher das Strittige ist» (ebd. 112). «Mit dem Heilen zumal
erscheint in der Lichtung des Seins das Böse. Dessen Wesen besteht
nicht in der bloßen Schlechtigkeit des menschlichen Handelns,
sondern es beruht im Bösartigen des Grimmes», das seinerseits
auch schon im Sein als dem Strittigen «west» (ebd.). Das Sein

«nichtet» ja und ruft dadurch als Antwort das menschliche
«Nein» hervor. Wie dieses Nichten und das Nein mit dem

«Grimm» zusammenhängen, bleibt in dem «Brief» allerdings
einigermaßen dunkel®. Es steht nur fest: «Sein erst gewährt dem

Heilen Aufgang und Huld und Andrang zu Unheil dem Grimm»

3 In den «Holzwegen» wird über die «Strittigkeit» bei der Analyse des

Wesens des Kunstwerkes etwas mehr gesagt.

107



(ebd. 114). «Den Halt für alles Verhalten verschenkt die Wahrheit

des Seins» (ebd. 115). «Indem das Denken geschichtlich
andenkend auf das Geschick des Seins achtet, hat es sich schon an
das Schickliche gebunden, das dem Geschick gemäß ist» (ebd. 118).

Der Humanismus im Sinne Heideggers will den seienden
Menschen nicht mehr in den Mittelpunkt der Sorge stellen. Aber er
humanisiert dafür das überseiende, übergöttliche Sein so sehr,
daß es mit dem «Grimm» sogar das Böse — wenn auch in einem
vormoralischen, etwa an Jakob Böhme erinnernden Sinne — in
sich aufnimmt.

Die Folge, in der Heidegger selbst dies alles im «Brief über
den Humanismus» darlegt, ist wesentlich polemisch bestimmt:
beginnend mit der Polemik gegen den technisierten Begriff des

Handelns und Denkens, erörtert er das Problem des Humanismus,

indem er vom Wesen des Menschen auf das Wesen des

Seins, auf die Seinsverlassenheit, seinen eigenen Humanismus
und das Problem der Ethik kommt, — unter immer neuen
Exkursen über die rechte Auffassung von «Sein und Zeit».

V.

Im Unterschied dazu hat die Schrift über «Piatons Lehre von
der Wahrheit» den Charakter einer Interpretation des

«Höhlengleichnisses», die mit der Darbietung des Textes und einer (schon
erläuternden) Übersetzung beginnt (S. 6—19), und zunächst
Piatons eigene Deutung des Gleichnisses auslegt (19—25). Dann
erst setzt eine Heidegger eigentümliche Auslegung des Gleichnisses

ein, die das von Piaton «Ungesagte» sagen will (25—40),
um endlich dessen Folgen für die Geschichte des Abendlandes
bis zur Gegenwart aufzudecken (40—52), wodurch sich der
Zusammenhang mit dem Humanismus-Brief herstellt.

Das Entscheidende, von Anfang an Maßgebende, ist natürlich
die «aus einer künftigen Not notwendige» Auslegung Heideggers,
die zunächst als eine «gewaltsame Umdeutung» erscheinen kann,
«bis sich die Einsicht gefestigt hat, daß Piatons Denken sich
einem Wandel des Wesens der Wahrheit unterwirft, der zum
verborgenen Gesetz dessen wird, was der Denker sagt» (25). Heidegger

betont, es komme Piaton selbst bei seinem Gleichnis auf

108



die Veranschaulichung des Wesens der Ttacdsia an, der «Um- und
Eingewöhnung des Menschenwesens in den ihm jeweils
zugewiesenen Bereich» (23), auf die «Bildung» als «entfaltende
Prägung», die durch ein Vorbild geleitet wird (24) : nämlich durch
das Eidos als das «Aussehen» der «gewachsenen und anwesenden

Dinge selbst» (19, 21), von denen die Schatten in der Höhle
nur die «Abschattungen» sind, die den Menschen «tagtäglich in
der Haft» halten (20). Doch das so Gesagte veranschaulicht nach

Heidegger ungewollt noch etwas Anderes, Wichtigeres, weil die

Bildung durch das Wesen der Wahrheit und die Art seiner
ungesagten Wandlung erst ermöglicht wird (25) : «Die Unterschiede
der Aufenthalte und Stufen der Übergänge gründen in der
Verschiedenheit des jeweils maßgehenden àÀy&ss, der jedesmal
herrschenden Art der ,Wahrheit'» (27). Und während nun Piaton
das Problem darin sieht, daß der Mensch von den nur scheinbar
seienden und «wahren» Schatten zu den dem Seienden «näheren»

Gerätschaften und zu den im Tageslicht dastehenden «Dingen
selbst» als dem «Wahrsten» gelangt, findet Heidegger eben in dem

platonischen Verständnis dieses «Wahrsten» seil)st, in der Idee,
das eigentliche Fragwürdige.

Er beginnt mit dieser kritischen Betrachtung bei der Interpretation

des Abstiegs in die Höhle, dem Kampf gegen die ànaideoaia,
den er als unentbehrlichen Bestandteil des Gleichnisses betrachtet

(31 ff.). Für Piaton, sagt er, liegt die Deutungskraft des

Gleichnisses «in der Rolle des Feuers, des Feuerscheines und der
Schatten, der Tageshelle, des Sonnenlichtes und der Sonne» (34) ;
Piaton ignoriert, daß das Höhlenbild von einer bei den Griechen
selbstverständlichen «Grunderfahrung der àÀ7j$eca, der Unver-
borgenheit des Seienden», mitbestimmt wird (33). Das a priva-
tivum in der dty&eia ist eine entscheidende Voraussetzung (32):
dies, daß «das Unverborgene stets eine Verborgenheit des Verborgenen

überwindet» (32). «Die in sich offene Umschließung der
Höhle und das durch sie Umstellte und also Verborgene verweisen

zugleich auf ein Außerhalb, das Unverborgene, was über Tag ins
Lichte sich weitet» (33). Die «Anwesung» ist «im Anfang des

abendländischen Denkens der Aufgang des Verborgenen in die

Unverhorgenheit, wobei diese seihst als die Enthergung den

Grundzug der Anwesung ausmacht» (46). Wahrheit ist eben

«Lichtung», das Sein als das Seien, «Wesen» oder Sich-Ereignen

109



derjenigen Helle, durch die alles Seiende als solches erst sichtbar
wird. Piaton aber bedenkt dabei nur diese (sekundäre) Sichtbarkeit

des «sich präsentierenden» Seienden (19f.), die in seinem
Aussehen oder Eidos besteht, in dem «Was-sein» (34f.). «Die

,Idee' läßt nicht erst noch ein Anderes (hinter ihr) ,erscheinen',
sie ist selbst das Scheinende, dem einzig am Scheinen seiner selbst

liegt» (ebd.). Die Idee «untersteht» bei Piaton nicht der Unver-
borgenheit, «indem sie das Unverborgene, ihm dienend, zum
Erscheinen bringt. Vielmehr bestimmt umgekehrt das Scheinen

(Sichzeigen), was innerhalb seines Wesens und im einzigen Rück-
bezug auf es selbst dann noch Unverborgenheit heißen darf. Die
idsa ist nicht ein darstellender Vordergrund der àtoj&eca, sondern
der sie ermöglichende Grund» (46). Das vosiv oder Vernehmen
bezieht sich jetzt nur noch auf das Scheinen des Seienden, die
Idee. Und sofern dazu «der Zugang notwendig durch ein ,Sehen'
vollzogen wird, ist die Unverborgenheit in die ,Relation' zum
Sehen eingespannt, ,relativ' auf dieses» (35). Das gilt vor allem
von der Idee des Guten, die als die Idee der Ideen das «Scheinsamste»

und «Seiendste» ist. Man muß das Gute dabei griechisch
verstehen: als das, «was zu etwas taugt und zu etwas tauglich
macht» 38 nämlich dazu, « daß etwas in dem, was es ist, erscheinen

und so in seinem Beständigen anwesen kann» (ebd.). Die Idee
des Guten als Idee der Ideen «besteht deshalb darin, das Erscheinen

alles Anwesenden in all seiner Sichtsamkeit zu ermöglichen«
(38). Sie ist die «Ur-sache», denn sie gewährt für alle Sachen und
ihre Sachheit «das Erscheinen des Aussehens, worin das

Anwesende in dem, was es ist, seinen Bestand hat» (40).
Diese Verlagerung des Wesens der Wahrheit von der

Unverborgenheit auf die Idee hat zur Folge, daß sich «fortan das Wesen

der Wahrheit nicht als das Wesen der Unverborgenheit aus eigener

Wesensfülle entfaltet» (41). Nachdem die Wahrheit auf das

Sehen relativiert worden ist, wird sie zur ôpâôzqs, der «Richtigkeit
des Blickens», des «Vernehmens und Aussagens», und zum Sich-

Angleichen des Vernehmens an die Idee als die eigentliche Sache

des Erkennens; ihr Ort ist nicht mehr das Seiende selbst, sondern
das menschliche Verhalten (42). So ist es seit Piaton geblieben.
Bei ihm und bei Aristoteles herrscht zwar noch die Zweideutigkeit,

daß Wahrheit «zumal Unverborgenheit und Richtigkeit» ist
(43f.) ; später aber, bei Thomas und bei Descartes, ist sie nur noch

HO



im Intellekt, und auch Nietzsche, der sie als lebensnotwendigen
Irrtum bestimmt, steht noch im Banne dieser Tradition (44f.).

Der ungesagte Vorgang, für den sich Heidegger bei Piaton
interessiert, ist «das Herrwerden der idea über die àÀvjâeta» (41).
Platon selbst bezeichnet die Idee des Guten (517c, 4) als «Herrin».
«Die aXrj&eca kommt unter das Joch der idsa», wie Heidegger (41)
mit Bezug auf die Lehre Piatons sagt, die Sonne sei das Joch
zwischen dem Sehen und dem Gesehenen (Staat 508a, 1). Da nun
der Begriff der Philosophie von Piaton als «Vorliebe und Freundschaft

((pcXia) für die ,Idee'» bestimmt worden ist, lebt die
Philosophie seitdem in Vergessenheit der «anfänglichen» Wahrheit.
Seit Piaton hat sie den Charakter der nur auf Seiendes

ausgehenden «Metaphysik», die wesentlich theologisch ist (47f.).
Denn «Theologie bedeutet hier die Auslegung der ,Ursache' des

Seienden als Gott und' die Verlegung des Seins in diese Ursache,
die das Sein in sich enthält und aus sich entläßt, weil sie das

Seiendste des Seienden ist» (48). Mit Piaton beginnt aber auch
der «Humanismus», nämlich der «mit dem Beginn, mit der
Entfaltung und mit dem Ende der Metaphysik zusammengeschlossene
Vorgang, daß der Mensch nach je verschiedenen Hinsichten,
jedesmal aber wissentlich in eine Mitte des Seienden rückt, ohne
deshalb schon das höchste Seiende zu sein» (49). So ist die bei
Piaton gewandelte Wahrheit durchaus gegenwärtig «als die längst
gefestigte und daher noch unverrückte, alles durchherrschende
Grundwirklichkeit der in ihre neueste Neuzeit anrollenden
Weltgeschichte des Erdballs» (50). Die Geschichte der Metaphysik,
die humanistisch um den Menschen «kreist» (sei es auch, indem
sie den Menschen auf Gott bezieht), hat ihre «unbedingte
Vollendung» nicht zufällig in Nietzsche gefunden (50), der, obwohl
«ihm jedes Wissen vom metaphysischen Ursprung des ,Wertes'
abgeht», das «Wesen des àyaiïôv vorurteilsfreier festgehalten» hat
als alle, die «dem grundlosen Mißgebilde von ,an sich geltenden
Werten' nachjagen»; indem er nämlich «den Wert als die vom
,Leben selbst' gesetzte Bedingung der Ermöglichung des ,Lebens'

begreift» (37), hat er ja jenes «Kreisen um den Menschen» nur
vollendet.

«Inzwischen ist an das anfängliche Wesen der Wahrheit erinnert

worden» (51): damit stellt Heidegger sein eigenes Denken

an einen Wendepunkt der Weltgeschichte. Zwar gilt: «Was immer

111



sich mit dem geschichtlichen Menschen begibt, ergibt sich jeweils
aus einer zuvor gefallenen und nie beim Menschen selbst stehenden

Entscheidung über das Wesen der Wahrheit» (50).
Heideggers Humanismus ist ja ein «lucus a non lucendo». Aber die
übermenschliche und übergöttliche Wahrheit ek-sistiert doch,
wie sich zeigte, nur geschichtlich im Menschen, und insofern
ist Heideggers Lehre auch wieder «,Humanismus 'im äußersten
Sinn» (Brief 90): die Zukunft der Menschheit wird zwar nicht
vom Menschen entschieden, aber die Entscheidung fällt doch im
Menschen -— im Dichter und im Denker. Denn Denken ist
«anfänglich» Denken des Seins (56f.).

VI.

Es ist ein fundamentaler Mangel, daß grundsätzliche, höchst

tiefsinnige Lehren von solchem Anspruch und solcher Tragweite
uns bisher nur skizzenhaft und programmatisch vorliegen. So

kann man zu ihnen nur mit Vorbehalt Stellung nehmen und
muß immer gewärtig sein, eines besseren belehrt zu werden4. Aber
ganz unfaßbar sind die kleinen Schriften doch auch nicht, und
der Verfasser von «Sein und Zeit» hat alles Recht darauf, daß sie

mit größter Sorgfalt interpretiert, aber auch auf ihre Wahrheit
geprüft werden.

Haben wir bisher versucht, Heidegger von seinen Grundgedanken

aus zu verstehen, so empfiehlt es sich nunmehr, bei der

Prüfung von der Platoschrift auszugehen, die als Interpretation
am ehesten einen Boden für die Auseinandersetzimg bietet. —
Wird Heidegger dem Text gerecht oder nicht? 5 Es sei gestattet,
zunächst einige charakteristische Einzelheiten der Interpretation

4 Vgl. Anm. 2.
5 Der aufmerksame Leser wird schon in der Übersetzung des Höhlengleichnisses

bei einigen Eigenwilligkeiten des Übersetzers stocken, wie denn
überhaupt Heideggers Übertragungen aus dem Griechischen ein Problem für sich

sind, mit dem sich einmal ein Philologe befassen müßte. Kann man 515a, 5

übersetzen (S. 9): «Solcherart Menschen haben doch im vorhinein... nie etwas
anderes in den Blick bekommen als die Schatten,...» Das itpùiTOV p.èv des

Textes dürfte doch wohl einfach «erstens» bedeuten, dem als unausdrückliches
«zweitens» das il 8è 5156, 2 entspricht: «Was aber (meinst du, haben sie)

von den vorbeigetragenen Dingen (gesehen)?» Sie haben jeder erstens von
sich und ihren Leidensgenossen, zweitens von den Gerätschaften nur die

112



zu erörtern, im Anschluß • daran dann den «Humanismus», den

Heidegger bei Piaton findet und kritisiert.
Daß die Erzählung bis 517a, 7 reicht, also die Vorstellung vom

Wiederabstieg in die Höhle mit einschließt (S. 31), ist zweifellos
richtig. Hingegen kann man darüber streiten, ob die platonische
Deutung nur bis 518d, 7 reicht (S. 19). Die dort anschließende
Erörterung über das Seelenauge und seine Hinwendung auf die
Ideen setzt das 518b, 6 Begonnene ohne besonderen Einschnitt
fort, und auch der Übergang zum Thema der Notwendigkeit des

Wiederabstiegs in die Höhle (519b, 7), das bis 512b, 11 behandelt
wird, müßte doch Heidegger selbst nach dem eben Gesagten mit
zur platonischen Auslegung rechnen. Bei dem, was dann folgt:
der Darstellung des Bildungsganges (521c, 1—535a, 1) und der
dann bis zum Schluß des Buches gehenden Diskussion, welchen
Wächtern man die Mathemata vermitteln müsse, und wie das zu
geschehen habe, könnte man einen Augenblick schwanken. Aber
wenn man mit Heidegger die Tiacdeca als das Thema des Gleich-

Schatten zu sehen bekommen. Dies ist die Erfahrung, die man bei ihnen
annehmen muß; daß sie «von vornherein» von besserer Erfahrung
abgeschnitten waren, ist zwar richtig, wird aber nicht gesagt, offenbar weil es

ohnehin klar ist. Die Pointe liegt in der Aufzählung alles dessen, was diese
Menschen nicht kennen. — 516c, 1—2 muß man doch wohl wie üblich
übersetzen: «daß sie (die Sonne) in gewisser Weise auch Ursache von all Jenem
ist, was sie (sc. die Befreiten) (früher) sahen», während Heidegger (S. 15)

übersetzt: «daß sie (die Sonne) sogar auch von jenem Allen die Ursache ist,
was jene (die unten in der Höhle sich aufhalten) in einer gewissen Weise

vor sich haben». Das xpiuov xtvct ist beim Ur3achesein der Sonne sinnvoll und

nötig, weil dieses von den Dingen in der Höhle doch nur indirekt und auf
eine nicht ohne weiteres offenkundige Weise gilt; bei dem Verhältnis der
Höhlenbewohner zu den Schatten ist es eine unmotivierte und unverständliche
Einschränkung. Ferner sind die Höhlenbewohner keine anderen als die jetzt
am Tageslicht Nachdenkenden, die sich klar machen, daß die Sonne Ursache
dessen ist, was sie selbst früher sahen (èiipcuv). —• 516d, 1 muß das Suvaxaixaxa

m.E. nach Analogie von ôçuxaxa (516c, 9) mit dra>p.avx£uopiviu verbunden werden,

so daß man, wie üblich, übersetzen muß: «und der aufgrund dessen...
am besten das Künftige zu prophezeien vermöchte», nicht: «das vorher zu

sagen vermöchte, was am ehesten künftig eintreten könnte» (S. 17).—Zu 516c/, 4:

to toü 'Op.n)poo TOTOvSévat xal aepoSpa ßoüXecüa —, wo Heidegger (S. 17) schreibt:
«Wird er nicht gar sehr das auf sich nehmen wollen, wovon Homer sagt:

», hat wohl Adam (z. St.) recht, wenn er auf Symp. 198c verweist. Also
dürfte es heißen: «wird es ihm nicht gehen, wie (dem Achill) bei Homer, und
wird er nicht gar sehr verlangen ...».

8 113



nisses erkennt, und wenn man die ausdrücklichen Rückbeziehun-

gen Piatons auf das Gleichnis nicht übersieht (z. B. 532 a/b), wird
man nicht umhin können, auch den ganzen auf das Gleichnis
folgenden Rest des 7. Buches der platonischen Auslegung
zuzurechnen. Hätte Heidegger das getan, dann hätte er sehr viel
mehr erörtern müssen, als er zur Sprache bringt. Es ist, wenn man
das Höhlengleichnis erklärt haben möchte, eine große Enttäuschung,

daß Heidegger die Ausführungen über die propädeutischen

Wissenschaften und die sie krönende dialektische
Methode — diesen innersten Bezirk des ganzen Werkes —- mit
keinem Wort behandelt. Es erhebt sich die Frage, wie seine kritische
Interpretation der Idee verlaufen würde, wenn er diese Hauptsache

nicht mit Schweigen überginge.
Daß dieses Verfahren seine Nachteile hat, zeigt sich schon in

Heideggers Interpretation des Gleichnisses selbst. S. 20 erhebt sich
die Frage, oh das «vermeintlich allein und eigentlich Wirkliche,
das sogleich Sichtbare, Hörbare, Greifbare, Berechenbare», «nach
Piaton» wirklich «die Abschattung der Ideen und somit ein Schatten»

ist. Heidegger setzt hier die Schatten in unmittelbare Beziehung

zu den Ideen, indem er den bekannten Ausdruck «Abschattung»

gebraucht, durch den Husserl das Verhältnis der
«leibhaften», «selbstgegebenen» Dinge der Wahrnehmung zu den

inadäquaten perspektivischen Ansichten bezeichnet hat, in denen
sie sich uns darstellen. Nun sind die Schatten Piatons zwar auch

inadäquate «Darstellungen» (vgl. bei Heidegger S. 21); aber die

Dinge, die sich in ihnen so unmittelbar darstellen, daß man von
«Abschattung» sprechen kann, sind nun doch ganz offensichtlich
nicht die «gewachsenen und anwesenden Dinge» der Tageswelt
(S. 21), die Ideen (S. 20), sondern die vorübergetragenen
Gerätschaften in der Unterwelt. Diese zweite Stufe des Wahren wird
in sich von Heidegger gar nicht näher behandelt. Er sagt von ihr
nur: «Die Dinge selbst bieten in gewisser Weise, nämlich im
Schein des künstlichen Höhlenfeuers, ihr Aussehen an und sind

nicht mehr durch die Abschattungen verborgen» (S. 27). Sind es

wirklich die abgeschatteten «Dinge selbst», von denen zuvor die
Rede war, die Dinge der Tageswelt? Und ist deren Aussehen

nur durch die künstliche Beleuchtung «in gewisser Weise» alte-

riert? Müßte nicht vor allem erklärt werden, warum hier
zunächst einmal eine eigene Art von Schatten werfenden «leibhaften»

114



Dingen eingeführt wird, die von dem Aussehen der Dinge der

Tageswelt nur insofern indirekt «Abschaltungen» liefern, als sie

selbst steinerne und hölzerne Abbilder von Menschen und
sonstigen Lebewesen sind? Was bedeutet diese Indirektheit? Man
wird hier nicht von Abschattung der Ideen durch die Schatten

sprechen können. Man kann es auch deshalb nicht, weil das

Verhältnis der verschiedenen Stufen zueinander gar nicht das der

perspektivischen Ansichten zum «Dinge selbst» ist, sondern das

von Abbild und Abgebildetem. Wenn vollends gesagt wird, das

Sichtbare, Greifbare, sei Abschattung der Idee, «und somit» ein
Schatten, dann ist dies ein nur im Deutschen mögliches Wortspiel,
durch das die platonische Rede von Schatten nicht erklärt werden

kann. Alle diese Zusammenhänge wären einer Erhellung
an Hand des Textes fähig, wenn Heidegger der platonischen
Auslegung des Gleichnisses in ihrem ganzen Umfang nachgegangen
wäre. Hätte er die Frage nach den Gerätschaften in diesem
vollen Zusammenhange verfolgt, dann würde er vielleicht dazu

gelangt sein, in ihnen die sichtbaren und greifbaren Dinge der

Erfahrung zu finden, nicht in den Schatten. Aber das zu erörtern,
würde zu weit führen. — Heidegger geht auch im Bereich der
Tageswelt den von Piaton markierten Stufen nicht nach. Er findet
hier nur eine «dritte» Stufe, der er als «eigene vierte Stufe des

,Gleichnisses'» (bzw. als vierten «Aufenthalt» beim Wahren
[S. 26f.] den Rückstieg in die Höhle folgen läßt (S. 31). Piaton
seihst unterscheidet 516a/h anders: nach den beiden Stufen
innerhalb der Höhle kommt «erstens» die Betrachtung der Schatten

und Spiegelbilder der Tageswelt, «zweitens» die Betrachtung
der so abgebildeten «Dinge selbst» ; «auf Grund dessen» dann die
Betrachtung des Himmels hei Nacht und «schließlich» die der

(nicht bloß im Spiegelbild gesehenen) Sonne selbst. Daß der

Rückstieg auch eine Stufe sei, wird nirgends gesagt; es wäre wohl
auch ein unglückliches Bild, da sich vielmehr Aufstieg und
Abstieg beide der von Piaton angegebenen Stufen bedienen. Hätte
Heidegger die platonische Auslegung des Gleichnisses durch die
Lehre von den mathematischen Wissenschaften und der Dialektik
einbezogen und hätte er überdies Piatons Forderung (517a/h), das

Gleichnis mit dem «früher (nämlich im 6. Buch) Gesagten» zu
verknüpfen, Raum gegeben, so wäre er (533/34) auf die bekannte
vierfache Abstufung der Erkenntnisarten (ixcarfjtjjj, dcdvoca, marcs,

115



er/.aaia und die ihr entsprechende Abstufung des Wahren
gestoßen, welche Piatons eigene Interpretation der Stufen im
Höhlengleichnis zusammenfaßt. Heidegger hat vollkommen recht,
wenn er das Wesen der Bildung in dem der Wahrheit gegründet
sieht (S. 25—30). Aber eben deshalb wäre eine eingehende
Interpretation der Stufen des Wahren im Sinne Piatons selbst nötig.
Wir hören leider nur etwas über die Ideen, aber nicht über den
platonischen Weg zu ihnen, auf dem sie sich vielleicht anders

zeigen würden, als es so der Fall ist. Das gilt insbesondere von
der Idee des Guten, an der sich das Problem des platonischen
«Humanismus» entscheiden muß.

Heidegger betont, daß im modernen Wertdenken, speziell bei
Nietzsche, «vom ursprünglichen Wesen der èâéa ~or) nyado'J Piatons

nichts mehr zu hegreifen ist» (S. 37), weil das Wesen der
Idee neuzeitlich «als perceptio (,subjektive Vorstellung')»
ausgelegt wird (ebd.), während ja, wie wir hörten, bei Piaton das

«Aussehen» noch etwas «von einem Heraustreten» hat, «wodurch
jegliches sich ,präsentiert'» (ebd. S. 19f.). Die antike Metaphysik
meint mit Idee den «Herhlick des Anwesenden», die «kritische»,
moderne «das Gesichtete der Hin-sicht des kategorialen Vorstellens

von Seiten der Subjektivität» (Br. 76). «Anblick erst zieht
Hin-sicht auf sich und überläßt sich dieser, wenn das Vernehmen
zum Vor-sich-herstellen geworden ist in der perceptio der res

cogitans als des subjectum der certitudo» (ebd. 77). Das ist
sicher richtig (ich muß diesen «metaphysischen» Ausdruck
gehrauchen ; es ist eine fundamentale Einsicht in den Unterschied
antiken und modernen Denkens, zu deren Gewinnung Heidegger
schon früher Entscheidendes beigetragen hat. Aber nun wird
Heidegger durch seine Lehre vom platonischen Humanismus dazu

gedrängt, diesem Unterschied wieder seine Kraft zu nehmen,
indem er Nietzsche als «unbedingten Vollender» der Metaphysik
zum «vorurteilsfreiesten» Bewahrer der Idee des Guten macht
und im Wertgedanken des 19. Jahrhunderts den «spätesten», wenn
auch «schwächsten Nachkömmling des ayaßov» erblickt (Piatons
Lehre 37). Wenn Nietzsche trotz seiner «Zügellosigkeit» Plato-
niker sein soll, dann zeigt sich darin, wie ernstlich Heidegger
die von ihm behauptete «Relativierung» des Seins auf den menschlichen

Blick im Lichte ihrer angeblichen modernen Konsequenzen

sieht. Ob aber das Verständnis des Guten als des Tauglichen

116



wirklich «griechisch» ist, wenn man Nietzsches «Wert für das

Leben» als seine vollendete Enthüllung auffaßt? Nietzsche selbst
hat in Piatons Lehre vom Guten «an sich» das äußerste Gegenteil
seiner eigenen Lehre gesehen, und er hat — trotz seiner Unkenntnis

der Tradition — nicht falsch empfunden: denn wenn das

Eidos wirklich der Anblick und «Herblick» des Seienden ist,
nicht eine Hinsicht des Subjekts, dann wird alle «Zusammen-

jochung» des Sehens mit dem Gesehenen bei Piaton nichts
daran ändern, daß das Gute und die «guthaften» Ideen immer
wieder mit den stärksten Worten als das auf sich selbst bezügliche
Seiende (y.ad' aozb öu) bezeichnet werden, das als solches auf nichts
anderes «relativ» ist, auch nicht auf den menschlichen Blick6.
Diesen Blick vielmehr umgekehrt auf das Seiende, primär auf das

Gute zu «relativieren», ist —• gegenüber der sophistischen Aufklärung

— Piatons dringendstes Anliegen, wenn er den Sokrates

(508e) sagen läßt, das Agathon sei «schöner» als das «schöne»

Wissen und die «schöne» Wahrheit, da es für dies beides
«Ursache» sei, — so wie im Sonnengleichnis dem Auge auch das

«Vermögen» zu sehen (nicht nur die Beleuchtung des zu Sehenden)

von der Sonne «wie ein Zufluß» gespendet wird (Staat 508b,
6—7 ; vgl. auch Tim. 45b ff.). Dem entspricht Piatons Lehre von der

Erleuchtung im 7. Brief. Es ist wahr, daß Piaton unter Wahrheit
zugleich «Unverborgenheit» und «Richtigkeit» versteht, aber in
der Weise, daß das richtige Reden und Sehen wirklich dem

Sichpräsentieren des Seienden entspricht, das sich uns von sich aus

enthüllt, nicht umgekehrt. Für Piaton ist die in der Erleuchtung
erfahrene Idee des Guten eben deshalb letzte Quelle der Wahrheit,

weil dieses höchste Seiende das Ansichsein, d. h. das Sein

in bezug auf sich selbst, urbildlich offenbart7. Der griechische
Begriff des Guten, wie ihn Piaton selbst, vor allem im 10. Buch
des Staates (608e), bestimmt, ist der des «Rettenden und Förderlichen

<7£ücov xae cbwelo'jv )» im Gegensatz zum «Schlechten
{xaxöv)» als dem «Verderbenden und Zerstörenden (äno)Jj'jm xai

dia<p&e~cpov)». Damit ist gesagt, daß das Gute als solches das der

Rettung vor dem Verderben unbedürftige, an sich Seiende ist.

6 Vgl. auch meine Untersuchung der Idee im «Symposion» : «Einsicht und
Leidenschaft», S. 201 ff, 2. Aufl. Frankfurt 1949.

7 Näheres zur Sache habe ich in dem Vortrag «Ansichsein und Geschichte»

zu sagen versucht (Zeitschr. f. phil. Forschg. III/4. 1949, S. 484—500).

117



Über das Sicli-zeigen dieses Seienden hinaus nach einer in sich
wesenden Wahrheit und einem in sich wesenden Sein zu fragen,
hat für Piaton deshalb keinen Sinn, weil er seinerseits das Da-sein
oder die geschichtliche Ek-sistenz eines solchen Seins im
Menschen als eine Relativierung des ursprünglich Rettenden und
primär Maßgebenden ansehen müßte. Daher die für alle modernen

Interpreten befremdliche Fassung des reinen Wasseins, das

uns im «Anblick» aufgeht, als eines lauter Seienden.
Wenn man unter «Humanismus» ein «Kreisen um den

Menschen» versteht, dann war Piaton kein Humanist: wenn einer,
dann hat er Ernst damit gemacht, daß Gott das Maß aller Dinge
ist, nicht der Mensch (Gesetze 716c). Das wird ja auch von Heidegger

insofern nicht bestritten, als er Piaton den Urheber der
metaphysischen Theologie nennt. Aber Heidegger mediatisiert
und relativiert das «Seiendste» durch das ek-sistente Sein. Indem
er auch das Seiendste vom geschichtlichen Dasein abhängig macht
und das Sein derart extrem «humanistisch» in seinem Sinne
versteht, legt er nicht mehr Piaton aus. Indem er — extrem unplatonisch

— auch das schlechthin Wahre einem «Wandel der Wahrheit»

unterworfen sein läßt, sagt er nicht nur etwas, was in Piatons
Lehre unausdriicklich, «ungesagt» enthalten ist, sondern etwas,
das dem von Piaton ausdrücklich Gesagten zuwiderläuft. Piaton
ist Humanist, indem er wie Sokrates um die «Rettung» der Seele

und der Polis durch das Gute sorgt; aber eben darin liegt die

Voraussetzung, daß das Gute selbst, auf dem das Denken der
platonischen «Wächter» beruht, über die Sorge und Wächterschaft

des Daseins im Menschen schlechthin erhaben ist, während
Heidegger schon im «Wesen des Grundes» (S. 28ff.) das

platonische Agathon, den Grund der «Möglichkeit von Wahrheit,
Verstehen und Sein», mit dem «Umwillen» identifiziert hat, das sich
das sorgende Dasein als seine Welt selbst «entgegenhält» (S. 31) ;

er hat es damals also als die von der Existenz «entworfene» Welt,
innerhalb deren sich Seiendes als solches offenbaren und «sein»

kann, aufgefaßt. Er hat zu Unrecht dagegen polemisiert, daß bei
andern Interpreten «an die Stelle des nicht wiedererkannten
Weltphänomens ein ausgezeichneter Bezirk des Immerseienden
tritt» (30).

Heidegger kann sich bei seiner Auffassung am entscheidenden
Punkte denn auch nicht auf Piaton berufen, sondern nur teils auf

118



den «Anfang des abendländischen Denkens», teils auf dessen

Wiederentdeckung auf einer höheren Stufe durch sein eigenes
Denken des Seins. Um das erstere einleuchtend zu finden, müßten
wir erfahren, wie Heidegger die Yorsokratiker interpretiert; —
bis dahin jedenfalls wird er das Bedenken einer «gewaltsamen
Umdeutung» Piatons, das er seihst empfunden hat, nicht beseitigen

können8. Was aber sein eigenes Denken betrifft, so erheben
sich nicht minder schwere Probleme.

VII.

Das Problematische am Denken Heideggers ist offensichtlich
sein neuer Humanismus. Heidegger wirft dem alten, «metaphysischen»

Humanismus vor, er kreise um den Menschen, selbst da,

wo er den Menschen noch theologisch auf ein höchstes Seiendes

außer ihm zurückführt. Demgegenüber soll das Sein als der wahre
Grund und Mittelpunkt gedacht werden, durch den der denkende
Mensch erst ermöglicht wird und sein Wesen «geschenkt»
bekommt. Aber nun fragt es sich, ob der Humanismus «im äußersten

Sinne», demzufolge «der Bezug des Seins zum Menschenwesen

gar zum Sein selbst gehört», nicht erst recht jenem
Vorwurf ausgesetzt ist.

Um diese Frage recht zu erwägen, wird es gut sein, zunächst
noch eine Vorfrage zu stellen, die bei Heidegger stillschweigend
(wenn auch vielleicht mit Recht) schon beantwortet ist: Warum
ist das Kreisen um den Menschen so verwerflich?

Der unausgesprochene, «ungesagte» Grund, den man bei
Heidegger, besonders im Blick auf den «Vollender der Metaphysik»,
Nietzsche, erkennen kann, besteht offenbar darin, daß uns der
«Humanismus» alten Stils in eine Katastrophe des Menschseins

hineingeführt hat. Er hat zur Folge gehabt, daß alle dem
Menschen überlegene Wahrheit entschwindet, daß «alles Seiende

durch den Willen zum Willen gezeichnet ist, als dessen
Vorform der ,Wille zur Macht' das Erscheinen begonnen hat»

(W. i. M.5, 39). Die «in ihre neueste Neuzeit anrollende
Weltgeschichte des Erdballs» zeigt uns, was das bedeutet: der Mensch

8 In den «Holzwegen» wird der «Spruch» des Anaximander interpretiert,
aber nicht minder gewaltsam.

119



wird zum Beherrscher des Seienden als des nur noch Gegenständlichen,

sein Denken zum «Rechnen mit dem Seienden» (ebd. 39,

43ff.) und natürlich auch mit den Menschen. Aber eben dadurch
wird der Mensch im tiefsten Sinne heimatlos: er ist von aller
echten, ursprünglichen Wahrheit mit Nietzsche «verbannt», vom
wahren Sein verlassen, und er erreicht mit seinem rastlosen, von
uneingestandener Angst getriebenen Machtstreben nur, daß ihm
das Errechnete ständig entgleitet. Das gilt auch von der neuzeitlichen,

bloß objektivierenden Wissenschaft: sie «dient» zwar
nicht «einem ihr erst angetragenen Zweck» ; aber sie «sucht» auch
nicht «eine ,Wahrheit an sich'» (ebd. 39). «Sie ist als eine Weise
der rechnenden Vergegenständlichung des Seienden eine vom
Willen zum Willen selbst gesetzte Bedingung, durch die er die
Herrschaft seines Wesens sichert» (ebd.). So zeigt sich im Denken
der Wissenschaft die Nichtigkeit des ganzen modernen Daseins:

«Jegliches ist nur das, was es zählt. Das jeweils Gesicherte sichert
den Fortgang des Zählens. Dieser verbraucht fortschreitend die
Zahlen und ist seihst ein fortgesetztes Sichverzehren» (ebd. 43).
Das «verzehrende Wesen der Rechnung» kann sich «hinter ihren
Produkten verstecken und dem rechnenden Denken den Schein
der Produktivität leihen, während es doch schon vorgreifend und
nicht erst in seinen nachträglichen Ergebnissen alles Seiende

nur in der Gestalt des Beistellbaren und Verzehrlichen zur
Geltung bringt» (ebd. 44). Lassen wir einmal die Frage beiseite, oh

und wie sich aus diesen Sätzen etwas über die moderne Mathematik

und Physik ergeben könnte, und halten wir uns an die
in ihnen gegebene Charakteristik des modernen Menschseins, so

kann man sagen: das Kreisen um den Menschen — das geht aus
dieser eindrucksvollen, ja apokalyptischen Kritik der Gegenwart
hervor — entfremdet den Menschen sich selbst und allem anderen

Seienden; es ruiniert das Seiende, weil es sein wahres Sein
verkennt, und es verkennt das Sein, weil es die Wahrheit auf die
«Gesichtspunkte» des Menschen relativiert und sie dadurch seiner
Macht unterjocht

Es sind diese Betrachtungen, die Heideggers neuere Schriften
vielen so anziehend und einleuchtend machen. Er denkt aus der
Not der Zeit heraus, lernt aus der Katastrophe der heutigen Welt
und sucht nach dem Not-Wendigen. Damit hat er zweifeRos recht:
es gibt für das Denken, das aufs Ganze geht, von jeher keine

120



andere Direktive als solche Sorge um die «Wahrheit des Seins»

und das «Sein der Wahrheit». Wir finden hier einen gemeinsamen

Boden, auf dem wir uns mit Heidegger auseinandersetzen
können.

Aber nun fragt es sich, ob Heidegger unsere Situation richtig
erfaßt und ob sein Ausweg, auf dem er die Wahrheit sucht, wirklich

zum Ziele führt.
Wenn Humanismus ein Kreisen um den Menschen ist, das in

dem heutigen, alles Seiende technisierenden Denken besteht,
oder doch notwendig in diesem Denken endigt, dann ist
Heideggers Vorwurf gegen den Humanismus berechtigt. Und wenn
das Kreisen um den Menschen in dem so bestimmten Sinne wirklich

das Wesen alles bisherigen Humanismus (einschließlich des

Christentums) ausmachte, dann müßte man Heidegger in seiner
Kritik der humanistischen Tradition recht geben; wenn Piaton
als ihr Urheber anzusprechen wäre, müßte man ihn — trotz allen
Widerstandes der Texte — letztlich so auslegen dürfen, wie Heidegger

will. Aber in Wahrheit ist es ja eben unmöglich, über die
Geschichte etwas zu sagen, was den Texten, d. h. dem Selbstzeugnis

des Dagewesenen, Ansichseienden widerspricht. Und wenigstens

bei Piaton zeigte es sich schon, wie fragwürdig Heideggers
These vom Ursprung des heutigen Kreisens um den Menschen
ist, wie nötig es wäre, zwischen dem antiken Verständnis des

Wahren als des sich öffnenden Seienden an sich und dem modernen

Verständnis des Wahren als der leitenden Hinsicht des

Vorstellens, zwischen Piaton und Aristoteles einerseits, Descartes,
Kant und1 Nietzsche anderseits zu unterscheiden, damit aber auch
zwischen antikem und modernem «Humanismus». Folgt man der

ersten, noch ganz allgemeinen und unverfänglichen Definition
Heideggers: Humanismus sei «Sinnen und Sorgen, daß der
Mensch menschlich sei», nicht «außerhalb seines Wesens» (Br. 61),
so wird man im Sinne der bisherigen Sprachgewohnheit schon

bei den Männern der Antike (genauer: im Anschluß an sie) von
Humanismus sprechen dürfen, aber doch in einem gänzlich
andern Sinne als bei dem heutigen «Kreisen um den Menschen» ;

ja, es wird eher zu fragen sein, ob dieses heutige Kreisen um den

Menschen, durch das der Mensch sich selbst entfremdet wird,
die Sorge um die Menschlichkeit im allgemeinen nicht gerade

vergißt, so sehr auch einzelne Kritiker der Zeit (wie Marx,

121



Nietzsche oder Sartre) mitsamt den durch sie begründeten
Bestrebungen «humanistisch» sein mögen. Jedenfalls aber steht
so viel fest, daß die Sorge um die Menschlichkeit in Antike und
Neuzeit sehr verschiedene Wege geht. Die kühne und geistvoll
dargestellte Behauptung von einer fortlaufenden, die ganze
Geschichte des Abendlandes im wesentlichen bruchlos erfüllenden

Entfaltung «der» Metaphysik und «des» Humanismus macht
nicht nur für unser gewohntes historisches Denken einen
paradoxen Eindruck; sie ist auch wirklich nicht durchführbar und
verschleiert den wahrhaft entscheidenden Gegensatz, in dem
sich die moderne Welt zur Antike (ebenso wie zum Christentum)
befindet. Dort ,wo der Mensch, wie auch Heidegger zugeben muß,
noch nicht das höchste Seiende war, stand er eben in Wahrheit
nicht in der Mitte des Seienden (das würde sich z.B. bei Piaton
zeigen lassen, wenn man seiner Meinung nicht gewaltsam
zuwiderdächte). In die Mitte rückt er erst in der Neuzeit, indem
er sich als Subjekt, das Seiende als sein Objekt versteht, und hier
erst kann man sagen, daß dieser Ansatz, der am Anfang noch
längst nicht in seine Konsequenzen hinein entfaltet war, in einer
einheitlichen geschichtlichen Entwicklung bis zu Nietzsche
geführt hat (im einzelnen sind natürlich auch hier noch wesentliche
Unterscheidungen nötig, vor allem die zwischen der ungebrochenen,

gegen die Tradition noch ankämpfenden Aufklärung, der
seit etwa 1800 gebrochenen, romantischen Weise des «subjektiven»

Menschseins und der seit dem ersten Weltkrieg in die Sorge

um das sinnvolle Menschsein geratenen, «existentiellen» Subjektivität).

Heidegger projiziert den modernen Subjektivismus in Piaton

hinein. Der Begriff des metaphysischen Humanismus, wie
er ihn versteht, ist ein unfruchtbarer Bastard aus modernem
Subjektivismus und antiker metaphysischer Theologie. Er
versperrt uns den Weg zu der wahrhaft humanistischen Bildung
und Umbildung unseres Denkens, zu der uns die Antike helfen
könnte.

Aber dieser historische, für das Verständnis unserer Situation
verhängnisvolle Irrtum ist noch nicht das Schlimmste. Denn er
ist nur der Ausdruck und die Folge davon, daß Heideggers eigener,

unmetaphysischer Humanismus -— weit entfernt, dem Unheil
des Kreisens um den Menschen zu entgehen — selbst dem modernen

Subjektivismus verhaftet bleibt. Gerade indem er die Meta-

122



physik des Seienden überwinden und eine sicli anbahnende
Wende der Weltgeschichte denken will, humanisiert er, wie sich

zeigte, das übermenschlich und übergöttlich gemeinte Sein und
trägt die unüberwundene moderne Not der Geschichtlichkeit des

Menschen mit aller daran haftenden Relativierung der wandelbar
gewordenen Wahrheit in jenes Sein selbst hinein.

Freilich ist es Heidegger durchaus ernst damit, daß nicht der
Mensch die Entscheidungen der Weltgeschichte fällt, sondern
die in sich wesende, sich das jeweilige Menschentum «ereignende»
Wahrheit. Sein «überphilosophisches», «wesentliches» Denken
will, als «Widerhall der Gunst des Seins», das moderne Menscli-
sein geradezu «opfern» (W. i. M.5, 44f.). «Das Opfer ist der
Abschied vom Seienden auf dem Gang zur Wahrung der Gunst des

Seins» (ebd.). Jenseits aller Berechnung soll sich das Denken
dankbar «verschwenden», in der «Klarheit der angstbereiten
Scheu des Opfermutes, der sich die Nachbarschaft zum
Unzerstörbaren zugemutet hat» (ebd.). Heidegger möchte der Zerstörung

im sich verzehrenden heutigen Menschsein entrinnen, nicht
um den Menschen, sondern um die Wahrheit «kreisen», von der
der Mensch sein Wesen «geschickt» und «geschenkt» bekommt.
Das Sein der Wahrheit nimmt ihm in manchen Wendungen
geradezu die Züge an, die man sonst nur bei einem seienden Gott
findet, der für den Menschen Sorge trägt. Es «hat sich je geschicklich

seines Wesens angenommen»; es «mag» ihn, «liebt» ihn
(Br. 57). «Aus diesem Mögen vermag das Sein das Denken [des
Menschen]. Jenes ermöglicht dieses» (ebd.). Es ist von der
«Gunst» und «Fluid» des Seins die Rede, und man muß Fleid-

egger zugeben, daß er auch in «Sein und Zeit» schon nicht darauf
ausging, Sein und Wahrheit auf den seienden Menschen in seiner

zufälligen geschichtlichen Bedingtheit oder in seinen gewagten
Entwürfen zu relativieren, wie das Sartre tut, sondern darauf,
den «Sinn» des Seins so zu verstehen, daß er Grundlage für das

Verständnis alles Seienden als solchen (auch des Menschen) werden

kann. Es war Heidegger von Anfang an um den Vorrang des

«Ontologischen» vor allem «Ontischen» zu tun (Sein und Zeit,
§§ 3,4 u. 10). So hat er sich denn auch schon 1929 in seinem Buch
über «Kant und das Problem der Metaphysik» gegen eine

Verwechslung seiner «existenzialen Analytik» mit einer Anthropologie

verwahrt (dort besonders im 4. Abschnitt). Daß das Ver-

123



ständnis dessen, was «Sein» heißt, allem Verständnis von Seiendem

vorangehen müsse, war ihm immer schon klar.
Aber es ist nun das Verhängnis Heideggers gewesen und geblieben,

daß er inmitten des modernen, um den Menschen kreisenden
Denkens begonnen und den Ausweg aus ihm, den die Antike,
speziell Piaton, uns zeigen kann, bis zu seinen neuesten Schriften
nicht gefunden hat. Damals, in «Sein und Zeit», hat er die Ontologie

der Antike im entscheidenden Punkte nicht wieder
aufgegriffen: er hat seine Ontologie nicht theologisch begründet,
sondern eben nun doch — nolens volens — anthropologisch.
Seine Fundamentalontologie konnte oder wollte, was «Sein» heißt,
nicht an einem lauter Seienden, Göttlichen lernen, sondern an
dem von Nichtigkeit durchsetzten, vom Nichtsein jederzeit
bedrohten Seienden, welches jeder von uns Menschen ist, und zwar
jeder von uns heutigen Menschen, die als solche das für Piaton
und Aristoteles «Seiendste» überhaupt nicht mehr kennen, und
die auch an allem, was als Ersatz dafür eingetreten war, selbst

an der eigenen Kultur und ihrem Fortschritt, verzweifelt sind.
Heidegger dachte und denkt, so sehr er auf das «Anfängliche»,
Vorsokratische ausgeht, durchaus modern. Er hat jetzt zwar
erkannt, wie sehr «Sein und Zeit» in der Gefahrenzone des

anthropologisch-relativistischen Denkens befangen geblieben ist, und
möchte nun den Primat des Seins und der Wahrheit, den er
damals schon erstrebte, mit stärkeren Mitteln aufrichten. Aber
er will oder kann das damals Begonnene auch nicht preisgeben,
und so humanisiert er das Sein in einer Weise, die nun — nachdem

er es über Menschen und Götter hinaus erhöht hat — um
so paradoxer und1 katastrophaler ist.

Dabei hat Heidegger jedesmal eine imposante Leistung
vollbracht, oder doch geplant, um das Unmögliche möglich zu
machen. Man hat es nicht genügend gewürdigt, daß er schon in
«Sein und Zeit» sehr ernstlich versucht hat, dem «Kreisen um
den Menschen» zu entgehen. Indem er dort (S. 229f) alle «ewigen
Wahrheiten» als «längst noch nicht radikal ausgetriebene Reste

von christlicher Theologie» verpönt und gelehrt hat, Wahrheit
gebe es nur, sofern und solange das sich zeitigende menschliche
Dasein ist (ebd. 226), hat er zwar einen «Humanismus» und
Relativismus im «äußersten Sinn» heraufbeschworen. Aber er hat sich

zugleich bemüht, über alles Sich-Verzehren dieses Daseins in

124



seinem geschichtlichen Wandel hinauszukommen, indem er es —
vor dem Ergreifen seiner geschichtlichen Möglichkeiten •— zu der
in aller Geschichte gleichbleibenden Grundmöglichkeit des

drohenden Nichtmehrseins «vorlaufen» und darin eine vor-geschicht-
liche Standfestigkeit gewinnen ließ. Wie eine prinzipielle, nicht
nur für die heutige Existenz gültige Ontologie möglich sei,
obwohl sie eines «ontischen Fundamentes» bedürfe, und dieses
Fundament nur in der menschlichen Existenz finden könne (S. u. Z.
§ 83 u. ö.), das hat Heidegger aufs gründlichste bedacht; er hat
den Einwand, den Jaspers gegen eine Ontologie der Existenz
erhebt, nicht beiseite geschoben, sondern (der Sache nach) durch
seine Lehre vom «eigentlichen Ganzsein-können des Daseins»

und der «Zeitlichkeit» zu beantworten gesucht. Er hat versucht,
der geschichtlichen Zeitlichkeit, in die sich das heutige Dasein

gebannt findet, dadurch zu entrinnen, daß er sie radikal
bejahte, aber dabei die Zeitlichkeit selbst, die uns als Schicksal

zu übermächtigen scheint, als das vom Dasein selbst gezeitigte
eigene Sein darstellte, das der Entschlossenheit des Einzelnen
gleichsam in die Hand gegeben ist. In einer sachlichen Parallele
zu Nietzsches «Amor fati» hat er sich über die Zeit, die den

heutigen Menschen «verzehrt», durch die radikalste Bejahung
dieser «Geworfenheit ins Nichts» zu erheben gesucht. •— Aber er
hat nun offenbar selbst eine neue Fassung dieses Versuches für
nötig gehalten, damit das Sein und die Wahrheit nicht mehr von
der «Entschlossenheit» des «eigentlich» existierenden Menschen

abhängig sei. Er gibt zu, daß man «Sein und Zeit» subjektivi-
stisch verstehen konnte, ja mußte, so daß das Sein als vom
Menschen geschaffen erschien. Daher hat er mit einer kühnen
Wendung das Nichts, dieses einzige Jenseits des Menschen, das

er noch kannte, als den Schleier eines in sich ruhenden Seins
erklärt. Er meint nun, diesen Schleier zerrissen zu haben und
beginnt andeutend von dem Geheimnis dieses «huldvollen» und
«grimmigen» Seins zu sprechen. Bedenkt man recht, was er sagt,
so kann man darin durchaus eine oberste Macht erkennen, von
der der heutige Mensch sich und alles Seiende in der Tat
abhängig findet: die Macht der Geschichte. Von «der» Geschichte,
die über das Kommen und Gehen der Götter und der Möglichkeiten

des Menschseins entscheidet, spricht der heutige Mensch —
ähnlich wie vom «Leben», das dies und jenes «bringt» und «aus

125



den Menschen macht» — in der Tat wie von einer höchsten
Macht. Diese Redeweise — ein für unsere Zeit charakteristischer
Mythos oder Pseudomythos — beruht auf der Erfahrung, daß
das geschichtliche Schicksal über alle Möglichkeiten der
Weltauffassung, die uns sinnvolles Menschsein ermöglichen, souverän
hinwegzugehen scheint. Wir wissen, was es heißt, nicht mehr so

sein und alles Seiende nicht mehr so verstehen zu können wie
«früher», weil «die Geschichte» weitergegangen ist und weitergeht9.

Wir wissen es heute wohl alle; grundsätzlich weiß man es

schon seit der «Entdeckung» der Geschichte, zu der die Romantik

im Anschluß an die epochemachende französische Revolution
gekommen ist. Das eigentliche Rätsel der Geschichte aber
besteht darin, daß sie, die als ein das Menschsein wandelndes, ihm
überlegenes Schicksal erscheint, doch immer nur im Menschen
geschieht. Was sich hier schicksalhaft gibt oder versagt, ist ja
nichts anderes als die uns aufgehende oder sich verbergende
Möglichkeit, das Seiende zu verstehen, also die «Lichtung», von
der Heidegger spricht, und innerhalb deren allein der Mensch
als solcher «existieren» kann. Die Geschichte ist, so verstanden,
das Sich-Ereignen der «Wahrheit», so wie es sich im «Gestaltwandel»

der Götter und der Menschentümer vollzieht.
So unerhört neu, wie diese Konzeption bei Heidegger erscheint,

ist sie im Prinzip freilich nicht. Die moderne Erfahrung der
Geschichtlichkeit hat schon gleich hei ihrem ersten Auftreten,
in der Zeit des deutschen Idealismus, zu einer ähnlichen Lösung
gedrängt. Schon Hegel hat das alles relativierende Geschehen,
das sich an Göttern und Menschen zu vollziehen scheint, durch
die Apotheose der Geschichte zu bewältigen gesucht. So sagt
denn auch Heidegger selbst, Hegels Bestimmung der Geschichte
«als der Entwicklung des ,Geistes'» sei «nicht unwahr»; sie sei

«auch nicht teils richtig, teils falsch»; sie sei «so wahr, wie die

Metaphysik wahr ist, die im System zum erstenmal durch Hegel
ihr absolut gedachtes Wesen zur Sprache bringt» (Br. 82). «Die
absolute Metaphysik gehört mit ihren Umkehrungen durch Marx
und1 Nietzsche in die Geschichte der Wahrheit des Seins. Was

aus ihr stammt, läßt sich nicht durch Widerlegungen treffen oder

9 Vgl. zur Sache meine Schrift: «Die Geschichte im Denken der Gegenwart»

(Frankfurt, 1947; jetzt auch in: Große Geschichtsdenker», Tübingen
1949), bes. S.17ff. bzw. 231 ff.

126



gar beseitigen. Es läßt sich nur aufnehmen, indem seine Wahrheit
anfänglicher in das Sein selbst zurückgeborgen und dem Bezirk
einer bloß menschlichen Meinung entzogen wird» (ebd.). Heidegger

ist sich bewußt, daß die Aufnahme des «Nichtens» in das

Sein schon bei Hegel und Schelling vollzogen ist (ebd. 114). Aber
er weiß auch, wie problematisch die Lösung Hegels war, und
steht, wie jeder heutige Denker, vor dem Faktum, daß die
Geschichte über Hegels eschatologische Behauptung von der
Vollendung der Geschichte in der absoluten Philosophie hinweggegangen

ist. Den Grund dafür findet er anscheinend in dem metaphysischen

Charakter dieser Lehre. «Hegel bestimmt die existentia
als die sich seihst wissende Idee der absoluten Subjektivität»
(Br. 69). Das Sein ist bei Hegel und Schelling «im Sinne der

absoluten Wirklichkeit als der unbedingte Wille gedacht, der sich
seihst will, und zwar als der Wille des Wissens und der Liebe.
In diesem Willen verbirgt sich noch das Sein als der Wille zur
Macht» (ebd. 114). Die Sache Hegels muß also jedenfalls
«anfänglicher» gedacht werden. Das «künftige Denken» kann nicht
mehr eine um den Menschen als Subjekt kreisende «Philosophie»
sein; es «kann aber auch nicht mehr, wie Hegel verlangte, den
Namen der ,Liebe zur Weisheit' ablegen und die Weisheit selbst
in der Gestalt des absoluten Wissens geworden sein. Das Denken
ist auf dem Abstieg in die Armut seines vorläufigen Wesens»

(ebd. 119). Aber es ist — das leugnet Heidegger damit nicht —
die Sache Hegels, um die es geht, und es ist noch die Frage, ob

Hegels «Geist» in seinem dialektischen Denken nicht auch schon
darauf ausging, vor allem Seienden die reine, in sich wesende,
durch die «Negation» in Bewegung gebrachte «Lichtung des

Seins» zu sein. Auch bei Hegel sollte ja das Wahre das Ganze

des sich entwickelnden Wesens sein, so sehr dieses Wesen im
Menschen seine «Ortschaft» hatte. Heidegger ist gewiß kein
Hegelianer, der nur den Buchstaben Hegels ganz oder teilweise

repristinierte. Er unternimmt, was Hegel selbst tun würde, wenn er
heute lebte. Indem er aber, im Geiste Hegels und als ein nachgeborener

Freund Hölderlins, noch einmal die Apotheose der Geschichte

versucht, entgeht er doch nicht dem Verhängnis, das jedem im
Banne der Geschichte bleibenden Denken droht: er möchte über
den Menschen hinaus, weil das Kreisen um den Menschen mit dem

Verlust der Wahrheit und des Seins zugleich den Menschen und

127



alles sonstige von ihm beherrschte Seiende ruiniert; aber er
kann es nicht ändern, daß das Sein, an das er sich halten möchte,
ohne ihn, den menschlichen Denker, «nicht ein Nu kann leben».
Er entgeht der verfänglichen Aufgabe nicht, als «Hirt des Seins»

mit seinem menschlichen Denken und Sprechen gleichsam der
Mund der Wahrheit seihst, der inkarnierte Logos des Seins zu
sein und als solcher etwas schlechthin Wahres sagen zu wollen,
während doch die Geschichte des Seins und der Wahrheit weitergeht.

Hegel war sich dieser Schwierigkeit bewußt und hat die
Kühnheit gehabt, seinen eigenen Geist als den vom inkarnierten
Logos des Christentums ausgehenden Geist zu verstehen, der sich
selbst am Ende seiner geschichtlichen Entfaltung philosophisch
begriffen hat. Wird Heidegger, der von Kierkegaards ironischer
Kritik am «absoluten Professor» ausgegangen ist, nun aber —
fort von Augustin, Luther und Kierkegaard — zu Hegel zurückstrebt,

einen besseren Ausweg aus der Aporie finden? Daß er
das Christentum nicht mehr so absolut nehmen kann, wie Hegel
es immerhin wollte, ist nach allem, was er darüber geäußert hat,
klar. Und während er in «Sein und Zeit» noch wie ein ungläubig
gewordener Luther oder Kierkegaard sprach, kann er das

Christentum jetzt offenbar nicht mehr als ein entscheidendes Problem
anerkennen. Offensichtlich möchte er nun den höchsten Anspruch
des ursprünglichen Redens vom Sein nicht selbst erheben, sondern
dem Dichter überlassen, der das Sein als das Heilige würdig zu
«nennen» vermag. Daher ist er als Exeget von «Hölderlins Wort»
aufgetreten (Hölderlins Hymne, S. 32) und spricht von den «jungen

Deutschen», die angesichts des Todes «von Hölderlin wußten»,
so, wie man früher von den Lesern der Bibel sprach. Doch
ist es offenbar unvermeidlich, daß er schon als Interpret des

Dichters, erst recht aber bei seinem eigenen denkerischen «Sagen»

des Seins einen unsokratischen Ton anschlagen muß, der davon

zeugt, wie sehr er notgedrungen noch immer um den Menschen

kreist. Die Apotheose der Geschichte ist auch hei ihm nicht
durchführbar ohne eine Selbst-Überhebung des Denkers, in dem

ja einzig das Sein und die Wahrheit «existiert». Man wird sich
hüten müssen, darin nur eine individuelle Anmaßung zu sehen,

die allzumenschlich wäre. Es ist ein Verhängnis des heutigen
Menschen überhaupt, das durch die Kühnheit der ursprünglichen
Denker — wie schon bei Hegel und Nietzsche — zutage kommt.

128



Aber es zeigt sich darin doch, daß das Kreisen um den Menschen,
dem gerade dieser Denker entrinnen möchte, nicht durch die
Erhöhung des Menschen zum Ort der Wahrheit — zum absoluten
Geist, zum Übermenschen oder zum «Dasein» — überwunden werden

kann, sondern nur durch die vorbehaltlose Anerkennung eines
«Seiendsten» jenseits des Menschen, in dem die Wahrheit ihren
wahren Ort hat.

9 129


	Martin Heidegger und der Humanismus : zur Auseinandersetzung mit den Schriften "Platons Lehre von der Wahrheit" und "Brief über den Humanismus"

