
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 8 (1948)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen — Comptes rendus

Platon: Die Werke des Aufstiegs. Artemis-Verlag, Zürich 1948

(Die Bibliothek der Alten Welt. Der griechischen Reihe elfter
Band) ; XLIV und 322 Seiten.

Piatos gesammelte Werke in deutscher Übertragung sind zurzeit
vergriffen. Zudem wird die schleiermachersche Übersetzung, wenn auch zuverlässig,

heute als etwas schwerflüssig empfunden; und diejenige von Apelt,
der dieser Vorwurf nicht gemacht werden kann, dürfte auch wiederum allzu
glatt und nicht überall völlig erprobt sein. Es ist darum nicht verwunderlich,
wenn der Artemis-Verlag in Zürich in seiner «Bibliothek der Alten Welt»
es unternimmt, eine Auswahl von Piatos Dialogen in moderner Sprache und
mit dem Stand der heutigen Platoforschung entsprechenden Anmerkungen
herauszubringen. Von diesem Unternehmen liegt bis jetzt ein erster Teil vor
unter dem etwas preziös klingenden Titel: «Die Dialoge des Aufstiegs». Er
umschließt die Dialoge Euthyphro, Apologie, Crito, Gorgias und Meno in
einer Neuübersetzung von Rudolf Rufener und ist mit einer längern
Einleitung von Gerhard Krüger versehen. Zu beiden wollen wir versuchen, in
Kürze Stellung zu beziehen.

Krüger handelt in seiner Einleitung von der angeblichen «Unwissenschaftlichkeit»

Piatos, die zugunsten der künstlerischen Darstellung oft in uns
moderne Menschen irritierenderweise das logische Argument zu verdunkeln
scheine, von der Person des Denkers Plato, seinem Verhältnis zu seinem
Lehrer Sokrates, seiner Stellung zum Problem der ägezi) — für die Frühdialoge

besonders wichtig — und zur Philosophie und von seiner Verwendung
des Mythus in der Darstellung seiner Lehre. Was diesen letzten betrifft,
meint Krüger, zeige sich bei Plato der tragikomische Konflikt, daß er in
seinem Denken zwar von der passiven Übernahme feststehender Tradition,
wie das die klassische griechische Ethik, etwa die eines Sophokles,
ausgezeichnet habe, wegstrebe und ähnlich wie Sokrates, im Kampfe gegen die
aufklärerischen Sophisten und ihre der Tradition skeptisch bis feindselig
gegenüberstehenden Doktrinen, habe versuchen wollen, in geistigem
Vorwärtsschreiten über die gegenwärtigen Voraussetzungen das sittliche und
religiöse Gefühl in einer menschlichen Gemeinschaft zu verankern, deren Basis
das rein philosophische Denken, die Welt der Ideen, bilde, daß ihm das aber
nicht gänzlich gelungen sei, und daß er deshalb im Mythus, wo er seine

tiefsten Überzeugungen aussprechen wolle, wiederum auf ein unphilosophisches

Niveau abgeglitten sei.

Wir gestehen, daß wir in dieser krügerischen Einleitung nicht restlos
befriedigt werden. Es scheint uns, es werde hier, wie das in der deutschsprachigen

Platoliteratur noch fast immer der Fall ist, vom sog. «mittleren» Plato

11 161



ausgegangen, von den Werken wie dem «Staat», dem Phaedo, dem «Gastmahl»
und dem Phädms, mit Vernachlässigung der Spätdialoge vom Theaetet fais

zu den «Gesetzen», ein Unterfangen, das uns nicht hoffnungsvoller erscheint,
als wenn man den ganzen und wahren Kant allein aus seinen vorkritischen
Schriften nachkonstruieren wollte. Daß der «große» Plato erst im Theaetet
beginnt, und daß hier sodann eine Philosophie vorliegt, vor der das Beste,
was in der Neuzeit geleistet worden ist, Gefahr laufen könnte, in den Schatten

gestellt zu werden, davon scheint Krüger noch nicht viel zu ahnen.

Allein, wir wollen mit unsern kritischen Bemerkungen nicht vorprellen,
solange nicht die zwei weitem in Aussicht gestellten Bände erschienen sind;
vielleicht werden sich dann unsere Befürchtungen zum Teil als unbegründet
erweisen. Es sollte uns freuen.

Über die Wahl der in dieser Teilausgabe aufgenommenen Dialoge Piatos
könnte man ebenfalls gewisse Bedenken haben. An Stelle des doch nicht
ganz so bedeutenden «Enthyphro» hätte man vielleicht lieber einen für Piatos
Anfänge so charakteristischen Dialog wie den «Lâches» gesehen oder den er-
kenntniskritisch schon recht hochwertigen «Charmides»; auch sind sich die
Forscher darüber noch nicht ganz einig, ob die «Apologie» und der «Crito»
wirklich zur Frühperiode gehören oder nicht eher in die Nähe des «Phaedo»

und des «Gastmahls» gerückt werden müssen.
Rufeners Übertragung ist nach unserer Ansicht im allgemeinen korrekt

und dem Gegenstand würdig, seine Anmerkungen nützlich und meist
einleuchtend. Nicht beipflichten können wir ihm, wenn er am Ende des «Euthy-
pliro» meint, Sokrates habe immerhin so viel erreicht, daß er diesen
phantastischen Frömmler davon abgehalten habe, seine paradoxe Anklage gegen
seinen Vater einzureichen. Wo steht das im Text? Euthyphro sagt bloß:
«Jetzt aber muß ich rasch weg. Es ist hohe Zeit, da ich gehe». Warum sollte
das heißen, er habe plötzlich ein anderes dringendes Geschäft, das noch

wichtiger sei als zum ägzov ßaaoÄsvg zu gehen? Und ist es Plato nicht
zuzutrauen, daß er seinen Sokrates gegenüber diesem eingebildeten Weissager
äußerlich versagen läßt? Gibt es nicht so etwas wie die doppelte à,(tat/ t'a, das

vermeintliche, auf Präsumption beruhende Wissen hei tatsächlichem
Nichtwissen? Oder würde es der Dignität der Person des Sokrates den geringsten
Abbruch tun, wenn dieser Scharlatan aus den Belehrungen seines Gesprächspartners

nicht die naheliegenden praktischen Konsequenzen zieht?
Schwerwiegender scheint mir der Irrtum in der Übersetzung des Meno zu

sein, wenn dort in 37 b die Lehre von der Avcnxw/oic, wie es übrigens fast in
allen Kommentaren geschieht, so wiedergegeben wird, als ob dort Plato von
der Seele behaupte, «daß sie sich sowohl hinsichtlich der Tugend, als auch
anderer Dinge an das erinnern kann, was sie schon gewußt hat» (S. 237).

Im griechischen Text steht die passive Formàva^v^arôv. Die korrekte
Übersetzung wäre also, daß die wahren Sachverhalte von der Seele durch richtige
Hinführung wieder erinnert oder in Erinnerung gerufen werden können. Der
Unterschied ist wichtig; an ihm hängt nach unserer Meinung nicht weniger
als das Verständnis der ganzen Ideenlehre. Faßt man nämlich die
Wiedererinnerung aktivistisch als ein potentielles Vermögen der Seele, dann wird es

unvermeidlich sein, Piatos gesamte theoretische Philosophie im Sinne eines

162



erkenntnistheoretischen Idealismus zu interpretieren; faßt man aber die
Wiedererinnerung passivistisch als das Aufleuchten von etwas, das der Seele

unter gewissen Voraussetzungen zuteil werden kann, dann kann das Wissen

von einem höheren Orte als der Seele stammen, und nichts hindert dann,
diesen relativ frühen Dialog bereits in der Richtung der Spätwerke auszulegen,

in denen immer zwischen dem èniO%t]iov oder dem wahren öv, um
das schließlich alles geht, auf der einen Seite, und der und der

ûôça ùZ'ri'U'ijÇ als dem Versuch einer Aktualisierung in der Seele genau
unterschieden und so dem Primat des logischen Sinngehaltes über den zeitlichen
Denkprozeß, in dem dieser Gehalt vom Menschen appropriiert werden soll,
Rechnung getragen wird. A.E.Taylor hat diesen Punkt in seinem großen
Buch: «Plato, The Man and his Work», wie wir hoffen, ein für allemal
richtiggestellt (S. 138, Fußnote 2). Daß Krüger in seiner Einleitung (S. XXIX)
auch die herkömmliche, nach uns abwegige, Auffassung vertritt, sei nur
nebenbei bemerkt.

Auf Seite 290 Anm. 3 endlich sollte yot]zeia stehen anstatt yoi.izm'.a.

H. Gauß.

Karl Reinhardt: Sophokles. Dritte Auflage. Vittorio Klostermann,
Frankfurt a. M. 1947.

Da dieses klassische schöne Buch außerhalb des thematischen Bereichs der
«Studia» liegt, muß ein bloßer Hinweis auf sein Erscheinen in dritter
Auflage, in welcher «nur Kleinigkeiten in Übersetzungen und Anmerkungen
geändert» und «wiederhergestellt» wurde, «was die zweite unterdrückte»,
genügen. Hans Kunz.

Franz Geisser: Mo-Ti, der Künder der allgemeinen Menschenliebe.
A. Francke AG. Verlag, Bern 1947.

Diese in Buchform gedruckte Zürcher Doktordissertation bestrebt sich,
ein möglichst anschauliches Bild von dem im 5. und 4. Jahrhundert v. Chr.
lebenden Mo-Ti, neben Laotse und Confuzius wohl bedeutendsten Religionsund

Sittenlehrer Chinas zu entwerfen. Gegenüber den Pietätsforderungen
der Confuzianer betont Mo-Ti vor allem das Gebot der allgemeinen
Menschenliebe, wodurch er gelegentlich mit Christus verglichen worden ist. Er
verbindet diese Lehre mit einem Verbot des Angriffskrieges, mit dem Rat
zu Einfachheit bei Bestattungen — in China besonders aktuell —, mit der

Ablehnung der Musik als einer allzu kostspieligen Hofunterhaltungskunst
und mit der Bekämpfung des trägemachenden Fatalismus. Von Meng-Tsi
(Menzius) wegen Pietätswidrigkeit gegenüber den näheren Verwandten
heftig angefeindet fällt Mo-Ti einer relativen Vergessenheit anheim, der er
erst durch neuere Forscher in den letzten hundert Jahren wieder entrissen
worden ist. Geisser vermittelt uns einen lebendigen Eindruck von den
Schicksalsfällen seiner Lehre in der chinesischen Geistesgeschichte und gibt am

163



Schluß seiner Darstellung eine recht interessante Zusammenstellung der
Urteile der wesentlichen Sinologen, der ostasiatischen sowohl als der

westlichen, über die Persönlichkeit und die Doktrin seines Helden. Auch
für Niclitfachleute ist das Buch recht anziehend wegen der menschlichen
Nähe, in welcher dieser chinesische «Prophet» auch zu uns in unserer
heutigen Zeit steht. Hermann Gauß.

Raymund Erni: Die Theologische Summe des Thomas von Aquin
in ihrem Grundhau. Dritter Teil. Räber, Luzern, 1947; 173

Seiten.

Was uns hier dargeboten wird, ist der dritte Teil eines umfassenden
erläuternden Kommentars zur Summa Theologica des Thomas von Aquin, dem
es vor allem daran gelegen ist, die gedankliche Linie bei Thomas klar und
übersichtlich herauszustellen und gelegentlich anzumerken, was seit seinen
Tagen an kirchlicher Lehre festgelegt oder im Ritus zu stehender Praxis
geworden ist.

Das vorliegende Bändchen erläutert die Pars Tertia des monumentalen
Werks des großen Dominikaners, d. h. die von ihm noch selbst verfaßten
Artikel und das aus seinem früheren Kommentarenwerk zusammengestellte
Supplement. Es ist betitelt: «In Gott durch Christus» und umfaßt die Lehre
von der Persönlichkeit Christi, von den Sakramenten und von den «letzten

Dingen» oder Novissima, kurz jenen Rückweg der Kreaturen zu Gott, jene
èmOZQOtpri die in den klassischen mittelalterlichen Summen nach

neuplatonischem Vorbild jeweils das krönende Finale der theologischen
Weltsymphonie darstellt.

Ernis Buch ist von einer schlichten Frömmigkeit getragen; es enhält sich
aller unnötigen Polemik und dürfte den von ihm gewünschten Zweck trefflich

erfüllen. Da, wo heute nicht mehr aktuelle Fragestellungen übergangen
werden, sind die Auslassungen immer sorgfältig angedeutet. Was so
herauskommt, ist eine überaus klare Übersicht über den äußern Aufbau und die
innere Gedankenführung in diesem Hauptwerk des Aquinaten. Wir werden
mit sicherer Hand durch alle Kompliziertheiten des cliristologischen
Problems hindurchgeführt und werden uns wohl kaum des Eindrucks erwehren
können, daß hier die Kirche mit erstaunlicher Suveränität stets das Wesentliche

festgehalten und die zu Abwegen führenden Interpretationen
ausgeschlossen hat. Die gleiche sorgfältige Mäßigung begegnet uns wieder in der
Lehre von den Sakramenten. Bei den «Novissima» wird der nicht-römische
Katholik oder Christ freilich bedauern, daß auf dem großen Laterankonzil
von 1215 die Lehre von der Ewigkeit der Höllenstrafen zur Ablehnung der
origentistischenùnoxazâavaocç nâvvcùvale de fide erklärt worden ist; er ist
überzeugt, daß es besser gewesen wäre, die Frage in suspenso zu lassen oder,
wie Kant in seiner kleinen aber gewichtigen Schrift: «Vom Ende aller Dinge»
es tut, zu bemerken, daß wir wohl hoffen dürfen, es möchten alle noch durch
innere Umkehr ihre Rettung finden, daß wir aber für unser moralisches
Lehen eher von der gegensätzlichen dualistischen Vorstellung auszugehen

164



hätten als von einer Voraussetzung, die uns die Folgenschwere unserer
sittlichen Entscheide beständig eindrücklich vor Augen hält.

Da dieser dritte Band meistens theologische Fragen erörtert, die auch
nach thomistischer Ansicht der «natürlichen Vernunft» nicht mehr zugänglich

sind, möge man es uns verzeihen, wenn wir in diesem «Philosophischen
Jahrbuch» unsere Besprechung nur kurz gefaßt haben. Wir hoffen, das

Versäumte bei Teil I und II später nachholen zu können, in denen mehr auch

rein philosophische Angelegenheiten zur Sprache kommen werden. Und das

um so mehr, als doch auch wir schließlich der Überzeugung sind, daß eine

genaue Kenntnis der großangelegten Synthese, die Thomas versucht hat, zum
unentbehrlichen Rüstzeug jedes Philosophen gehört, welchem Bekenntnis er
auch angehören möge. H. Gauß.

Amadeo Silva-Tarouca: Thomas heute. Zehn Vorträge zum Aufbau

einer existentiellen Ordnungs-Metaphysik nach Thomas

von Aquin. Herder, Wien 1947. 209 Seiten.

Die römische Kirche hat es immer gut verstanden, bei der Verbreitung
ihrer Doktrin an bestehende Lehrmeinungen anzuknüpfen. Man wird ihr
daraus keinen Vorwurf machen wollen; denn der gleichen Methode hat sich
auch das Urchristentum bedient. Oder hat nicht der Apostel Paulus die
Worte geprägt: «Ich bin jedermann allerlei worden, auf daß ich allenthalben
ja etliche selig mache?» (1. Cor. 9, 22)

Man wird es aus diesem Grunde Silva-Tarouca nicht verargen, wenn er
in unsern Tagen auch einmal den Versuch macht, an das existentialpliilo-
sophische Denken oder, vielleicht besser, das existentielle Lebensgefühl, zu
appellieren, nm Verständnis für seinen «Divus Thomas» zu wecken. Exi-
stentialistisch ist deshalb auch schon der Titel gewählt: «Thomas heute».

Analog dieser Anknüpfungsmethode werden wir weiterhin in seinem Buch
zwei Tendenzen verfolgen können, eine mehr kulturpolitische, in welcher
der Autor von der Unzulänglichkeit heutiger philosophischer Bestrebungen
die Aufmerksamkeit auf Thomas zurücklenken will, und eine zweite, mehr
strikt philosophische, in welcher er von den thomistischen Prämissen aus ein
Lehrgebäude skizzieren will, das auch uns Menschen des zwanzigsten
Jahrhunderts noch befriedigen könnte.

Wir machen kein Hehl daraus, daß wir angesichts des ersten Programmpunktes

bei der Lektüre des Buches uns gelegentlich nicht der Erinnerung
an jenes Goethe-Wort entschlagen konnten: «Man merkt die Absicht und
man ist verstimmt». Auch scheint uns der Stil des Verfassers in solchen
Zusammenhängen bisweilen reichlich rhetorisch zu werden. Oder ist es nicht
etwas des Guten zuviel, wenn uns auf Seite 32 gesagt wird: «Darum (sc.

wegen der subjektivistischen Unsicherheit des modernen philosophischen
Denkens) schweift der nach neuen Grundlagen suchende Blick unwillkürlich
(und seit Jahrhunderten vielleicht zum ersten Male) über die Grenzen dieser
im Todeskampf röchelnden, früher so selbstbewußten Neuzeit in die
Vergangenheit zurück». (Warum «unwillkürlich» in die «Vergangenheit», und

165



nicht eher willkürlich in eine bessere Zukunft?) Und «zuerst und natürlich

bleibt er aber am philosophischen Gipfel dieses Mittelalters haften».
Schön und gut! Nur fragt es sich, was wir machen wollen, wenn viele nicht
willens sind zu sehen, daß an jenem Orte wirklich ein Gipfel steht

Die rein interpretierenden Kapitel sind schlichter und ruhiger gehalten, so

vor allem der vierte Vortrag, der den «Ausgangspunkt» und die «Grundlegung

des Ordnungsaufbaus» darstellen soll. Silva-Tarouca geht hier von der
Relativität der gesamtext zeitlichen Existenzwelt aus, einer Prämisse, die ihm
die Existentialphilosophen zuzugestehen wohl geneigt sind. Er behauptet
sodann, daß diese Relativität darin zu suchen ist, daß kein kreatürlich-zeit-
liches Sein seine «potentia» völlig aktualisieren und so ein vollkommenes
Sein werden kann. Darum ist der Inbegriff aller endlichen Wirkursachen,
die räumlich-zeitliche Welt, nicht ohne ihren Grund zu denken, aus dem sie

hervorgegangen ist oder, vielleicht noch besser, von dem sie zeitlos abhängt.
Dieser Grund nun wiederum, weil er als absolut zu denken ist, kann nicht
anders als als «actus purus», d. h. als reine Wirkungstätigkeit ohne
Beimischung jeglicher bloßen Potentialität, bestimmt werden. Da ferner dieser
Grund auch schon als letzte Ursache aller erst in der gesollten Selbstverwirk-
lichung sich befindenden Kreaturen erwiesen ist, muß er auch als ihre letzte
Zweckursache gelten oder als das große Endziel, dem sie alle entgegenstreben.
Das heißt, mit andern Worten, die Welt muß als eine einzige große Ordnung
aufgefaßt werden, die Gott als ihren Stifter hat, und aus der nichts herausfallen

kann. Daß letzten Endes alles geordnet ist, steht somit für Silva-
Tarouca für uns a priori fest, was aber nicht heiße, daß wir zugleich von
unserm beschränkten Standort aus imstande wären, diese Ordnung auch

immer nach ihrem «Wie» adaequat zu erkennen. Weit entfernt davon! Es

gibt in der Welt Disharmonien und sogenannte Unordnung — für uns. Aber
es gibt sie nicht an sich; denn wenn immer wir auf eine solche angebliche
Unordnung stoßen, so heißt das nur, daß wir von unserm bisherigen
Gesichtspunkt nicht imstande gewesen sind, die wahre Ordnung hinter den von
uns in Betracht gezogenen Erscheinungen wahrzunehmen, und daß wir
deshalb aufgefordert werden, unsern Rahmen nur etwas weiter zu spannen, um
die anjetzt scheinbar diskrepierenden Erfahrungselemente in eine größere
Harmonie aufgehen zu lassen. Ja, Silva-Tarouca geht so weit, zu behaupten,
daß diese Welt, weil von Gott geschaffen, geordnet sein müsse und daß im
Falle, daß Gott einer andern als der uns bekannten Welt den Vorzug
gegeben hätte, diese andere Welt durch diese Bevorzugung nicht nur ebenfalls
geordnet, sondern noch besser geordnet hätte sein müssen. Wir gestehen,
daß wir ihm in diesem luftleeren spekulativen Raum nicht mehr zu folgen
veimögen, offenbar mangels der entsprechenden philosophischen Atmungsorgane.

Es scheint uns eben, daß wir in dieser Philosophie immer von unserer

konkreten Welt ausgehen müssen und uns aus dem abstrakten Begriff
der Gottheit kein Bild von einer andern Welt machen können, die möglicherweise

an Stelle der unsrigen hätte geschaffen werden können.
So weit die Voraussetzungen von Silva-Tarouca. Von ihnen aus versucht er

nun auch eine realistische Erkenntnislehre aufzuhauen und sie nachträglich
auch «kritisch» zu sichern. Er wirft der kantischen Erkenntniskritik, wie wir

166



glauben, mit Recht, vor, daß sie die Frage nach der Möglichkeit der Erkenntnis

an den Anfang stellen wolle, als ob es dann noch, wenn noch keinerlei
anerkanntes Erkenntnismaterial vorliege, möglich sei, an die erkenntniskritische

Frage, sinnvoll heranzutreten oder überhaupt zu verstehen, was unter
Erkenntnis gemeint sein könnte. Silva-Tarouca schlägt darum ein anderes

Procedere vor: Die nachträgliche Überprüfung des Geltungsanspruchs

unserer menschlichen Erkenntnis durch eine zunächst auf realistischem
Wirklichkeitsglauben aufgebaute Metaphysik. Er nennt diese Methode:
«Überprüfung des Fundamentes durch Belastung» (S. 61) und rühmt ihr im Gegensatz

zur kantianischen und neukantianischen nach (S. 67): «Es ist einfacher,
den Klimmzug hinauf zur Wirklichkeit an dieser Wirklichkeit selber
vorzunehmen, als zu versuchen, sich am eigenen Schopf emporzuziehen. Das

Reißen am eigenen Haare hat schon manchen zum rastlosen Drehen im Kreise
veranlaßt, aber niemanden noch wirklich in die Höhe gebracht».

Die Lösung der Schwierigkeit glaubt Silva-Tarouca auf folgende Weise
bewerkstelligen zu können: Nach thomistischer Lehre (einer Lehre, die Thomas
selber von Vorgängern, Avicenna z.B., übernommen hat), sind die Ideen,
kraft welchen wir Gegenstände erkennen können, vor deren Schöpfung (ante
rem) im göttlichen Verstand, durch die Schöpfung auch in den Dingen selber
(in rebus), und sie können von da durch sinnvolle Abstraktion aus den sinnlich

gegebenen Einzelerscheinungen als Allgemeinbegriffe auch in unsern
menschlichen Verstand kommen (post res). Überprüft werden sie, in dem wir
Menschen an Hand unserer vorläufigen Erkenntnisse dazu befähigt sind, in
gewissem Sinne auch «Ordnung» zu schaffen und so unser bisheriges Wissen

praktisch zu erproben. So soll es an sich möglich sein, Wirklichkeit zu
erkennen, ohne doch zugleich, etwa mit Husserl und den Pliänomenologen, eine
direkte Wesensschau behaupten zu müssen. Ein nicht ungeschickter Schachzug,

wenn man bedenkt, daß diese Vortragsreihe an Existentialisten gerichtet
ist.

Überhaupt wird man diesen Ausführungen eine gewisse «Ingeniosität»
kaum absprechen wollen. Sie führen uns u. E. aber auch nicht zum gewünschten

Ziele. Denn auf diese Weise wird eben doch wiederum der Versuch
gemacht, die Frage nach der Möglichkeit der Erkenntnis aus angeblich schon

zu Recht bestehenden Erkenntnissen darzutun, ein Verfahren, das gegen den
Sinn dieser Frage selber vorstößt und darum von Kant mit Recht als
«dogmatisch» gebrandmarkt worden ist. Nach unserer, d. h. genauer, nach platonischer

Ansicht, ist Wissen oder gegenständliche Erkenntnis überhaupt nicht das

oberste Ziel der Philosophie; sie lebt nicht vom Wissen-Wollen, sondern vom
Denken; vom Denken, das zunächst keine andere Aufgabe hat als die, konsequent

zu sein, und keiner zeitlich realisierbaren Erkenntniserfolge von vornherein

sicher sein kann. Wir halten es darum mit Piatos «Theaetet», der lehrt, daß

wir uns mit dem Denken allerdings aufs weite Meer des Existierenden hinauswagen

müssen, aber in jedem Augenblick im Denkakt selber auch zugleich
Rechenschaft darüber ablegen müssen, was wir jeweils gerade tun, um so mit dem
zu erkennenden Gegenstand auch zugleich den logischen Rechtstitel aufzuweisen,
warum wir uns überhaupt für befugt halten, ihn in unser soweit realisiertes
Begriffssystem einzubeziehen. Erkenntniskritik geht so weder der Sachkennt-

167



nis voraus wie bei Kant, noch folgt sie ihr nach wie bei Thomas, sondern
begleitet sie «in instanti» wie den Wanderer sein Schatten.

Doch kehren wir nach diesem kritischen Intermezzo zu Thomas und
seinem Ausleger, Silva-Tarouca, zurück. Recht schön sagt er, daß es die größte
Gabe darstelle, die der Schöpfer seiner mit Verstand begabten Kreatur
gegeben habe, daß sie nicbt bloß «sei», sondern auch als bedingte Kausalität
am Sein-erschaffen Anteil nehmen dürfe. Das verständige Wesen handelt
dabei gemäß den Voraussetzungen seiner eigenen Natur, also nicht etwa nur
von außen getrieben, aber zugleich auch so, daß es dabei seine «zweite»

Natur, das, was es sub specie aeterni zu sein bestimmt ist, allererst hervorzubringen

bemüht ist. Auf diese Weise wird der Mensch zum höchsten Glied
in der Stufenreihe der irdischen Geschöpfe, weil er immerhin um die
göttliche Welt weiß; aber dadurch, daß er in dieser seiner Erkenntnis, im Unterschied

zu den höheren Wesen, den Engeln, immer zugleich an die Sinne, von
denen allein seinem Denken ein «Anstoß» kommen kann, gebunden bleibt,
ist er auch gleichzeitig das unterste in der Elierarchie der geistigen Wesenheiten:

Er ist, nach einem etwas abenteuerlichen sprachlichen Ausdruck
Silva-Taroucas, ein «Tier-Engel-Zwischen» (Vortrag IX).

Dadurch, daß der Mensch nie aus der göttlichen Ordnung herausfallen
kann, muß behauptet werden, daß nichts ohne Gott oder die Causa prima
geschieht. Dadurch aber, daß der Mensch auch derivativ eigene, wenn auch
beschränkte Kausalität besitzt, bleibt er spontan oder frei. Menschliche Freiheit
und göttliche Vorherbestimmung müßten sich darum, heißt es, nicht
notwendig widersprechen. Es sei denkbar, daß ein menschlicher Akt zwar gegen
das göttliche Gebot verstoße und doch nach seinen Folgen von Anfang an im
göttlichen Ordnungsplan vorgesehen sei. «Derselbe Akt stammt also zur
Gänze von Gott und kann sich dennoch gegen Gott richten, also in seiner
Negationsrichtung — zugleich nicht von Gott stammen, sondern bloß vom
Menschen» (S. 114). Man dürfe sich nur causae secundae und causa prima
nicht als in einer kontinuierlichen Kausalitätslinie liegend vorstellen, in der
die Causa prima da anfängt, wo die causae secundae aufhörten; sondern die
causae secundae seien eben Instrumentalursachen, in denen und mit denen
die Causa prima als letztlich ausschlaggebende Instanz immer zugleich auch
wirksam sei. So sei im Prinzip ein Nebeneinander- und Zugleichbestehen von
Causa prima und causae secundae durchaus denkbar, wenn auch das «Wie»
dieses Zusammenbestehens für uns in dieser Welt nie adaequat sichtbar
gemacht werden könne, sondern immer weiteren Raum für einen noch
eindringenderen Erklärungsversuch offen lasse.

Ethisch endlich realisiert nach Silva-Tarouca der Mensch seine göttliche
Bestimmung, wenn er zugleich seine eigene wahre Natur zur Aktualität
bringt. Hier fallen, wie er meint, Sorge um das eigene recht verstandene
Wohl und Liebe zu Gott und seiner ewigen Ordnung in eben dieser Ordnung
selber letzten Endes zusammen, und darum sei es auch angebracht, daß
dieses richtige Handeln von einem Gefühl der Lust und der Lebensfreude
begleitet werde (Vortrag X).

An Errata haben wir einige Kleinigkeiten entdeckt: Auf Seite 64 steht
eine vereinzelte Zeile ohne jeden Sinnzusammenhang mit dem, was voraus-

168



geht oder nachfolgt gleichsam in der Luft, und auf Seite 124 werden die
Namen der beiden englischen Deisten, Tolands und Collins', — wohl beide
dem Verfasser nicht unbedingt sympathisch — in Tolana und Collin (ohne
abschließendes s) verwandelt. H. Gauß.

Josef Staudinger; S. J.: Das Schöne als Weltajischauung im Lichte
der platonisch-augustinischen Geisteshaltung. Herder, Wien
1948. 334 Seiten.

Das Schöne ist das Stiefkind der Mutter Philosophie. Staudinger will
deshalb einmal als Sonderproblem herausgreifen und gleichzeitig auch in den

Zusammenhang einer umfassenden «Lebensanschauung» stellen.
Wie schon im Titel angezeigt wird, soll diese Weltanschauung die plato-

nisch-augustinische sein. In Wirklichkeit ist sie die der neben der aristotelisch-
thomistischen Hauptströmung in der römischen Kirche immer auch noch
fortlaufende platonisch-augustinische Tradition, in der Plato gleichsam als

ein Vorläufer und Wegbereiter für die philosophisch interessierten Kirchenväter

gilt, unter denen als größter Augustin hervorragen soll. Der äußere
Rahmen ist damit von vornherein vorgezeichnet, und in ihn soll nun das

Schöne hineingestellt werden.
Staudingers Gedankengang ist kurz etwa folgender: Alles Schöne kann

nur schön genannt werden als Abglanz der unendlichen Schönheit Gottes.
Da die Kreatur nun endlich ist, kann sie diese vollkommene Schönheit nie
adaequat in sich aufnehmen. Die Kreatur ist somit schön, so weit sie Gottes

ursprüngliche vollkommene Schönheit widerzuspiegeln vermag; sofern sie

hinter seinem vollkommenen Sein zurückbleibt, ist sie im Vergleich zu ihm
zugleich hässlich. Da aber schließlich alles aus Gott herfließen muß, ist
auch diese relative Häßlichkeit auf ihn zurückzuführen, nämlich als «dunkle
Ausstrahlung» von ihm (Hier wird offensichtlich bei der johanneisch-neu-
platonisch-augustinischen Lichttheorie ein Anleihen gemacht).

Für uns Menschen wäre das gesamte Universum (die Kreaturenwelt als
Ganzes in ihrem wahren Zusammenhang) schön, wenn wir es mit göttlichen
Augen sehen könnten. Da wir aber als Kreaturen an unsere Sinnlichkeit
gebunden sind, erscheint uns das Schöne nur in endlichen Ausschnitten und
blitzt nur in einzelnen begnadeten Augenblicken in uns auf. Wir können es

entdecken in den harmonischen Proportionen der anorganischen Naturgebilde,

besser schon in den menschlichen Betätigungen und am reinsten in
den Seelen derjenigen Menschen, die, durch sittliche Läuterung transparent
geworden, gleichsam das ewige Licht der gratia infusa durch sich
durchscheinen lassen.

In Gott fallen schließlich alle seine wesentlichen Attribute in Eins
zusammen: Seine Schönheit, seine Heiligkeit, sein Sein, seine Güte, da alle
nur Ausstrahlungen aus ein und demselben Mittelpunkt sind. Im Menschen
ist seine ursprüngliche Harmonie durch den Sündenfall gestört worden.
Dieser war von Gott vorhergesehen, und deshalb auch zu seiner Wiedergutmachung

die Erlösung durch Christus von Ewigkeit beschlossen worden. So

169



kommt es gleichsam zu einer «zweiten Schöpfung». In ihr ist die Gestalt

Christi, des Gottmenschen, schöner als alles, was in der früheren Schöpfung
vorhanden war, auch als alle Engel und überirdischen Wesen. Darum trete
uns auch in der Person Christi die vollkommene Schönheit entgegen, so weit
diese überhaupt in diese Welt einstrahlen kann. Und so sei er auch gleichzeitig

für uns der Führer zur vollkommenen Schönheit, die einst am Ende
der Zeit seinen Getreuen zuteil werden soll.

Wie man sieht, bewegen wir uns hier durchaus im bekannten klassischen
Schema katholisch-christlicher Theologie. Plato wird dabei nur als

philosophischer Vorgänger theologischer Schriftsteller gewürdigt; auf seine sehr
wesentlichen Beiträge zu einer allgemeinen Ästhetik, wie sie vor allem im
zweiten Buch seiner «Gesetze» anzutreffen sind, wird nicht näher
eingegangen. Immerhin wird ihm zugestanden, daß hei ihm die Philosophie so

eindeutig auf das Absolute und Vollkommene ausgerichtet sei, daß sie nicht
mehr als eine Magd der Theologie, sondern eher als ihre Schwester anzusehen

sei (S. 165). Daß es sonst dem Verfasser nicht immer auf ein genau
historisches Verständnis dieses griechischen Weisen ankommt, glauben wir daraus

entnehmen zu können, daß er (S. 300) für die origenistische Lehre der

äjT,oxazdövaa!,g jtävvcov verantwortlich gemacht wird. Das ist geistesgeschichtlich

ganz unmöglich; denn im «Tlieaetet» wird ausdrücklich betont, daß

das Übel nie aus der Welt wegzudenken sei (S. 176a, b), und bis in die Theologie

der «Gesetze» wird an diesem fundamentalen Satze festgehalten.
Staudingers Buch erscheint uns daher als eine Art philosophisch-theologisches

Bekenntnis, und als solches sind wir gerne bereit, es gelten zu
lassen. Nicht aber könnten wir ihm zugestehen, ein wirklicher Beitrag zur
reinen systematischen Philosophie zu sein, zu einer Philosophie, die eben

doch auch irgendwie das erkenntniskritische Problem mitberücksichtigen muß.
An einem solchen Maßstab gemessen, muß es doch im Gesamten als reichlich

unkritisch bewertet werden. In einer auf philosophische Stichhaltigkeit
Anspruch erhebenden Veröffentlichung geht es in unsern Tagen doch wohl
kaum mehr an, auf den Sündenfall als auf eine hinlänglich bekannte
historische Tatsache anzuspielen und gleichsam den Tag als feststehendes
Ereignis zu betrachten, an dem « Adam und Eva als gebrochene Existenzen
herauswankten aus dem Paradies» (S. 90). Ein Schüler von Augustin sollte
aus «De Genesi ad litteram» so viel herausgelesen haben, daß philosophisch
die mosaische Schöpfungsgeschichte nicht als physikalische Lehre, noch die
Erzählungen von den ersten Menschen als historisch beglaubigtes Faktum
hingenomen werden dürfen. Aber vielleicht hat der Verfasser gar nicht in
diesem Sinne Philosoph sein wollen. Möglich. Nur wäre es in diesem Falle
wohl angezeigt gewesen, es gleich von Anfang an unzweideutig zu sagen.

Ebensowenig können wir einräumen, daß die Lehre von den «ewigen
Höllenstrafen», die in dem Buche ausdrücklich verteidigt wird, mit einem
konsequenten aesthetischen Weltbild vereinbar sei, trotz allem, was
Augustin in dieser Hinsicht meint behaupten zu dürfen. Gerade von der ästhetischen

Seite aus sollte nach unserm Ermessen ihre dogmatische Fixierung fraglich
werden; denn sie durchbricht doch mit ihrem nicht wieder gutzumachenden
dualistischen Riß die ursprüngliche Schönheit und Harmonie der Schöpfung.

170



Wir möchten uns deswegen nicht auf die gegenteilige Doktrin verpflichten;
keineswegs; was wir befürworten, ist an diesem Punkt nur eine geziemende
inoxi] oder Zurückhaltung im Urteil.

Es darf wohl auch noch erwähnt werden, daß das Buch in einem
gehobenen Stil geschrieben ist, der sich sehr leicht und im ganzen angenehm
liest, auf die Dauer aber doch etwas ermüdend werden kann und auch die
Gefahr nicht ganz ausschließt, plötzlich aus der angestrebten Höhe in ein
gewisses «Bathos» zu fallen.

Gramatikalisch unrichtig ist die Schreibweise auf Seite 12: «Klares in
Erscheinungtreten dieser Vorzüge», und auf Seite 23 sollte es «Pliilebus»
heißen, nicht «Philaebus». Ii. Guuß.

Eugenia Garin: Der Italienische Humanismus (Sammlung
Überlieferung und Auftrag, herausgegeben von Wilhelm Szilasi und
Ernesto Grassi, Reihe Schriften No. 5 Übertragen aus dem

Manuskript von G. Zamboni. A. Francke AG. Verlag, Bern 1947.

In diesem Büchlein wird der Versuch unternommen, ein möglichst lücken-
lo ses Bild von der Entwicklung des italienischen Humanismus von Petrarca
bis Campanella zu entwerfen. Neben bekannten Namen wie Petrarca,
Lorenzo Valla, Poliziano, Ficino, Pico della Mirandola, Pomponazzi, Lionardo
da Vinci, Cardano, Telesio, Giordano Bruno und Campanella werden auch
andere Denker, zum Teil wie es scheint erstmalig, ans Licht gezogen wie
Caluccio Salutati, der den Primat des Willens lehrt und die Rechtswissenschaften

als humanistischer der Medizin gegenüber voranstellt, Giuseppe
Manetti, der Verteidiger der Menschenwürde, Leon Battista Alberti, der
Bekämpfer der Nachgiebigkeit gegen den Zufall, der Logiker und Aristote-
liker Zarabella, der Rhetoriker Fracastoro usw. Ein ausführliches
Literaturverzeichnis ist dazu angetan, mit sicherer Hand weiter in die Gedankenwelt
dieser Autoren einzuführen. Das Buch ist ausgezeichnet durch überzeugend
gründliche Quellenkenntnis; für den in diesem Gebiet noch nicht
Eingeweihten wird die Fülle von neuen Namen etwas verwirrend wirken, da er
den Eindruck haben wird, vor lauter Bäumen den Wald nicht sehen zu
können, und vom philosophischen Standpunkt aus mag man das Fehlen
einer leicht übersichtlichen Entwicklungslinie gelegentlich vermissen. Das

Buch dürfte daher weniger als Einführung in den italienischen Humanismus

dienen als Anregung geben zu einem gründlicheren Studium seiner
bisher eher vernachlässigten Zwischenfiguren; es ist in der Tat eine Fundgrube

für originelle Denkergestalten zweiter und dritter Ordnung. Man wird
es nicht aus der Hand legen können, ohne die Ahnung zu gewinnen, daß

Italien in seiner großen Epoche weit mehr zum gemeinsamen abendländischen

Geisteserbe beigetragen hat als man gemeiniglich anzunehmen
geneigt ist. Hermann Gauß.

171



Heinrich Barth: Philosophie der Erscheinung. Eine Problem-
geschichte. Erster Teil: Altertum u. Mittelalter. Benno Schwabe

& Co. Verlag, Basel 1947.

Ehe man auf den Inhalt des Buches eingeht, ist einiges über die Art der

geschichtlichen Betrachtung, die sich in diesem Werk nach der anderen
Seite hin mit einer systematischen Zielsetzung verbindet, zu sagen.
Philosophie der Erscheinung, heißt das ganze Werk, es will also eigentlich eine

Philosophie der «Erscheinung» geben, aber es gibt sie wiederum in der
Weise einer geschichtlichen Betrachtung. In diesem Ansatz liegen Vor- und
Nachteile des Buches beschlossen.

Zunächst ist die Art dieser historischen Fragestellung und ihre Herkunft
bedeutungsvoll. Seit längerem suchte das historische Begreifen neue Wege.
Seitdem die Massen des historischen Wissens, der Fakten und Untersuchungen
6ich häufen, ist der einst so selbstverständliche Glaube, alles darstellen zu
können, fraglich geworden. Die heutigen encyclopädisch-philosophiegeschicht-
lichen Werke geben eigentlich keine «Geschichte» der Philosophie.
Zuletzt hat vielleicht Kuno Fischer noch versucht, in diesem Sinne eine
Gesamtdarstellung zu erreichen. Aber nicht lange darauf hat Windelband sein
bekanntes «Lehrbuch der Geschichte der Philosophie» geschrieben. Und er
hat es zum ersten Mal gesagt, daß er nicht eine Geschichte nach Männern
oder Systemen schreiben wollte, wie Hegel und Erdmann es taten, sondern
den Anspruch erhoben, eine Geschichte der Probleme zu geben.

Daran erinnert der Weg den Barth geht. Aber er gibt nicht eine Geschichte
der Probleme, sondern dieses Werk stellt insofern einen außerordentlich
interessanten Versuch dar, als es anhand der Geschichte eines Problems im
Grunde die Geschichte der Philosophie geben will. Selbst darüber geht
dann noch die Intention hinaus. Aus der geschichtlichen Betrachtung der
Stellungnahmen zum Problem der Erscheinung will der Verfasser eine

Philosophie der Erscheinung entwickeln.
Es ist klar, daß dieser Ansatz seine besondern Möglichkeiten, aber auch

seine besondern Gefahren in sich trägt. Üerlassen wir uns dann dem Gang
des vorliegenden ersten Bandes, so haben wir es hier ausschließlich mit der
geschichtlichen Darstellung des Problems in Antike und Mittelalter zu tun;
der Verfasser will zeigen, wie die «großen geschichtlichen Formen der
philosophischen Auseinandersetzung mit dem Problem der Erscheinung in ihren
repräsentativen Gestalten» sich zeigen (XII), seinen Untersuchungen «soll es

genug sein, wenn sie an der geschichtlichen Überlieferung die prototypischen
Formen solcher Stellungnahme neu sichtbar machen dürfen.» (XIII)

So hat das Buch eigentlich verschiedene Ziele. Offensichtlich will es im
Letzten dem umfassenden, immer wieder auftauchenden, in mannigfachen
Formen und Verkleidungen sich zeigenden Problem der Erscheinung
nachgehen und diese Frage zu einer Entscheidung bringen. Darauf deutet der
Gesamttitel des Werkes. Dann will es die typischen Formen philosophischer
Sicht auf dieses Problem darstellen. Endlich will es überhaupt eine
geschichtliche Darstellung der Philosophie sein.

Der Verfasser hat nicht vorweg gesagt, ob ihm eine besondere Lösung

172



des Gesamtproblems vorschwebt. Indes läßt sich doch erkennen, daß das

Werk auf eine solche zielt. Indem dann diese Lösung nicht bekannt ist, ist
die Durchsicht erschwert. Intensiv und extensiv ist ein großes Material
ausgebreitet. Man merkt allenthalben, daß es dem Verfasser nicht nur darum
geht, das Material zu referieren. Auf der andern Seite aber kann man die
Klimax, auf die das Buch zusteuert, in ihrem systematischen Prinzip noch
nicht deutlich erkennen.

Denn erst soll offenbar der Weg gezeigt werden, den die Entwicklung
dieses Problem in Antike und Mittelalter durchlaufen hat. Zunächst
stößt der Verfasser auf die Frage, wie Erscheinung und Mythos sich
zueinander verhalten. Burckhardt hat einst gesagt, daß die griechische Welt
einen Bruch mit dem Mythos vollzogen hat. Das erste Kapitel, in dem nun
Barth seine Frage behandelt, will zeigen, wie aus dem Mythos, in dem die
Gesamtheit der Erscheinungen verdichtet ist, die «Erscheinung» heraustritt

und zur philosophischen Erscheinung wird. Der Ansatz, den der
Verfasser hier nimmt, lohnt sich weiter verfolgt zu werden. Denn in der Tat:
was «erscheint» eigentlich im Mythos und inwiefern ist der Mythos
«Erscheinung»? Doch Barth genügt hier die Feststellung und der Hinweis
auf den Zusammenhang. Der rätselhafte Übergang vom Mythos zur eigentlichen

Philosophie interessiert ihn nur soweit, als er zeigt, wie in der
jonischen Naturphilosophie sich die mythische Erscheinung zur «elementaren»
wandelt. Er zeigt dann, wie auf diesem Grunde die Frage erscheint «was es

ist», was in der Erscheinung erscheint.
Es ist nicht zu verkennen, daß damit eine zentrale Frage der ganzen

Problematik hervortritt, gewissermaßen wandelt sich damit das Thema.
Jedenfalls erweitert es sich; aus der Frage nach dem Problem der Erscheinung

wird die hintergründig und offenkundig immer damit verbundene
Frage nach dem Seienden. Und im weiteren Bau und der weitereu
Entwicklung des Werkes tritt diese systematische Konsequenz auch immer
stärker hervor.

Im zweiten und dritten Stück behandelt der Verfasser das Problem der
Erscheinung in der platonischen und aristotelischen Philosophie. Es ist
natürlich unmöglich, den Inhalt dieser sorgfältigen, umfangreichen und
durchaus selbständigen Untersuchungen wiederzugeben. Der Referent muß
sich damit begnügen, die große Linie zu zeigen. Nach Barth aber
verkörpert erstmals die platonische Ideenlehre eine «klassisch gewordene
Möglichkeit philosophischer Auslegung der Erscheinung» (S. 53), das Verhältnis
der Erscheinung zum Sein wird als ein «Grundthema der platonischen
Ontologie» besprochen. Naturgemäß verzweigt sich dabei das Problem der
Erscheinung in spezielle Probleme der platonischen Philosophie. Als eine
Art von zusammenfassender Lösung wird man dann den Satz des Verfassers
zitieren können: daß alle platonischen Begriffe zwar auf das Problem der

Erscheinung bezogen sind, aber es gleichwohl nicht zu einem «expliciten
Problembegriff» der Erscheinung hei Plato kommt.

Sodann wird anhand des Problems die aristotelische Philosophie
entwickelt, wobei Barth davon ausgeht, daß Aristoteles überall die «erscheinende

Wirklichkeit» vor Augen steht (S. 130). Mehr und mehr verlagert

173



sich in dieser Darstellung dann die Frage von der nach der Erscheinung
zu der nach dem Sein. Wie schon in der Darstellung der platonischen
Philosophie, so gibt Barth auch hier eine geschlossene Darstellung des

aristotelischen Denkens. Die Gesamtheit dieser Untersuchungen zeigt eine
Fülle eigener gedanklicher Arbeit.

Darauf folgt dann im vierten Stück die Behandlung der neuplatonischen
Philosophie unter dem charakteristischen Titel «Das Entschwinden der
Wirklichkeit im Neuplatonismus». Im fünften Stück wird das Gesamtproblem
unter dem Titel «Der Begriff der Realität im Mittelalter» weiter verfolgt.
In diesen beiden Teilen tritt nun stärker die systematische Tendenz der
Arbeit hervor, genauer gesagt, sie wird sichtbarer und deutlicher, was im
übrigen nicht sagen soll, daß die historische und interpretatorische Linie
vernachlässigt wird. Freilich wird, wie nicht anders zu erwarten, das
Problem der Erscheinung weitgehend von dem Problem des Seins abgelöst.
Und es ist interessant, zu verfolgen, wie der Verfasser im Gang der geschichtlichen

Entwicklung zeigen kann oder zeigen muß, daß das Denken und der
Gedanke, soweit beide durch die Philosophie repräsentiert werden, sich mehr
und mehr von der unmittelbaren, der «elementaren» Erscheinung schon

in der klassischen griechischen Philosophie abgelöst haben und wie in der
weiteren Entwicklung der nacharistotelischen Philosophie die Betrachtung
des Seienden zurücktritt, als «Grundsignalur des Denkens dieser Zeit» eine

«Entleerung des theoretischen Raums» hervortritt (S. 192). Fast scheint es,

als ob jetzt der «Gegenpol der reinen Erscheinung», als welchen der
Verfasser die «absolute Vernunft» bezeichnet, mächtig wird. Doch eigentümlich
damit verbunden ist die andere Neigung der Zeit, die der Verfasser unserer
heutigen Tendenz vergleicht. Es ist «die Verlagerung des philosophischen
Schwerpunkts von der Betrachtung des Seienden auf die existentiell
beteiligte Erhellung der menschlichen Lebensfrage» (S. 192). So entschwindet

in der plotinischen Philosophie die Wirklichkeit. Ihre «Aussagen bewegen
sich zumeist in Regionen, die in weiter Entfernung von der Welt der
Erscheinungen liegen» (S. 219). Nach Barth kommt die Frage nach der
«philosophischen Auslegung der Erscheinung» bei Plotin zu keinem positiven
Ergebnis (S. 252).

Vom 5. Stück des Büches an wird unverkennbar, daß durch die geschichtliche

Entwicklung, insbesondere durch die aristotelische Philosophie die

Frage nach der Erscheinung eine neue und vielleicht andere geworden ist.
Charakterstisch dafür ist der Titel: «Der Begriff der Realität im Mittelalter.»
Wenn der Verfasser hier das Universalienproblem in den Mittelpunkt stellt,
so nimmt er dieses Problem unter seinem Aspekt auf. Weitgehend aber lassen

die Ergebnisse dieser Untersuchung nun eigentlich schon die Problematik
der «Erscheinung» hinter sich, statt dessen taucht die höchst differenzierte
Abwandlung des Seinsbegriffes auf, die in den mannigfachen Nuancen des

Universalienstreites als jeweils eigenartige Auffassungen des Seienden

zutage treten.
Vollends deutlich wird nun im sechsten und letzten Stück dieses ersten

Teils, wie sehr die Frage nach der Erscheinung einer andern gewichen ist. In
diesem letzten Kapitel, das die Überschrift «Das kontingente Sein» trägt, ist

174



kaum mehr von Erscheinung die Rede. Hier erscheint dann eine der großen
und interessanten Thesen des Buches. Nach Barth ist ein Hauptproblem der
antiken Philosophie das «eidetisch bestimmte» Sein. Aber hier in der antiken
Philosophie, wird durch Aristoteles auch die Grundlage für das

mittelalterliche Denken geschaffen. Barth zeigt, wie unter der Voraussetzung des

aristotelischen Denkens und seiner Untersuchungen eine neue Vorstellung
vom Seienden entstanden ist, er stellt dann dar, wie unter der neu
hinzukommenden oder vielmehr herrschend werdenden Voraussetzung des

Monotheismus nun als Ergebnis des mittelalterlichen Denkens die Vorstellung des

«kontingenten Seins» erwächst. Dabei ist interessant, daß Barth dies sowohl
für die vom islamischen Kreis ausgehenden Denker, z. B. Alfarabi, wie auch

für die Hochscholastik nachweisen will.
Endet hier dann der erste Band des Werkes, so ist in der Tat zunehmend

die Frage nach der Erscheinung zweitrangig geworden. Der Leser, der dem

Gang der Überlegungen von Barth folgt, sieht die geschichtliche Wirklichkeit

dieser Entwicklung. Aber er steht vor der Frage, inwieweit das Problem
der Erscheinung das übergreifende dieser ganzen Entwicklung ist. Denn offenbar

ist für den Verfasser, wie man im Ausgangspunkt des Buches und auch
zwischendurch immer wieder sieht, die Erscheinung nicht nur der Ursprung der

gesamten Problematik, sondern wohl auch der ständig wirksame Hintergrund.
Damit verbindet sich dann die andere Frage, die sich dem Leser

aufdrängt. Weiches ist eigentlich dieser größere und mächtigere Begriff der
Erscheinung, der dem Verfasser vorschwebt? Fast fühlt man sich versucht zu
fragen, ob der Verfasser sich nicht in der Anlage seines Buches selbst
mißverstanden hat? Ob er nicht in Wirklichkeit eine systematische Geschichte
der Ontologie und nicht eine solche des Problems der Erscheinung gibt?
Es ist ja sicherlich nicht zufällig, daß der allmähliche Fortgang des Werkes
zu dieser ausführlichen Behandlung der ontologischen Fragen kommt und
damit dann in gewissem Sinn den Titel des Werkes sprengt.

Die Beantwortung dieser Fragen kann erst der zweite Band geben. In ihr
wird sich wohl erst klären, von welcher Bestimmung der Erscheinung der
Verfasser ausgeht. Im ersten Satz des Vorwortes sagt Barth «Was ist
Erscheinung»? Sie ist ein Unsagbares, insofern als nicht in Begriffen ausgesagt

werden kann, was Erscheinung «ist». Von ihr kann es keine Definition
geben, aus der wir ihre Bedeutung ersehen könnten. Denn diese Bedeutung
läßt sich aus keinen Begriffen dartun, die außerhalb der Erscheinung liegen.
Von einer «Bedeutung» unseres thematischen Begriffes läßt sich daher nur
in einem uneigentlichen Sinne reden.»

Aber geht der Verfasser vielleicht nicht doch von einer sehr spezifischen
und modernen Fassung des Begriffes der Erscheinung aus, wie sie etwa eine
Frucht und Ergebnis der Kantischen Philosophie ist? Gegen diese Meinimg,
die sich mitunter aufdrängt, spricht aber ganz klar die im Vorwort gesagte
Grundproblematik. Ihr zufolge ist die «Erscheinung» und der Begriff der
Erscheinung das, was in all unseren Begriffen immer schon mitbegriffen ist.
Erscheinung ist, wie man meinen möchte, der umfassende und zentrale
Begriff, aus dem und in dem alle anderen Begriffe erst entstehen, auf den
sie zurückweisen und dessen Fortsetzungen sie dann in gewissem Sinne sind.

175



Yon dieser philosophischen Grundthese aus muß das Buch gelesen werden.
Mißlich dabei bleibt, daß diese These nicht systematisch dargelegt wird
und sich eigentlich — wenn wir den Verfasser recht verstehen — auch erst
in der geschichtlichen Betrachtung erhellen kann.

Diese Schwierigkeit des Buches, dieses nicht immer durchsichtige Ineinander

von historischer Betrachtung und systematischer These bildet freilich
auch den Reiz des Buches, das in der großen Mannigfaltigkeit seiner
historischen Überlegungen und Darstellungen und in der historischen Linien-
Ziehung einen eigenständigen und geschlossenen Aspekt der Philosophiegeschichte

gibt.
Robert Heiß.

Rudolf Kassner: Das neunzehnte Jahrhundert. Ausdruck und
Größe. Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Züricli 1947.

Wer in völliger Unkenntnis des literarischen Werkes Rudolf Kassners
das vorliegende Buch mit der Erwartung in die Hand nimmt, eine gelehrte
Abhandlung über das 19. Jahrhundert lesen zu können, wird sicher schwer
enttäuscht sein; desgleichen derjenige, der die historische Forschung für die
einzige legitime und dem Gegenstand adäquate Art, Geschichte sich zu
vergegenwärtigen, hält. Darüber kann man verschiedener Meinung sein, doch
wird davon das Faktum nicht berührt, daß es immer auch andere als die im
engeren Sinne wissenschaftlichen Betrachtungen des geschichtlichen Geschehens

gegeben hat. Eine davon ist die «physiognomische» oder
«morphologische», wie sie etwa Spengler versuchte; und in diesen Bereich wird man,
ungeachtet der erheblichen Unterschiede, die Kassners rücken dürfen. Der
Untertitel des Buches weist darauf hin. Es nach dem üblichen Maßstab des

Richtigen und Unrichtigen zu beurteilen, wäre von vornherein verfehlt, weil
am Kern solcher bewußt «subjektiven» Darstellungen vorbeigehend.
Entweder überzeugen sie als Ganzes, wenn man auch Einzelheiten anders sehen

und akzentuieren mag, oder sie bleiben nichtssagend. Davon abgesehen muß
ich gestehen, von der Fülle geistvoller Einfälle und Bezugsstiftungen und
nicht zuletzt von der außerordentlichen sprachlichen Meisterschaft Kassners
doch beeindruckt worden zu sein. Hans Kunz.

Î. M. Bochenski: Europäische Philosophie der Gegenivart.
Â. Francke, Bern 1947. (Sammlung Dalp, Band 50). 304 Seiten.

Dieses nützliche Kompendium zur Einführung in die Philosophie der
Gegenwart verdankt seinen Ursprung, wie er es selber im Vorwort sagt
(S. 10), dem Umstand, daß sein Verfasser im Wintersemester 1945/46 dazu
eingeladen war, amerikanischen Urlauber-Studenten einen Kurs über dieses
Thema zu geben. Später hat er seine damaligen, in englischer Sprache
vorgetragenen Ausführungen erweitert und ins Französische übersetzt, um sie
auch unseren einheimischen Studierenden zugute kommen zu lassen. Und
nun liegt diese erweiterte Darstellung auch in deutscher Übertragung vor,
in einem hübschen, handlichen Bändchen der Sammlung Dalp.

176



Bochenski giht sich über die Schwierigkeiten seines Unternehmens keinen
Illusionen hin. Er weiß, daß sich für eine gerechte Darstellung der
Philosophie des zwanzigsten Jahrhunderts der Kampf der Geister in einer für uns
allzugroßen Nähe abspielt als daß es leicht wäre, zu einer gerechten Würdigung

ihres Einsatzes und der erzielten Resultate zu kommen. Wenn er
darum trotzdem das Wagnis einer solchen Darstellung auf sich nehmen will,
so soll das nur unter allen Vorbehalten des vorläufigen Charakters seiner
Ausführungen geschehen.

Systematischer Ausgangspunkt für den Verfasser ist der Neuthomismus.
Seine Stellungnahme, sagt er (S. 6), erfolge somit «im Namen und unter
dem Blickwinkel eines metaphysischen, realistischen und spiritualistischen
Standorts». Erfrischend ist sein Bekenntnis zur Bedeutsamkeit und Macht
des philosophischen Denkens: «Der Mensch», schreibt er (S. 7), «ist ein
animal rationale, er kann nicht anders als seine Vernunft gebrauchen, und
wenn er es nicht auf bewußte und philosophische Weise tut, so tut er es

unbewußt und dilettantisch. Das gilt ausnahmslos auch für alle diejenigen,
die sich von jeder Philosophie fern glauben: Sie sind eben dilettantische
Philosophen, die in Geringschätzung der denkerischen Leistungen von
Menschen unendlich überlegener Geisteskraft ihre eigenen minderwertigen
und überflüssigen Philosophien konstruieren».

Neben dieser etwas kecken, im besten Sinne des Wortes angriffslustigen
Haltung glaubt Bochenski dem Neuthomismus aber auch einen Platz auf
einer hohen Geisteswarte zu verdanken, von der aus die philosophischen
Bemühungen unseres Zeitalters prinzipiell überschaubar sind. Er hält die
neue Metaphysik, zu der auch die von ihm vertretene Schule gehöre, der
älteren Philosophie gegenüber für schlechthin überlegen. «Daher kann auch
die Metaphysik der Gegenwart», heißt es in den kritischen Schlußbemerkungen

des Buches (S. 251), «nicht schlechthin den andern philosophischen
Richtungen gleich- oder entgegengestellt werden. Sie steht vielmehr über
diesen, wie die Philosophie als solche über den Einzelwissenschaften». Für
Bochenski ist offenbar das hochscholastische Denken mit seiner realistischen
Erkenntnislehre, seinem Drang nach Objektivität und systematischer
Zusammenschau der Wirklichkeit im organischen Ordnungsganzen die «vera

philosophia» und nicht der subjektivistisch-kritische Idealismus, der die
geistige Entwicklung von Descartes bis Hegel vornehmlich bestimmt hat.

Aus diesen Voraussetzungen heraus werden wir auch seine Wertungen der

Philosophie der Vergangenheit und der Gegenwart verstehen können. «Der
moderne Mensch, d. h. der Mensch seit der Renaissance, ist fertig zum
Begrabenwerden». Mit diesem Wort des Grafen Paul York von Wartenburg als

Motto leitet er sein erstes Kapitel über das «Werden der Philosophie der

Gegenwart» ein (S. 13). Als ausgesprochenen Antipoden seines eigenen
Denkens sieht er Kant an. Über ihn schreibt er (S. 16): «Kant gab dem
modernen Denken seine gültigste Form und den vollendetsten Ausdruck, leitete
aber auch gleichzeitig seinen verhängnisvollen Niedergang ein».

Unsere Gegenwart, meint er weiter, gehöre nun aber nicht mehr dieser

Renaissanceperiode an. «Man ist sich darüber einig», schreibt er (S. 22),
«daß der Beginn des 20. Jahrhunderts nicht nur anzusehen ist als das Ende

12 177



eines kürzeren Zeitabschnittes, sondern als Schlußstrich unter eine große,
geschlossene geschichtliche Epoche, so daß unsere Gegenwart nicht mehr
zum Zeitalter der ,Moderne' gehört». Wohl sei unsere Zeit immer noch
schwer belastet durch die unheilvollen Folgen eines metaphysikfremden
Denkens» (S. 252), aber trotzdem auf dem Wege zu einer gesunden
Metaphysik. Und gewissermaßen als ein «itinerarium mentis» ad veram philo-
sophiam will Bochenski die Debatte des gegenwärtigen Denkens darstellen.
Er steht darum der Philosophie unseres Jahrhunderts durchaus bejahend
gegenüber. «Es dürfte kaum eine Übertreibung sein, sie zu den fruchtbarsten
der Geschichte zu rechnen», lesen wir auf Seite 47, oder auf Seite 31: «Eine
beträchtliche Zahl überragender Denker tritt auf den Plan oder kommt zu
Einfluß. In dieser Hinsicht darf diese Epoche zu den fruchtbarsten in der

neueren Geschichte gezählt werden». Auch ist er voller Lob für die in der
Regel angewandte Methodik bei den Denkern unserer Tage. «Das äußere

Bild», meint er (S. 46), gewisser philosophischer Abhandlungen unserer
Gegenwart erinnert stark sowohl an die fachlich-kunstgemäßen Arbeiten
eines Aristoteles wie selbst auch an die kunstfertigen Gedankengänge der
Scholastik des 15. Jahrhunderts».

Hier wird es wohl unvermeidlich sein, daß die Wege der einzelnen Beurteiler

sich trennen. Wir selber sind zwar durchaus geneigt, mit Bochenski
ein gutes Stück gemeinsamen Weges zu gehen. Seit der Niederschrift unserer
Doktordissertation über «Die Problematik der Neueren Philosophie» vom
Jahre 1928 sind auch wir der Ansicht, daß man auf den allzu subjektivisti-
schen Bahnen des neuzeitlichen Idealismus nicht mehr weitergehen kann.
Nur könnten wir uns deshalb nicht gleich sozusagen auf die andere Seite
eines «neurealistischen», an Aristoteles und Thomas von Aquin orientierten
Denkens schlagen. Was uns vorschwebt ist vielmehr eine Philosophie, die
durch den Primat des Ethischen über das Theoretische jenseits von
Idealismus und Realismus steht, und im übrigen den einseitigen Individualismus
durch das Gefühl einer stärkeren Traditionsverbundenheit überwindet.
Historisch glauben wir diese Denkart am besten beim «späten» Plato, d. h.
in den Dialogen vom «Theaetet» bis zu den «Gesetzen» ausgeprägt zu finden.

Die starke Betonung des «Realismus» durch die Denker unseres
Jahrhunderts kommt uns deshalb nicht wie ein wirklicher Fortschritt vor, sondern
lediglich wie eine Abwechslung, eine Art Pendelschlag ins entgegengesetzte
Extrem der vorausgegangenen Situation. Und somit wäre es uns auch nicht
möglich, die Denker der Gegenwart in eine aufsteigende Linie anzuordnen,
auf der wir, gleichsam von Sprosse zu Sprosse, unserm gewollten Ziel
nähergeführt werden. Wir stellen wohl der Philosophie unserer Tage weit
skeptischer gegenüber und können uns angesichts ihrer Lage eines
Ausspruchs von Hume nicht entschlagen, den er schon auf die Situation seiner
Zeit angewandt hatte, und der dahin geht, daß «even the rabble without
doors may judge from the noise and clamour which they hear, that all goes

not well within» (Treatise on Human Nature, Introduction). Wir können
ebensowenig mit Bochenskis radikaler Verurteilung Kants einig gehen. Die
Beschränkung der menschlichen Erkenntnis auf die Phänomene in Raum
und Zeit, wie er sie in der «Kritik der reinen Vernunft» befürwortet hat,

178



hat wohl einen nicht immer günstigen Einfluß auf die spätere Entwicklung
der Philosophie ausgeübt, aber sie war im Grunde auch nur ephemer (sie
wurde erst wieder auf den Schild gehoben, als nach der Mitte des

vergangenen Jahrhunderts die «Philosophen» den Versuch machten, sich mit
der immer mehr aufkommenden Naturwissenschaft zu aklcomodieren) ; ist
sie doch als inkonsequent schon von seinen nächsten Nachfolgern abgelehnt
worden, die genau sahen, daß die Vernunftkritik selber nicht bloß eine
Erkenntnis eines Gegenstandes in Raum und Zeit darstelle: sein höheres
Verdienst war doch wohl die Wiedereinsetzung der Ethik in ihr altes Recht
gegenüber einem jahrhundertelangen einseitigen Intellektualismus und
Rationalismus, ein Schritt, der ihn wie sonst keinen Denker der Neuzeit an
Plato heranrückt und ihn mit der edlen Tradition verbindet, die von diesem
Namen ausgeht. Bochenski scheint uns diese Seite an Kant zu übersehen
und auch für den Piatonismus kein spezielles Sensorium zu haben. Er
erwähnt deshalb auch zu unserm Bedauern in seinem Überblick über die
Philosophen der Gegenwart A.E.Taylor nur flüchtig (auf S. 280f in der
Bibliographie), während er seine anglikanischen Kampfgenossen W. R. Inge
und C. C. J.Webb, sowie den römisch-katholischen Mystiker Friedrich von
Hügel gänzlich übergeht. Hier glauben wir eine empfindliche Lücke in
seinem Bild der Gegenwartsphilosophie konstatieren zu müssen.

Allein wir möchten seinem Buch nicht mit einer sterilen Kritik
entgegentreten; die einzige stichhaltige und berechtigte Kritik an seinem
Wagnis wäre, ihm ein eigenes analoges zur Seite zu stellen. Dafür wären
wir wohl aber, wie schon angedeutet, nicht besonders qualifiziert; unserm
platonischen Standpunkt läge eine «Ehrenrettung» gewisser weniger
bekannter und vielleicht zu Unrecht wenig beachteter Denker näher als eine
Gesamtdarstellung des Denkens unserer Tage. Wir wollen daher lieber
versuchen, in kurzen Strichen für den Leser das Bild nachzuzeichnen, das

Bochenski von der Gegenwartsphilosophie vor uns entrollt hat und uns auf
ein paar Seitenbemerkungen und Randglossen beschränken.

Bochenskis systematische «Himmelsleiter» weist sechs Sprossen auf: Den
Empirismus (Materialismus), den Idealismus, die Lebensphilosophie, die
Phänomenologie, die Existentialphilosophie und die Metaphysik (S. 39) oder
die Philosophie der Materie, der Idee, des Lebens, des Wesens, der Existenz
und des Seins, wie er sie in seinen Kapitelüberschriften nennt. So aufgezählt

drücken sie nach dem Verfasser ihre relative Stellung in der Ordnung
nach ihrem innern systematischen Wert aus, wobei natürlich nicht gesagt ist,
daß nicht ein Denker auf einer sog. niedrigeren Rangstufe allein durch die
Kraft seiner Persönlichkeit über einen mittelmäßigen Kopf, der angeblich
ein höheres Prinzip vertritt, herauszuragen vermöchte. Gemäß ihrer heutigen
Aktualität gruppieren sich diese sechs unterschiedenen Richtungen anders.
So betrachtet, heißt es, steht «an erster Stelle Metaphysik und
Existentialphilosophie; es folgt — mehr indirekt und mittelbar durch die genannten
Richtungen — Lehensphilosophie und Phänomenologie; in weitem Abstand

folgt die Philosophie der Materie nach. An letzter Stelle steht der Idealismus»

(S. 43).
Doch wenden wir uns den einzelnen Kapiteln zu!

179



Unter die «Philosophie der Materie» subsumiert Bochenski drei
verschiedenartige Richtungen: Den englischen Neurealismus, sofern er nicht von
Whitehead, welcher unter den Metaphysikern figurieren wird, sondern eher

von Bertrand Russell geführt wird; den logischen Positivismus der Wiener
Schule (Carnap und seine Anhänger); und den dialektischen Materialismus,
der heute in den kommunistischen Ländern zur offiziellen Staatsphilosophie
emporgerückt ist. Ohne seine glänzenden Verdienste in Abrede stellen zu
wollen, nennt Bochenski Russell einen «modernen Voltaire, im verkleinerten
Maßstab» (S. 5B). Unter den logischen Positivisten wird besonders eindrücklich

die Theorie des von der Hauptrichtung relativ stark abweichenden H.
Reichenbach gewürdigt; den dialektischen Materialismus führt unser Autor,
wie sich gebührt, auf Hegel zurück. Im ganzen kann er sich trotz der
Anerkennung von glänzenden Einzelleistungen nicht entbrechen, die «Einseitigkeit

dieser Systeme... geradezu ungeheuerlich» zu finden (S. 76).

Mit den Idealisten hat Bochenski, wie man bald sieht, am wenigsten
Mitgefühl. Trotzdem werden das System Benedetto Croces, die Erkenntniskritik
eines Léon Brunschvicg und die verschiedenen neukantianischen Schulen,
die Marburger und die Badische, sowie die späteren Vertreter des Kritizismus

wie Cassirer, Liebert und Bruno Bauch durchaus fair und ritterlich
dargestellt. Es darf dem Verfasser im allgemeinen nachgerühmt werden, daß

seine Ausführungen, auch über die Theorien, denen er innerlich fern steht,
von einem großen Wohlwollen und einen unbestechlichen Gerechtigkeitssinn
getragen sind.

Sind der Materialismus und der Idealismus nach ihm noch Überbleibsel
aus der Philosophie des vergangenen Jahrhunderts, so glaubt Bochenski in
der Lebensphilosophie etwas durchaus Neues, für unser gegenwärtiges Zeitalter

Typisches erblicken zu können. Hier wird dem bloßen Verstandesdenken

abgesagt und das sog. «Irrationale» auf den Schild gehoben. Bochenski
glaubt, daß die Lebensphilosophie viel dazu beigetragen hat, den neuen
Geist des zwanzigsten Jahrhunderts zu begründen, und Bergson, vor allem,
wird als «einer der Bahnbrecher des neuen Geistes unserer Zeit» mit höchst
anerkennenden Worten eingeführt. Die Darstellung seines Gedankensystems

scheint uns deshalb auch besonders geglückt zu sein. Etwas blasser
dafür sind vielleicht die Abschnitte über William James, F. C. S. Schiller und
John Dewey, Denker, die aber auch nicht strikt zur europäischen Philosophie
gehören (auch Schiller lebte zuletzt lieber in Los Angeles als in Oxford).
Angereiht an diese französisch-angelsächsische Bewegung wird der deutsche
Historismus eines Dilthey und seiner Schule, zugleich mit der in Deutschland

«unakademisch» sich organisierenden und etwas verwilderten
Lebensphilosophie. Als Vertreter dieser tumultuarischen Entwicklungsphase tritt in
diesem Zusammenhang auch die nach allen Seiten schillernde Gestalt von
Ludwig Klages am Horizonte auf

Noch mehr aber als die Lebensphilosophie, glaubt Bochenski, habe uns die
Phänomenologie vom verderblichen Erbe Kants befreit. Husserl nennt er
«eine der stärksten Potenzen» unserer Zeit (S. 29), sei er es doch gewesen,
der uns um die Jahrhundertwende mit seinen «Logischen Untersuchungen»
und seinen «Ideen zu einer reinen Phänomenologie» den Blick für das weite

180



Feld des Objektiven wieder geöffnet habe. Die Methode fast aller heute
lebenden Denker sei darum auch phänomenologisch. Mit der letzten Phase
des husserlschen Denkens, in der er gleichsam wieder zu einer idealistischen
Bewußtseinslehre zurückkehrt, will sich Bochenski allerdings nicht befreunden;

er meint aber auch, Husserl sei hierin von seinen eigenen Nachfolgern
desavouiert worden. Als zweiten, fast ebenbürtigen Gründer der Phänomenologie

preist Bochensld Max Scheler; aber auch hier erblickt er seine
Hauptverdienste in seiner mittleren ethisch und religionsphilosophischen Phase;
die mehr soziologische Wendung gegen das Lebensende sieht er als ein
Anzeichen abnehmender Kraft an.

Ursprünglich als ein Zweig am gemeinsamen Baum sei die neue
Existentialphilosophie aus der Phänomenologie hervorgegangen. Ihre letzten
Voraussetzungen seien aber weiter rückwärts zu verfolgen; sie lägen vornehmlich
bei Kierkegaard. Auch verfehlt Bochenski nicht zu bemerken, daß der
Existentialismus weitgehend durch die Erschütterungen, die die beiden Kriege
hervorgerufen haben, bedingt worden ist, bei Heidegger und Gabriel Marcel
kurz nach dem ersten, bei Sartre nach dem zweiten Weltkrieg. Heideggers
Gedankenwelt wird in der Hauptsache in seiner eigenen, oft auch eigenwilligen

Terminologie wiedergegeben; die Frage, ob er Atheist sei, bleibt offen.
Bei Sartre, der unzweifelhaft von ihm abhängig sei, stehe weniger die
praktische Sorge als die ästhetisch (freilich negativ) zu bewertende «Widerlichkeit»

alles Existierenden im Vordergrand des Interesses. Während er nun
rundweg Atheist sei, habe sich der Existentialismus bei Marcel mit einem
ausgesprochenen Theismus verbunden. Die reifste Ausprägung dieser
Gedankenrichtung sieht Bochenski bei Karl Jaspers. Er verhält sich aber allen
diesen Denkern gegenüber eher zurückhaltend. «Im Grunde handelt es sich»,
schreibt er (S. 200), «nur um eine Beschreibung persönlicher Erfahrungen,
deren Ergebnisse zudem für niemand außer den Denkern selber von Wert
sein sollen. Wenn dem so ist, so ist schwer einzusehen, welche Bedeutung
all diesen Beschreibungen außerhalb ihres künstlerischen Wertes zukommen

» Und (S. 201); «Ihr hochgespanntes Wollen scheint mit einer
kläglichen Niederlage zu enden». Ein Diktum, das jedenfalls auf Gabriel Marcel
nicht paßt.

Unter die Metaphysiker endlich, d. h. unter die Denker, die sich nach
seiner Ansicht allseitig und umfassend um das Sein bemühen, rechnet
Bochenski die Engländer S. Alexander und A. N. Whitehead, Nikolai
Hartmann und die Neuihomisten. Wir glauben, daß dabei die Bedeutung von
Alexander etwas überschätzt worden ist. Dagegen scheint es uns recht
verdienstlich, daß hier einmal der Versuch gemacht wurde, kontinentalen Denkern

die großangelegte «Organische Philosophie» Whiteheads näher zu bringen;

und wir können uns im Großen und Ganzen durchaus der bochenski-
schen Interpretation dieses schwierigen Autors anschließen. Bei den Neu-

thomisten weist Bochenski hauptsächlich auch auf das Imposante ihres trotz
Meinungsverschiedenheiten im einzelnen aufrechterhaltenen Schulzusammenhanges

hin und auf die lebendige Diskussion, die seine Vertreter über alle
politischen und sprachlichen Grenzen hinweg miteinander verbindet. Es ist
vielleicht der Zusammenhang dieser Schule, der er ja selber auch angehört,

181



der Bochenski dazu veranlaßt hat, auch die übrigen Denkrichtungen analog
zu behandeln, als ob auch bei ihnen ein ähnlich freier internationaler
Gedankenaustausch stattgefunden hätte. Faktisch ist das wohl leider nicht der
Fall gewesen. Was in dem einen Lande vorgeht, ist oft im Nachbarland
unberücksichtigt geblieben; und wir schreiben es dieser nationalen Verengerung

zu, daß sich das Denken in vielen europäischen Ländern oft mehr oder
weniger in totgelaufenen Geleisen bewegt hat und sich auch heute noch
bewegt (unser eigenes Heimatland nicht ausgeschlossen!).

Damit haben wir Bochenskis Panoptikum der europäischen Philosophie
des zwanzigsten Jahrhunderts in seinem Grundriß skizziert. Wir wollen, wie
gesagt, nicht auf kleinere Einzelheiten eintreten und subjektive Wünsche und
Anliegen vorbringen; denn sonst würden wir uns wohl bloß ins Uferlose
verlieren. Dagegen erlauben wir uns abschließend noch auf ein paar kleinere
Irrtümer und Ungenauigkeiten hinzuweisen, nicht als Kritik zum Beweis
eigener Überlegenheit, sondern damit sie in späteren Ausgaben, auf die wir
zuversichtlich rechnen, eventuell verbessert werden können. Wir können
dabei nicht auf Vollständigkeit Anspruch erheben; was wir notiert haben, ist
nur das, was uns in zweimaliger sorgfältiger Lektüre des Buches aufgefallen ist.

Auf Seite 35 wird von F. H. Bradley behauptet, die Widersprüche bewiesen
«nach ihm, daß diese Wirklichkeit (sc. die empirische) nichts anderes als

Schein ist, hinter dem sich die wahre Wirklichkeit, das Absolute, verbirgt».
Hier sollte wohl statt «Schein» «Erscheinung» stehen; denn Bradleys Hauptwerk

von 1893 trägt den Titel: «Appearance and Reality». Auf Seite 177

erfahren wir von «Journaux métaphysiques» von Gabriel Marcel im Plural, von
denen eines aus dem Jahre 1927, das andere von 1935 stammen soll; auf
Seite 277 hinwiederum soll das «Journal métaphysique» dieses Philosophen
in Einzahl Aufzeichnungen aus den Jahren 1912 und 1913 enthalten. Beides

ist unkorrekt. Tatsächlich ist das «Journal métaphysique» von Marcel im
Jahre 1927 publiziert worden, und es enthält zwei Teile, einen altern,
rationalistischeren mit Eintragungen aus dem Jahre 1914, und einen neueren,
existenzielleren mit solchen aus den Jahren 1915—1923. Auf Seite 29 figuriert
Meinong als Alois M. statt Alexius; Seite 255 wird Charlie Dunbar Broad in
Charlie Edward Broad verwandelt, und auf den Seiten 51, 204 und 256 wird
übersehen, daß John Laird im Jahre 1945 gestorben ist.

An Druckfehlern notieren wir folgende Bagatellen: Seite 89 steht Ällam
statt Alain, 261 (4. Zeile) Schlipp statt Schilpp, 267 Patten statt Paton; 267

wird Richard Kroner zu R. Kröner, und 275 muß es Arsskrift heissen statt
Arsskrift.

Auch stilistisch weist das Buch vielleicht einige etwas störende Neologismen

auf: Auf Seiten 38, 146, 228, 230 und 233 wird fünfmal «originär», ein
Lieblingswort der Phänomenologen, gebraucht, wo offensichtlich jedesmal
«originell» gemeint ist, und Seite 128 wird wohl aus Abneigung gegen das an
Idealismus gemahnende «rück-bezügliche» Reflexivpronomen der Satz

inseriert: «Wilhelm Dilthey rechnet zu einer inzwischen überholten Periode».
Zu unfreiwilliger Komik gibt ein Satz auf Seite 40 Anlaß. Dort heißt es

nämlich: «Es (sc. das rasche Emporkommen der Existentialphilosophie und
der Metaphysik) erklärt aber auch den Hochstand des gegenwärtigen philo-

182



ho phi sellen Lebens». Wir glauben zu verstehen, was damit gemeint ist; aber,

wenn man boshaft wäre, könnte man den Satz auch anders auslegen.
Zum Schluß möchten wir hinzufügen, daß dem Text ein gutes Sach- und

Personenregister angefügt ist und vor allem eine sehr ausführliche und
sorgfältige Bibliographie, die sicher für manchen von großem Nutzen sein wird.
Im übrigen glauben wir das Buch nicht speziell empfehlen zu müssen; es

wird das durch seine liebevolle Wiedergabe der Denksysteme und durch
seine anregende Darstellungsmethode für sich selber am besten tun.

Hermann Gauß.

Fritz Helling: Der Katastropheniveg der deutschen Geschichte.
Y. Kloslermann-Verlag, Frankfurt a. M. 1947. 211 Seiten.

Das Buch will der dringenden Aufgabe einer historischen Deduktion des

deutschen Zusammenbruchs dienen, ist also ein Stück einer heute inner-
und außerhalb Deutschlands ziemlich zahlreichen Literatur. Es ist aber kaum
anzugeben, inwiefern die Durchführung des Themas bei ihm eine originale
Note hat. Allenfalls verdient Erwähnung, daß Verf. — entgegen den,
übrigens durch die Sache nahegelegten, üblichen Gepflogenheiten — auf
eine historische Motivierung von 1933/45 durch die deutsche Geschichte
verzichtet und damit der Gefahr einseitiger und billiger Verursachungen
(etwa im Sinne der wohlfeilen Verbindungen Luther-Hitler, Friedrich d.

Gr.-LIitler) entgellt. Das Buch ist vielmehr ein kurzer Abriß der deutschen
Geschichte, von den germanischen Uranfängen an! und die Frage drängt
sich da eher auf, was das alles schließlich mit dem eigentlichen Thema zu
tun hat. Der Beitrag zu ihm ist jedenfalls mager und kann schwerlich als

originell gelten: die deutsche Geschichte als eine Reihe mißglückter
Freiheitskämpfe, 1525 (Bauernkrieg) — 1848-1918. Verf. ist ehrlich genug, für
sich nicht die Urheberschaft der vorgetragenen Ansichten zu beanspruchen.
Allenthalben lehnt er sich aufs engste an frühere Auffassungen an, so eng,
daß man seine Arbeit, ohne ihr Unrecht zu tun, geradezu als eine Kompilation

wörtlicher Zitate ansprechen kann. Zu diskutieren hätte man deshalb mit
seinen Gewährsleuten. Da er anscheinend historischer Materialist ist, findet
man unter ihnen viele Marxisten (nicht ausschließlich). Es ist da alles
vorgearbeitet. Eigene Wege sucht er, auf Grund der übernommenen Methode,
in der mittelalterlichen Geschichte: das deutsche Kaisertum Ausdruck der
frühmittelalterlichen Wirtschafts- und Gesellschaftsstruktur, das militante
Papsttum der hochmittelalterlichen. Das ist freilich schwerlich haltbar, hat
aber mit dem Thema gar nichts zu tun und kann, wie das ganze Buch, auf
sich beruhen. Warum ist es eigentlich gedruckt worden? Ohne das könnte
man es als Ergebnis anerkennenswerter Liebhaberbeschäftigung ästimieren.

Alfred Iieuß.

183



Hommage à Henri-L. Miéville (offert par ses amis, collègues et
anciens élèves à l'occasion de son soixante dixième anniversaire:

5 décembre 1947). 1 vol. 23,5X16 de 209 p. La Concorde,
Lausanne, 1948.

Une vingtaine d'amis de M. Miéville témoignent dans cet Hommage de son
influence dans le domaine philosophique (H. Reverdin: H. Miéville au comité

de la Revue de théologie et de philosophie et à la Société romande de

philosophie; E. Gilliard: Notes sur Rousseau; M. Reymond: Trois fonctions
de la vie de l'esprit [culture, critique, création]; M. Gex; Remarques épis-
témologiques sur la connaissance des hommes; F. Brunner: Le «Pansophiae
prodromus» de Comenius), esthétique (F. Mediens : Bemerkungen zum Thema:
Kunst und Leben; J.-Cl. Piguet: Art et philosophie), théologique (H.
Germond: La connaissance religieuse et les mythes primitifs; G.-Ph. Widmer: Foi
et raison), politique (R. Piaget: le philosophe dans la Cité; R. Bovard: H.
Miéville et les entretiens d'Oron), pédagogique (L. Meylan: Humanité et

humanités). Nous retenons deux études qui se rapportent plus directement
aux publications de M. Miéville : celle de M. S. Gagnehin d'abord, qui analyse

«la notion de Totalité et la philosophie de l'Esprit». L'auteur rappelle
le sens du «tout» pour l'enfant, le mathématicien, le philosophe (Kant, Bergson),

puis la genèse de cette notion dans l'ouvrage capital du jubilaire. (Vers
une philosophie de l'Esprit ou de la Totalité) : l'activité de penser s'exerce

sur un donné qu'elle cherche à ordonner au moyen de liaisons de nature
spirituelle plus ou moins valables, parce que notre pensée est liée à un corps;
la raison, comme exigence d'unité, au sein de la pensée créatrice, nous fait
participer à l'universalité de l'Etre total, qui n'est pas l'Acte pur d'Aristote

ou l'Un parménidien, mais la pensée concrète (cosmique) qui renferme
l'espace et le temps, la pensée humaine et ses objets. L'Etre total ou Dieu ne se

conçoit pas sans le monde, ni le monde sans lui. Faut-il admettre au sein
de cette pensée cosmique, une conscience, par analogie avec la pensée
humaine? La conscience n'apparaît-elle pas au moment où un non-moi limite
un moi? Or, la pensée cosmique ignore l'extériorité, elle n'a donc pas de

conscience. Cet Etre total, faut-il le considérer comme une réalité actuelle
ou une possibilité idéale? Telles sont les difficultés soulevées par M. Gagne-

bin, M. Miéville y a répondu dans un article intitulé Etre et Pensée
(Dialectics, 1948, p. 89 sq.). M. Arnold Reymond dans son article sur
«Nietzsche et le problème de la civilisation» reprend les réflexions de M.
Miéville sur les ambiguïtés et les contradictions de ce penseur (cf. Miéville:
La volonté de puissance ou l'aventure nietzschéenne et le temps présent,
1934 et Nietzsche philosophe, 1944) ; il les éclaire par l'étude des trois
attitudes de Nietzsche en face des problèmes relatifs à la civilisation (genèse,

épanouissement, décadence et leurs multiples conditions) : jusqu'en 1878,

Nietzsche pense pouvoir surmonter le pessimisme par l'art; jusqu'en 1833,

il abandonne toute métaphysique et toute religion; jusqu'à sa mort, il
annonce la venue du «surhomme», comme synthèse des valeurs de puissance et
de douceur, le renversement des valeurs et le retour éternel. Chaque étape
est caractérisée par des critiques et des admirations délaissées ou transfor-

184



mées par la suite. En rejetant toute «finalité ontologique», Nietzsche ne pouvait

concevoir le mouvement des diverses civilisations que comme un éternel
recommencement et promouvoir par un jugement sévère et une critique
impitoyable de son époque l'apparition d'une nouvelle civilisation.

G.-Ph. JFidmer.

Heinrich Lützeler: Der Philosoph Max Scheler. Eine Einführung.
H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn 1947.

In knappen, eindriicklichen Zügen entwirft Lützeler Werk und
Persönlichkeitsbild Max Schelers, mit der Absicht, eine vorläufige «Brücke
zwischen unserer Gegenwart und dem Werk dieses Denkers zu schlagen», die
abgebrochen werden soll, wenn dessen Schriften wieder selbst zugänglich
sind. Damit unterschätzt der Verfasser aber den Wert seiner Broschüre,
deren Zeugnisse einer verehrenden Nähe zu seinem Lehrer wir auch später
nicht missen möchten. Das «Grundmotiv» des Schelerschen Denkens sieht
L. in der Frage nach dem Menschen, was er an Schelers Wesensbestimmung
der Philosophie, an «seiner erkenntnistheoretischen Wendung zum emotionalen

Apriori» und vor allem an dem «ungemeinen Reichtum seiner
Einsichten in die menschliche Person», die «in der Spannung zwischen
Selbstaufgabe und idealen Selbstverwirklichung lebt», überzeugend demonstriert.
Thematisch ordnet er die philosophischen Entdeckungen Schelers in drei
Kreise, «die den höchsten Möglichkeiten des Menschen, dem Wirken des

Dämonischen in Gesellschaft und Geschichte, der Stellung des Menschen im
Kosmos und der Urpolarität von Drang und Geist gewidmet sind». Mit
Recht charakterisiert der Verfasser Schelers Philosophie als einen Anfang,
versteht von da her die Unruhe und Vorläufigkeit seines Arbeitens und
deutet mit einigen Hinweisen an, in welchen Bemühungen der Gegenwart
sie fruchtbar geworden sind. Hans Kunz.

Georg Misch: Vom Lebens- und Gedankenkreis Wilhelm Diltheys.
Verlag G. Schulte-Bulmke, Frankfurt a. M. 1947.

Von dringenderen Arbeiten gefesselt hat Misch die Anregung des

Verlages, eine kurze Einführung in das Werk Diltheys zu schreiben, nicht
realisieren können, statt dessen aber drei früher erschienene Studien zur
Verfügung gestellt, die zur vorliegenden Broschüre vereinigt worden sind.
Während der erste und der letzte Aufsatz («Vom Lebens- und Gedankenkreis

Wilhelm Diltheys» und «Wilhelm Dilthey als Lehrer und Forscher»)
auch etwas von der eigentümlichen Atmosphäre vermitteln, die Dilthey umgab

und die der Verfasser aus dem eigenen Daringewesensein wieder
erstehen läßt, behandelt der mittlere («Die Idee der Lebensphilosophie in der
Theorie der Geisteswissenschaften») ein zentrales Thema der Diltheysclien
Forschungen — mit jener Subtilität und Beziehungsfülle, die man an Misch
gewohnt ist. Man darf dankbar sein, die drei gediegenen Essays nunmehr
gesammelt zur Verfügung zu haben. Hans Kunz.

185



Philipp Lersch: Der Mensch in der Gegenwart. J. & S. Federmann
(bisher Erasmus Verlag) Verlag, München 1947.

Mit diesem kleinen, klar und leicht verständlich geschriebenen Buch tritt
Lersch in die Front der Zeitkritiker — Hammacher, Spengler, Rathenau,
Schweitzer, Ortega y Gasset, Jaspers, ihm als Psychologen liegt vor allem das

Schicksal der «Innerlichkeit» am Herzen, die er durch den Rationalismus
und die Rationalisierung als Prinzipien der modernen, von der Technik
beherrschten Daseinsordnung gefährdet sieht. Er schildert die Erscheinungsformen

dieser Rationalisierung, fragt nach ihrer Herkunft und ihren Folgen,
die er u.a. als Verzweckung der Welt, Entinnerlichung des Menschen,
Vermassung, Verlust der Lebensunmittelbarkeit und seelischen Einheit
charakterisiert. In der Verinnerlichung des Gemütes, des Geistes und des Gewissens

glaubt er die «Gegenbewegung zu Rationalismus und Rationalisierung» namhaft

machen zu können: «Wenn uns heute überhaupt noch eine Chance
gegeben ist, dann liegt sie allein in der Verinnerlichung». Es ist doch wohl
eine allzu romantische — man könnte auch sagen: eine allzu deutsche —

Hoffnung. Hans Kunz.

Paul Häberlin: Logik im Grundriß. IV-(-189 p. 23X16 cm.
Zürich. Schweizer Spiegel Verlag (1947).

Cet ouvrage, venant après une anthropologie, une esthétique et une
éthique, achève le système de M.Paul Häberlin: on y sentira la maîtrise
obtenue au cours d'une carrière longue et féconde. Non que le dessein de

cette Logique ne surprenne d'abord bien des philosophes, et surtout les
spécialistes de la méthodologie ou de la logique propositionnelle. Tâchons de

comprendre ce dessein.

Il faut prendre le mot logique dans un sens plein et «fort» : la logique
est la théorie du logos; le logos est la pensée même, à la fois comme
«expression de la réalité» et comme verbe créateur. La pensée n'est donc jamais
formelle, détachée de ses objets; il n'y a ni logique formelle, ensemble de
règles du jeu, ni logiques matérielles conditionnées par les structures
spéciales des modes de l'être: inorganique, organique, spirituel La logique
est la théorie de l'ontologie.

Le fondement de cette théorie, c'est que tout jugement a, selon M. Häberlin,

un objet réel, existant. L'idée de vérité qu'implique tout jugement
implique donc, à son tour, l'idée d'être, et l'être. L'idée de vérité implique
l'objet, comme étant. L'idée logique, l'idée de l'être, est pour tout jugement,
théorique ou pratique, vérité a priori, fondamentale. La vérité absolue est
aussi vérité de la perfection éternelle, qui est le sens de l'être.

Toute connaissance est rencontre de deux existants, qui sont pour eux-
mêmes, en même temps que l'un pour l'autre. Exister, c'est donc rencontrer.
Or, d'une part, seuls des individus peuvent se rencontrer ainsi, et il n'y a

d'existant que l'individuel; on ne peut connaître que l'individuel et tout
objet est individuel. D'autre part, tout jugement opère une ségrégation,

186



séparant un objet des autres: le jugement se réfère ainsi aux multiples
relations que soutiennent entre eux les existants. L'existant dans sa totalité,
l'ensemble des relations, c'est le monde, et tout individu, dans le monde, est

un mode, une fonction qualitative de l'ensemble.
Dès lors, les jugements, qui impliquent toujours l'être et la perfection,

n'ont pour objet propre que le mode d'être; ils ne décident que du mode
d'être et ne distinguent qu'entre les modes. Mais ils impliquent encore un
autre savoir a priori: la conscience que le sujet jugeant conserve de lui-
même, conscience qui constitue son âme.

L'individu qui formule un jugement sait qu'il ne considère l'objet de ce

jugement que de son propre point de vue; cette subjectivité est un caractère
inévitable de la connaissance. De par son intérêt subjectif, l'individu donne

un sens à son expérience. La tâche de la logique, c'est de surmonter cette
subjectivité de la connaissance et de comprendre la relativité des points de

vue, des modes individuels, tout en restant fidèle à la vérité a priori impliquée

dans tout jugement. Car l'expérience que constitue la rencontre, et le
savoir a priori concourent nécessairement à la connaissance.

Pour préparer à cette tâche, des études formelles sont sans doute requises.
Ici, un paragraphe spécial est, par exemple, réservé à l'énoncé des

catégories, déjà soigneusement définies au fur et à mesure qu'elles se présentaient
Existence, mode, qualité, fonction, devenir, individu, etc toutes ces

catégories sont en même temps des existentiaux, des déterminations possibles
de tout existant. Quant aux lois logiques — ou principes —, elles se rattachent
soit au principe déjà reconnu de l'identité de l'être, soit à l'organisation des

«masses» — principe de raison suffisante. — Mais ces lois ne sont point
indépendantes de l'être qu'elles concernent.

La logique procède ainsi du concret à l'abstrait, de l'intuition à la

«science», à travers la réflexion et la recherche. C'est aussi par ordre
d'abstraction croissante que M. Häberlin classe les sciences. La psychologie est

ainsi présentée comme la science de l'objet concret par excellence, puis
viennent les autres «sciences morales», les «sciences naturelles», les «sciences

physiques», enfin les mathématiques. C'est que la vraie connaissance, à la
fois formelle et matérielle, ne devrait jamais séparer la forme de îa matière.
Aussi, le dernier objet envisagé, les mathématiques, a-t-il le moins de

consistance; il est pur symbole: les mathématiques sont encore une ontologie,
mais la plus formelle.

Pour comprendre entièrement ces thèses, dont nous ne donnons ici qu'un
sommaire, il n'est pas inutile de se référer aux Naturphilosophische
Betrachtungen, éléments d'ontologie, et à l'Anthropologie philosophique de
M. Häberlin. Il faut se rappeler que, selon ces vues, l'individu seul existe et

que, par conséquent, la logique qui doit régir la connaissance d'un tel objet
ne peut être qu'une logique du concret. C'est ici que la tentative de M.
Häberlin présente un intérêt éminent.

Le projet d'écrire une logique du concret n'est nullement paradoxal: Car
s'il est vrai que nous ne rencontrons jamais que l'individuel, néanmoins cet
individuel s'offre à nous toujours organisé en masses et en foules. Ainsi,
tout corps physique, organique ou non, est une masse; tout l'étendu, tout le

187



sensible est masse. Mais la masse est à la fois le masque et l'expression de

l'individuel, l'abstrait masque et exprime le concret. Ainsi, le corps est

expression de l'âme et c'est à travers lui qu'il faut comprendre l'âme. Certaines
méthodes de psychologie compréhensive et d'interprétation requéraient une

logique qui ne fût pas purement empirique. La présente œuvre répond à

ce besoin.
Les logiques traditionnelles sont, depuis YOrganon, des théories

instrumentales, des techniques. Les recherches actuelles, sans mettre proprement
en cause l'usage de tels instruments, visent souvent une interprétation
nouvelle de l'esprit, première réalité. La Logique de M. Häberlin ne met en
cause l'instrument qu'avec l'être de l'homme tout entier, pour s'attacher non
pas aux seules connaissances contrôlables et démontrables, non pas aux
seuls procédés de preuve, mais bien à la connaissance en général, et pour
l'interpréter comme une sagesse.

A ceux qui protesteraient au nom de l'esprit contre une logique de l'être,
M. Häberlin répondrait sans doute que tout l'esprit (Geist) consiste dans le
fait de saisir la tâche logique et de l'accepter.

Or, encore une fois, ce qui propose à M. Häberlin cette tâche logique, ce

ne sont pas les procédés, les échecs ou les succès des sciences de la nature
ou des sciences mathématiques, comme il arrive, aujourd'hui, à bon nombre
de logiciens et de méthodologistes. Ce sont, au contraire, les sciences

interprétatives de l'individuel qui font poser ici le problème; et il faut bien dire
que toute la réalité est ici comprise à l'image de l'objet de ces sciences. Dès

lors, si l'importance qu'il reconnaît à l'ordre a priori permet à M. Häberlin
de rendre justice à l'effort, des mathématiciens, il n'en va pas de même pour
les sciences de la nature. L'auteur de cette logique paraît redouter encore le
«scientisme» d'il y a cent ans et lutter contre un dogmatisme.

11 faut donc chercher, semble-t-il, dans une intention éthique le principe de

cette logique du concret qui n'amène parfois à la méditation qu'aux dépens
de la pensée. Pour prendre ce parti, le maître de Bâle avait, assurément, de

profondes raisons, et il les a inlassablement exposées dans tous ses ouvrages,
et encore ici même. Ces principes donnent à sa philosophie le caractère des

grands enthousiasmes tempérés, sagesse qui, loin de s'assimiler le monde ou
de le construire, s'inspire de l'«aulre» et se soumet à l'existant pour retentir
et déborder sur ce monde. D. Christoff.

A. Lalancle: La Raison et les Normes, un vol. petit in-8, 237 pages,
Paris, 1948.

La première publication de: A la recherche de la Vérité est de bon
augure pour cette collection. Le nom de l'auteur, la tradition intellectuelle
qu'il représente, la clarté robuste de sa pensée, garantissent la valeur de

l'entreprise. Le petit ouvrage que M. Lalande vient de faire paraître sous le
titre de: La Raison et les Nonnes est un véritable traité de la Raison et de

ses valeurs, un ouvrage qui fera date dans l'histoire des idées.
On ne résume pas un traité; on en suit les différentes articulations. Et un

188



commentaire devient superflu, quand le texte s'impose par sa plénitude et sa

limpidité. Aussi laissons-nous le plus souvent M. Lalande parler lui-même.

I.

Raison et rationalisme ont été pris dans des sens si divers que M. Lalande
précise d'abord ce qu'il entendra ici par ces mots. La Raison dont il parle
est «une capacité foncière de reconnaître certaines propositions pour vraies
ou pour fausses, d'apprécier des différences de probabilité, de distinguer un
mieux et un pire dans l'ordre de l'action, ou de la production; et cela non
pas seulement d'une manière affective,... mais sous forme d'idées générales
et d'assertions conscientes,... qui s'imposent aux esprits dans leurs rapports
intellectuels tant qu'ils restent de bonne foi, et qui sont mises par eux
au-dessus de la discussion.» La raison suit des principes qui fondent la
connaissance. Dans l'ordre moral, «agir raisonnablement, c'est n'avoir pas

uniquement pour moteurs des impulsions ou des sentiments, mais être en
état d'expliquer ses actions à ceux qui sont capables de les comprendre, en
faisant appel à des idées et des règles dont ils admettent aussi la validité.»
Cet ensemble de normes qui forment la raison est «un facteur essentiel de

la personnalité morale».
A s'en tenir à ces acceptions, le rationalisme représente moins un système

spéculatif qu'une attidude intellectuelle et morale faisant confiance à la
valeur de la raison. C'est la portée qu'il a pour les philosophes «qui
reconnaissent la présence, dans tout esprit, de principes universels, immuables,
organisant les données empiriques.»

La Raison, ainsi entendue, «distingue dans l'homme une nature
inférieure, commune aux animaux, voire à tous les vivants, et une nature
supérieure, qui lui est particulière» (Homo duplex). Elle est elle-même «une
fonction normative, qui apprécie, qui conseille, et éventuellement, qui
prescrit». «Etroitement liée à l'existence et aux fonctions du langage», elle est

communauté, et «s'exprime par une législation spontanée, théorique et

pratique, lien des hommes en tant que «semblables». Elle est «corrélative de

la réalité», qu'elle tend à comprendre et à expliquer, sans épuiser «la nature
et l'action des êtres réels». Elle possède «quelque chose de divin», même aux

yeux de ceux qui écartent l'idée de Dieu, puisqu'ils transfèrent à la Raison

«tous les caractères essentiels que la tradition attribuait» à cette idée.

Mais l'accord est loin d'être unanime autour de ces attributs de la raison.
«Les uns les refusent par esprit d'indépendance absolue», pour sauvegarder,
croient-ils, l'autonomie de leur «moi»; «d'autres les subordonnent au credo
d'une Eglise, d'un Etat ou d'une école», ou bien, comme Barth, en nient la
valeur «en présence de la foi». D'autres encore «s'en moquent au nom de la
volonté de puissance», ou d'un matérialisme radical. Ces attaques du dehors
n'ont rien de surprenant: «Toute logique suppose l'erreur, et toute morale
l'immoralité, sinon l'immoralisme».

Ce refus de reconnaître la valeur permanente des principes rationnels
tient aussi — et cela est inquiétant — à une «critique interne» : Ces

principes que le sens commun reconnaît, observe-t-on, ne sont valables que pour

189



un temps, pour un milieu donnés; «mais il suffit de prendre des dates assez

écartées ou des milieux assez différents», pour les voir se modifier «comme
changent les manières de se vêtir ou de s'alimenter». On ne peut nier, concède

M. Lalande, «le mobilisme essentiel des vérités premières». Mais est-ce à dire
que le progrès de la raison consiste à abandonner des principes universellement

reconnus, pour leur en substituer de nouveaux, destinés à leur tour à faire
place à d'autres non moins provisoires, «à devenir de plus en plus
disponible»?

«Certes, pour un côté de la nature humaine, ce programme est séduisant:
liberté sans limites, champ ouvert à la création, même la plus imprévisible,
aussi bien dans la théorie que dans l'action. Si rien n'est éternellement vrai,
tout est possible, tout est permis. Mais d'autre part, ce qui faisait l'intérêt de

la raison se volatilise: son ascendant intellectuel et social, son pouvoir
d'unir les hommes autrement que sous la pression d'un gouvernement
organisateur et autoritaire, sa valeur normative et judiciaire, son opposition
aux données sensorielles.»

Mais reconnaître les variations du «code de la raison» dans l'histoire
n'est pas nier la valeur des règles de logique ni l'utilité d'en chercher de

nouvelles formules. A ce propos, M. Lalande émet une hypothèse, dont la
démonstration constitue l'originalité profonde de son ouvrage et qui nous
paraît établie sur des considérations et des arguments convaincants: La
dynamique de la raison n'offrirait-elle pas la «pérennité» qu'on ne rencontre
pas dans sa statique? La raison constituée, variable, provisoire, valable pour
une civilisation, une époque, une profession, assurant la «cohésion du groupe»,
est subordonnée à la raison constituante, «directive permanente», qui
ordonne en série le «devenir» des données rationnelles. La raison constituante
est une constante qui conditionne les transformations des idées et des principes
dits rationnels. C'est une absurdité de prétendre avec Hegel «ne rien
présupposer en philosophie». «En toutes choses nous sommes «embarqués»;
c'est par là que nous débutons». Il importe de mettre en relief la norme la
plus générale, la «directive permanente» de la raison constituante. C'est à

cette tâche qu'est consacrée la suite de l'ouvrage. L'examen des différents
objets de pensée aboutit invariablement à constater la norme suivante: Le
même est supérieur à Vautre.

II.
M. Lalande étudie d'abord les catégories de temps, d'espace et de nombre.

La notion de temps n'est pas une forme a priori, comme le prétendait Kant,
mais bien «une réaction de défense de l'esprit contre «le devenir réel» dans

lequel nous sommes pris et auquel nous sommes foncièrement hostiles».
Considère-t-on Vaction, l'idéal visé n'est pas le changement, mais la pérennité
de l'œuvre. Guerrier, poète, sculpteur, tous travaillent à réaliser une œuvre
qui échapperait au temps. Le permanent, l'identique, du point de vue de

l'action, revêtent une valeur supérieure au transitoire, à l'autre.
Cette norme n'est pas moins évidente au point de vue de l'intelligence.

«Notre raison... va toujours d'elle-même à l'invariance: la sensation est
dans le temps, le concept doit rester toujours identique à lui-même.» Le

190



vrai ne saurait varier: Il reste toujours vrai que vous êtes né tel jour, que deux
et deux font quatre, que le blanc n'est pas le noir. En physique, une loi
énonce ce qui demeure le même ; «l'évolutionnisme lui-même... est un
effort pour planer, dans le temps kantien, au-dessus de ce qui change dans

la durée et pour saisir ce qu'il y a de constant et d'universel dans le devenir.»
Ainsi notre intelligence — M. Lalande me concédera cette réflexion berg-
sonienne, — tend à immobiliser le devenir, à fixer le flux du mouvant. Par
là se vérifient «deux des caractères du rationalisme: dualité et normativité.»
On peut déjà en relever un troisième à propos du temps, à savoir «le

progrès des catégories d'une multiplicité et d'une diversité originelles à une
unité croissante.» Ce n'est que par une longue suite d'« expériences diverses et

indépendantes» que les hommes ont élaboré une forme du temps commune,
unique. «Ce qui donne prise à la rationalisation de la durée est le rythme,
médiation entre l'autre et le même, le changement et la constance» : Rythmes
biologiques, comme la marche, la respiration, les battements du cœur. Rythmes
astronomiques, sociaux: jour et. nuit, saisons, périodicité des chasses, des

cueillettes, des travaux agricoles. Rythmes religieux: fêtes, rites etc.

L'idée d'espace a été, est soumise à des transformations non moins notables,

et elle suit la même orientation que celle de temps. On a raison
d'opposer espace physiologique et espace géométrique, car le premier est multiple,
divers — espace visuel, espaces tactiles. «Que d'inégalités de tout genre qui,
petit à petit, seront éliminées pour constituer l'espace unique, homogène,
isotrope, homaloïdal, infini, tel que Descartes ou Kant le posent pour en
faire une forme a priori!» Les espaces physiologiques varient avec les

circonstances, les individus, l'âge, le degré de culture, la société, l'époque.
Mais cette diversité universelle tend elle aussi à l'unité; la raison progresse
peu à peu vers la constitution d'un espace social commun, à commencer

par une «assimilation grossière des choses entre elles, qui les fait rapporter
à un même «orient». Progressivement on aboutit à l'espace classique à trois
dimensions. On pourrait objecter que le développement moderne des

mathématiques va en sens inverse de la marche à l'identité; ce serait le cas,

semble-t-il, d'espaces à dimensions. M. Lalande fait remarquer que «l'espace
classique, avec sa parfaite uniformité, reste l'espace de la perception
commune, celui de l'arpenteur, de l'architecte, de l'ingénieur: on n'en considère

point d'autre dans un problème de physique ou de chimie usuelles, encore
moins dans une question de biologie, dans un règlement public ou dans une
décision judiciaire. C'est donc bien le type d'un article de la raison constituée.»

De plus, la théorie de la Relativité avance, de son côté, dans le sens

du même en fondant en une seule les deux notions de temps et d'espace.

Eparpillement d'espaces d'abord, puis progrès lent, mais assuré vers la
conception d'un espace, un, identique. Ici encore se manifestent les deux caractères

fondamentaux du rationalisme: dualisme et normativité.
L'auteur a plus beau jeu encore à montrer la même direction de l'idée de

nombre. Le progrès vers l'uniformisation est complet avec cette notion. Le
nombre est un produit pur de la raison constituée. Quoique de nature, de

forme, de grandeur différentes, des «objets, en tant que comptés, sont tous
considérés comme qualitativement identiques entre eux».

191



Temps, espace, nombre sont des formes du réel que la raison humaine
est loin de trouver toutes faites dans l'expérience et qui, une fois élaborées

en données rationnelles, servent à interpréter l'expérience.

HL

La notion de cause, «multiple et trouble», marche elle aussi du divers à

l'identique. Ses origines sont nombreuses: origine juridique ou sociale
(double sens du latin causa, de l'allemand Ursache; le maléfice tenu pour
cause d'un accident, d'une mort, etc.); source physique: intervention de
l'action mécanique (flèche ou épieu qui tuent le gibier); source biologique:
génération des êtres vivants; source intentionnelle: Dieu considéré comme
cause finale. A partir de ces origines, dont on retrouve des traces dans les

usages contemporains, l'idée de cause s'épure dans le sens d'une «identité
de plus en plus complète entre ce qui constitue la cause et ce qui constitue
l'effet.» Cette identité est bien marquée dans la formule: les mêmes phénomènes

sont suivis régulièrement des mêmes phénomènes. Mais la raison
constituante réclame une explication plus complète du lien causal; car, entre la
cause et l'effet, il reste une différence inexpliquée. Pour rendre compte des

différences, la science moderne procède par ce que M. Lalande appelle: la
méthode des prélèvements successifs. Cherche-t-on la cause du lever du soleil,
on prélève d'abord du phénomène total le Soleil, puis la Terre, posés comme
identiques à eux-mêmes; puis le mouvement de rotation de la Terre sur son

axe, considéré comme uniforme. Mais il reste que «le Soleil ne se lève pas au
même point d'un jour à l'autre, ni à la même heure; deux passages au méridien

ne sont pas séparés par une durée chronométrique fixe, ni égale au jour
sidéral. De nouveaux prélèvements accroîtront la part de l'expliqué.» Même

procédé, même effort de la science moderne pour expliquer les transformations

de la matière, qu'on tend à représenter par une constante unique,
et pour rendre compte du devenir réel des choses, devenir «anti-rationnel
dans sa forme», mais non «dans sa matière». «Le monde subit des changements

réels et par là pèche contre l'idéal spirituel d'identité ; mais ces

changements consistent dans un accroissement de similitudes».
Le jugement de valeur qui domine l'histoire de la notion de cause

s'applique non moins nettement à la notion de loi. Ramener plusieurs lois
scientifiques à une loi unique passe pour un progrès de la raison. L'assimilation
de la matière à l'énergie, reconnue possible par la physique moderne,
invoquée dans les hypothèses sur la structure de l'atome, est un «hommage au
vœu de la raison constituante.» Comme partout ailleurs, l'esprit transforme
la causalité et la réalité multiples en l'unité idéale de la loi. «Le pluralisme
n'est jamais un beau rêve».

IV.

La morale, elle aussi, fait appel à la raison: D'abord, pour trouver une
«régularité prévisible ex lege dans la conduite humaine», qui ne manifeste

cependant pas une continuité homogène comme le mouvement physique.
Ensuite, pour justifier les actes humains. Les normes de conduite, la conception

192



de l'honnête homme sont sensiblement les mêmes chez tons les philosophes
moralistes. Si bien que Kant peut noter «que la philosophie n'a pas à

découvrir la morale, à la démontrer ou à la changer, mais seulement à chercher
une formule qui en coordonne toutes les appréciations.» Qu'on étudie les

jugements moraux chez les Romains, les Galloromains ou d'autres anciennes

peuplades, qu'on suive leurs manifestations dans les contes de l'Inde ou de

l'Egypte ancienne, dans la Bible, le théâtre grec, on constate et les «variations
des normes» et 1'«aimantation, qui les oriente semblablement». M. Le Senne

a tracé dix portraits de sages, de différents pays, d'époques éloignées les unes
des autres, de doctrines diverses. Chacun d'eux cependant est moralement très
«supérieur à l'homme qui vivrait de la manière diamétralement opposée».

M. Lalande avait déjà montré dans les Illusions évolutionnistes que «cette
orientation permanente des jugements moraux et de leurs progrès exprime la
supériorité du même sur l'autre». Il se contente dans La Raison et les Normes
de présenter quelques exemples typiques, comme l'élargissement de
l'obligation morale reconnue dans l'apologue du bon Samaritain, et de satisfaire à

certaines objections, dont deux des plus significatives se tirent de l'immoralisme

gidien et de l'individualisme anarchiste. «Plaider contre le conformisme,

note-t-il, c'est vouloir convaincre les hommes de s'y soustraire, et par
conséquent, c'est tendre à les réunir sur de nouvelles normes, opposées à

celles qui étaient précédemment reçues.»
Sous la poussée de la vie, la nature va sans cesse vers une «différenciation»

plus grande; mais la raison travaille en sens inverse: le christianisme
proclame la participation de tous les hommes au salut; la Révolution
française affirme le droit de tout homme à la lumière et à l'égalité. «Tout le
développement de l'homme, dit Bakounine, procède de sa nature animale,
mais aboutit à la renier. Le point de départ est l'animalité, le point d'arrivée

l'humanité.» La moralité est sans cesse aux prises avec Yhomo duplex.
C'est pourquoi, «après avoir reconnu le caractère sacré de la personnalité
morale,... on substitue à cette personnalité Vindividu concret, avec toutes
les tendances, raisonnables ou déraisonnables, qu'il contient effectivement.
Pour un tel individu, la contrainte est nécessaire: en lui, par la maîtrise de

soi, l'effort permanent de l'intelligence qui tient en bride ses impulsions
égoïstes ou passionnées; hors de lui, par un ordre social qui prête à sa

raison et à sa personnalité morale, dans leur bataille contre l'animalité, le
secours collectif de toutes les autres raisons qui la soutiennent en l'approuvant.»

Ce que l'auteur résume en cette formule vigoureuse: La raison a droit
à une liberté absolue, mais non l'instinct. On ne saurait mieux exprimer le
dualisme de la nature humaine, dualisme que la puissance normative de la
raison constituante tend à équilibrer.

y.

Il semblerait que l'art échappât à l'emprise de la raison. Le génie
n'est-il pas non-conformiste de nature? Certes, «l'art n'est pas une œuvre

purement rationnelle». Cependant, les valeurs esthétiques tendent à l'unité
comme les valeurs logiques et morales, si bien qu'on parle d'art au singulier,
malgré les diverses sortes d'art, et les différences à l'intérieur d'un même

13 193



art, et surtout malgré la diversité des moyens d'expression esthétique.
«L'expression de l'artiste véritable est celle d'une personne; et la personne, c'est
l'individu qui reconnaît la validité de certaines règles ...». Il arrive
souvent à la création artistique d'enfreindre des règles cristallisées depuis
longtemps; mais c'est pour leur eu substituer d'autres, qui satisfont mieux à la
raison constituante. «L'involtition normale des règles d'art est troublée bien
plus souvent que celles des règles morales ou logiques par le simple désir
de changer, et même par l'espérance d'attirer l'attention grâce à ce changement.

Nous vivons au milieu de contrefaçons d'art qui sont une industrie,
et qui en adoptent naturellement les procédés de réclame.» Si tout progrès
est une innovation, il serait ridicule d'affirmer que toute innovation est un
progrès.

VI.

L'existence de normes morales et esthétiques n'est guère contestée; mais

que ces normes soient des vérités objectives et aient force de preuve portant
sur des valeurs, cela paraît à certains esprits offensant pour leur libre
arbitre. Pour faire le jour sur cette importante question, il importe de
s'entendre" au préalable sur les conditions de la preuve dans les matières où son
autorité n'est pas contestée. On en relève trois principales: D'abord, l'existence

des règles logiques indiscutables, puis l'admission de propositions
premières indémontrables (comme ces postulats: droit de prolonger indéfiniment

un segment de droite donné en géométrie, vision du même phénomène

par deux expérimentateurs) ; et enfin, la possibilité de communication entre
les esprits divers tendant, à partir d'opinions contraires, à se rapprocher et
à s'accorder sur un objet du savoir. Ces conditions admises, pour qu'une
démonstration mathématique, physique ou physiologique nous paraisse vraie,
«rationnellement satisfaisante», elle doit être exprimée dans une proposition
qui se rattache à «des propositions premières accordées... par le moyen d'un
raisonnement logique, tel que tout esi>rit suffisamment intelligent perçoive
le lien qui unit les points de départ acceptés à la conclusion démontrée».

L'application de cette démonstration à la pratique est considérée comme
rationnelle. Mais on ne demande pas que la démonstration crée de toutes
pièces la proposition à démontrer. «Le discours ne crée rien par lui-même.»

Ces conditions paraissent suffisantes pour la preuve dans les sciences de

fait, mais leur validité est mise en cause à propos des sciences normatives et

surtout de la morale. Cherche-t-on d'abord à réunir comme point de départ
de la démonstration un certain nombre de postulats et de règles de conduite
admis communément par les honnêtes gens, on proteste aussitôt, on réclame

des preuves de ces principes au nom d'un prétendu esprit rationaliste. C'est

exiger la démonstration de l'indémontrable. A celui qui n'admet rien de

certain au point de départ, il est impossible de démontrer quoi que ce soit.

Si quelqu'un s'obstine à méconnaître la valeur de ces affirmations: «Mieux

vaut ceci» ou «Il faut faire cela», «la demande d'une preuve en matière

normative est de sa part un pur non sens. Il est dans le cas d'un homme qui
demanderait son chemin en ajoutant qu'il ne sait pas où il veut aller, et

même qu'il ne veut aller nulle part».

194



En quoi consiste une vraie science des normes? Elle comprend un
certain nombre de «jugements axiologiques», d'où l'on a tiré «par induction un
ou plusieurs principes tels qu'ils synthétisent tous ces jugements». Sa marche
naturelle est donc dans le sens d'une diminution du nombre des principes
et de la découverte de propositions de plus en plus générales. Il ne s'agit
pas d'inventer la morale. «Qui donc prétendrait donner de nouvelles hases
à la moralité, et la découvrir pour la première fois? répond Kant à un
critique qui lui reprochait de ne rien apporter de nouveau en morale.
Comme si avant lui le monde entier était resté dans l'ignorance de ce qu'est
le devoir, ou dans une erreur générale à son sujet!» En somme, tous les

systèmes de morale ont ceci de commun: Ils s'efforcent de «ramener à un
principe unique la réalité morale donnée.» «On se dégoûte facilement de la
raison quand on commence par lui demander l'impossible. La raison n'est

pas une fée. Elle n'a pas à renouveler pour nous le miracle de la création
ex nihilo.»

VIL

On ne distingue généralement pas assez les fondements d'une science, à

savoir «ce qui justifie une affirmation, ce qui détermine l'assentiment
légitime de l'esprit à une proposition», et les principes, propositions premières
au point de vue logique, mais non dans l'ordre de l'assentiment, et inventées

plus ou moins tardivement pour systématiser un ensemble de propositions
déjà connues comme vraies; c'est en ce sens, par exemple, que l'on parle
en physique des principes de la thermodynamique. Cette confusion, manifeste

à propos de l'éthique, est plus frappante encore à propos des

principes de la logique. Ainsi on a essayé de montrer que le principe de
l'induction n'est ni le déterminisme, ni la loi des grands nombres, ni — En
définitive, «aucune formule exprimant une certaine structure du monde n'est

apte à légitimer telle ou telle induction particulière». Rien d'étonnant, car
le principe d'induction, étant un principe logique, n'énonce pas un fait, une
«loi nécessaire de la représentation, mais une norme ou une obligation». M.
Lalande propose de formuler ce principe comme il l'avait fait ailleurs: «En

l'absence de toute indication contraire, on DOIT juger que ce qui s'est passé

d'une certaine manière continuera à se passer de même».

Le principe «d'identité et de contradiction» n'exprime pas lui non plus
un fait; il ne signifie pas que «ce qui existe continuera d'exister», mais
«qu'une proposition vraie reste éternellement vraie, une proposition fausse
éternellement fausse». Il affirme une obligation logique, à savoir «le devoir

pour l'esprit de rester d'accord avec lui-même dans toute la suite de son
raisonnement». Il proclame avec force la «supériorité du même sur l'autre».

On en dirait autant de toute la logique: règles du syllogisme, définition,
division, classification, sophisme. La logique est l'adaptation de l'esprit aux
choses et des choses à l'esprit. Son rôle est essentiellement normatif. «Non
seulement la Logique, pas plus que l'Ethique ou l'Esthétique, ne peut être
tirée des faits mais l'idée même de fait, quand on l'analyse, présuppose
une Logique normative, et l'existence de ces jugements d'appréciation».

195



VIII.

Il est trois domaines qui semblent échapper aux normes rationnelles:
l'héroïsme, l'art et l'invention.

L'honnête homme 6e conduit conformément à des obligations strictes. Il
fait son devoir. Mais vaut-il mieux dans certains cas «faire plus que son
devoir?» Un père de famille qui se tue de travail pour donner à ses enfants

une éducation supérieure, agit d'une manière déraisonnable: il risque de

tomber malade, de les laisser orphelins avant l'âge. Un officier fait coucher
ses hommes pendant un bombardement et lui-même reste debout. 11 offre un
bel exemple de courage, mais il agit contre les règles de la prudence et de

la sagesse. La vie des saints, ajouterons-nous, est parsemée d'exemples de
conduite illogique. Cependant, «il reste que tous les gens sensibles au bien
et au mal admirent le sacrifice et qu'au point de vue moral, il est aux
antipodes d'une vraie faute».

En matière d'esthétique, il en va de même. Toute forme d'art comprend
une technique et des règles qui la définissent. Ces règles on peut les violer
«par maladresse, par ignorance, par incapacité et contentement de soi-même» ;

mais le génie y déroge en les dépassant.
De son côté, l'inventeur transgresse les normes de la logique, de la

méthodologie. M. Ed. Le Roy a raison d'insister sur le danger d'être trop
méthodique et de rappeler que l'invention se réalise «dans le nuageux, dans

l'obscur, dans le contradictoire».
Comment expliquer l'existence paradoxale de ces «supra-valeurs»? Certes,

l'invention se soucie peu des règles. «L'inventeur est un fou. Oui, mais un fou
qui cherche la sagesse.» — L'artiste se conduit avec sans-gêne envers les

normes artistiques, mais c'est pour s'approcher davantage d'un certain idéal
de perfection plastique. — Le héros et le saint s'écartent des préceptes

moraux auxquels se soumet l'honnête homme, mais c'est pour mieux réagir
contre l'égoïsme naturel.

Méthode logique, lois esthétiques, préceptes moraux sont la «raison
constituée». «Mais on voit que si l'on peut légitimement, en certains cas, manquer
de respect à la raison constituée, c'est pour se conformer plus scrupuleusement

à la raison constituante.»

IX.

L'examen des problèmes que posent l'esthétique, la logique et l'éthique du
point de vue des valeurs rationnelles a révélé maintes correspondances entre
eux. Ce parallélisme formel est une ultime confirmation de la thèse
soutenue au cours de ce petit livre: dualisme, normativité, progrès vers l'un,
l'identique. Il reste à grouper quelques-unes de ces convergences pour leur
donner plus de relief.

Ces trois sciences présentent tout d'abord des analogies dans leur
constitution: valeur bipolaire de leur expression, à savoir une valeur «positive
ou ascendante» et une valeur «négative ou descendante», à titre d'exemple:
«propositions vraies ou fausses»; «actes justes ou injustes»; «chefs-d'œuvre

ou nullités». Même parallélisme bipolaire par rapport à la valeur de leurs
agents: «esprits justes ou faux»; «caractères consciencieux ou sans scrupules» ;

196



«âmes d'artistes» ou insensibles au beau. Parallélisme aussi dans le rapport
entre l'homme et l'œuvre: Il y a des «erreurs intelligentes»; des «délits
honorables»; un chef-d'œuvre manqué, dont on dit: «Cela ne vaut rien, mais
c'est d'un artiste».

De plus, leurs méthodes comportent des exigences semblables: Elles
requièrent toutes trois «l'observation d'objets d'étude matériels», ce que l'auteur

appelle la «documentation historique». Pour la logique, ces objets sont
les «cosmogonies et théogonies primitives» ; les discours, plaidoyers,
discussions; les ouvrages littéraires; les sciences, «en tant que systèmes de

vérités constituées». L'éthique tient compte, en particulier, des rites et
coutumes, des législations, jurisprudences, règlements; des œuvres des écrivains
moralistes. De son côté, l'esthète étudie les œuvres d'art de toute catégorie,
aussi bien les œuvres de l'homme que celles de la nature, un tableau de

Rembrandt comme un beau coucher de soleil.
Même correspondance entre les «objets d'étude psychologiques»: Evidence

intellectuelle, conscience morale et goût se répondent. «C'est en face d'un
sophisme grossier, devant un acte de violence ou de cruauté, devant un
désaccord criant de couleurs ou de proportions, que le jugement de valeur jaillit
avec le plus de force et de généralité.»

Ce parallélisme s'étend jusqu'aux «anomalies psychologiques», comme
l'altération du sens du vrai et du faux, la cécité morale et l'insensibilité à la
beauté.

M. Lalande mentionne encore d'autres groupes d'analogies ; nous n'en

poussons pas plus loin l'énumération; celles que nous avons citées suffisent
à comprendre la portée des applications que l'auteur en fait. On peut en

déduire, en premier lieu, que« logique, esthétique et éthique sont les trois
sciences normatives élémentaires, dont les autres empruntent leur caractère
d'évaluation».

En second lieu, cette analogie «facilite, pour l'une quelconque des sciences

parallèles, la solution de tout problème qui se trouve mieux posé, ou même
résolu déjà dans un autre. C'est ainsi que la distinction des principes et des

fondements, si confuse en morale, se trouve faite en logique avec toute la
clarté désirable, grâce aux travaux d'axiomatisation des mathématiciens
modernes».

Enfin, ces correspondances font «ressortir l'existence d'une nature commune
et d'une unité entre les échelles de valeur qu'elles relient». Ces analogies de

la raison constituée confirment l'hypothèse de Yinvolution proposée et mise

en plein jour dans les Illusions évolutionnistes. «On comprend, peut-il dire

pour terminer, que les valeurs scientifiques, éthiques et artistiques puissent

y trouver un principe commun et soient comme les faces extérieures d'une

pyramide, qui tout en se tournant le dos l'une à l'autre, concourent cependant

au même sommet.»
Quelles conclusions tirer des thèses développées dans cet ouvrage? L'auteur

les indique lui-même: 1° Il faut avoir confiance dans la raison; 2° la raison,
dans sa source, n'est pas constative, mais normative; 3° la valeur de la raison
consiste dans la supériorité du Même sur YAutre. Même si l'on n'admet pas
la valeur universelle de l'involution, du moins qu'on ne rejette pas incon-

197



sidérément les autres vérités moins hypothétiques qu'il a dégagées: Distinction

de la raison constituée et de la raison constituante; nature normative
de la raison constituante; dualité dans l'homme et dualité dans la société.

* * *

A une époque où les «valeurs» sont méconnues, dénaturées, bafouées, où
la pensée s'anémie dans l'atmosphère d'un naturalisme envahissant, un livre
comme La Raison et les Normes ventile la place, montre à l'homme sa

dignité d'être raisonnable, l'invite à reprendre foi dans sa prérogative, mais une
foi prudente, saine, réservée, car si la raison le distingue de la brute, elle
ne l'élève pas au rang des dieux. Raymond Savioz.

Pierre Thévenaz: Du relativisme à la métaphysique (Leçon
inaugurale donnée le 29 novembre 1947 à l'Ecole polytechnique
fédérale). Une brochure 23X16 de 18 p. Edition polygraphique
S. A. Zurich, 1948.

Pour l'auteur, le problème de la connaissance est celui des rapports entre
la réalité et l'évidence sous ses formes sensibles, rationnelles et expérimentales.

Le problème métaphysique surgit à l'instant où l'on constate le «divorce

entre évidence et réalité» et où l'on s'efforce de le surmonter. Tandis que dans

la métaphysique classique, Dieu (l'Absolu ou l'Etre) garantit les relations

conçues par la pensée (cf. Descartes), les courants relativistes en rejetant un
tel fondement, en acceptant la séparation entre l'Etre et la connaissance,
absolulisent la raison et relativisent ses résultats. La «nouvelle métaphysique»

met en question cette confiance en la raison et, sans retomber dans les

métaphysiques classiques, vise à un «approfondissement vers l'intériorité»
en situant la pensée par rapport à l'univers et vice-versa, dans une plus juste
compréhension de la condition humaine. G.-Ph.Widmer

Jeanne Hersch: L'Etre et la Forme. 248 p. 14X19,5 cm. Collection
Etre et Penser 14e cahier, Neuchâtel, La Baconnière (1946)
(Thèse pour le Doctorat ès Lettres. Université de Genève.)

La thèse de Mademoiselle J. Hersch, dense par le style et la pensée, libre
d'apparat érudit, est un essai de critique philosophique. Ne s'agit-il pas de

montrer que l'homme ne saisit jamais que les formes déterminées par sa

prise sur quelque matière? et qu'ainsi nous n'accédons pas directement à

l'intelligence de l'être? Mais cette discipline kantienne est toute pénétrée de

certitudes «existentielles». Sans doute s'agit-il bien d'interdire à l'homme
l'illusion métaphysique qu'il paierait de la perte de sa situation et de sa

réalité, s'il s'y abandonnait dogmatiquement. Mais, cet homme, on nous le
montre engagé dans une réalité à la fois humaine et significative de l'«autre».

Car les formes, dans la mesure où elles sont achevées, visent une réalité
transcendante, ignorée. S'il reste fidèle à sa réalité formelle et formatrice,

198



l'homme trouvera dans l'accomplissement et l'examen des formes les plus
parfaites les pures limites de sa condition et, comme par défaut, l'indication
de ce qui la dépasse. Et que sont ces formes parfaites, sinon les plus
adéquatement incarnées, celles qui assument le plus de matière, les formes de

l'art? Elles seules, au sommet de la hiérarchie des formes, existent pour
elles-mêmes et non pour devenir la matière de formes supérieures; elles
seules sont fins en elles-mêmes — beauté — et non plus moyens d'accès à

l'intelligence, au sacrifice ou à la contemplation.
La critique lucide n'exclut pas, on le voit, la ferveur de l'artiste et la

construction. Mais quelle est l'attitude fondamentale de l'auteur?
De son point de vue, souligne Mademoiselle Hersch dans son dernier

chapitre, l'opposition réalisme — idéalisme, trop souvent formulée en termes
équivoques, apparaît fictive; elle ne devrait sa signification qu'au sens absolu

qu'on accorde, par abus, au mot réel; sens faux, car, sur le plan humain,
toute réalité est spécifiée par une forme. Concevoir une réalité pure, c'est

prétendre abandonner formes et spécifications pour autre chose dont on ne
saurait parler, et que les formes accessibles indiquent seulement.

Le réalisme, dit Mlle Hersch, implique continuité, l'idéalisme discordance,

entre l'être et la forme. L'usage des formes, la mise en forme, dans

le jugement par exemple, accule l'entendement à la dualité et, par suite, à

une expérience de l'être en soi, expérience encore intellectuelle. Il n'y a

donc pas différence existentielle, mais bien différence d'attitude entre
réalisme et idéalisme.

On croit discerner, au reste, que l'auteur adopte tour à tour les deux
attitudes: idéaliste pour nous amener à reconnaître un en soi inaccessible;
réaliste, pour affirmer que certaines formes, plus pures parce que plus
formelles, sont aussi mieux en continuité avec l'être. Tout ce qui est

esthétiquement pur, tout ce qui est gratuit — fût-ce l'œuvre rationnelle — indique
l'être. Le goût de cette pureté est le ressort de toute la thèse. Mais ce qu'on
comprend alors — et ce que l'auteur aurait peut-être pu souligner, — c'est

que la discontinuité aperçue tout à l'heure entre l'en soi et les formes devient
discontinuité entre formes concrètes, entre ces œuvres d'art qui, chacune
de manière unique, indiquent l'en-soi.

Mais, instituant une hiérarchie de formes dont l'œuvre d'art est la plus
haute, l'auteur conçoit la forme supérieure comme la plus concrète, ce qui
implique une position idéaliste. Mais, en même temps, ce qui fait la forme
concrète, c'est l'incarnation de l'en-soi qu'elle vise d'ailleurs et qui se

surajoute à la perfection formelle, comme le plaisir au bien, comme la grâce
au mérite. Si donc l'équilibre réalisme-idéalisme demeure stable dans
l'ensemble, l'axiologie que détermine cette thèse reste tout idéaliste:

Si les formes suprêmes sont œuvres d'art, œuvres d'hommes, que
deviennent la pureté et la signification des formes naturellement belles, pat-
exemple? Aucune forme n'est donnée à l'homme (par hypothèse), mais cela

signifie que toute beauté est construite, et non pas donnée, que les formes
6ont de pures perspectives humaines, et non pas même des possibilités
offertes de perspective. De cet esthétisme résulte un état de tension,
caractéristique sans doute de l'effort philosophique ou artiste, mais non peut-être

199



de la connaissance et de la vision naïve. Le concret, ici, c'est l'au-delà de

toute Forme, dont la forme approche infiniment, et qui pénètre cette forme:
«0 récompense après une pensée

Qu'un long regard sur le calme des dieux!»
chante un poète qui a semble-t-il inspiré bien des méditations dont ce livre
est sorti. Mais le concret n'est-il pas plus près, et l'intuitionisme esthétique de

l'auteur n'exclut-il pas du réseau serré de raisonnements où il est engagé la
simplicité un jour reçue, au profit de la simplicité toujours acquise? La
beauté qui nous rencontre sous une forme humaine, et par exemple sous la
forme de la générosité naturelle, est-ce une œuvre d'art et une œuvre
d'homme? est-ce notre œuvre? Cette beauté n'esî-elle pas, et déjà pour nous,
avant que nous ne l'ayons reconnue belle? et, surtout la forme offerte çn
autrui, n'est-elle pas plus précieuse que celle que nous cherchons à donner
à sa personne ou à la nôtre?

De sorte que nous pensons tenir, dans cette thèse, les fondements
admirables et philosophiquement irréprochables d'une théorie de la culture, mais
non pas la description de la plénitude de connaissance, du plaisir esthétique,
du ravissement intellectuel qui précèdent toujours et notre prise et nos
formes. Cela est visible au peu de place que tient dans ce livre toute beauté
naturelle, mais aussi toute beauté morale. Plus précisément, à cette thèse

implicite et nécessaire que le beau naturel et le beau moral se réduisent en

somme au beau artistique, lorsque du moins ils atteignent leur perfection,
et - Mlle. Hersch ne parvient pas à empêcher son lecteur de le penser — une
perfection qui est en raison de l'impersonnalité visée au delà de l'œuvre
présente.

Ces remarques ne donnent qu'un aperçu imparfait de quelques pages, à

vrai dire essentielles, de l'ouvrage. Nous n'avons pu toucher ni cette théorie
de l'espace intersubjectif, condition de la forme, ni l'aspect que prend ici
la liberté. D'autre part, si l'auteur de «L'illusion philosophique» fait ici de

la critique de l'anthropomorphisme et de l'acceptation des limites la
condition d'une position esthétique pure et d'une quête de l'être poursuivie à

travers les formes qui l'indiquent, si l'on reconnaît, au principe de cet
esthétisme une volonté bien arrêtée de gagner et de garder avant tout cette

position pure, ce serait se méprendre que de dénoncer là, comme on pourrait

en être tenté, un pur formalisme. Car toute richesse actuelle transparaît
dans cette réalité formelle et Mademoiselle Hersch n'a nulle peine à

invoquer l'art à l'appui de sa thèse. Qu'il soit permis enfin d'alléguer la ferme
compréhension de l'art et de la réalité humaine qui éclate dans les belles

pages de ce livre. D. Christoff.

Maurice Gex: Variétés philosophiques (Préface de M. le
Professeur Arnold Reymond), un vol. 23,5X16 de 314 p. Librairie
de l'Université, F. Rouge, Lausanne, 1948.

L'auteur réunit sous ce titre une vingtaine d'articles philosophiques, parus
pour la plupart dans diverses revues. Faute de place, nous ne rendons

200



compte que de trois études, qui évoquent les nuances de la pensée de l'auteur,
dont la curiosité et la culture étendues, rappellent celles de Leibniz, son maître.
Dans «Quelques aspects du réalisme contemporain» (p. 37 sq.), M. Gex cherche
à «dégager les similitudes profondes de pensée sous des différences de langage
et de présentation», c'est-à-dire à mener, selon sa terminologie, une enquête
de «caractérologie des systèmes», en prenant comme exemple les courants
néo-réalistes contemporains dans leurs thèses sur les rapports entre science
et philosophie. Il étudie les positions de Husserl, Alexander, Whitehead,
Spaier, Ruyer, en les replaçant dans leur milieu historique. Pour l'idéalisme
constructif (L. Brunschvicg), la pensée créatrice et constructive est seule
réelle et les perceptions ne sont que les «chocs de l'expérience»; pour les
réalistes modernes, la fonction de la pensée consiste ou bien à mettre entre
parenthèses ses intentions afin d'analyser ses démarches et d'atteindre par
intuition l'univers des essences (Husserl), on bien à se dépasser elle-même
dans un effort provisoire de reconstruction du monde (réalité) où elle se

situera elle-même (néo-réalistes anglais). Ce réalisme n'est ni empiriste, ni
conceptuel, mais affirme la fonctionalité structurelle de l'être débordant la
pensée. Dans «Orientations fondamentales en méthaphysique», l'auteur cherche
à définir les rapports entre l'intériorité et l'extériorité, en se fondant sur
l'analyse de la notion de conversion chez Brunschvicg, qui se tourne vers
la spontanéité créatrice et unifiante de la pensée, au travers des structures
de ses constructions, en négligeant le sensible; puis chez Bergson, qui se

détourne des structures pour saisir le réel dans les données immédiates par
une intuition privilégiée. Mais au lieu de valoriser soit les données, soit les

structures, l'auteur émet l'hypothèse d'un «panpsychisme», où «le psychisme

est conçu comme une activité synthétique de coordination et de création»

(p. 98), activité qui se retrouve aussi bien dans les données que dans la

pensée à des niveaux divers. Abstraction et construction, conversion dans le
sens réaliste et conversion dans le sens idéaliste sont des opérations
complémentaires dans notre quête de l'être concret, qui est «participation à l'Un et
à la créativité» (p. 102). Dans «un philosophe leibnizien méconnu: Joseph-

Pierre Durand de Gros (1826-1900)» (article inédit), l'auteur passe en revue
les courants monadistes du XIXème siècle en Europe et en Amérique, puis
s'arrête à la vie et aux œuvres de Durand de Gros, soulignant sa «méthode

à la fois objective et subjective, expérimentale et rationnelle» (p. 116), son

souci de résoudre le problème des rapports entre philosophie et science. Sa

doctrine se ramène à un polyzoïsme et à un polypsycliisme, qui se fondent

sur une pluralité de monades (substances simples, éternelles) sans recourir à

une monade suprême et à l'harmonie préétablie de Leibniz; elle affirme la

croyance en des dieux (monades centrales) et en l'immortalité de l'âme,

appuyée par les données des sciences métapsychiques. M. Gex montre que le
monadisme se suffit à lui-même et ne s'achève pas nécessairement en
idéalisme constructif (cf. Aliotta), mais tient compte de ses apports comme de

ceux du matérialisme (nature) et de l'existentialisme (homme).
G.-Pli. Widmer.

201



J.-Claude Piguet : Découverte de la musique. Essai sur la
signification de la musique. 222 p. 14X19,5 cm. Collection Etre et
Penser 25e cahier, Neuchâtel, La Baconnière (1948).
(Thèse pour le Doctorat ès Lettres. Université de Lausanne.)
Ayant posé d'emblée que la musique est un objet naturel, et se proposant

d'abord d'en découvrir l'être, l'auteur admet cependant que l'art est organisation

de l'objet en fonction de l'unité spirituelle, que l'élément de la
musique est un rapport d'intervalle, un lien synthétique que la conscience
impose à des objets. Voilà donc l'objet musical créé par l'esprit qui impose
son unité au divers des 6ons. L'œuvre est fonction des lois de l'esprit humain:
les éléments de la musique tirent donc leur consistance de leur appartenance
à un ordre spirituel qui les fonde esthétiquement; c'est l'ordre harmonique
qui unifie le discours musical et l'on découvre dans la mélodie une finalité
interne. Ainsi, loin de s'asservir à l'objet, l'esprit musical le crée.

L'auteur développe ces thèses au cours d'une analyse de l'être musical:
ainsi, l'on découvre notamment que le jugement esthétique néglige la
complexité réelle de l'intervalle et les légères différences que les mesures
physiques permettent de déceler entre divers intervalles de même ordre, pour
affirmer l'intervalle en fonction de l'ensemble des rapports harmoniques.
L'esprit choisit et valorise un intervalle: intégrée à un ensemble organique,
à une finalité, l'imperfection de l'intervalle — qui n'est jamais un rapport
mathématique constant — devient perfection. La catégorie nécessaire à

l'organisation du discours musical, c'est la vision cohérente d'un ordre possible.
Dès lors, lois et principes musicaux apparaissent à la fois positifs — en

ce qu'ils constituent l'être esthétique — et normatifs parce qu'appliqués à

cet objet ils portent en lui une référence à une valeur idéale librement choisie,

à l'esprit qui l'a choisie. En art, fait et valeur idéale sont un tout.
Voilà le livre d'un musicien adroit en contrepoint, savant dans la composition,

livre où l'on suit la modulation soutenue de thèmes réalistes et
idéalistes. La conclusion que l'on attendait n'apparaît pourtant point — on la

trouvera dans le présent volume de Studia philosophica. C'est encore le livre
d'un technicien qui connaît bien son objet (voir en particulier le chap. V).
C'est, enfin, le livre d'un artiste, où l'artiste se fait philosophe: l'auteur, en

effet, développe en six chapitres une théorie de l'art construit, fort rigoureuse,

pour s'apercevoir, au septième chapitre, «au seuil de la beauté», que
de grandes œuvres n'entrent pas dans les cadres qu'il a dressés, que l'œuvre
n'est pas toujours une composition subtile, mais aussi un épanchement
déconcertant. Il se montre ainsi philosophe en ce qu'il reconnaît le problème,
et dialecticien en la manière dont il suit la discussion: deux exemples
d'œuvres étrangères aux catégories posées (Schumann, le jazz) pour poser
le problème; un troisième pour exclure une solution contraire aux premières
affirmations, en même temps que pour ouvrir des voies nouvelles à la
recherche: la perfection objective de l'œuvre ne suffit pas à en expliquer la

valeur, car la perfection esthétique résulte d'un rapport entre l'objet et le

sujet; et, par sujet, l'auteur n'entend plus seulement les principes universels
de la raison, mais nue unité spirituelle originale. La thèse, un instant idéa-

202



liste, s'élargit soudain. Le «résidu» qui échappait à l'explication rigoureuse
devient la cause vivifiante de l'œuvre d'art. Pour connaître la musique, on
ne saurait s'arrêter à l'étude de sa structure; il faut en comprendre la beauté

et saisir que son être est beauté, ordre de valeurs, cristallisé dans un objet,
mais dépendant au principe d'une opération subjective de valorisation.

D. Christoff.

Georges Mottier: Déterminisme et Liberté (Essai sur les sources
métaphysiques du débat). Cahiers de philosophie Etre et Penser,

no. 26. Un vol. 19,5X14, 280 pages. Editions de la Bacon-

nière, Neuchâtel, 1948.

L'auteur ne cherche pas dans cet essai à proposer une solution personnelle
au problème de la liberté, mais à en envisager les données historiques en les

centrant autour de ceLte thèse: le réalisme en tant que dualiste (hétérogénéité

de la pensée et de l'être) tend à supprimer la liberté du sujet au
profil, de la nécessité causale de l'objet, l'idéalisme en tant que moniste
(primat de la pensée sur l'être, qui lui est réductible, parce que d'essence

identique) tend à sauvegarder la liberté du sujet en dehors de l'activité
duquel rien ne saurait exister.

La psychologie, la psychiatrie et la sociologie, comme sciences, postulent
le réalisme et le dualisme, impliquent le déterminisme et ne peuvent rendre
compte de la liberté puisqu'elles visent à analyser des phénomènes objectivés.

L'auteur poursuit son enquête par l'étude des représentants du réalisme
intégral dans l'histoire de la philosophie occidentale: Démocrite, Epicure
et l'atomisme, Hobbes, Locke et leur empirisme, La Mettrie, d'Holbach,
Cabanis et leur matérialisme; tous échouent dans leurs efforts de réduire le
spirituel au matériel et font évanouir la conscience tout en se fondant sur
elle pour la nier. L'idéalisme socratique et platonicien repose sur la
détermination du sujet par la connaissance et la contemplation de l'Idée de Bien;
Aristote en faisant appel à la notion de Pensée pour désigner l'être, marque
une étape vers le monisme spiritualiste et sauvegarde partiellement
l'autonomie du sujet dans sa connaissance et son action. Par l'hypothèse d'une
séparation radicale entre pensée et étendue, Descartes ne réussit pas à réduire
l'objet au sujet et le recours aux vérités éternelles risque de faire échouer sa

tentative de maîtriser le réel. Spinoza ne parvient pas à défendre un
idéalisme conséquent parce qu'il fonde l'homme sur la substance éternelle, unique,
immuable. Quoique Leibniz cherche à tout spiritualiser, son monadisme
pluraliste dépend d'une monade suprême, signe d'un retour à un réalisme
déterministe. L'idéalisme de Berkeley diminue la liberté du sujet en recourant
à un esprit éternel et transcendant. Le criticisme de Kant ne postule la
liberté que dans la sphère éthique; Fichte avec sa dialectique constitutive
du moi par lui-même tire les conséquences d'un idéalisme absolu, mais en

ne distinguant pas entre le Sujet et les mois personnels, il laisse la porte
ouverte au réalisme. Ch. Secrétan parvient par sa méthode régressive à poser
un Dieu, absolue liberté au-delà des déterminations spatio-temporelles, qui

203



crée par amour l'homme à son image. Avec Gentile, l'effort de subjecti-
vation du réel est poussé à l'extrême avec la critique de Kant (temps, espace),
de Leibniz (multiplicité) et par la convergence du connaître et de l'agir.
Avec Sartre, l'homme se définit comme liberté, mais le pour soi quoique
maître du temps et capable de choix entre certaines fins, a une densité
ontologique moindre que l'en soi.

Après ces remarquables analyses fondées sur les textes, l'auteur, en quelques

pages trop brèves à notre sens, donne une vue synthétique des
difficultés du réalisme, des avantages et des dangers de l'idéalisme, qui finit par
dissoudre l'obstacle, condition de toute connaissance et de toute action. Le

penseur doit alors chercher une issue à cette alternative dans une via media,
qui respecte la liberté du moi et du toi et la présence du cela limitatif.

G.-Ph. Widmer.

Heinz-florst Schrey: Existenz und Offenbarung. Ein Beitrag zum
christlichen Verständnis der Existenz. Verlag von J. C. B. Mohr
(Paul Sieheck), Tübingen 1947.

Wenn es richtig ist, daß den gegenwärtigen Existenzphilosophien — bei
aller Verschiedenheit ihrer einzelnen Gestalten — ein durchgängiger Zug
insofern eignet, als das in ihnen realisierte Erlcenntnisbemühen zugleich die
konkrete Lebensführung des philosophierenden Menschen mitbestimmen
soll, dann versteht es sich leicht, warum sie mit der christlichen Offenbarung
zusammenstoßen müssen. Denn die letztere verkündet keine «allgemeingültige

Lehre», die den Einzelnen gleichgültig läßt, sondern sie wendet sich

gerade an ihn als diesen Einzelnen: eine Situation, die Kierkegaard
paradigmatisch exponiert hat. In den darüber seit rund zwanzig Jahren entbrannten

Streit greift Schrey mit der vorliegenden ausgezeichneten Schrift ein -
nicht so zwar, daß er das zwischen verschiedenen Autoren (Bultmann,
Kuhlmann, Grisebach, Gogarten, Brunner, Löwith u. a.) in Gang gekommene
Gespräch weiterführt. Vielmehr legt er einen eigenen Entwurf einer Existenzanalyse

vor, der die Zeitlichkeit ins Zentrum des menschlichen Seins rückt
und damit deutlich verrät, daß Heideggers Daseinsanalytik einen entscheidenden

Einfluß auf die Konzeption des Verfassers ausgeübt hat — mehr als er
6ich selber bewußt zu sein scheint. Voraus geht die Ablehnung einer doppelten

«Verfehlung» der Zeitlichkeit: der «musealen» bei Dilthey und der
«ekstatischen» bei Nietzsche; die eine verwirft Schrey unter dem Titel einer
«Kritik des Historismus», die andere unter dem der «Kritik der Mythologie».
Die positive Entfaltung des Wesens der Existenz vollzieht sich in drei Schritten:

als «existentiale Analytik», die die Wirklichkeit der drei Dimensionen
der Zeit (Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft) ausbreitet und den Menschen
als Wesen «zwischen den Zeiten» begreift; als «existentiale Dialektik», in
welcher die Zeitlichkeit als «Krisis» verstanden wird und die drei Zeitdimensionen

in ihrem je positiven und negativen Verhältnis zur Gegenwart erörtert

werden; schließlich als «existentiale Aporetik», die die Zeitlichkeit in
ihrer Bedeutung als ethische Situation (Einheit von Sein und Sollen im

204



Wesen der Zeitlichkeit, Verfehlung der letzteren als Schuld) darzutun
versucht. Damit sind die Themen freilich nur hinsichtlich ihrer temporalen
Formalität angezeigt; die Darlegungen konkretisieren sich dann beispielsweise

im Abschnitt über die «Gegenwart im positiven Verhältnis zur Gegenwart»

zu subtilen Analysen des Man, der Gewohnheit, der Mode, der
Konvention, der Sprache, der öffentlichen Meinung, der Ehre usw. Den Abschluß
bildet die Konfrontation von Existenz und Offenbarung. Daß der Verfasser
jene von vornherein unter dem Aspekt der letzteren sieht und diese als

«Erfüllung der Zeit» und damit als «ewiges Leben» interpretiert, kann nicht
überraschen. Er verstellt sich damit allerdings die Möglichkeit, die
Offenbarung umgekehrt als eine geschichtliche Gestalt einer bestimmten
Selbstauslegung der zeitlichen Existenz des Menschen zu verstehen. Allein das mindert

den Wert seiner Erörterungen in keiner Weise, die es wohl verdienen,
daß man sich mit ihnen eingehend auseinandersetzt. Hans Kunz.

Arnold Künzli: Die Angst als abendländische Krankheit. Dargestellt

am Leben und Denken Soeren Kierkegaards. Rascher
Verlag, Zürich 1948.

Kierkegaard ist für Künzli der exemplarische «moderne Mensch», die
«Verkörperung eines sich christlich wähnenden Antichristentums». Die
leitende thematische Frage zielt auf die «Wirklichkeit Kierkegaards», d. h. auf
dessen «persönliches Verhältnis zur Umwelt», «sein Verhältnis zu den Eltern,
zur Familie, zur Frau, zum Freund, zum Beruf, zum Staat, zum Volk, zur
Kirche usw.», insbesondere «inwiefern dieses Verhältnis zur Umwelt durch
die von ihm verkündete ,Wahrheit' bestimmt worden ist». In der Tat exponiert

der Verfasser damit das zentrale Anliegen Kierkegaards und ein wesentliches

Problem des existentiellen Philosophierens. Allein es steigen doch
bald Zweifel auf, ob die Voraussetzungen Künzlis — Grisebachs «kritische»
Philosophie, Jungs Psychologie und ein für die Bedürfnisse der Lebenspraxis
zurecht stilisierter «echter christlicher Glaube», der «an das von Christus
Verkündete» glaubt «und versucht, die Nachfolge zu verwirklichen», mithin
ein etwas sonderbares Gemisch — ob diese Voraussetzungen also zu einer
angemessenen Diskussion ausreichen. Statt etwa die Grisebachsche Trennung
von «Wahrheit» und «Wirklichkeit» dogmatisch zu übernehmen und den

«prometheischen Intellektualismus» Kierkegaards anzuprangern, hätte der
Verfasser doch wohl darüber nachdenken müssen, oh zu jener menschlichen
«Wirklichkeit» die «Wahrheit» nicht unablösbar gehört; und ob nicht aus
dieser faktischen Zugehörigkeit die so häufige Diskrepanz zwischen «verkündeter

Wahrheit» und «gelebter Wirklichkeit» erst begreiflich wird. Künzli
scheint keinen Augenblick gespürt zu haben, wie außerordentlich schwer es

ist, die «Wirklichkeit» eines Menschen, zu dem man in keiner unmittelbaren
Beziehung steht und nur auf seine literarischen Selbstzeugnisse und auf
die Berichte von Zeitgenossen angewiesen bleibt, zu beurteilen. Er macht es

sich auch leicht genug, denn was er als die «Wirklichkeit» Kierkegaards
hinstellt, ist durchsetzt von fragwürdigen Deutungen. An sich hat er gewiß

205



recht, wenn er die Selbstverklärnng des Leidens des Nenrotikers als «aristo-
kratisches» Kranksein entlarvt, die mannigfachen Selbstrechtfertigungen
Kierkegaards als nachträgliche Rationalisierungen seines neurotisch bedingten
Yersagens interpretiert, und schreibt: «mag ein Mensch durch seine Angst
noch so sehr seine geistige Differenziertheit und sein Angelegtsein auf einen
breiteren Lehensraum anzeigen — solange er diese Angst nicht überwunden
hat, bleibt er ein Fall der Pathologie nnd ist trotz seiner anlagemäBigen
,Bedeutung' ein nnbedeutenderes Glied der menschlichen Gemeinschaft, als

ein vielleicht weniger bedeutender', dafür aber seelisch gesunder Mensch».

Jedoch mit einem dermaßen handgreiflichen, in seiner Naivität fast
entwaffnenden Moralisieren und überheblichen Psychologisieren kann man der
Problematik Kierkegaards schwerlich gerecht werden. Eine «existentielle»,
die Lehenspraxis eines Andern treffende Kritik bleibt ihrerseits solange eine
bloß literarische, nicht-existentielle, illegitime Angelegenheit, als der Kritiker
nicht seine eigene LIaut zu Markte trägt. Dafür ist Künzlis aufdringliches,
sich im triumphierenden Besitz des neurosenpsychologischen Wissens sonnendes

Reden von christlicher Liebe kein ausreichender Ersatz, so wenig wie
seine «gläubige, das Irrationale bejahende Beziehung zu den geistig nicht
faßbaren Mächten der Welt». «Nur das eigene Beispiel vermag zu
überzeugen, und dies gilt nirgends so sehr wie in der Liebe», schreibt er gegen
Kierkegaard - aber es gilt auch für ihn. Im übrigen skizziert der Verfasser

zuerst «Kierkegaards Protest gegen die Zeit» als Abhängigkeit von und
Kampf gegen Hegel mittels der Herausstellung der Kategorien «Existenz»
und «Einzelner», schildert dann breit Kriekegaards Ängstneurose unter
mannigfachen Gesichtspunkten (Elternhaus, Verhältnis zu Mutter und Vater,
Identifikation von Vater und Gott, Mutter und Welt usw.), und deutet in
wenigen Linien seine Nachwirkungen im Philosophieren und Theologisieren
des 20. Jahrhunderts an. Zuletzt gelingt diesem peinlichen Buch aber dann
doch noch eine Überraschung: es behauptet allen Ernstes, «daß von Kierkegaard

eine gerade Linie zu Hitler führt». Hans Kunz.

Ludwig Binswanger : Ausgeiväliite Vorträge und Aufsätze. Band 1:
Zur phänomenologischen Anthropologie. A. Francke AG. Verlag,

Bern 1947.

Man darf wohl sagen, daß für die produktive empirische Forschung der
Zeitschriftenaufsatz die angemessenste Publikationsform darstellt. Er
verzichtet seinem Wesen nach von vornherein auf (vermeintlich) endgültige
und abschließende Erkenntnisse, hält im Gegenteil die Horizonte nnd
zugleich die Möglichkeit der Korrektur offen. Er beschränkt sich auf einen

engen Fachkreis und bleibt einem breiteren Publikum oft genug unzugänglich.

Damit geht manchmal die Gefahr zusammen, daß Rang und Leistung
eines Forschers im Bewußtsein der Zeitgenossen verschwinden; und dann
hat es einen guten Sinn, diesem unverdienten Schicksal mit dem
Wiederabdruck von Aufsätzen in Buchform zu steuern. Für Ludwig Binswanger
trifft das zwar keineswegs zu, seine Bedeutung wird durchaus anerkannt.

206



Gleichwohl nimmt man diesen ersten Band seiner «Ausgewählten Vorträge
und Aufsätze» mit besonderer Dankbarkeit und Freude zur Hand, denn er
dokumentiert den langen, in der Stille gegangenen Weg eines forschenden
Bemühens, der über die sich auseinandersetzende Aneignung der
bahnbrechenden zeitgenössischen Leistungen auf psychopathologischem und
philosophischem Gebiet schließlich zur Konzeption einer eigenen Gestalt der
«phänomenologischen Anthropologie» geführt hat. Binswanger enthebt den

Referenten der Aufgabe, die Linie seiner Entfaltung in den einzelnen, hier
wieder veröffentlichten — bislang zum Teil schwer zugänglichen — Abhandlungen

nachzuziehen, denn er besorgt es selber im Vorwort. Sie nimmt ihren
Ausgang von dem 1922 erstatteten Referat «über Phänomenologie» — man
hätte auch von ihm gern den ersten Publikationsort angemerkt gesehen -
und endet mit einer prinzipiellen methodologischen Besinnung «über die
daseinsanalytische Forschungsrichtung in der Psychiatrie» (1946). Dazwischen

liegen die Aufsätze «Lebensfunktion und innere Lebensgeschichte», «Traum
und Existenz», «Heraklits Auffassung des Menschen», «Über Psychotherapie»
und «Freuds Auffassung des Menschen im Lichte der Anthropologie» — lauter
Kostbarkeiten! Damit ist freilich nur ein Teil der Abhandlungen Binswangers
gesammelt; man möchte es sehr wünschen und hoffen, daß auch ein zweiter
und dritter Band bald erscheint. Hans Kunz.

C. F. von Weizsäcker: Die Geschichte der Natur. Zwölf Vorlesungen.

S. Hirzel Verlag, Zürich 1948.

«Daß der Mensch und nur der Mensch ein geschichtliches Wesen sei,
ist eine Grundüberzeugung vieler Geisteswissenschaftler. Ich möchte
demgegenüber den Satz aufstellen: Der Mensch ist in der Tat ein geschichtliches

Wesen, aber er kann das sein, weil er aus der Natur hervorgeht, denn
die Natur selbst ist geschichtlich. Was den Menschen auszeichnet, ist nicht,
daß er Geschichte hat, sondern daß er etwas von seiner Geschichte begreift.»
Mit dieser Bestimmung grenzt von Weizsäcker von vornherein und
unmißverständlich seinen von ihm bevorzugten gegen den üblichen Geschichtsbegriff

ab. Die Natur ist für ihn deshalb Geschichte, weil sich die ihr
zugehörigen Ereignisse in einem zeitlichen, einmaligen Geschehen abgespielt
haben und noch abspielen. Unter diesem Aspekt entwirft er klar und leicht
verständlich ein großartiges anschauliches Bild des gegenwärtigen Wissens

von der Entstehung der Erde, der räumlichen und zeitlichen Struktur des

Kosmos, den Sternsystemen, um dann nach dem Ausgreifen in die
Ungeheuern Räume und Zeiten wieder zur Erde, zur Frage der Entstehung des

Lebens auf ihr und zum Menschen zurückzukehren. Die vorsichtige
Zurückhaltung, die sich der Verfasser hier zumal im Hinblick auf die religiöse
Problematik auferlegt, erweckt gelegentlich den - vielleicht täuschenden -
Eindruck einer gewissen Unklarheit. Aber abgesehen davon wirken seine
Darlegungen nicht zuletzt dank des stets hellen kritischen Bewußtseins der
Grenzen der Methoden und der Gültigkeit der Forschungsresultate
überzeugend. Hans Kunz.

207



Esther Harding: Frauen-Mysterien, Einst und Jetzt. Aus dem
Amerikanischen übersetzt von F. du Bois-Reymond. Rascher

Verlag, Zürich 1949.

Gestützt auf die Archetypenlehre Jungs versucht die Autorin, jene in
ihrem Sinn unbewußten, bei den heute lebenden Menschen als Träume,
Phantasien, abergläubische Handlungen u. a. sich entäußernden Kräfte
aufzuzeigen, die sieh in den mythischen und religiösen Mondsymbolen der alten
Völker und der Primitiven niedergeschlagen haben. In einem ersten Teil
referiert sie das einschlägige Material (der Mond als Spender der
Fruchtbarkeit, Mond-Zyklus der Frauen, der Mann im Mond, die Mondmutter,
Istar, Isis und Osiris usw.) ; der zweite Teil dient dem Nachweis der
Notwendigkeit, sich als moderner Mensch lebendig und gefühlsmäßig mit den

im Unbewußten wirkenden, in der Mondsymbolik investierten Mächten
auseinanderzusetzen und sie im Bewußtsein zu integrieren. Darin wird ein Weg
des Heils gesehen. Hans Kunz.

David Katz: Mensch und Tier. Studien zur vergleichenden Psychologie.

Band I der Sammlung Erkenntnis und Lehen. Morgarten
Verlag Conzett und Huber, Zürich 1948.

Der Titel dieses Buches, dessen deutsche Originalausgabe erstmals
vorliegt, während die englische Übersetzung bereits vor elf Jahren erschien,
führt etwas irre. Denn den größten Teil beanspruchen die tierpsychologischen
Partien, in die zwar Vergleiche mit Sachverhalten der menschlichen Psychologie

eingestreut sind und dessen letzter Abschnitt dem im Titel genannten
Thema gewidmet ist. Er ist zugleich deshalb der schwächste, weil der
Verfasser darin doch allzu sehr an der Oberfläche hängen bleibt. Dafür
entschädigen dann allerdings die vorausgehenden Kapitel durch Klarheit der
Darstellung und Fülle der mitgeteilten empirischen Fakten. Katz leitet 6eine

Ausführungen mit einer Diskussion der sog. «rechnenden» Pferde ein, um
daran die «klassischen Irrtümer» der modernen und den Unterschied
zwischen dogmatischer und kritischer Tierpsychologie zu illustrieren. Er erörtert

sodann die Stellung der letzteren zu andern Wissenschaften (Zoologie,
Menschenpsychologie, Medizin u. a.) und ihre Methodik. Im anschließenden
Kapitel über die Wahrnehmungen der Tiere greift er u.a. die Proleme der
Relationserfassung, der Konstanz im Sehen, der Sinnesmodalitäten und
-qualitäten, der intermodalen Qualitäten, der teilinhaltlichen Beachtung
heraus; den «Vorstufen des Zählens» gilt ein instruktiver Abschnitt. Im nächsten

Kapitel «Tier und Raum» möchten wir vor allem die besonnene
Diskussion des Heimfindevermögens bei Vögeln und Hunden hervorheben;
Technik der Raumbeherrschung und personaler Raum, akustische Orientierung,

binokulares Sehen bei Affen sind weitere Themen. «Bedürfnisse, Triebe
und Instinkte» und «Zur Sozialpsychologie der Tiere» bringen die Dinge, die
das engere Forschungsgebiet des Verfassers und seiner Schüler in den letzten
zwei Jahrzehnten umgrenzen; sie werden deshalb besonders eingehend
gewürdigt. Katz entwickelt hier seine eigene (Aviditäts-) Theorie des Hungers

208



und Appetits, referiert die experimentellen Untersuchungen über das
Stärkeverhältnis der Triebe bei Ratten und Hühnern und über das Sexualbedürfnis
bei Tieren. Das sozialpsychologische Kapitel gibt einen Überblick über die
Formen der Vergesellschaftung, die Mittel der Kommunikation, die Gesetze
der Rangfolge u. a. Die weitgehende Berücksichtigung der angloamerikanischen
tierpsychologischen Literatur erhöht den Wert des Buches. Hans Kunz.

Eranos-Jahrbuch. Herausgegeben von Olga Fröbe-Kapteyn. Band
13 (1945) : Der Geist; Band 14 (1946) : Geist und Natur. Rhein-
Verlag, Zürich 1946 und 1947.

Seit 1945 scheinen die Eranos-Tagungen den früheren, etwas
esoterischarchaisierenden Themenkreis erweitert und ihr Interesse der abendländischen

Kultur näher stehenden Problemen zugewandt zu haben. Damit hat
sich zugleich ihr Anspruch auf Resonanz gesteigert, und man darf sagen,
daß es legitim geschehen ist. Selbstverständlich werden sich Niveaudifferenzen

in den Darlegungen der verschiedenen Redner nicht vermeiden lassen,
sie dokumentieren sich in den beiden vorliegenden Bänden auch deutlich
genug. Aber an der außerordentlichen Fülle des Gebotenen und an der
Mannigfaltigkeit der Aspekte mindern sie nichts. Es wäre ein vergebliches
Bemühen, den Inhalt der Abhandlungen mit ein paar Worten andeuten zu
wollen, weshalb wir uns mit der bloßen — und für den Rezensenten gewiß
auch bequemeren - Aufzählung der Autoren und Titel begnügen müssen. Band
13: K. Kerényi: Apollon-Epiphanien; W. Wili: Die Geschichte des Geistes in
der Antike; A.Speiser: Geist und Mathematik; M.Pulver: Das Erlebnis des

Pneuma bei Philon; P.Schmitt: Geist und Seele; K.L.Schmidt: Das Pneuma

Hagion als Person und als Charisma; H. Raliner: Erdgeist und Himmelsgeist
in der patristischen Theologie; L. Massignon: L'idée de l'esprit dans l'Islam;
F.Meier: Der Geistmensch bei dem persischen Dichter Attar; P. de Menasce:

L'expérience de l'esprit dans la mystique chrétienne; C.G.Jung: Zur Psychologie

des Geistes. Band 14: A.Speiser: Die Grundlagen der Mathematik von
Plato bis Fichte; K. Kerényi: Die Göttin Natur; K.L.Schmidt: Die Natur-
und Geistkräfte im Paulinischen Erkennen und Glauben; L. Massignon: La
nature dans la pensée islamique; F.Meier: Das Problem der Natur im
esoterischen Monismus des Islams; W. Kaegi: Wandlungen des Geistes in der
Renaissance; F. Dessauer: Galilei, Newton und die Wendung des abendländischen

Denkens; P.Schmitt: Natur und Geist in Goethes Verhältnis zu den
Naturwissenschaften; C. G. Jung: Der Geist der Psychologie; E. Schrödinger:
Der Geist der Naturwissenschaft; A. Portmann: Die Biologie und das

Phänomen des Geistes. Hans Kunz.

Dialectica. Revue internationale de philosophie de la connaissance

(Vol, I (1947) No 4, Vol. II (1948) Nos 1 et 2) et les Deuxièmes
entretiens de Zurich srtr l'idée de dialectique (19-22 avril 1948).
Dans l'impossibilité de donner en quelques lignes un résumé complet des

380 pages de Dialectica et des débats qui mirent aux prises à Zurich durant

14 209



quatre jours des philosophes et des savants appartenant à huit nations
européennes, nous nous bornerons à présenter quelques remarques sur les

travaux qui nous ont le plus directement intéressé.
Dialectica I, 4 continue comme les précédents numéros à apporter quelques

précisions attendues sur la notion de dialectique. Tout d'abord un
article de M. Gonseth, reproduisant la préface de l'ouvrage de M. H. König
intitulé «Der Begriff der Helligkeit», précise la distinction entre une
connaissance eidétique et une connaissance dialectique: la première opère
suides notions achevées à l'aide de jugements élémentaires et plus ou moins
définitifs qui en assurent la légitimité (par exemple, la géométrie jusqu'à
Legendre) ; la seconde est prête à réviser ses fondements les plus profonds
et les plus essentiels sous la pression d'expériences internes ou externes,
prête à sacrifier les évidences jusqu'alors admises à l'efficacité d'un nouveau
point de vue.

Une telle revendication d'autonomie effective ne saurait se faire valoir
sans une certaine discipline. Il ne s'agit pas de réviser pour le plaisir, ou par
principe, d'une manière complètement -aubitraire. C'est bien ce que s'efforcent

de montrer les critiques adressées par MM. Gonseth et Preissmann aux
ouvragés récents de MM. Lupasco, «L'expérience microphysique et la pensée
humaine» et Bopp, «Catalogisme ou esquisse d'une philosophie de l'omnipotence».

Signalons enfin l'article fort intéressant et très documenté de M. E. W.
Beth, «Hundred years of symbolic logic», les suggestifs «Fragments tirés des

œuvres de M. Dupréel» par M. Perelman et les remarques de M. Dupréel lui-
même «Sur les origines de la dialectique».

Avouerons-nous que Dialectica II, 1 nous a déçu? Pourquoi pas? La

longue table des oppositions publiée par M. Miescher à la suite de son
article «Einheit in der Gegensätzlichkeit» nous semble constituer l'opposé
même de l'attitude dialectique moderne. MM. Grassi et Gonseth partent de

positions si distantes pour confronter «La science et la philosophie», qu'ils
nous paraissent avoir de la peine à trouver un terrain sinon d'entente, du

moins de discussion. Restent il est vrai la fin de l'article important que
M. Pensa a consacré au «Logos hégelien» (voir aussi Dialectica I, Nos 3 et
4) les derniers «Fragments tirés des œuvres de M. Dupréel», et surtout les

deux pages où M.Besso nous rappelle que «les raisons les plus convaincantes

d'agir, ou de ne pas agir, ce sont celles qu'on ne se demande pas,

parce qu'on les vit», et nous invite à chercher et à retrouver l'horizon
d'efficacité du certain et du nécessaire, en des termes qui ne sacrifient en
rien les exigences dialectiques.

Dialectica II, 2 constitue un document important pour la théorie de la
connaissance, non seulement à cause de ses dimensions, mais aussi par la

qualité des travaux qu'il contient, travaux presque tous présentés aux
Deuxièmes entretiens de Zurich sur Vidée de dialectique. Il n'est certes pas
facile de reproduire de pareils entretiens et plusieurs participants auront
été surpris des libertés prises par les rédacteurs quant à l'ordre des

interventions. Ceux-ci ont sans doute préféré sacrifier la vérité historique (sans

aucune importance en pareille circonstance) à une présentation plus cohérente

des résultats. Quoi qu'il en soit, nous avons bien le sentiment de

210



retrouver l'essentiel de ce qui a été dit, avec quelques adjonctions dont

nous nous réjouissons.
Logique et dialectique: Un premier travail, celui de M. Devaux, formule

quelques précautions que doit prendre une attitude dialectique pour éviter
de dégénérer en anarchie intellectuelle et pour retrouver l'unité du savoir.
Examinant de plus près l'évolution récente de la logique concernant le
principe du tiers exclu, il conclut que l'expérience du progrès logique est

«une expérience de dénivellation et non de rupture».
Dans le second travail, M. Beth, applique à un exemple particulier la

méthode sémantique, dont il défend les avantages. D'autre part, il estime

que la dialectique de Platon, ramifiée dès son origine en trois doctrines
séparées, n'a engendré que dans l'une de ces directions, la logique, «une
construction solide dont l'importance pour la pensée scientifique ne pourrait
plus sérieusement être mise en doute. L'art de discuter et la métaphysique,

par contre, montrent d'une façon manifeste les infirmités de la vieillesse et

semblent être condamnées à s'incorporer dans la logique».
M. Beth en conclut à l'inopportunité de l'usage moderne du terme de

«dialectique».
D'une réponse de M. Gonseth à ces deux travaux, nous devons nous

borner à citer les quatre principes fondamentaux auxquels doit satisfaire
une méthodologie des sciences efficace: 1° Principe de révisibilité; 2° Principe

de technicité; 3° Principe de dualité; 4° Principe d'intégralité. C'est à

notre point de vue à tort que la discussion porta dans la suite des entretiens

presque uniquement sur la valeur et la portée du premier de ces principes.
Métaphysique et dialectique: L'exposé de M.Fïliasi Carcano apporte un

élément extrêmement important aux débats. «L'assimilation du relativisme»,
non seulement en fait (car c'est un fait pour le savant, que ne gênent plus
aujourd'hui les continuelles révisions de sa science), mais en droit, pose
encore des questions essentielles au philosophe. Car, il ne suffit pas d'assimiler

le relativisme, «de le transformer d'obstacle qu'il était en un
aiguillon de réflexion», encore faut-il «bien comprendre les circonstances
historiques particulières dans lesquelles se détermine notre pensée». M. Filiasi
Carcano constate enfin que si l'existentialisme pose fort bien le problème,
«il ne sait et ne peut pas le résoudre et qu'il subit, de ce fait, passivement
l'angoisse, sans proposer aucun remède».

M. Dockx développe ensuite quelques considérations sur «La nécessité du

principe de révisibilité et ses limites de validité», M. Castelli tente une
«Dialectique du péché», et M. Ewing montre que la notion de dialectique
exprime un trait caractéristique de notre pensée, que nous admettions ou non
les applications particulières qu'en font les philosophes.

«Etre et pensée», tel est le titre de la très profonde communication écrite

par M.Miévïlle. Combien on regrette en la lisant que son auteur n'ait pu la
présenter lui-même à Zurich. On ne nous en voudra pas de renoncer à la
déformer par un trop bref résumé et de nous contenter de quelques citations:

«La pensée qui s'applique à connaître ne fait autre chose que monnayer
pour ainsi dire l'intuition globale et confuse qu'elle a du tout de l'être,
intuition qui la constitue comme pensée.»

211



«Tonte pensée est de l'être pensant l'être.»
«Nécessité absolue et liberté absolue se rejoignent dans l'indifférence à

la valeur et s'avèrent par là-même comme n'étant que des symboles logiques
des concepts-limites nécessaires pour situer les diverses conceptions possibles
de l'ordre et de l'activité.»

Esthétique et dialectique: C'est un exposé bien brillant et bien évo-

cateur que celui, où M. Bayer fait surgir de la démarche artistique une
Dialectique des Gammes, une Dialectique des Canons, une Dialectique des

Symboles, une large dialectique des effets mêmes et des effets autres. La
dialectique de M. Bayer s'apparente moins que chez ses autres défenseurs à

la recherche passionnée d'un arbitrage entre une réalité qui paraît donnée
et un esprit qui la cherche; elle se rapproche peut-être davantage d'un jeu
intellectuel; mais elle proclame aussi la puissance de l'esprit, autonome et créateur.

Et puis, nous rencontrons ce témoignage d'un artiste, peintre et sculpteur,
M. Hainard, qui nous force à reconsidérer nos subtiles méthodes à la lumière
de la connaissance globale et de l'expérience fondamentale et presque unique
de l'artiste.

Dialectique marxiste et dialectique: Il importait d'établir cette distinction.
C'est le but des travaux de MM. Vuysje, Hartwig et Walter. Notre incompétence

en la matière nous empêche de prendre position, mais nous nous
rappelons le moment pathétique de la discussion qui mit aux prises le
représentant autorisé du matérialisme dialectique, M. Rieger, et le défenseur
de la pensée thomiste, M. Bochenski. Quoi qu'en ait dit ce dernier, chacun

sentait bien, que ce n'étaient pas seulement deux philosophies qui s'affrontaient,

et avec quelle violence, mais aussi deux croyances.
Sociologie et dialectique: Nous nous bornerons à citer les deux communications

de M.Delhorbe, «Images du monde, (Introduction à la sociologie)»
et de MM. Guillaume. «De la dialectique scientifique à la dialectique
politique», qui étendent le champ d'application de la notion de dialectique
dans une nouvelle direction.

Connaissance et dialectique: Nous renonçons aussi à rendre compte des

deux très importants exposés de M. Gagnebin, «L'idonéisme tel que je le
comprends» et de M.Bernays, «Grundsätzliches zur Philosophie ouverte»,
Grâce à eux bon nombre de questions posées au cours de ces laborieuses
journées trouvent leur réponse, plusieurs discussions trouvent une
conclusion et leur signification. Nous renonçons aussi à décrire les vivantes
discussions qui suivirent les exposés, ainsi que la séance consacrée à «L'idée
de réalité dans la physique moderne», sujet qui sera repris en de nouveaux
entretiens. Enfin nous remplacerons les conclusions finales de l'organisateur
des entretiens, M. Gonseth, par la sommaire mais caractéristique formule de

M. Gagnebin; La dialectique de Platon est ordonnée à l'éternel, celle de

Hegel est ordonnées à l'absolu, celle de M. Gonseth est ordonnée à l'actuel.
Qu'on nous permette, pour terminer, d'informer nos lecteurs que le

troisième et très important fascicule de l'année 1948 est consacré par Dia-
lectica à l'idée de complémentarité en physique et contient des articles des

plus illustres représentants de la physique contemporaine.
F.Fiala.

212



Revue philosophique de Louvain, tome 46, nos. 9, 10, 11, 3

fascicules, 25X16,5 de 420 pages. Editions de l'institut supérieur de

philosophie de Louvain. Louvain, 1948.

A côté des études critiques sur des ouvrages de philosophie contemporaine
et d'histoire de la philosophie, magistralement rédigées, nous trouvons les

articles originaux suivants:
Février 1948. F.Grégoire: Condition, conditionné, inconditionné, pp. 5-41

(essai de définition et d'axiomatique métaphysique). — A. Fauville: La
psychologie philosophique néo-thomiste, pp. 42-56 (objet, méthode, rapport
avec la psychologie expérimentale). — J. Moreau: Le temps selon Aristote. pp.
57-84 (structure épistémologique du temps et du mouvement, réfutation de

l'interprétation d'Hamelin).
Mai 1948. G. Verbeke: La structure logique de la preuve du premier

Moteur chez Aristote, pp. 137—160 (Exégèse du chapitre VIII de la Physique
à la lumière de la cosmologie d'Aristote). — A. Brémond: Le syllogisme de

l'immortalité, pp. 161—176 (le désir de Dieu et sa «diction» implique
l'immortalité). — M. Vanhoutte: Note sur la communauté des genres dans le
«Sophiste», pp. 177-187 (l'auteur y voit une proportion et non une application
de la méthode liypothético-dialectique).

Août 1948. J. Moreau: Le temps selon Aristote (suite et fin) pp. 245—274

l'être du temps et la notion de passage de la puissance à l'acte, l'infinitude
du temps et la finitude de l'espace, «l'ontologie idéaliste, héritage désavoué

du platonisme, demeure le climat naturel de l'épistémologie d'Aristote»). —
F.Grégoire: Note sur la philosophie de l'organisme, pp. 275-384 (Mise au

point des courants actuels : mécanisme, émergentisme, vitalisme, finalisme, etc.)
G.-Ph. Widmer.

Rivista di filosofia neo-scolastica. Anno VI, juillet-septemhre 1948,
fasc. III.
G. Giacon: Symbolisme du langage et valeur des sciences; A. Coccio:

Voies anciennes et nouvelles pour monter à Dieu; V. Porcarelli : La
métaphysique de Sartre; G. Masi: Christianisme et philosophie — Analyses
d'ouvrages. Le professeur V. Porcarelli examine avec sévérité la «métaphysique»
de Sartre. Le philosophe français, conclut-il, «ne saisit pas l'être vrai», ne

parvient pas à combler la faille entre être et conscience. Tout en s'imaginant
avoir fondé un nouvel humanisme, Sartre «a vidé la vie de toute signification

et l'a réduite à un jeu de forces incompréhensible et vain». —

F.-L.M.

Giomale di metajisica. Anno III, juillet-août 1948, n. 4.

Auguste Guzzo: Forma e contenuto délia moralità (pages extraites d'un
volume à paraître sous le titre de La moralité. (L'auteur entend montrer
comment la morale ne peut s'abstenir de prescrire et de respecter des règles,
des normes, des lois; et doit toutefois ne pas s'en laisser asservir, mais

213



émerger de nouveau, en véritable «maître du sabbat» après avoir institué le
sabbat.) Marie-Thérèse Antonelli: In margine all'ontologia di Blondel;
Robert Lenoble: Le père Mersenne; Miguel Flori: El filosofo espanol Jaime
Balmes. Divers comptes-rendus d'ouvrages. F.- L. M.

Bulletin analytique du Centre National de la Recherche
Scientifique. Hermann et Cie. Editeurs, Paris, 6 rue de la Sorbonne.

Périodique trimestriel. Rédacteur en chef: M. le Professeur
R.Bayer. Secrétaire: M. R. Caillois. Paraît depuis 1947.

Cette bibliographie s'étend à toutes les disciplines philosophiques, en y
comprenant la psychologie, la pédagogie et la sociologie.

On y trouvera l'analyse, brève, des articles de périodiques, groupés par
disciplines. Table onomastique et table des revues dépouillées, dans le No. 1.

Une bibliothèque, un fichier de tous les ouvrages parus depuis 1946 et un
service de microfilms complètent les ressources que le Centre de documentation

du C. N. R. S. et l'Institut international de philosophie (18, rue Pierre-
Curie, Paris, 5e) s'efforcent de mettre à la disposition du public.

D. Christoff.

Répertoire bibliographique de la Revue Philosophique de Lou-
vain (supplément trimestriel). Publication interrompue en mai
1940 et reprise en 1948, pour les ouvrages parus depuis 1946.

On y trouve la liste des ouvrages et des articles de revues classés par
disciplines. Dans le 6uppl.de novembre (No. IV de chaque série) paraît la liste
des comptes-rendus. Cette bibliographie n'est pas analytique.

Le premier cahier a paru en suppl. du No. 9 de la 3e série, tome 46.

Février 1948. On y trouve une introduction, une table des revues dépouillées
et le plan du répertoire. D. Christoff.

214


	Besprechungen = Comptes rendus

