Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 8 (1948)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Platon: Die Werke des Aufstiegs. Artemis-Verlag, Ziirich 1948
(Die Bibliothek der Alten Welt. Der griechischen Reihe elfter
Band) ; XLIV und 322 Seiten.

Platos gesammelte Werke in deutscher Ubertragung sind zurzeit ver-
griffen. Zudem wird die schleiermachersche Ubersetzung, wenn auch zuver-
ldssig, heute als etwas schwerfliissig empfunden; und diejenige von Apelt,
der dieser Vorwurf nicht gemacht werden kann, diirfte auch wiederum allzu
glatt und nicht iiberall vollig erprobt sein. Es ist darum nicht verwunderlich,
wenn der Artemis-Verlag in Ziirich in seiner «Bibliothek der Alten Welt»
es unternimmt, eine Auswahl von Platos Dialogen in moderner Sprache und
mit dem Stand der heutigen Platoforschung entsprechenden Anmerkungen
herauszubringen. Von diesem Unternehmen liegt bis jeizt ein erster Teil vor
unter dem etwas prezios klingenden Titel: «Die Dialoge des Aufstiegs». Er
umschlieBt die Dialoge Euthyphro, Apologie, Crito, Gorgias und Meno in
einer Neuiibersetzung von Rudolf Rufener und ist mit einer lingern Ein-
leitung von Gerhard Kriiger versehen. Zu beiden wollen wir versuchen, in
Kiirze Stellung zu beziehen.

Kriiger handelt in seiner Einleitung von der angeblichen «Unwissenschaft-
lichkeit» Platos, die zugunsten der kiinstlerischen Darstellung oft in uns
moderne Menschen irritierenderweise das logische Argument zu verdunkeln
gcheine, von der Person des Denkers Plato, seinem Verhiltnis zu seinem
Lehrer Sokrates, seiner Stellung zum Problem der @¢pers) — fiir die Friihdia-
loge besonders wichtig — und zur Philosophie und von seiner Verwendung
des Mythus in der Darstellung seiner Lehre. Was diesen letzten betrifft,
meint Kriiger, zeige sich bei Plato der tragikomische Konflikt, daBl er in
seinem Denken zwar von der passiven Ubernahme feststehender Tradition,
wie das die klassische griechische Ethik, etwa die eines Sophokles, ausge-
zeichnet habe, wegsirebe und &dhnlich wie Sokrates, im Kampfe gegen die
aufklirerischen Sophisten und ibre der Tradition skeptisch bis feindselig
gegeniiberstehenden Dokirinen, habe wversuchen wollen, in geistigem Vor-
wirtsschreiten iiber die gegenwirtigen Voraussetzungen das sittliche und reli-
giose Gefiihl in einer menschlichen Gemeinschaft zu verankern, deren Basis
das rein philosophische Denken, die Welt der Ideen, bilde, dafl ihm das aber
nicht ginzlich gelungen sei, und daB er deshalb im Mgythus, wo er seine
tiefsten Uberzengungen aussprechen wolle, wiederum auf ein unphilosophi-
sches Niveau abgeglitten sei.

Wir gestehen, dall wir in dieser kriigerischen Einleitung nicht restlos be-
friedigt werden. Es scheint uns, es werde hier, wie das in der deutschsprachi-
gen Platoliteratur noch fast immer der Fall ist, vom sog. «mittleren» Plato

11 161



ausgegangen, von den Werken wie dem «Staat», dem Phaedo, dem «Gastmahl»
und dem Phidrus, mit Vernachlissignng der Spitdialoge vom Theaetet bis
zu den «Geselzen», ein Unterfangen, das uns nicht hoffnungsvoller erscheint,
als wenn man den ganzen und wahren Kant allein aus seinen vorkritischen
Schriften nachkonstruieren wolite. Dall der «<groBes Plato erst im Theaetet
beginnt, und daf hier sodann eine Philosophie vorliegi, vor der das Beste,
was in der Neuzeit geleistet worden ist, Gefahr laufen konnte, in den Schat-
ten gestellt zu werden, davon scheint Kriiger noch nicht viel zu ahnen.
Allein, wir wollen mit unsern kritischen Bemerkungen nicht vorprellen, so-
lange nicht die zwei weitern in Aussicht gestellten Binde erschienen sind;
vielleicht werden sich dann unsere Befiirchtungen zum Teil als unbegriindet
erweisen. Es sollte uns freuen.

Uber die Wahl der in dieser Teilausgabe aufgenommenen Dialoge Platos
konnte man ebenfalls gewisse Bedénken haben. An Stelle des doch nicht
ganz so bedeutenden «Euthyphro» hitte man vielleicht lieber einen {iir Platos
Anfinge so charakteristischen Dialog wie den «Laches> gesehen oder den er-
kenntniskritisch schon recht hochwertigen «Charmides»; auch sind sich die
Forscher dariiber noch nicht ganz einig, ob die <Apologie» und der «Crito»
wirklich zur Friihperiode gehoren oder nicht eher in die Nihe des «<Phaedo»
und des «Gastmahls> geriickt werden miissen.

" Rufeners Ubertragung ist nach unserer Ansicht im allgemeinen korrekt
und dem Gegenstand wiirdig, seine Anmerkungen niitzlich und meist ein-
leuchtend. Nicht beipflichten kénnen wir ihm, wenn er am Ende des «Euthy-
phro» meint, Sokrates habe immerhin so viel erreicht, dafl er diesen phan-
tastischen Frommler davon abgehalten habe, seine paradoxe Anklage gegen
seinen Vater einzureichen. Wo steht das im Text? Euthyphro sagt bloB:
«Jetzt aber muf} ich rasch weg. Es ist hohe Zeit, da ich gehe». Warum sollte
das heilen, er habe plitzlich ein anderes dringendes Geschiift, das noch
wichtiger sei als zum doywv faotdeds zu gehen? Und ist es Plato nicht zuzu-
trauen, daB er seinen Sokrates gegeniiber diesem eingebildeten Weissager
duBerlich versagen ldfBt? Gibt es nicht so etwas wie die doppelie duavia, das
vermeintliche, auf Prisumption bernhende Wissen bei tatsichlichem Nicht-
wissen? Oder wiirde es der Dignitiit der Person des Sokrates den geringsten
Abbruch tun, wenn dieser Scharlatan aus den Belehrungen seines Gespriichs-
partners nicht die naheliegenden praktischen Konsequenzen zieht?

Schwerwiegender scheint mir der Irrtum in der Ubersetzung des Meno zu
sein, wenn dort in 87b die Lehre von der dvduvnoig, wie es iibrigens fast in
allen Kommentaren geschieht, so wiedergegeben wird, als ob dort Plato von
der Seele behaupte, «daf} sie sich sowohl hinsichtlich der Tugend, als auch
anderer Dinge an das erinnern kann, was sie schon gewuft hat> (S.237).
Im griechischen Text steht die passive Form dvauvnorév. Die korrekte Uber-
setzung wire also, daf} die wahren Sachverhalte von der Seele durch richtige
Hinfiihrung wieder erinnert oder in Erinnerung gerufen werden konnen. Der
Unterschied ist wichtig; an ihm hiingt nach unserer Meinung nicht weniger
als das Verstindnis der ganzen Ideenlehre. FFallit man nimlich die Wieder-
erinnerung aktivistisch als ein potentielles Vermdgen der Seele, dann wird es
unvermeidlich sein, Platos gesamte theoretische Philosophie im Sinne eines

162



erkenntnistheoretischen Idealismus zu interpretieren; faflt man aber die Wie-
dererinnerung passivistisch als das Aufleuchten von etwas, das der Seele
unter gewissen Voraussetzungen zuteil werden kann, dann kann das Wissen
von einem hoheren Orte als der Seele stammen, und nichts hindert dann,
diesen relativ frithen Dialog bereits in der Richtung der Spitwerke auszu-
legen, in denen immer zwischen dem Z&mtowntév oder dem wahren 0v, um
das schlieflich alles geht, auf der einen Seite, und der ot und der
06&a AnUc als dem Versuch einer Aktualisierung in der Seele genau unter-
schieden und so dem Primat des logischen Sinngehaltes tiber den zeitlichen
Denkprozel}, in dem dieser Gehalt vom Menschen appropriiert werden soll,
Rechnung getragen wird. A.E.Taylor hat diesen Punkt in seinem groflen
Buch: «Plato, The Man and his Work», wie wir hoffen, ein fiir allemal
richtiggestellt (S. 138, FuBlnote 2). Dafl Kriiger in seiner Einleitung (S. XXIX)
auch die herkommliche, nach uns abwegige, Aulfassung vertriit, sei nur
nebenbei bemerkt.
Auf Seite 290 Anm.3 endlich sollte yonreia stehen anstattyouzela.
' H. GauB.

Karl Reinhardt: Sophokles. Dritte Auflage. Vittorio Klostermann,
Frankfurt a. M. 1947.

Da dieses klassische schone Buch auBerhalb des thematischen Bereichs der
«Studia» liegt, muBl ein bloBer Hinweis auf sein Erscheinen in dritter Auf-
lage, in welcher «nur Kleinigkeiten in Ubersetzungen und Anmerkungen
geiandert> und «wiederhergestellt> wurde, «was die zweite unterdriicktes, ge-
niigen. Hans Kunsz.

Franz Geisser: Mo-T1i, der Kiinder der allgemeinen Menschenlicbe.

A. Francke AG. Verlag, Bern 1947.

Diese in Buchform gedruckte Ziircher Doktordissertation bestrebt sich,
ein moglichst anschauliches Bild von dem im 5.und 4. Jahrhundert v.Chr.
lebenden Mo-Ti, neben Laotse und Confuzius wohl bedeutendsten Religions-
und Sittenlehrer Chinas zu entwerfen. Gegeniiber den Pietiitsforderungen
der Confuzianer betont Mo-Ti vor allem das Gebot der allgemeinen Men-
schenliebe, wodurch er gelegentlich mit Christus verglichen worden ist. Er
verbindet diese Lehre mit einem Verbot des Angriffskrieges, mit dem Rat
zu Einfachheit bei Bestattungen — in China besonders aktuell —, mit der
Ablehnung der Musik als einer allzu kostspieligen Hofunterhaltungskunst
und mit der Bekimpfung des trigemachenden Fatalismus. Von Meng-Tsi
(Menzius) wegen Pietitswidrigkeit gegeniitber den niheren Verwandien
heftig angefeindet fillt Mo-Ti einer relativen Vergessenheit anheim, der er
erst durch neuere Forscher in den letzten hundert Jahren wieder entrissen
worden ist. Geisser vermittelt uns einen lebendigen Eindruck von den Schick-
salsfillen seiner Lehre in der chinesischen Geistesgeschichte und gibt am

163



Schlufl seiner Darstellung eine recht interessante Zusammenstellung der
Urteile der wesentlichen Sinologen, der ostasiatischen sowohl als der
westlichen, iiber die Personlichkeit und die Dolktrin seines Helden. Auch
fiir Nichtfachleute ist das Buch recht anziehend wegen der menschlichen
Nihe, in welcher dieser chinesische <«Prophet» auch zu uns in unserer
heutigen Zeit steht. Hermann GauB.

Raymund Erni: Die Theologische Summe des Thomas von Aquin
in threm Grundbau. Dritter Teil. Raber, Luzern, 1947; 173
Seiten.

Was uns hier dargeboten wird, ist der dritte Teil eines umfassenden er-
lauternden Kommentars zur Summa Theologica des Thomas von Aquin, dem
es vor allem daran gelegen ist, die gedankliche Linie bei Thomas klar und
iibersichtlich herauszustellen und gelegentlich anzumerken, was seit seinen
Tagen an kirchlicher Lehre festgelegt oder im Ritus zu stehender Praxis
geworden ist.

Das vorliegende Bindchen erliutert die Pars Tertia des monumentalen
Werks des groBen Dominikaners, d.h.die von ihm noch selbst verfaBten
Artikel und das aus seinem fritheren Kommentarenwerk zusammengestellte
Supplement. Es ist betitelt: «In Gott durch Christus» und umfaBt die Lehre
von der Personlichkeit Christi, von den Sakramenten und von den <letzten
Dingen» oder Novissima, kurz jenen Riickweg der Kreaturen zu Goit, jene
énmtotpooqpy , die in den klassischen mittelalterlichen Summen nach neun-
platonischem Vorbild jeweils das kronende Finale der theologischen Welt-
symphonie darstellt. '

Ernis Buch ist von einer schlichten Frommigkeit getragen; es enhilt sich
aller unnétigen Polemik und diirfte den von ihm gewiinschten Zweck treff-
lich erfiillen. Da, wo heute nicht mehr aktuelle Fragestellungen iibergangen
werden, sind die Auslassungen immer sorgfiltig angedeutet. Was so heraus-
kommt, ist eine iiberaus klare Ubersicht iiber den #uBlern Aufbau und die
innere Gedankenfithrung in diesem Hauptwerk des Aquinaten. Wir werden
mit sicherer Hand durch alle Kompliziertheiten des christologischen Pro-
blems hindurchgefiihrt und werden uns wohl kaum des Eindrucks erwehren
konnen, dafl hier die Kirche mit erstaunlicher Suveriinitit stets das Wesent-
liche festgehaiten und die zu Abwegen fithrenden Interpretationen ausge-
schlossen hat. Die gleiche sorgfiltige MiBigung begegnet uns wieder in der
Lehre von den Sakramenten. Bei den «Novissima» wird der nicht-romische
Katholik oder Christ freilich bedauern, dafl auf dem groBen Laterankonzil
von 1215 die Lehre von der Ewigkeit der Hollenstrafen zur Ablehnung der
origentistischen d7roxardoracig wdvrwvals de fide erkldrt worden ist; er ist
iiberzeugt, daf} es besser gewesen wiire, die I'rage in suspenso zu lassen oder,
wie Kant in seiner kleinen aber gewichtigen Schrift: «Vom Ende aller Dinge»
es tut, zu bemerken, dall wir wohl hoffen diirfen, es mochten alle noch durch
innere Umkehr ihre Rettung finden, dafl wir aber fiir unser moralisches
Leben eher von der gegensitzlichen dualistischen Vorstellung auszugehen

164



hitten als von einer Voraussetzung, die uns die Folgenschwere unserer sitt-
lichen Entscheide bestindig eindriicklich vor Augen hili.

Da dieser dritte Band meistens theologische Fragen erortert, die auch
nach thomistischer Ansicht der «natiirlichen Vernunft» nicht mehr zuging-
lich sind, moge man es uns verzeihen, wenn wir in diesem <Philosophischen
Jahrbuch»> unsere Besprechung nur kurz gefaB3t haben. Wir hoffen, das Ver-
siumte bei Teil I und II spiater nachholen zu konnen, in denen mehr auch
rein philosophische Angelegenheiten zur Sprache kommen werden. Und das
um so mehr, als doch auch wir schlieBlich der Uberzeugung sind, daBl eine
genaue Kenntnis der grolangelegten Synthese, die Thomas versucht hat, zum
unentbehrlichen Riistzeug jedes Philosophen gehort, welchem Bekenntnis er
auch angehoren moge. H. Gaug.

Amadeo Silva-Tarouca: Thomas heute. Zehn Vortrige zum Auf-

bau einer existentiellen Ordnungs-Metaphysik nach Thomas
von Aquin. Herder, Wien 1947. 209 Seiten.

Die romische Kirche hat es immer gut verstanden, bei der Verbreitung
ihrer Doktrin an bestehende Lehrmeinungen anzukniipfen. Man wird ihr
daraus keinen Vorwurf machen wollen; denn der gleichen Methode hat sich
auch das Urchristentum bedient. Oder hat nicht der Apostel Paulus die
Worte geprigt: «Ich bin jedermann allerlei worden, auf dalB} ich allenthalben
ja etliche selig mache?» (1. Cor.9, 22)

Man wird es aus diesem Grunde Silva-Tarouca nicht verargen, wenn er
in unsern Tagen auch einmal den Versuch macht, an das existentialphilo-
sophische Denken oder, vielleicht besser, das existentielle Lebensgefiihl, zu
appellieren, um Verstindnis fiir seinen «Divus Thomas» zu wecken. Exi-
stentialistisch ist deshalb auch schon der Titel gewihlt: «Thomas heute».
Analog dieser Ankniipfungsmethode werden wir weiterhin in seinem Buch
zwel Tendenzen verfolgen konnen, eine mehr kulturpolitische, in welcher
der Autor von der Unzulidnglichkeit heutiger philosophischer Bestrebungen
die Aufmerksamkeit auf Thomas zuriicklenken will, und eine zweite, mehr
strikt philosophische, in welcher er von den thomistischen Primissen aus ein
Lehrgebiude skizzieren will, das auch uns Menschen des zwanzigsten Jahr-
hunderts noch befriedigen konnte.

Wir machen kein Hehl daraus, daB wir angesichts des ersten Programm-
punktes bei der Lektiire des Buches uns gelegentlich nicht der Erinnerung
an jenes Goethe-Wort entschlagen konnten: <Man merkt die Absicht und
man ist verstimmt». Auch scheint uns der Stil des Verfassers in solchen Zu-
sammenhingen bisweilen reichlich rhetorisch zu werden. Oder ist es nicht
etwas des Guten zuviel, wenn uns auf Seite 32 gesagt wird: «Darum (sc.
wegen der subjektivistischen Unsicherheit des modernen philosophischen
Denkens) schweift der nach neuen Grundlagen suchende Blick unwillkiirlich
(und seit Jahrhunderten vielleicht zum ersten Male) iiber die Grenzen dieser
im Todeskampf rochelnden, frither so . selbstbewuBten Neuzeit in die Ver-
gangenheit zuriick». (Warum «<unwillkiirlichs in die <Vergangenheit», und

165



nicht eher willkiirlich in eine bessere Zukunfi?)... Und «zuerst und natiir-
lich bleibt er aber am philosophischen Gipfel dieses Mittelalters haftens.
Schon und gut! Nur fragt es sich, was wir machen wollen, wenn viele nicht
willens sind zu sehen, dal an jenem Orte wirklich ein Gipfel steht...

Die rein interpretierenden Kapitel sind schlichter und ruhiger gehalten, so
vor allem der vierte Vortrag, der den «Ausgangspunkt» und die «Grund-
legung des Ordnungsaufbaus> darstellen soll. Silva-Tarouca geht hier von der
Relativitit der gesamten zeitlichen Existenzwelt aus, einer Primisse, die ihm
die Existentialphilosophen zuzugestehen wohl geneigt sind. Er behauptet so-
dann, daBl diese Relativitit darin zu suchen ist, daB kein kreatiirlich-zeit-
liches Sein seine «potentia» vollig aktualisieren und so ein vollkommenes
Sein werden kann. Darum ist der Inbegriff aller endlichen Wirkursachen,
die riumlich-zeitliche Welt, nicht ohne ihren Grund zu denken, aus dem sie
hervorgegangen ist oder, vielleicht noch besser, von dem sie zeitlos abhiingt.
Dieser Grund nun wiederum, weil er als absolut zu denken ist, kann nicht
anders als als «actus puruss, d.h. als reine Wirkungstitigkeit ohne Bei-
mischung jeglicher bloflen Potentialitit, bestimmt werden. Da ferner dieser
Grund auch schon als letzte Ursache aller erst in der gesollten Selbstverwirk-
lichung sich befindenden Kreaturen erwiesen ist, mull er auch als ihre letzte
Zweckursache gelten oder als das grofle Endziel, dem sie alle entgegenstreben.
Das heiBt, mit andern Worten, die Welt muB als eine einzige grofle Ordnung
aufgefallt werden, die Gott als ihren Stifter hat, und aus der nichts heraus-
fallen kann. Daf3 letzten Endes alles geordnet ist, steht somit fiir Silva-
Tarouca fiir uns a priori fest, was aber nicht heifle, daBl wir zugleich von
unserm beschrinkten Standort aus imstande wiren, diese Ordnung auch
immer nach ihrem «<Wie» adaequat zu erkennen. Weit entfernt davon! Es
gibt in der Welt Disharmonien und sogenannte Unordnung — fiir uns. Aber
es gibt sie nicht an sich; denn wenn immer wir auf eine solche angebliche
Unordnung stoflen, so heiBit das nur, dafl wir von unserm bisherigen Ce-
sichtspunkt nicht imstande gewesen sind, die wahre Ordnung hinter den von
uns in Betracht gezogenen Erscheinungen wahrzunehmen, und daBl wir des-
halb aufgefordert werden, unsern Rahmen nur etwas weiter zu spannen, um
die anjetzt scheinbar diskrepierenden Erfahrungselemente in eine griBere
Harmonie aufgehen zu lassen. Ja, Silva-Tarouca geht so weit, zu behaupten,
dafl diese Welt, weil von Gott geschaffen, geordnet sein miisse und daB im
Falle, dafl Gotit einer andern als der uns bekannten Welt den Vorzug ge-
geben hiitte, diese andere Welt durch diese Bevorzugung nicht nur ebenfalls
geordnet, sondern noch besser geordnet hiitte sein miissen. Wir gestehen,
daBl wir ihm in diesem luftleeren spekulativen Raum nicht mehr zu folgen
vermogen, offenbar mangels der entsprechenden philosophischen Atmungs-
organe. Es scheint uns eben, da} wir in dieser Philosophie immer von unse-
rer konkreten Welt ausgehen miissen und uns aus dem abstrakten Begriff
der Gottheit kein Bild von einer andern Welt machen konnen, die moglicher-
weise an Stelle der unsrigen hitte geschaffen werden konnen.

So weit die Voraussetzungen von Silva-Tarouca. Von ihnen aus versucht er
nun auch eine realistische Erkenntnislehre aufzubauen und sie nachtriglich
auch <kritisch»> zu sichern. Er wirft der kantischen Erkenntniskritik, wie wir

166



glauben, mit Recht, vor, dal} sie die Frage nach der Moglichkeit der Erkennt-
nis an den Anfang stellen wolle, als ob es dann noch, wenn noch keinerlei
anerkanntes Erkenntnismaterial vorliege, moglich sei, an die erkenntniskriti-
sche Frage. sinnvoll heranzutreten oder iiberhaupt zu verstehen, was unter
Erkenntnis gemeint sein konnte. Silva-Tarouca schligt darum ein anderes
Procedere vor: Die mnachiriigliche Uberpriifung des Geltungsanspruchs
unserer menschlichen FErkenninis durch eine zunichst auf realistischem
Wirklichkeitsglauben aufgebaute Metaphysik. Er nennt diese Methode: «Uber-
priiffung des Fundamentes durch Belastung» (S.61) und rithmt ihr im Gegen-
satz zur kantianischen und neukantianischen nach (S.67): <Es ist einfacher,
den Klimmzug hinauf zur Wirklichkeit an dieser Wirklichkeit selber vorzu-
nehmen, als zu versuchen, sich am eigenen Schopf emporzuziehen. Das
Reiflen am eigenen Haare hat schon manchen zum rastlosen Drehen im Kreise
veranlaflt, aber niemanden noch wirklich in die Hche gebracht».

Die Losung der Schwierigkeit glaubt Silva-Tarouca auf folgende Weise be-
werkstelligen zu konnen: Nach thomistischer Lehre (einer Lehre, die Thomas
selber von Vorgingern, Avicenna z.B., ilbernommen hat), sind die Ideen,
kraft welchen wir Gegenstinde erkennen kionnen, vor deren Schopfung (ante
rem) im gottlichen Verstand, durch die Schopfung auch in den Dingen selber
(in rebus), und sie konnen von da durch sinnvolle Abstraktion aus den sinn-
lich gegebenen Einzelerscheinungen als Allgemeinbegriffe auch in unsern
menschlichen Verstand kommen (post res). Uberpriift werden sie, in dem wir
Menschen an Hand unserer vorldufigen Erkenntnisse dazu befihigt sind, in
gewissem Sinne auch «Ordnung» zu schaffen und so unser bisheriges Wissen
praktisch zu erproben. So soll es an sich méglich sein, Wirklichkeit zu er-
kennen, ohne doch zugleich, etwa mit Husserl und den Phinomenologen, eine
direkte Wesensschau behaupten zu miissen. Ein nicht ungeschickter Schach-
zug, wenn man bedenkt, dafl diese Vortragsreihe an Existentialisten gerichtet
ist.

Uberhaupt wird man diesen Ausfithrungen eine gewisse «Ingeniositiits
kaum absprechen wollen. Sie filhren uns u. E. aber auch nicht zum gewiinsch-
ten Ziele. Denn auf diese Weise wird eben doch wiederum der Versuch ge-
macht, die Frage nach der Moglichkeit der Erkenntnis aus angeblich schon
zu Recht bestehenden Erkenntnissen darzutun, ein Verfahren, das gegen den
Sinn dieser Frage selber vorst6fit und darum von Kant mit Recht als «dog-
matisch» gebrandmarkt worden ist. Nach unserer, d. h. genauer, nach platoni-
scher Ansicht, ist Wissen oder gegenstindliche Erkenntnis iiberhaupt nicht das
oberste Ziel der Philosophie; sie lebt nicht vom Wissen-Wollen, sondern vom
Denken; vom Denken, das zuniichst keine andere Aufgabe hat als die, konse-
quent zu sein, und keiner zeitlich realisierbaren Erkenntniserfolge von vornhe-
rein sicher sein kann. Wir halten es darum mit Platos <Theaetet», der lehrt, da}
wir uns mit dem Denken allerdings aufs weite Meer des Existierenden hinaus-
wagen miissen, aber in jedem Augenblick im Denkakt selber auch zugleich Re-
chenschaft dariiber ablegen miissen, was wir jeweils gerade tun, um so mit dem
zu erkennenden Gegenstand auch zugleich den logischen Rechtstitel aufzuweisen,
warum wir uns iiberhaupt fiir befugt halten, ihn in unser soweit realisiertes
Begriffssystem einzubeziehen. Erkenntniskritik geht so weder der Sachkennt-

167



nis voraus wie bei Kant, noch folgt sie ihr nach wie bei Thomas, sondern be-
gleitet sie <«in instanti>» wie den Wanderer sein Schatten.

Doch kehren wir nach diesem kritischen Intermezzo zu Thomas und sei-
nem Ausleger, Silva-Tarouca, zuriick. Recht schon sagt er, daBB es die groBte
Gabe darstelle, die der Schopfer seiner mit Verstand begabten Kreatur ge-
geben habe, dal3 sie nicht blof «sei», sondern auch als bedingte Kausalitit
am Sein-erschaffen Anteil nehmen diirfe. Das verstindige Wesen handelt da-
bei gemill den Voraussetzungen seiner eigenen Natur, also nicht etwa nur
von auBlen getrieben, aber zugleich auch so, dal es dabei seine «<zweite» Na-
tur, das, was es sub specie aeterni zu sein bestimmt ist, allererst hervorzu-
bringen bemiiht ist. Auf diese Weise wird der Mensch zum hochsten Glied
in der Stufenreihe der irdischen Geschopfe, weil er immerhin um die gott-
liche Welt weil3; aber dadurch, daBl er in dieser seiner Erkenntnis, im Unter-
schied zu den hoheren Wesen, den Engeln, immer zugleich an die Sinne, von
denen allein seinem Denken ein «Anstofl> kommen kann, gebunden bleibt,
ist er auch gleichzeitig das unterste in der Hierarchie der geistigen Wesen-
heiten: Er ist, nach einem etwas abenteuerlichen sprachlichen Ausdruck
Silva-Taroucas, ein <Tier-Engel-Zwischen» (Vortrag 1X).

Dadurch, daB8 der Mensch nie aus der gétilichen Ordnung herausfallen
kann, muBl behauptet werden, daB} nichts ohne Gott oder die Causa prima ge-
schieht. Dadurch aber, dal der Mensch auch derivativ eigene, wenn auch be-
schrinkte Kausalitiat besitzt, bleibt er spontan oder frei. Menschliche Freiheit
und gottliche Vorherbestimmung miilliten sich darum, heiBlt es, nicht not-
wendig widersprechen. Es sei denkbar, daBl ein menschlicher Akt zwar gegen
das gottliche Gebot verstoBe und doch nach seinen Folgen von Anfang an im
gottlichen Ordnungsplan vorgesehen sei. «Derselbe Akt stammt also zur
Ginze von Gott und kann sich dennoch gegen Gott richten, also in seiner
Negationsrichtung — zugleich nicht von Gott stammen, sondern bloB vom
Menschen» (S.114). Man diirfe sich nur causae secundae und causa prima
nicht als in einer kontinuierlichen Kausalitdtslinie liegend vorstellen, in der
die Causa prima da anfiingt, wo die causae secundae aufhérten; sondern die
causae secundae seien eben Instrumentalursachen, in denen und mit denen
die Causa prima als letztlich ausschlaggebende Instanz immer zugleich auch
wirksam sei. So sei im Prinzip ein Nebeneinander- und Zugleichbestehen von
Causa prima und causae secundae durchaus denkbar, wenn auch das «Wie»
dieses Zusammenbestehens fiir uns in dieser Welt nie adaequat sichtbar ge-
macht werden konne, sondern immer weiteren Raum fiir einen noch ein-
dringenderen Erkldrungsversuch offen lasse.

Ethisch endlich realisiert nach Silva-Tarouca der Mensch seine gottliche
Bestimmung, wenn er zugleich seine eigene wahre Natur zur Aktualitiit
bringt. Hier fallen, wie er meint, Sorge um das eigene recht verstandene
Wohl und Liebe zu Gott und seiner ewigen Ordnung in eben dieser Ordnung
selber letzten Iindes zusammen, und darum sei es auch angebracht, dall
dieses richtige Handeln von einem Gefiithl der Lust und der Lebensfreude
begleitet werde (Vorirag X).

An Errata haben wir einige Kleinigkeiten entdeckt: Auf Seite 64 steht
eine vereinzelte Zeile ohne jeden Sinnzusammenhang mit dem, was voraus-

168



geht oder nachfolgt gleichsam in der Luft, und auf Seite 124 werden die

Namen der beiden englischen Deisten, Tolands und Collins’, — wohl beide
dem Verfasser nicht unbedingt sympathisch — in Tolana und Collin (ohne
abschlieBendes s) verwandelt. H. Gaug.

Josef Staudinger; S. J.: Das Schone als Weltanschauung im Lichte
der platonisch-augustinischen Geisteshaltung. Herder, Wien

1948. 334 Seiten.

Das Schone ist das Stiefkind der Mutter Philosophie. Staudinger will des-
halb einmal als Sonderproblem herausgreifen und gleichzeitig auch in den
Zusammenhang einer umfassenden «Lebensanschauung» stellen.

Wie schon im Titel angezeigt wird, soll diese Weltanschauung die plato-
nisch-augustinische sein. In Wirklichkeit ist sie die der neben der aristotelisch-
thomistischen Hauptstromung in der romischen Kirche immer auch noch
fortlaufende platonisch-augustinische Tradition, in der Plato gleichsam als
ein Vorlaufer und Wegbereiter fiir die philosophisch interessierten Kirchen-
viter gilt, unter denen als grofiter Augustin hervorragen soll. Der iduBere
Rahmen ist damit von vornherein vorgezeichnet, und in ihn soll nun das
Schone hineingestellt werden.

Staudingers Gedankengang ist kurz etwa folgender: Alles Schone kann
nur schon genannt werden als Abglanz der unendlichen Schonheit Gottes.
Da die Kreatur nun endlich ist, kann sie diese vollkommene Schonheit nie
adaequat in sich aufnehmen. Die Kreatur ist somit schon, so weit sie Gottes
urspriingliche vollkommene Schonheit widerzuspiegeln vermag; sofern sie
hinter seinem vollkommenen Sein zuriickbleibt, ist sie im Vergleich zu ihm
zugleich hisslich. Da aber schlieBlich alles aus Gott herflielen mul}, ist
auch diese relative HiBlichkeit auf ihn zuriickzufiihren, nimlich als «dunkle
Ausstrahlung» von ihm (Hier wird offensichtlich bei der johanneisch-neu-
platonisch-augustinischen Lichttheorie ein Anleihen gemacht).

Fir uns Menschen wire das gesamte Universum (die Kreaturenwelt als
Ganzes in ihrem wahren Zusammenhang) schon, wenn wir es mit gottlichen
Augen sehen konnten. Da wir aber als Kreaturen an unsere Sinnlichkeit
gebunden sind, erscheint uns das Schone nur in endlichen Ausschnitten und
blitzt nur in einzelnen begnadeten Augenblicken in uns auf. Wir konnen es
entdecken in den harmonischen Proportionen der anorganischen Naturge-
bilde, besser schon in den menschlichen Betitigungen und am reinsten in
den Seelen derjenigen Menschen, die, durch sittliche Liuterung transparent
geworden, gleichsam das ewige Licht der gratia infusa durch sich durch-
scheinen lassen.

In Gott fallen schlieBlich alle seine wesentlichen Attribute in Eins zu-
sammen: Seine Schonheit, seine Heiligkeit, sein Sein, seine Giite, da alle
nur Ausstrahlungen aus ein und demselben Mittelpunkt sind. Im Menschen
ist seine urspriingliche Harmonie durch den Siindenfall gestort worden.
Dieser war von Gott vorhergesehen, und deshalb auch zu seiner Wiedergut-
machung die Erlésung durch Christus von Ewigkeit beschlossen worden. So

169



kommt es gleichsam zu einer <zweiten Schopfung». In ihr ist die Gestalt
Christi, des Gottmenschen, schoner als alles, was in der fritheren Schopfung
vorhanden war, auch als alle Engel und iiberirdischen Wesen. Darum trete
uns auch in der Person Christi die vollkommene Schinheit entgegen, so weit
diese iiberhaupt in diese Welt einstrahlen kann. Und so sei er auch gleich-
zeilig fiir uns der Fiihrer zur vollkommenen Schiénheit, die einst am Ende
der Zeit seinen Getreuen zuteil werden soll.

Wie man sieht, bewegen wir uns hier durchaus im bekannten klassischen
Schema katholisch-christlicher Theologie. Plato wird dabei nur als phile-
sophischer Vorginger theologischer Schrifisteller gewiirdigt; auf seine schr
wesentlichen Beitrige zu einer allgemeinen Asthetik, wie sie vor allem im
zweiten Buch seiner <«Gesetze» anzutreffen sind, wird nicht niher einge-
gangen. Immerhin wird ihm zugestanden, dafl bei ihm die Philosophie so
eindeutig auf das Absolute und Vollkommene ausgerichtet sei, dal} sie nicht
mehr als eine Magd der Theologie, sondern eher als ihre Schwester anzusehen
sei (S.165). DaBB es sonst dem Verfasser nicht immer auf ein genau histo-
risches Verstindnis dieses griechischen Weisen ankommt, glauben wir daraus
entnehmen zu konnen, dafl er (S.300) fiir die origenistische Lehre der
amoxardotactg wdvrwy verantwortlich gemacht wird. Das ist geistesgeschicht-
lich ganz unmoglich; denn im <Theaetet> wird ausdriicklich betont, dal
das Ubel nie aus der Welt wegzudenken sei (S.176a,b), und bis in die Theo-
logie der «Gesetze» wird an diesem fundamentalen Satze festgehalten.

Staudingers Buch erscheint uns daher als eine Art philosophisch-theo-
logisches Bekenntnis, und als solches sind wir gerne bereit, es gelten zu
lassen. Nicht aber konnten wir ihm zugestehen, ein wirklicher Beitrag zur
reinen systematischen Philosophie zu sein, zu einer Philosophie, die eben
doch auch irgendwie das erkenntniskritische Problem mitberiicksichtigen mu8.
An einem solchen MaBstab gemessen, mufl es doch im Gesamten als reich-
lich unkritisch bewertet werden. In einer auf philosophische Stichhaltigkeit
Anspruch erhebenden Veroffentlichung geht es in unsern Tagen doch wohl
kaum mehr an, auf den Siindenfall als auf eine hinlinglich bekannte histo-
rische Tatsache anzuspielen und gleichsam den Tag als feststehendes Er-
eignis zu betrachten, an dem <Adam und Eva als gebrochene Existenzen
herauswankten aus dem Paradies» (S.90). Ein Schiiler von Augustin sollte
aus «De Genesi ad litteram» so viel herausgelesen haben, daB philosophisch
die mosaische Schopfungsgeschichte nicht als physikalische Lehre, noch die
Erzihlungen von den ersten Menschen als historisch beglaubigtes Faktum
hingenomen werden diirfen. Aber vielleicht hat der Verfasser gar nicht in
diesem Sinne Philosoph sein wollen. Méglich. Nur wiire es in diesem Falle
wohl angezeigt gewesen, es gleich von Anfang an unzweideutig zu sagen.

Ebensowenig konnen wir einrdumen, dall die Lehre von den <ewigen
Héllenstrafens, die in dem Buche ausdriicklich verteidigt wird, mit einem
konsequenten aesthetischen Weltbild vereinbar sei, troiz allem, was Au-
gustin in dieser Hinsicht meint behaupten zu diirfen. Gerade von der istheti-
schen Seite aus sollte nach unserm Ermessen ihre dogmatische Fixierung fraglich
werden; denn sie durchbricht doch mit ihrem nicht wieder gutzumachenden
dualistischen Ril die urspriingliche Schonheit und Harmonie der Schépfung.

170



Wir mochten uns deswegen nicht auf die gegenteilige Doktrin verpflichten;
keineswegs; was wir befiirworten, ist an diesem Punkt nur eine geziemende
dmoy’) oder Zuriickhaltung im Urteil.

Es darf wohl auch noch erwihnt werden, dafl das Buch in einem geho-
benen Siil geschrieben ist, der sich sehr leicht und im ganzen angenehm
liest, auf die Dauer aber doch etwas ermiidend werden kann und auch die
Gefahr nicht ganz ausschlieBt, plotzlich aus der angestrebten Hohe in ein
gewisses «Bathos» zu fallen.

Gramatikalisch unrichtig ist die Schreibweise auf Seite 12: <Klares in
Erscheinungtreten dieser Vorziige», and auf Seite 23 sollte es «Philebus»
heiBen, nicht <Philaebuss. H. Gaug.

Eugenio Garin: Der Italienische Humaenismus (Sammlang Uber-
lieferung und Auftrag, herausgegeben von Wilhelm Szilasi und
Ernesto Grassi, Reihe Schriften No. 5). Ubertragen aus dem Ma-
nuskript von G. Zamboni. A. Francke AG. Verlag, Bern 1947.

In diesem Biichlein wird der Versuch unternommen, ein moglichst liicken-
loses Bild von der Entwicklung des italienischen Humanismus von Petrarca
bis Campanella zu entwerfen. Neben bekannten Namen wie Petrarca, Lo-
renzo Valla, Poliziano, Ficino, Pico della Mirandola, Pomponazzi, Lionardo
da Vinci, Cardano, Telesio, Giordano Bruno und Campanella werden auch
andere Denker, zum Teil wie es scheint erstmalig, ans Licht gezogen wie
Caluccio Salutati, der den Primat des Willens lehrt und die Rechtswissen-
schaften als humanistischer der Medizin gegeniiber voranstellt, Giuseppe
Manetti, der Verteidiger der Menschenwiirde, Leon Battista Alberti, der
Bekdmpfer der Nachgiebigkeit gegen den Zufall, der Logiker und Aristote-
liker Zarabella, der Rhetoriker Fracastoro usw. Ein ausfiihrliches Literatur-
verzeichnis ist dazu angetan, mit sicherer Hand weiter in die Gedankenwelt
dieser Autoren einzufiihren. Das Buch ist ausgezeichnet durch iiberzeugend
griundliche Quellenkenntinis; fiir den in diesem Gebiet noch nicht Einge-
weihten wird die Fiille von neuen Namen etwas verwirrend wirken, da er
den FEindruck haben wird, vor lauter Biumen den Wald nicht sehen zu
konnen, und vom philosophischen Standpunkt aus mag man das Fehlen
einer leicht iibersichilichen Entwicklungslinie gelegentlich vermissen. Das
Buch diirfte daher weniger als Einfithrung in den italienischen Humanis-
mus dienen als Anregung geben zu einem griindlicheren Studium seiner
bisher eher vernachlissigten Zwischenfiguren; es ist in der Tat eine Fund-
grube fiir originelle Denkergestalien zweiter und dritter Ordnung. Man wird
es nicht aus der Hand legen konnen, ohne die Ahnung zu gewinnen, daf
Italien in seiner groBen Epoche weit mehr zum gemeinsamen abendlin-
dischen Geisteserbe beigeiragen hat als man gemeiniglich anzunehmen ge-
neigt ist. Hermann Gauf3.

171



Heinrich Barth: Philosophie der Erscheinung. Eine Problem-
geschichte. Erster Teil: Altertum u. Mittelalter. Benno Schwabe
& Co. Verlag, Basel 1947.

Ehe man auf den Inhalt des Buches eingeht, ist einiges iiber die Art der
geschichtlichen Betrachtung, die sich in diesem Werk nach der anderen
Seite hin mit einer systematischen Zielsetzung verbindet, zu sagen. Philo-
sophie der Erscheinung, heilt das ganze Werk, es will also eigentlich eine
Philosophie der «Erscheinung» geben, aber es gibt sie wiederum in der
Weise einer geschichtlichen Betrachtung. In diesem Ansatz liegen Vor- und
Nachteile des Buches beschlossen.

Zunichst ist die Art dieser historischen Fragestellung und ihre Herkunft
bedeutungsvoll. Seit lingerem suchte das historische Begreifen nene Wege.
Seitdem die Massen des historischen Wissens, der Fakten und Untersuchungen
sich hiaufen, ist der einst so selbstverstindliche Glaube, alles darstellen zu
konnen, fraglich geworden. Die heutigen encyclopidisch-philosophiegeschicht-
lichen Werke geben eigentlich keine «Geschichte» der Philosophie. Zu-
letzt hat vielleicht Kuno Fischer noch versucht, in diesem Sinne eine Ge-
samtdarstellung zu erreichen. Aber nicht lange darauf hat Windelband sein
bekanntes «Lehrbuch der Geschichte der Philosophie» geschrieben. Und er
hat es zum ersten Mal gesagt, daB er nicht eine Geschichte nach Minnern
oder Systemen schreiben wollte, wie Hegel und Erdmann es taten, sondern
den Anspruch erhoben, eine Geschichte der Probleme zu geben.

Daran erinnert der Weg den Barth geht. Aber er gibt nicht eine Geschichte
der Probleme, sondern dieses Werk stellt insofern einen auBlerordentlich
interessanten Versuch dar, als es anhand der Geschichte eines Problems im
Grunde die Geschichte der Philosophie geben will. Selbst dariiber geht
dann noch die Intention hinaus. Aus der geschichilichen Betrachtung der
Stellungnahmen zum Problem der Erscheinung will der Verfasser eine
Philosophie der Erscheinung entwickeln.

Es ist klar, daB dieser Ansaiz seine besondern Moglichkeiten, aber auch
seine besondern Gefahren in sich tragt. Uerlassen wir uns dann dem Gang
des vorliegenden ersten Bandes, so haben wir es hier ausschlieBlich mit der
geschichtlichen Darstellung des Problems in Antike und Mittelalter zu tun;
der Verfasser will zeigen, wie die «groBen geschichtlichen Formen der philo-
sophischen Auseinandersetzung mit dem Problem der Erscheinung in ihren
reprisentativen Gestalten» sich zeigen (XII), seinen Untersuchungen «soll es
genug sein, wenn sie an der geschichtlichen Uberlieferung die prototypischen
Formen solcher Stellungnahme neu sichtbar machen diirfen.» (XIII)

So hat das Buch eigentlich verschiedene Ziele. Offensichtlich will es im
Letzten dem umifassenden, immer wieder auftauchenden, in mannigfachen
Formen und Verkleidungen sich zeigenden Problem der Erscheinung nach-
gehen und diese I'rage zu einer Entscheidung bringen. Darauf deutet der
Gesamttitel des Werkes. Dann will es die typischen Formen philosophischer
Sicht auf dieses Problem darstellen. Endlich will es iiberhaupt eine ge-
schichtliche Darstellung der Philosophie sein.

Der Verfasser hat nicht vorweg gesagt, ob ihm eine besondere Liésung

172



des Gesamtproblems vorschwebt. Indes liBt sich doch erkennen, dal} das
Werk auf eine solche zielt. Indem dann diese Lésung nicht bekannt ist, ist
die Durchsicht erschwert. Intensiv und extensiv ist ein groBes Material aus-
gebreitet. Man merkt allenthalben, daBl es dem Verfasser nicht nur darum
geht, das Material zu referieren. Auf der andern Seite aber kann man die
Klimax, auf die das Buch zusteuert, in ihrem systematischen Prinzip noch
picht deutlich erkennen.

Denn erst soll offenbar der Weg gezeigt werden, den die Entwicklung
dieses Problem in Antike und Mittelalter durchlaufen hat. Zunichst
stoBt der Verfasser auf die Frage, wie Erscheinung und Mythos sich zu-
einander verhalten. Burckhardt hat einst gesagt, dafl die griechische Welt
einen Bruch mit dem Mythos vollzogen hat. Das erste Kapitel, in dem nun
Barth seine I'rage behandelt, will zeigen, wie aus dem Mythos, in dem die
Gesamtheit der Erscheinungen verdichtet ist, die <Erscheinung» heraus-
tritt und zur philosophischen Erscheinung wird. Der Ansatz, den der Ver-
fasser hier nimmt, lohnt sich weiter verfolgt zu werden. Denn in der Tat:
was cerscheint» eigentlich im Mythos und inwiefern ist der Mythos «Er-
scheinung»? Doch Barth geniigt hier die Feststellung und der Hinweis
auf den Zusammenhang. Der riitselhafte Ubergang vom Mpythos zur eigent-
lichen Philosophie interessiert ihn nur soweit, als er zeigt, wie in der jo-
nischen Naturphilosophie sich die mythische Erscheinung zur <elementaren»
wandelt. Er zeigt dann, wie auf diesem Grunde die Frage erscheint «was es
ist>, was in der Erscheinung erscheint.

Es ist nicht zu verkennen, dall damii eine zentrale Frage der ganzen
Problematik hervortritt, gewissermallen wandelt sich damit das Thema.
Jedenfalls erweitert es sich; aus der Frage nach dem Problem der Erschei-
nung wird die hintergriindig und offenkundig immer damit verbundene
Frage nach dem Seienden. Und im weiteren Bau und der weiteren Ent-
wicklung des Werkes tritt diese systematische Konsequenz auch immer
stirker hervor.

Im zweiten und dritten Stiick behandelt der Verfasser das Problem der
Erscheinung in der platonischen und aristotelischen Philesophie. Es ist
natiirlich unmoglich, den Inhalt dieser sorgfiltigen, umfangreichen und
durchaus selbstindigen Untersuchungen wiederzugeben. Der Referent muf}
sich damit begniigen, die groBe Linie zu zeigen. Nach Barth aber ver-
korpert erstmals die platonische Ideenlehre eine «klassisch gewordene Mog-
lichkeit philosophischer Auslegung der Erscheinung»> (S.53), das Verhiiltnis
der Erscheinung zum Sein wird als ein «Grundthema der platonischen
Ontologie» besprochen. Naturgemidll verzweigt sich dabei das Problem der
Erscheinung in spezielle Probleme der platonischen Philosophie. Als eine
Art von zusammenfassender Losung wird man dann den Satz des Verfassers
zitieren konnen: daB alle platonischen Begriffe zwar auf das Problem der
Erscheinung bezogen sind, aber es gleichwohl nicht zu einem <expliciten
Problembegriff> der Erscheinung bei Plato kommt.

Sodann wird anhand des Problems die aristotelische Philosophie ent-
wickelt, wobei Barth davon ausgeht, daB Aristoteles iiberall die <erschei-
nende Wirklichkeit»> vor Augen steht (S.130). Mehr und mehr verlagert

173



sich in dieser Darstellung dann die Frage von der nach der Erscheinung
zu der nach dem Sein. Wie schon in der Darstellung der platonischen
Philosophie, so gibt Barth auch hier eine geschlossene Darstellung des
aristotelischen Denkens. Die Gesamtheit dieser Untersuchungen zeigt eine
Fiille eigener gedanklicher Arbeit.

Darauf folgt dann im vierten Stiick die Behandlung der neuplatonischen
Philosophie unter dem charakteristischen Titel «Das Entschwinden der
Wirklichkeit im Neuplatonismus». Im fiinften Stiick wird das Gesamtproblem
unter dem Titel «Der Begriff der Realitdt im Mittelalter> weiter verfolgt.
In diesen beiden Teilen tritt nun stirker die systematische Tendenz der
Arbeit hervor, genauer gesagt, sie wird sichtbarer und deutlicher, was im
iibricen nicht sagen soll, dafl die historische und interpretatorische Linie
vernachlissigt wird. Freilich wird, wie nicht anders zu erwarten, das Pro-
blem der FErscheinung weitgehend von dem Problem des Seins abgelGst.
Und es ist interessant, zu verfolgen, wie der Verfasser im Gang der geschicht-
lichen Entwicklung zeigen kann oder zeigen mul}, dafl das Denken und der
Gedanke, soweit beide durch die Philosophie reprisentiert werden, sich mehr
und mehr von der unmittelbaren, der «elementaren» Erscheinung schon
in der klassischen griechischen Philosophie abgeldost haben und wie in der
weiteren Entwicklung der nacharistotelischen Philosophie die Betrachtung
des Seienden zuriicktritt, als «Grundsignatur des Denkens dieser Zeit» eine
«Entleerung des theoretischen Raums» hervortritt (S.192). Fast scheint es,
als ob jetzt der «Gegenpol der reinen Erscheinung», als welchen der Ver-
fasser die «absolute Vernunft» bezeichnet, michtig wird. Doch eigentiimlich
damit verbunden ist die andere Neigung der Zeit, die der Verfasser unserer
heutigen Tendenz vergleicht. Es ist «die Verlagerung des philosophischen
Schwerpunkts von der Betrachtung des Seienden auf die existentiell be-
teiligte Erhellung der menschlichen Lebensfrage» (S.192). So entschwindet
in der plotinischen Philosophie die Wirklichkeit. Thre «Aussagen bewegen
sich zumeist in Regionen, die in weiter Entfernung von der Welt der Er-
scheinungen liegen» (S.219). Nach Barth kommt die Frage nach der <«philo-
sophischen Auslegung der FErscheinung» bei Plotin zu keinem positiven
Ergebnis (S.252).

Vom 5. Stiick des Buches an wird unverkennbar, dal durch die geschicht-
liche Entwicklung, insbesondere durch die aristotelische Philosophie die
Frage nach der Erscheinung eine neue und vielleicht andere geworden ist.
Charakterstisch dafiir ist der Titel: <Der Begriff der Realitiit im Mittelalter.»
Wenn der Verfasser hier das Universalienproblem in den Mittelpunkt stellt,
so nimmt er dieses Problem unter seinem Aspekt auf. Weitgehend aber lassen
die Ergebnisse dieser Untersuchung nun eigentlich schon die Problematik
der «Erscheinung» hinter sich, statt dessen taucht die hochst differenzierte
Abwandlung des Seinsbegriffes auf, die in den mannigfachen Nuancen des
Universalienstreites als jeweils eigenartige Auffassungen des Seienden zu-
tage treten.

Vollends deutlich wird nun im sechsten und letzten Stiick dieses ersten
Teils, wie sehr die Frage nach der Erscheinung einer andern gewichen ist. In
diesem letzten Kapitel, das die Uberschrift «Das kontingente Sein» trigt, ist

174



kaum mehr von Erscheinung die Rede. Hier erscheint dann eine der groBen
und interessanten Thesen des Buches. Nach Barth ist ein Hauptproblem der
antiken Philosophie das <eidetisch bestimmte» Sein. Aber hier in der antiken
Philosophie, wird durch Aristoteles auch die Grundlage fiir das mittel-
alterliche Denken geschaffen. Barth zeigt, wie unter der Voraussetzung des
aristotelischen Denkens und seiner Untersuchungen eine neue Vorstellung
vom Seienden entstanden ist, er stellt dann dar, wie unier der nen hinzu-
kommenden oder vielmehr herrschend werdenden Voraussetzung des Mone-
theicmus nun als Erpgebnis des mittelalterlichen Denkens die Vorstellung des
«kontingenien Seins» erwichst. Dabei ist interessant, dafl Barth dies sowehl
fiir die vom islamischen Kreis ausgehenden Denker, z. B. Alfarabi, wie auch
fiir die Hochscholastik nachweisen will.

Endet hier dann der erste Band des Werkes, so ist in der Tat zunehmend
die Frage nach der Erscheinung zweitrangig geworden. Der Leser, der dem
Gang der Uberlegungen von Barth folgt, sieht die geschichtliche Wirklich-
keit dieser Entwicklung. Aber er steht vor der Frage, inwieweit das Problem
der Erscheinung das iibergreifende dieser ganzen Entwicklung ist. Denn offen-
bar ist fiir den Verfasser, wie man im Ausgangspunk:t des Buches und auch
zwischendurch immer wieder sieht, die Erscheinung nicht nur der Ursprung der
gesamten Problematik, sondern wohl auch der stindig wirksame Hintergrund.

Damit verbindet sich dann die andere Frage, die sich dem Leser auf-
driingt. Welches ist eigentlich dieser groBere und michtigere Begriff der Er-
scheinung, der dem Verfasser vorschwebt? Fast fihlt man sich versucht zu
fragen, ob der Verfasser sich nicht in der Anlage seines Buches selbst mif-
versianden hat? Ob er nicht in Wirklichkeit eine systematische Geschichte
der Ontologie und nicht eine solche des Problems der Erscheinung gibt?
Es ist ja sicherlich nicht zufillig, dall der allmihliche Fortgang des Werkes
zu dieser ausfiihrlichen Behandlung der ontologischen Fragen kommt und
damit dann in gewissem Sinn den Titel des Werkes sprengt.

Die Beantwortung dieser Fragen kann erst der zweite Band geben. In ihr
wird sich wohl erst kliren, von welcher Bestimmung der Erscheinung der
Verfasser ausgeht. Im ersten Saltz des Vorworles sagt Barth <«Was ist Er-
scheinung»? Sie ist ein Unsagbares, insofern als nicht in Begriffen ausge-
sagt werden kann, was Erscheinung «ists. Von ihr kann es keine Definition
geben, aus der wir ihre Bedeutung erschen konnten. Denn diese Bedeutung
1a8t sich aus keinen Begriffen dartun, die aullerhalb der Erscheinung liegen.
Von einer <Bedeutung» unseres thematischen Begriffes 1iBlt sich daher nur
in einem uneigentlichen Sinne reden.»

Aber geht der Verfasser vielleicht nicht doch von einer sehr spezifischen
und modernen Fassung des Begriffes der Erscheinung aus, wie sie etwa eine
Frucht und Ergebnis der Kantischen Philosephie ist? Gegen diese Meinung,
die sich mitunter aufdringt, spricht aber ganz klar die im Vorwort gesagte
Grundproblematik. IThr zufolge ist die «Erscheinung»> und der Begriff der
Erscheinung das, was in all unseren Begriffen immer schon mitbegriffen ist.
Erscheinung ist, wie man meinen mochte, der umfassende und zentrale
Begriff, aus dem und in dem alle anderen Begriffe erst entstehen, auf den
sie zuriickweisen und dessen Forisetzungen sie dann in gewissem Sinne sind.

175



Von dieser philosophischen Grundthese aus mufl das Buch gelesen werden.
MiBlich dabei bleibt, dal diese These nicht systematisch dargelegt wird
und sich eigentlich — wenn wir den Verfasser recht verstehen — auch erst
in der geschichtlichen Betrachtung erhellen kann.

Diese Schwierigkeit des Buches, dieses nicht immer durchsichtige Inein-
ander von historischer Betrachtung und systematischer These bildet freilich
auch den Reiz des Buches, das in der groBen Mannigfaltigkeit seiner histo-
rischen Uberlegungen und Darstellungen und in der historischen Linien-
ziehung einen eigenstindigen und geschlossenen Aspekt der Philosophie-
geschichte gibt.

Robert Heil3.

Rudolf Kassner: Das neunzehnte Jahrhundert. Ausdruck und
Grolle. Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Ziirich 1947.

Wer in volliger Unkenninis des literarischen Werkes Rudolf Kassners
das vorliegende Buch mit der Erwartung in die Hand nimmt, eine gelehrte
Abhandlung iiber das 19. Jahrhundert lesen zu konnen, wird sicher schwer
enttduscht sein; desgleichen derjenige, der die historische Forschung fiir die
einzige legitime und dem Gegenstand adiquate Art, Geschichte sich zu ver-
gegenwirtigen, hilt. Dariiber kann man verschiedener Meinung sein, doch
wird davon das Faktum nicht beriihrt, dafl es immer auch andere als die im
engeren Sinne wissenschaftlichen Betrachtungen des geschichtlichen Gesche-
hens gegeben hat. Eine davon ist die <«physiognomische» oder «morpho-
logische», wie sie etwa Spengler versuchte; und in diesen Bereich wird man,
ungeachtet der erheblichen Unterschiede, die Kassners riicken diirfen. Der
Untertitel des Buches weist darauf hin. Es nach dem iiblichen MaBstab des
Richtigen und Unrichtigen zu beurteilen, wire von vornherein verfehlt, weil
am Kern solcher bewuBt <subjektiven» Darstellungen vorbeigehend. Ent-
weder iiberzeugen sie als Ganzes, wenn man auch Einzelheiten anders sehen
und akzentuieren mag, oder sie bleiben nichtssagend. Davon abgesehen muf}
ich gestehen, von der Fiille geistvoller Einfille und Bezugsstiftungen und
nicht zuletzt von der auBerordentlichen sprachlichen Meisterschaft Kassners
doch beeindruckt worden zu sein. Hans Kunz.

I. M. Bochenski: Europiische Philosophie der Gegenwart.
A. Francke, Bern 1947. (Sammlung Dalp, Band 50). 304 Seiten.

Dieses niitzliche Kompendium zur Einfithrung in die Philosophie der
Gegenwart verdankt seinen Ursprung, wie er es selber im Vorwort sagt
(S.10), dem Umstand, daB sein Verfasser im Wintersemester 1945/46 dazu
eingeladen war, amerikanischen Urlauber-Studenten einen Kurs iiber dieses
Thema zu geben. Spiter hat er seine damaligen, in englischer Sprache vor-
getragenen Ausfithrungen erweitert und ins Franzosische iibersetzt, um sie
auch unseren einheimischen Studierenden zugute kommen zu lassen. Und
nun liegt diese erweiterte Darstellung auch in deutscher Ubertragung vor,
in einem hiibschen, handlichen Bindchen der Sammlung Dalp.

176



Bochenski gibt sich iiber die Schwierigkeiten seines Unternehmens keinen
Illusionen hin. Er weill, dafl sich fiir eine gerechte Darstellung der Philo-
sophie des zwanzigsten Jahrhunderts der Kampf der Geister in einer fiir uns
allzugrofien Nahe abspielt als daBl es leicht wire, zu einer gerechten Wiirdi-
gung ihres FEinsatzes und der erzielten Resultate zu kommen. Wenn er
darum trotzdem das Wagnis einer solchen Darstellung auf sich nehmen will,
so soll das nur unter allen Vorbehalten des vorliufigen Charakters seiner
Ausfithrungen geschehen. -

Systematischer Ausgangspunkt fiir den Verfasser ist der Neuthomismus.
Seine Stellungnahme, sagt er (S.6), erfolge somit «<im Namen und wunter
dem Blickwinkel eines metaphysischen, realistischen und spiritualistischen
Standorts». Erfrischend ist sein Bekenntnis zur Bedeutsamkeit und Macht
des philosophischen Denkens: «<Der Mensch», schreibt er (S.7), «ist ein
animal rationale, er kann nicht anders als seine Vernunft gebrauchen, und
wenn er es nicht auf bewulte und philosophische Weise tut, so tut er es
unbewuf3t und dilettantisch. Das gilt ausnahmslos auch fiir alle diejenigen,
die sich von jeder Philosophie fern glauben: Sie sind eben dilettantische
Philosophen, die in Geringschitzung der denkerischen Leistungen von
Menschen unendlich iiberlegener Geisteskraft ihre eigenen minderwertigen
und iiberfliissigen Philosophien konstruieren».

Neben dieser etwas kecken, im besten Sinne des Wortes angriffslustigen
Haltung glaubt Bochenski dem Neuthomismus aber auch einen Platz aunf
einer hohen Geisteswarte zu verdanken, von der aus die philosophischen
Bemiihungen unseres Zeitalters prinzipiell iiberschaubar sind. Er hilt die
neue Metaphysik, zu der auch die von ihm vertretene Schule gehidre, der
dlteren Philosophie gegeniiber fiir schlechthin iiberlegen. <Daher kann auch
die Metaphysik der Gegenwart», heiflt es in den kritischen SchluBbemer-
kungen des Buches (S.251), <nicht schlechthin den andern philosephischen
Richtungen gleich- oder entgegengestellt werden. Sie steht vielmehr iiber
diesen, wie die Philosophie als solche iiber den Einzelwissenschaften». Fiir
Bochenski ist offenbar das hochscholastische Denken mit seiner realistischen
Erkenntnislehre, seinem Drang nach Objektivitit und systematischer Zu-
sammenschau der Wirklichkeit im organischen Ordnungsganzen die «vera
philosophia» und nicht der subjektivistisch-kritische Idealismus, der die
geistige Entwicklung von Descartes bis Hegel vornehmlich bestimmt hat.

Aus diesen Voraussetzungen heraus werden wir auch seine Wertungen der
Philosophie der Vergangenheit und der Gegenwart verstehen konnen. «Der
moderne Mensch, d. h. der Mensch seit der Renaissance, ist fertig zum Begra-
benwerden». Mit diesem Wort des Grafen Paul York von Wartenburg als
Motto leitet er sein erstes Kapitel iiber das «Werden der Philosophie der
Gegenwart> ein (S.13). Als ausgesprochenen Antipoden seines eigenen
Denkens sieht er Kant an. Uber ihn schreibt er (S.16): «Kant gab dem mo-
dernen Denken seine giiltigste Form und den vollendetsten Ausdruck, leitete
aber auch gleichzeitig seinen verhingnisvollen Niedergang ein».

Unsere Gegenwart, meint er weiter, gechore nun aber nicht mehr dieser
Renaissanceperiode an. «<Man ist sich dariiber einig», schreibt er (S.22),
«dafl der Beginn des 20. Jahrhunderts nicht nur anzusehen ist als das Ende

12 177



eines kiirzeren Zeitabschniites, sondern als Schluflstrich unter eine grofle,
geschlossene geschichtliche Epoche, so dall unsere Gegenwart nicht mehr
zum Zeitalter der ,Moderne’ gehorts. Wohl sei unsere Zeit immer noch
schwer belastet durch die unheilvollen Folgen eines metaphysikiremden
Denkens» (S.252), aber trotzdem auf dem Wege zu einer gesunden Meta-
physik. Und gewissermaflen als ein «itinerarium mentis» ad veram philo-
sophiam will Bochenski die Debatte des gegenwiirtigen Denkens darstellen.
Er steht darum der Philosophie unseres Jahrhunderts durchaus bejahend
gegeniiber. «Es diirfte kaum eine Ubertreibung sein, sie zu den fruchtbarsten
der Geschichte zu rechnen», lesen wir auf Seite 47, oder auf Seite 31: <Eine
betrichtliche Zahl iiberragender Denker tritt auf den Plan oder kommt zn
Einfluf}. In dieser Hinsicht darf diese Epoche zu den fruchtbarsten in der
neueren Geschichte geziihlt werden». Auch ist er voller Lob fiir die in der
Regzel angewandte Methodik bei den Denkern unserer Tage. «Das duflere
Bild», meint er (S.46), gewisser philosophischer Abhandlungen wunserer
Gegenwart erinnert stark sowohl an die fachlich-kunstgemiflen Arbeiten
eines Aristoteles wie selbst auch an die kunstferticen Gedankenginge der
Scholastik des 15. Jahrhunderts».

Hier wird es wohl unvermeidlich sein, daB die Wege der einzelnen Beur-
teiler sich trennen. Wir selber sind zwar durchaus geneigt, mit Bochenski
ein gutes Stiick gemeinsamen Weges zu gehen. Seit der Niederschrift unserer
Doktordissertation iiber «Die Problematik der Neueren Philosophie> vom
Jahre 1928 sind auch wir der Ansicht, daB man auf den allzu subjektivisti-
schen Bahnen des neuzeitlichen Idealismus nicht mehr weitergehen kann.
Nur konnten wir uns deshalb nicht gleich sozusagen auf die andere Seite
eines «neurealistischen», an Aristoteles und Thomas von Aquin orientierten
Denkens schlagen. Was uns vorschwebt ist vielmehr eine Philosophie, die
durch den Primat des Ethischen iiber das Theoretische jenseits von Idea-
lismus und Realismus steht, und im iibrigen den einseitigen Individualismus
durch das Gefithl einer stiarkeren Traditionsverbundenheit iiberwindet.
Historisch glauben wir diese Denkart am besten beim «spiiten» Plato, d.h.
in den Dialogen vom «Theaetet» bis zu den «Gesetzen» ausgeprigt zu finden.

Die starke Betonung des «Realismus» durch die Denker unseres Jahr-
hunderts kommt uns deshalb nicht wie ein wirklicher Fortschritt vor, sondern
lediglich wie eine Abwechslung, eine Art Pendelschlag ins entgegengesetzte
Extrem der vorausgegangenen Situation. Und somit wire es uns auch nicht
moglich, die Denker der Gegenwart in eine aufsteigende Linie anzuordnen,
auf der wir, gleichsam von Sprosse zu Sprosse, unserm gewollten Ziel
nihergefithrt werden. Wir stehen wohl der Philosophie unserer Tage weit
skeptischer gegeniiber und kénnen uns angesichts ihrer Lage eines Aus-
spruchs von Hume nicht entschlagen, den er schon auf die Situation seiner
Zeit angewandt hatte, und der dahin geht, daB <even the rabble without
doors may judge from the noise and clamour which they hear, that all goes
not well within» (Treatise on Human Nature, Introduction). Wir konnen
ebensowenig mit Bochenskis radikaler Verurteilung Kants einig gehen. Die
Beschrinkung der menschlichen Erkenninis auf die Phinomene in Raum
und Zeit, wie er sie in der «Kritik der reinen Vernunft» befiirwortet hat,

178



hat wohl einen nicht immer giinstigen Einflufl auf die spitere Entwicklung
der Philosophie ausgeiibt, aber sie war im Grunde auch nur ephemer (sie
wurde erst wieder auf denm Schild gehoben, als nach der Mitte des ver-
gangenen Jahrhunderts die <Philosephen> den Versuch machten, sich mit
der immer mehr aufkommenden Naturwissenschaft zu akkomodieren); ist
sie doch als inkonsequent schon von seinen nichsten Nachfolgern abgelehnt
worden, die genau sahen, dafl die Vernunfikritik selber nicht blof} eine
Erkenntnis eines Gegenstandes in Raum und Zeit darstelle: sein hoheres
Verdienst war doch wokl die Wiedereinsetzung der Ethik in ihr altes Recht
gegeniiber einem jahrhundertelangen einseitigen Intellektualismus und Ra-
tionalismus, ein Schritt, der ihn wie sonst keinen Denker der Neuzeit an
Plato heranriickt und ihn mit der edlen Tradition verbindet, die von diesem
Namen ausgeht. Bochenski scheint uns diese Seite an Kant zu iibersehen
und auch fiir den Platonismus kein spezielles Sensorium zu haben. Er er-
wihnt deshalb auch zu unserm Bedauern in seinem Uberblick iiber die
Philosophen der Gegenwart A.E.Taylor nur fliichtig (auf S.280f in der
Bibliographie), wihrend er seine anglikanischen Kampfgenossen W.R.Inge
und C.C.J. Webb, sowie den romisch-katholischen Mystiker Friedrich von
Hiigel ginzlich iibergeht. Hier glauben wir eine empfindliche Liicke in
seinem Bild der Gegenwartsphilosophie konstatieren zu miissen.

Allein wir mdochten seinem Buch nicht mit einer sterilen Kritilk ent-
gegentreten; die einzige stichhaltige und berechtigte Kritik an seinem
Wagnis wire, ihm ein eigenes analoges zur Seite zu stellen. Dafiir wiren
wir wohl aber, wie schon angedeutet, nicht besonders qualifiziert; unserm
platonischen Standpunkt lige eine <«Ehrenrettung» gewisser weniger be-
kannter und vielleicht zu Unrecht wenig beachteter Denker niher als eine
Gesamtdarstellung des Denkens unserer Tage. Wir wollen daher lieber ver-
suchen, in kurzen Strichen fiir den Leser das Bild nachzuzeichnen, das
Bochenski von der Gegenwartsphilosophie vor uns entrollt hat und uns auf
ein paar Seitenbemerkungen und Randglossen beschrinlken.

Bochenskis systematische «Himmelsleiter» weist sechs Sprossen auf: Den
Empirismus (Materialismus), den Idealismus, die Lebensphilosophie, die
Phinomenologie, die Existentialphilosophie und die Metaphysik (S.39) oder
die Philosophie der Materie, der Idee, des Lebens, des Wesens, der Existenz
und des Seins, wie er sie in seinen Kapiteliiberschrifien nennt. So aufge-
zahlt driicken sie nach dem Verfasser ihre relative Stellung in der Ordnung
nach ihrem innern systematischen Wert aus, wobei natiirlich nicht gesagt ist,
dafl nicht ein Denker auf einer sog.niedrigeren Rangstufe allein durch die
Kraft seiner Personlichkeit iiber einen mittelmiBigen Kopf, der angeblich
ein hoheres Prinzip vertritt, herauszuragen vermdéchte. Gemafl ihrer heutigen
Aktualitit gruppieren sich diese sechs unterschiedenen Richtungen anders.
So betrachtet, heillt es, steht <an erster Stelle Metaphysik und Existential-
philosophie; es folgt — mehr indirekt und mittelbar durch die genannten
Richtungen — Lebensphilosophie und Phinomenologie; in weitem Abstand
folgt die Philosophie der Materie nach. An letzter Stelle steht der Idealis-
mus» (S.43).

Doch wenden wir uns den einzelnen Kapiteln zu!

179



Unter die «Philosophie der Materie» subsumiert Bochenski drei verschie-
denartige Richtungen: Den englischen Neurealismus, sofern er nicht von
Whitehead, welcher unter den Metaphysikern figurieren wird, sondern eher
von Bertrand Russell gefiihrt wird; den logischen Positivismus der Wiener
Schule (Carnap und seine Anhinger); und den dialektischen Materialismus,
der heute in den kommunistischen Landern zur offiziellen Staatsphilosophie
emporgeriickt ist. Ohne seine glinzenden Verdienste in Abrede stellen zu
wellen, nennt Bochenski Russell einen «modernen Voltaire, im verkleinerten
MaBstab» (S.53). Unter den logischen Positivisten wird besonders eindriick-
lich die Theorie des von der Hauptrichtung relativ stark abweichenden H.
Reichenbach gewiirdigt; den dialektischen Materialismus fiithrt unser Autor,
wie sich gebiihrt, auf Hegel zuriick. Im ganzen kann er sich trotz der An-
erkennung von glinzenden Einzelleistungen nicht entbrechen, die «<Einseitig-
keit dieser Systeme... geradezu ungeheuerlich» zu finden (S. 76).

Mit den Idealisten hat Bochenski, wie man bald sieht, am wenigsten Mit-
gefiihl. Trotzdem werden das System Benedetto Croces, die Erkenntniskritik
eines Léon Brunschvicg und die verschiedenen neukantianischen Schulen,
die Marburger und die Badische, sowie die spiiteren Vertreter des Kritizis-
mus wie Cassirer, Liebert und Bruno Bauch durchaus fair und ritterlich
dargestellt. Es darf dem Verfasser im allgemeinen nachgeriihmt werden, dafl
seine Ausfiihrungen, auch iiber die Theorien, denen er innerlich fern steht,
von einem groflen Wohlwollen und einen unbestechlichen Gerechtigkeitssinn
getragen sind.

Sind der Materialismus und der Idealismus nach ihm noch Uberbleibsel
aus der Philosophie des vergangenen Jahrhunderts, so glaubt Bochenski in
der Lebensphilosophie etwas durchaus Neues, fiir unser gegenwirtiges Zeit-
alter Typisches erblicken zu konnen. Hier wird dem bloBlen Verstandes-
denken abgesagt und das sog. «Irrationale» auf den Schild gehoben. Bochenski
glaubt, daB die Lebensphilosophie viel dazu beigetragen hat, den neuen
Geist des zwanzigsten Jahrhunderts zu begriinden, und Bergson, vor allem,
wird als «einer der Bahnbrecher des neuen Geistes unserer Zeit» mit hochst
anerkennenden Worten eingefiihrt. Die Darstellung seines Gedanken-
systems scheint uns deshalb auch besonders gegliickt zu sein. Etwas blasser
dafiir sind vielleicht die Abschnitte iiber William James, F. C. S. Schiller und
John Dewey, Denker, die aber auch nicht strikt zur europiischen Philosophie
gehoren (auch Schiller lebte zuletzt lieber in Los Angeles als in Oxford).
Angereiht an diese franzosisch-angelsichsische Bewegung wird der deutsche
Historismus eines Dilthey und seiner Schule, zugleich mit der in Deutsch-
land <unakademisch» sich organisierenden und etwas verwilderten Lebens-
philosophie. Als Vertreter dieser tumultuarischen Entwicklungsphase tritt in
diesem Zusammenhang auch die nach allen Seiten schillernde Gestalt von
Ludwig Klages am Horizonte auf...

Noch mehr aber als die Lebensphilosophie, glaubt Bochenski, habe uns die
Phinomenologie vom verderblichen Erbe Kants befreit. Husserl nennt er
<eine der stirksten Potenzen» unserer Zeit (S.29), sei er es doch gewesen,
der uns um die Jahrhundertwende mit seinen <Logischen Untersuchungens
und seinen «Ideen zu einer reinen Phinomenclogie» den Blick fiir das weite

180



Feld des Objektiven wieder gedffnet habe. Die Methode fast aller heute
lebenden Denker sei darum auch phinomenologisch. Mit der letzten Phase
des husserlschen Denkens, in der er gleichsam wieder zu einer idealistischen
BewuBtseinslehre zuriickkehrt, will sich Bochenski allerdings nicht befreun-
den; er meint aber auch, Husserl sei hierin von seinen eigenen Nachfolgern
desavouiert worden. Als zweiten, fast ebenbiirtigen Griinder der Phinomeno-
logie preist Bochenski Max Scheler; aber auch hier erblickt er seine Haupt-
verdienste in seiner mittleren ethisch und religionsphilosophischen Phase;
die mehr soziologische Wendung gegen das Lebensende sieht er als ein An-
zeichen abnehmender Kraft an.

Urspriinglich als ein Zweig am gemeinsamen Baum sei die neue Existential-
philosophie aus der Phinomenologie hervorgegangen. Ihre letzten Voraus
setzungen seien aber weiter riickwirts zn verfolgen; sie ligen vornehmlich
bei Kierkegaard. Auch verfehlt Bochenski nicht zu bemerken, dal der Exi-
stentialismus weitgehend durch die Erschiiiterungen, die die beiden Kriege
hervorgerufen haben, bedingt worden ist, bei Heidegger und Gabriel Marcel
kurz nach dem ersten, bei Sartre nach dem zweiten Weltkrieg. Heideggers
Gedankenwelt wird in der Hauptsache in seiner eigenen, oft auch eigenwilli-
gen Terminologie wiedergegeben; die Frage, ob er Atheist sei, bleibt offen.
Bei Sartre, der unzweifelhaft von ihm abhingig sei, stehe weniger die prak-
tische Sorge als die #dsthetisch (freilich negativ) zu bewertende «Widerlich-
keit> alles Existierenden im Vordergrund des Interesses. Wihrend er nun
rundweg Atheist sei, habe sich der Existentialismus bei Marcel mit einem
ausgesprochenen Theismus verbunden. Die reifste Ausprigung dieser Ge-
dankenrichtung sieht Bochenski bei Karl Jaspers. Er verhilt sich aber allen
diesen Denkern gegeniiber eher zuriickhaltend. «Im Grunde handelt es sicho,
schreibt er (S.200), «<nur um eine Beschreibung personlicher Erfahrungen,
deren Ergebnisse zudem fiir niemand auBer den Denkern selber von Wert
sein sollen. Wenn dem so ist, so ist schwer einzusehen, welche Bedeutung
all diesen Beschreibungen auBerhalb ihres kiinstlerischen Wertes zukom-
men...» Und (S.201): <Thr hochgespanntes Wollen scheint mit einer klig-
lichen Niederlage zu enden». Ein Diktum, das jedenfalls auf Gabriel Marcel
nicht pafit.

Unter die Metaphysiker endlich, d.h. unter die Denker, die sich nach
seiner Ansicht allseitig und umfassend um das Sein bemiihen, rechnet
Bochenski die Englinder S. Alexander und A.N. Whitehead, Nikolai Hart-
mann und die Neuthomisten. Wir glauben, daBl dabei die Bedeutung von
Alexander etwas iiberschidtzt worden ist. Dagegen scheint es uns recht ver-
dienstlich, daB3 hier einmal der Versuch gemacht wurde, kontinentalen Den-
kern die groBangelegte «Organische Philosophie» Whiteheads niher zu brin-
gen; und wir konnen uns im Groflen und Ganzen durchaus der bochenski-
schen Interpreiation dieses schwierigen Autors anschlieBen. Bei den Neu-
thomisten weist Bochenski hauptsichlich auch auf das Imposante ihres trotz
Meinungsverschiedenheiten im einzelnen aufrechterhaltenen Schulzusammen-
hanges hin und auf die lebendige Diskussion, die seine Vertreter iiber alle
politischen und sprachlichen Grenzen hinweg miteinander verbindet. Es ist
vielleicht der Zusammenhang dieser Schule, der er ja selber auch angehort,

181



der Bochenski dazu veranlaBit hat, auch die iibrigen Denkrichtungen analog
zu behandeln, als ob auch bei ihnen ein Zhnlich freier internationaler Ge-
dankenaustausch stattgefunden hitte. Faktisch ist das wohl leider nicht der
Fall gewesen. Was in dem einen Lande vorgeht, ist oft im Nachbarland un-
beriicksichtigt geblicben; und wir schreiben es dieser nationalen Verenge-
rung zu, daB sich das Denken in vielen europiischen Lindern oft mehr oder
weniger in totgelaufenen Geleisen bewegt hat und sich auch heute noch be-
wegt (unser eigenes Heimatland nicht ausgeschlessen!).

Damit haben wir Bochenskis Panoptikum der europidischen Philosophie
des zwanzigsten Jahrhunderts in seinem Grundrif} skizziert. Wir wollen, wie
gesagt, nicht auf kleinere Einzelheiten eintreten und subjektive Wiinsche und
Anliegen vorbringen; denn sonst wiirden wir uns wohl blofl ins Uferlose
verlieren. Dagegen erlauben wir uns abschlielend noch auf ein paar kleinere
Irrtiimer und Ungenauigkeiten hinzuweisen, nicht als Kritik zum Beweis
eigener Uberlegenheit, sondern damit sie in spiteren Ausgaben, auf die wir
zuversichtlich rechnen, eventuell verbessert werden konnen. Wir konnen da-
bei nicht auf Vollstindigkeit Anspruch erheben; was wir notiert haben, ist
nur das, was uns in zweimaliger sorgfiltiger Lektiire des Buches aufgefallen ist.

Auf Seite 35 wird von F. H. Bradley behauptet, die Widerspriiche bewiesen
«nach ihm, daB diese Wirklichkeit (sc. die empirische) nichts anderes als
Schein ist, hinter dem sich die wahre Wirklichkeit, das Absolute, verbirgt».
Hier sollte wohl statt «Schein» «Erscheinung» stehen; denn Bradleys Haupt-
werk von 1893 trigt den Titel: «Appearance and Reality». Auf Seite 177 er-
fahren wir von «Journaux métaphysiques» von Gabriel Marcel im Plural, von
denen eines aus dem Jahre 1927, das andere von 1935 stammen soll; auf
Seite 277 hinwicderum soll das «Journal métaphysique» dieses Philosophen
in Einzahl Aufzeichnungen aus den Jahren 1912 und 1913 enthalten. Beides
ist unkorrekt. Tatsichlich ist das «Jourmal métaphysique» von Marcel im
Jahre 1927 publiziert worden, und es enthiilt zwei Teile, einen &ltern, ratio-
nalistischeren mit Eintragungen aus dem Jahre 1914, und einen neueren,
existenzielleren mit solchen aus den Jahren 1915—1923. Auf Seite 29 figuriert
Meinong als Alois M. statt Alexius; Seite 255 wird Charlie Dunbar Broad in
Charlie Edward Broad verwandelt, und auf den Seiten 51, 204 und 256 wird
iibersehen, dafl John Laird im Jahre 1945 gestorben ist.

An Druckfehlern notieren wir folgende Bagatellen: Seite 89 sieht Allain
statt Alain, 261 (4.Zeile) Schlipp statt Schilpp, 267 Patten statt Paton; 267
wird Richard Kroner zu R.Kroner, und 275 muB es Arsskrift heissen stait
Arsskrift.

Auch stilistisch weist das Buch vielleicht einige etwas storende Neologis-
men auf: Auf Seiten 38, 146, 228, 230 und 233 wird fiinfmal <originir», ein
Licblingswort der Phinomenoclogen, gebraucht, wo offensichtlich jedesmal
<originell» gemeint ist, und Seite 128 wird wohl aus Abneigung gegen das an
Idealismus gemahnende «riick-beziigliche» Reflexivpronomen der Satz inse-
riert: «Wilhelm Dilthey rechnet zu einer inzwischen iiberholten Periodes.
Zu unfreiwilliger Komik gibt ein Satz auf Seite 40 AnlaB. Dort heillt es
niamlich: «Es (sc.das rasche Emporkommen der Existentialphilosophie und
der Metaphysik) erkldrt aber auch den Hochstand des gegenwirtigen philo-

182



sophischen Lebenss. Wir glauben zu verstehen, was damit gemeint ist; aber,
wenn man boshaft wire, konnte man den Satz auch anders auslegen.

Zum SchluB mochten wir hinzufiigen, dafl dem Text ein gutes Sach- und
Personenregister angefiigt ist und vor allem eine sehr ausfithrliche und sorg-
faltige Bibliographie, die sicher fiir manchen von groflem Nutzen sein wird.
Im iibrigen glauben wir das Buch nicht speziell empfehlen zu miissen; es
wird das durch seine liebevolie Wiedergabe der Denksysteme und durch
seine anregende Darstellungsmethode fiir sich selber am besten tun.

Hermann Gaulf3.

Fritz Helling: Der Katastrophenweg der deutschen Geschichte.
V. Klostermann-Verlag, Frankfurt a. M. 1947. 211 Seiten.

Das Buch will der dringenden Aufgabe einer historischen Deduktion des
deutschen Zusammenbruchs dienen, ist also ein Stiick einer heute inner-
und auBlerhalb Deutschlands ziemlich zahlreichen Literatur. Es ist aber kaum
anzugeben, inwiefern die Durchfithrung des Themas bei ihm eine originale
Note hat. Allenfalls verdient Erwihnung, daBl Verf. — entgegen den,
iibrigens durch die Sache nahegelegten, iiblichen Gepflogenheiten — auf
eine historische Motivierung von 1933/45 durch die deutsche Geschichie
verzichtet und damit der Gefahr einseitiger und billiger Verursachungen
(etwa im Sinne der wohlfeilen Verbindungen Luther-Hitler, Friedrich d.
Gr.-Hitler) entgeht. Das Buch ist vielmehr ein kurzer Abrifl der deutschen
Geschichie, von den germanischen Uranfingen an! und die Frage driingt
sich da eher auf, was das alles schlieBlich mit dem eigentlichen Thema zu
tun hat. Der Beitrag zu ihm ist jedenfalls mager und kann schwerlich als
originell gelien: die deutsche Geschichte als eine Reihe millgliickter Frei-
heitskampfe, 1525 (Bauernkrieg) — 1848-1918. Verf.ist ehrlich genug, fiir
sich nicht die Urheberschaft der vorgetragenen Ansichten zu beanspruchen.
Allenthalben lehnt er sich aufs engste an frithere Auffassungen an, so eng,
daBl man seine Arbeit, ohne ihr Unrecht zu tun, geradezu als eine Kompila-
tion wortlicher Zitate ansprechen kann. Zu diskutieren hitte man deshalb mit
seinen Gewihrsleuten. Da er anscheinend historischer Materialist ist, findet
man unter ihnen viele Marxisten (nicht ausschliefllich). Es ist da alles vorge-
arbeitet. Eigene Wege sucht er, anf Grund der iibernommenen Methode,
in der mittelalterlichen Geschichte: das deutsche Kaisertum Ausdruck der
friithmittelalterlichen Wirtschafts- und  Gesellschaftsstruktur, das militante
Papsttum der hochmittelalterlichen. Das ist freilich schwerlich haltbar, hat
aber mit dem Thema gar nichts zu tun und kann, wie das ganze Buch, auf
sich beruhen. Warum ist es eigentlich gedruckt worden? Chne das koénnte

man es als Ergebnis anerkennenswerter Liebhaberbeschiftigung astimieren.
Alfred Heul3.

183



Hommage a Henri-L. Miéville (offert par ses amis, collegues et
anciens ¢léves a l'occasion de son soixante dixiéme anniver-
saire: 5 décembre 1947). 1 vol. 23,516 de 209 p. La Concorde,
Lausanne, 1948.

Une vingtaine d’amis de M. Miéville témoignent dans cet Hommage de son
influence dans le demaine philesophique (H. Reverdin: . Miéville au comi-
té de la Revue de théologie et de philosophie et a la Société romande de
philosophie; E. Gilliard: Notes sur Rousseau; M. Reymond: Trois fonctions
de la vie de Dlesprit [culture, critique, création]; M. Gex: Remarques épis-
témolegiques sur la connaissance des hommes; F. Brunner: Le «Pansophiae
prodromus»> de Comenius), esthétique (F. Medicus: Bemerkungen zum Thema:
Kunst und Leben; J.-Cl Pignet: Art et philosophie), théologique (H.Ger-
mond: La connaissance religieuse et les mythes primitifs; G.-Ph. Widmer: Foi
et raison), politique (R.Piaget: le philosophe dans la Cité; R. Bovard: H.
Miéville et les entretiens d’Oron), pédagogique (L.Meylan: Humanité et
humanités). Nous retenons deux études qui se rapportent plus directement
aux publications de M. Miéville: celle de M.S. Gagnebin d’abord, qui ana-
Iyse «la notion de Totalité et la philosophie de I'Esprit». L’auteur rappelle
le sens du «tout» pour I'enfant, le mathématicien, le philosophe (Kant, Berg-
son), puis la genése de cette notion dans 'suvrage capital du jubilaire. (Fers
une philosophie de UEsprit ou de la Totalité): lactivité de penser s’exerce
sur un donné qu’elle cherche a ordonner au moyen de liaisons de nature
spirituelle plus ou moins valables, parce que notre pensée est liée a un corps;
la raison, comme exigence d’unité, au sein de la pensée créatrice, nous fait
participer 3 l'universalité de I’Etre total, qui n’est pas I’Acte pur d’Aristote
ou I’'Un parménidien, mais la pensée concréte (cosmique) qui renferme Des-
pace et le temps, la pensée humaine et ses objets. L’Etre total ou Dieu ne se
congoit pas sans le monde, ni le moende sans lui. Fautil admetire au sein
de cette pensée cosmique, une conscience, par analogie avec la pensée hu-
maine? La conscience n’apparait-elle pas au moment ot un non-moi limite
un moi? Or, la pensée cosmique ignore P'exiériorité, elle n’a done pas de
conscience. Cet Etre total, fautil le considérer comme une réalité actuelle
ou une possibilité idéale? Telles sont les difficultés soulevées par M. Gagne-
bin, M. Miéville y a répondu dans un article intitulé Etre et Pensée (Dia-
leciica, 1948, p. 89 sq.). M. Arnold Reymond dans son article sur
«Nietzsche et le probléme de la civilisation» reprend les réflexions de M.
Miéville sur les ambiguiiés et les contradictions de ce penseur (cf. Miéville:
La volonté de puissance ou 'aventure niétzschéenne et le temps présent,
1934 et Nietzsche philosophe, 1944); il les éclaire par I’étude des trois atti-
tudes de Nietzsche en face des problémes relatifs a la civilisation (genése,
épanouissement, décadence et leurs multiples conditions): jusqu’en 1878,
Nietzsche pense pouvoir surmonter le pessimisme par P'art; jusqu’en 1883,
il abandonne toute mélaphysique et toute religion; jusqu'a sa mort, il an-
nonce la venue du «surhomme», comme synthése des valeurs de puissance et
de douceur, le renversement des valeurs et le retour éternel. Chaque étape
est caractérisée par des critiques et des admirations délaissées ou transfor-

184



mées par la suite. En rejetant toute «finalité ontologique», Nietzsche ne pou-
vait concevoir le mouvement des diverses civilisations que comme un éiernel
recommencement et promouveir par un jugement sévére et une critigue
impitoyable de son époque 'apparition d’une nouvelle civilisation.

G..Ph. Widmer.

Heinrich Liitzeler: Der Philosoph Max Scheler. Eine Einfithrung.
H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn 1947.

In knappen, eindriicklichen Ziigen entwirft Liitzeler Werk und Per-
sonlichkeitsbild Max Schelers, mit der Absicht, eine vorliufige «Briicke
zwischen unserer Gegenwart und dem Werk dieses Denkers zu schlagen», die
abgebrochen werden soll, wenn dessen Schriften wieder selbst zuginglich
sind. Damit unterschitzt der Verfasser aber den Wert seiner Broschiire,
deren Zeugnisse einer verehrenden Nihe zu seinem Lehrer wir auch spiter
nicht missen mochten. Das «Grundmotivs des Schelerschen Denkens sieht
L.in der Frage nach dem Menschen, was er an Schelers Wesensbestimmung
der Philosophie, an «sciner erkenntnistheoretischen Wendung zum emotio-
nalen Apriori» und vor allem an dem «ungemeinen Reichtum seiner Ein-
sichten in die menschliche Person», die «in der Spannung zwischen Selbst-
aufgabe und idealen Selbstverwirklichung lebt», iiberzeugend demonstriert.
Thematisch ordnet er die philosophischen Entdeckungen Schelers in drei
Kreise, «die den hochsten Moglichkeiten des Menschen, dem Wirken des
Dimonischen in Gesellschaft und Geschichte, der Stellung des Menschen im
Kosmos und der Urpolaritit von Drang und Geist gewidmet sind». Mit
Recht charakterisiert der Verfasser Schelers Philosophie als einen Anfang,
versteht von da her die Unruhe und Vorliufigkeit seines Arbeitens und
deutet mit einigen Hinweisen an, in welchen Bemiihungen der Gegenwart
gie fruchtbar geworden sind. Hans Kunz.

Georg Misch: Vom Lebens- und Gedankenkreis Wilhelm Diltheys.
Verlag G. Schulte-Bulmke, Frankfurt a. M. 1947.

Von dringenderen Arbeiten gefesselt hat Misch die Anregung des Ver-
lages, eine kurze Einfithrung in das Werk Diltheys zu schreiben, nicht rea-
lisieren konnen, statt dessen aber drei frither erschienene Studien zur Ver-
fiigung gestellt, die zur vorliegenden Broschiire vereinigt worden sind.
Wihrend der erste und der letzte Aufsatz («Vom Lebens- und Gedanken-
kreis Wilhelm Dilitheyss und «Wilhelm Dilihey als Lehrer und Forscher»)
auch etwas von der eigentiimlichen Atmosphire vermitteln, die Dilthey um-
gab und die der Verfasser aus dem eigenen Daringewesensein wieder er-
stehen 1iBt, behandelt der mittlere (<Die Idee der Lebensphilosophie in der
Theorie der Geisteswissenschafien») ein zentrales Thema der Diltheyschen
Forschungen — mit jener Subtilitit und Beziehungsfiille, die man an Misch
gewohnt ist. Man darf dankbar sein, die drei gediegenen Essays nunmehr
gesammelt zur Verfiigung zu haben. - Hans Kunz.

185



Philipp Lersch: Der Mensch in der Gegenwart. J. & S. Federmann
(bisher Erasmus Verlag) Verlag, Miinchen 1947.

Mit diesem kleinen, kiar und leicht verstindlich geschriebenen Buch tritt
Lersch in die IFront der Zeitkritiker — Hammacher, Spengler, Rathenau,
Schweitzer, Ortega v Gasset, Jaspers. Thm als Psychologen liegt vor allem das
Schicksal der «Inmerlichkeit» am Herzen, die er durch den Rationalismus
und die Rationalisierung als Prinzipien der modernen, von der Technik be-
herrschten Daseinsordnung gefihrdet sieht. Er schildert die Erscheinungs-
formen dieser Rationalisierung, fragt nach ihrer Herkunit und ihren Folgen,
die er u.a. als Verzweckung der Welt, Entinnerlichung des Menschen, Ver-
massung, Verlust der Lebensunmittelbarkeit und seelischen Einheit charak-
terisiert. In der Verinnerlichung des Gemiites, des Geistes und des Gewissens
glaubt er die «Gegenbewegung zu Rationalismus und Rationalisierung» nam-
haft machen zu konnen: «Wenn uns heute itberhaupt noch eine Chance ge-
geben ist, dann liegt sie allein in der Verinnerlichung». Es ist doch wohl
eine allzu romantische — man konnte auch sagen: eine allzu deutsche —
Hoffnung. Hans Kunz.

Paul Haberlin: Logik im GrundriB. IV4189 p. 2316 cm.
Ziirich. Schweizer Spiegel Verlag (1947).

Cet ouvrage, venant aprés une anthropologie, une esthétique et une
éthique, achéve le systtme de M. Paul Hiberlin: on y sentira la maitrise ob-
tenue au cours d’une carriere longue et f{éconde. Non que le dessein de
cette Logique ne surprenne d’abord bien des philosophes, et surtout les spé-
cialistes de la méthodologie ou de la logique propositionnelle. Tichons de
comprendre ce dessein.

I1 faut prendre le mot logique dans un sens plein et <fort>: Ia logique
est la théorie du loges; le logos est la pensée méme, a la fois comme <cex-
pression de la réalité» et comme verbe créateur. La pensée n’est done jamais
formelle, détachée de ses objets; il n’y a ni logique formelle, ensemble de
régles du jeu, ni logiques matérielles conditionnées par les structures spé-
cliales des modes de I’éire: inorganique, organique, spirituel... La logique
est la théorie de 'ontologie.

Le fondement de ceite théorie, c’est que tout jugement a, selon M. Hiiber-
lin, un objet réel, existant. L’idée de vérité qu’implique tout jugement im-
plique done, a son tour, l'idée d’étre, et I'étre. L’idée de vérité implique
I’objet, comme étant. L’idée logique, I'idée de I’étre, est pour tout jugement,
théorique ou pratique, vérité a priori, fondamentale. La vérité absolue est
aussi vérité de la perfection éternelle, qui est le sens de D’étre.

Toute connaissance est rencontre de deux existants, qui sont pour eux-
mémes, en méme temps que I’'un pour 'autre. Exister, c¢’est done rencontrer.
Or, d’une part, seuls des individus peuvent se rencontrer ainsi, et il n’y a
d’existant que l'individuel; on ne peut connaitre que l'individuel et tout
objet est individuel. D’autre part, tout jugement opére une ségrégation,

186



séparant un objet des autres: le jugement se référe ainsi aux multiples re-
Iations que soutiennent entre eux les existants. L’existant dans sa totalite,
P’ensemble des relations, c’est le monde, et tout individu, dans le monde, est
un mode, une fonction qualitative de 1’ensemble.

Dés lors, les jugements, qui impliquent toujours I’étre et la perfection,
n’ont pour objet propre que le mode d’étre; ils ne décident que du mode
d’étre et ne distinguent qu’entre les modes. Mais ils impliquent encore un
autre savoir a priori: la conscience que le sujet jugeant conserve de lui-
meéme, conscience qui constitue son Zme.

L’individa qui formule un jugement sait qu’il ne considére 'objet de ce
jugement que de son propre point de vue; cette subjectivité est un caractére
inévitable de la connaissance. De par son intérét subjectif, I'individu donne
un sens a son expérience. La tiche de la logique, c’est de surmonter cette
subjectivité de la connaissance et de comprendre la relativité des points de
vue, des modes individuels, tout en restant fidéle a la vérité a priori impli-
quée dans tout jugement. Car l’expérience que constitue la rencontre, et le
saveir a priori concourent nécessairement a la connaissance.

Pour préparer a cette tiche, des études formelles sont sans doute requises.
Ici, un paragraphe spécial est, par exemple, réservé a D’énoncé des caté-
gories, déja soigneusement définies au fur et 3 mesure qu’elles se présentaient
Existence, mode, qualité, fonction, devenir, individu, ete..., toutes ces
catégories sont en méme temps des existentiaux, des déterminations possibles
de tout existant. Quant aux lois logiques — ou principes —, elles se rattachent
soit au principe déja reconnu de l'identité de I’étre, soit a P'organisation des
«masses» — principe de raison suffisante. — Mais ces lois ne sont point
indépendantes de I’étre qu’elles concernent.

La logique procéde ainsi du concret a I’abstrait, de [Dintuition a la
«science», a travers la réflexion et la recherche. C’est aussi par ordre d’ab-
straction croissante que M. Hiberlin classe les sciences. La psychologie est
ainsi présentée comme la science de l'objet concret par excellence, puis
viennent les autres «sciences morales», les «sciences naturelles», les «scien-
ces physiques», enfin les mathématiques. C’est que la vraie connaissance, a la
fois formelle et matérielle, ne devrait jamais séparer la forme de la matiére.
Aussi, le dernier objet envisagé, les mathématiques, a-t-il le moins de consi-
stance; il est pur symbole: les mathématiques sont encore une ontologie,
mais la plus formelle.

Pour comprendre entiérement ces theéses, dont nous ne donnons ici qu'un
sommaire, il n’est pas inutile de se référer aux Naturphilosophische Be-
trachtungen, éléments d’ontologie, et a D’Anthropologie philosophique de
M. Hiiberlin. Il faut se rappeler que, selon ces vues, 'individu seul existe et
que, par conséquent, la logique qui doit régir la connaissance d’un tel objet
ne peut étre qu'une logique du concret. C’est ici que la tentative de M.
Hiberlin présente un intérét éminent.

Le projet d’écrire une logique du concret n’est nullement paradoxal: Car
8’il est vrai que nous ne rencontrons jamais que l'individuel, néanmoins cet
individuel s’offre a nous toujours organisé en masses et en foules. Ainsi,
tout corps physique, organique ou non, est une masse; tout I’étendu, tout le

»

187



sensible est masse. Mais la masse est a la fois le masque et I’expression de
I'individuel, I’abstrait masque et exprime le concret. Ainsi, le corps est ex-
pression de I’ame et c¢’est a travers lui qu’il faut comprendre ’ame. Certaines
méthodes de psychologie compréhensive et d’interprétation requéraient une
logique qui ne fiit pas purement empirique. La présente ceuvre répond a
ce besoin.

Les logiques traditionnelles sont, depuis 1’Organon, des théories instru-
mentales, des techniques. Les recherches actuelles, sans metire proprement
en cause 'usage de tels instruments, visent souvent une interprétation nou-
velle de D’esprit, premiére réalité. La Logique de M. Hiberlin ne met en
cause l'instrument qu’avec I’éire de ’homme tout entier, pour s’attacher non
pas aux seules connaissances controlables et démontrables, non pas aux
seuls procédés de preuve, mais bien a la connaissance en général, et pour
Pinterpréter comme une sagesse.

A ceux qui protesteraient au nom de I'esprit contre une logique de I’étre,
M. Haberlin répondrait sans doute que tout I’esprit (Geist) consiste dans le
fait de saisir la tiche logique et de I'accepter.

Or, encore une fois, ce qui propose a M. Hiberlin cette tiche logique, ce
ne sont pas les procédés, les échecs ou les succés des sciences de la nature
ou des sciences mathématiques, comme il arrive, aujourd’hui, 3 bon nombre
de logiciens et de méthodologistes. Ce sont, au contraire, les sciences inter-
prétatives de l'individuel qui font poser ici le probléme; et il faut bien dire
que toute la réalité est ici comprise a 'image de I'objet de ces sciences. Des
lors, si I'importance qu’il reconnait a I’ordre a priori permet a M. Hiberlin
de rendre justice a I’effort des mathématiciens, il n’en va pas de méme pour
les sciences de la nature. L’auteur de cette logique parait redouter encore le
«scientisme» d’il y a cent ans et lutter contre un dogmatisme.

Il faut donc chercher, semble-t-il, dans une intention éthique le principe de
cette logique du concret qui n’améne parfois a la méditation qu’aux dépens
de la pensée. Pour prendre ce parti, le maitre de Bale avait, assurément, de
profondes raisons, et il les a inlassablement exposées dans tous ses ouvrages,
et encore ici méme. Ces principes donnent a sa philosophie le caraciére des
grands enthousiasmes tempérés, sagesse qui, loin de s’assimiler le monde ou
de le construire, s’inspire de I’<autre» et se soumet a I’existant pour retentir
et déborder sur ce monde. D. Christoff.

A. Lalande: La Raison et les Normes. un vol. petit in-8, 237 pages,
Paris, 1948.

La premiére publication de: A la recherche de la Vérité est de bon
angure pour cette collection. Le nom de l'aunteur, la tradition intellectuelle
qu’il représente, la clarté robuste de sa pensée, garantissent la valeur de
I’entreprise. Le petit ouvrage que M. Lalande vient de faire paraitre sous le
titre de: La Raison et les Normes est un véritable traité de la Raison et de
ges valeurs, un ouvrage qui fera date dans 'histoire des idées.

On ne résume pas un traité; on en suit les différentes articulations. Et un

188



commentaire devient superflu, quand le texte s'impose par sa plénitude et sa
limpidité. Aussi laissons-nous le plus souvent M. Lalande parler lui-méme.

| A

Raisen et rationalisme ont été pris dans des sens si divers que M. Lalande
précise d’abord ce qu’il entendra ici par ces mots. La Raison dont il parle
est «une capacité fonciére de reconnaitre certaines propositions pour vraies
ou pour fausses, d’apprécier des différences de probabilité, de distinguer un
mieux et un pire dans lordre de Paction, ou de la production; et cela non
pas seulement d'une maniere affective,... mais sous forme d’idées générales
et d’assertions conscientes,... qui s'imposent aux esprits dans leurs rapports
intellectuels tant qu’ils restent de bonne foi, et qui sont mises par eux
au-dessus de la discussion.» La raison suit des principes qui fondent la
connaissance. Dans l’ordre moral, <agir raisonnablement, c’est n’avoir pas
uniquement pour moteurs des impulsions ou des sentiments, mais élre en
état d’expliquer ses actions a ceux qui sont capables de les comprendre, en
faisant appel a des idées et des régles dont ils admettent aussi la validité.»
Cet ensemble de normes qui forment la raison est «un facteur essentiel de
la personnalité morale».

A S’en tenir 3 ces acceptions, le rationalisme représente moins un systéme
spéculatif qu'une attidude intellectuelle et morale faisant confiance a la va-
leur de la raison. C’est la portée qu’il a pour les philosophes «qui recon-
naissent la présence, dans tout esprit, de principes universels, immuables,
organisant les données empiriques.»

La Raison, ainsi entendue, «distingue dans I’homme wune nature infé-
rieure, commune aux animaux, voire a tous les vivants, et une nature supé-
rieure, qui lui est particuliére» (Homo duplex). Elle est elleeméme <une
fonction normative, qui apprécie, qui conseille, et éventuellement, qui pres-
crit>. «Etroitement liée a ’existence et aux fonctions du langage», elle est
communauté, et «s’exprime par une législation spontanée, théorique et
pratique, lien des hommes en tant que <semblables». Elle est «corrélative de
la réalité», qu’elle tend a comprendre et a expliquer, sans épuiser «la nature
et action des étres réels». Elle posséde «quelque chose de divin», méme aux
yeux de ceux qui écartent I'idée de Diew, puisqu’ils transféremt a la Raison
«tous les caractéres essentiels que la tradition attribuait» 2 cette idée.

Mais ’accord est loin d’étre unanime autour de ces atiributs de la raison.
«Les uns les refusent par esprit d’indépendance absolue», pour sauvegarder,
croient-ils, ’autonomie de leur «moi»; «d’autres les subordonnent au credo
d’'une Eglise, d'un Etat ou d'une école», ou bien, comme Barth, en nient la
valeur «en présence de la foi». D’autres encore «s’en moguent au nom de la
volonté de puissance», ou d’un matérialisme radical. Ces attaques du dehors
n’ont rien de surprenant: <Toute logique suppose ’erreur, et toute morale
Iimmoralité, sinon I'immoralismes.

Ce refus de reconnaitre la valeur permanente des principes rationnels
tient aussi — et cela est inquiétant — a une «critique interne»: Ces prin-
cipes que le sens commun reconnait, observe-t-on, ne sont valables que pour

189



un temps, pour un milieu donnés; «<mais il suffit de prendre des dates assez
écartées ou des milieux assez différents», pour les voir se modifier <comme
changent les maniéres de se vétir ou de s’alimenter». On ne peut nier, concéde
M. Lalande, «<le mobilisme essentiel des vérités premiéres». Mais est-ce a dire
que le progrés de la raison consiste a abandonner des principes universellement
reconnus, pour leur en substituer de nouveaux, destinés a leur tour a faire
place a d’autres non moins provisoires, «a devenir de plus en plus dis-
ponible»?

«Certes, pour un c6té de la nature humaine, ce programme est séduisant:
liberté sans limites, champ ouvert a la création, méme la plus imprévisible,
aussi bien dans la théorie que dans l'action. Si rien n’est éternellement vrai,
tout est possible, tout est permis. Mais d’autre part, ce qui faisait I'intérét de
la raison se volatilise: son ascendant intellectuel et social, son pouvoir
d’unir les hommes autrement que sous la pression d’un gouvernement or-
ganisateur et autoritaire, sa valeur normative et judiciaire, son opposition
aux données sensorielles.»

Mais reconnaiire les variations du «code de la raison» dans I’histoire
n’est pas nier la valeur des régles de logique ni l'utilité d’en chercher de
nouvelles formules. A ce propos, M. Lalande émet une hypothése, dont la
démonstration constitue Poriginalité profonde de son ouvrage et qui nous
parait établie sur des considérations et des arguments convaincants: La
dynamique de la raison n’offrirait-elle pas la <pérennité» qu’on ne rencontre
pas dans sa statique? La raison constituée, variable, provisoire, valable pour
une civilisalion, une époque, une profession, assurant la «cohésion du groupe>,
est subordonnée a la raison constituante, «directive permanente», qui or-
donne en série le «devenir» des données rationnelles. La raison constituante
est une constante qui conditionne les transformations des idées et des principes
dits rationnels. C’est une absurdité de prétendre avec Hegel <ne rien pré-
supposer en philosophie». <En toutes choses nous sommes <embarqués»;
¢’est par 1a que nous débutons»>. Il importe de mettre en relief la norme la
plus générale, la «directive permanente» de la raison constituante. C’est' a
cetite tiche qu’est consacrée la suite de l'ouvrage. L’examen des différents
objets de pensée aboutit invariablement a constater la norme suivante: Le
méme est supérieur a lauire.

IL.

M. Lalande étudie d’abord les catégories de temps, d’espace et de nombre.
La notion de temps n’est pas une forme a priori, comme le prétendait Kant,
mais bien «une réaction de défense de Pesprit contre «le devenir réel»> dans
lequel nous sommes pris et augquel nous sommes fonciérement hostiless.
Considére-i-on l'action, I’idéal visé n’est pas le changement, mais la pérennité
de I'euvre. Guerrier, poéte, sculpteur, tous travaillent a réaliser une ceuvre
qui échapperait au temps. Le permanent, I'identique, du point de vune de
Paction, revétent une valeur supérieure au transitoire, a Pautre.

Cette norme n’est pas moins évidente au point de vue de Dintelligence.
«Notre raison... va toujours d’elleméme a I’invariance: la sensation est
dans le temps, le concept doit rester toujours identique a lui-méme.» Le

190



vrai ne saurait varier: Il reste toujours vrai que vous étes né tel jour, que deux
et deux font quatre, que le blanc n’est pas le noir. En physique, une loi
énonce ce qui demeure le méme; «I’évolutionnisme lui-méme... est un
effort pour planer, dans le temps kantien, au-dessus de ce qui change dans
Ia durée et pour saisir ce qu'il y a de constant et d’universel dans le devenir.»
Ainsi notre intelligence — M. Lalande me concédera cette réflexion berg-
sonienne, — tend a immobiliser le devenir, a fixer le flux du mouvant. Par
1a se vérifient «deux des caractéres du rationalisme: dualité et normativité.»
On peut déja en relever un troisidme a propos du temps, a savoir «le
progres des catégories d’une multiplicité et d’une diversité originelles 2 une
unité croissanie.» Ce n’est que par une longue suite d’<expériences diverses et
indépendantes» que les hommes ont élaboré une forme du temps commune,
unique. «Ce qui donne prise a la rationalisation de la durée est le rythme,
médiation entre Pautre et le méme, le changement et la constance»: Rythmes
biologiques, comme la marche, la respiration, les battements du cceur. Rythmes
astronomiques, sociaux: jour et, nuit, saisons, périodicité des chasses, des
cueillettes, des travaux agricoles. Rythmes religieux: fétes, rites etc.

L’idée d’espace a été, est soumise a des transformations non moins nota-
bles, et elle suit lIa méme orientation que celle de temps. On a raison d’op-
poser espace physiologique et espace géoméirique, car le premier est multiple,
divers — espace visuel, espaces tactiles. «Que d’inégalités de tout genre qui,
petit a petit, seront éliminées pour constituer I’espace unique, homogene,
isotrope, homaloidal, infini, tel que Descartes on Kant le posent pour en
faire une forme a priori!/> Les espaces physiologiques varient avec les
circonstances, les individus, I’age, le degré de culture, la société, I’époque.
Mais cette diversité universelle tend elle aussi a I'unité; la raison progresse
peu a peu vers la constitution d'un espace social commun, a commencer
par une <assimilation grossiere des choses entre elles, qui les fait rapporter
a4 un méme <orient». Progressivement on aboutit a I’espace classique a trois
dimensions. On pourrait objecter que le développement moderne des mathé-
matiques va en sens inverse de la marche a l'identité; ce serait le cas,
semble-t-il, d’espaces a dimensions. M. Lalande fait remarquer que <’espace
classique, avec sa parfaite uniformité, reste 1’espace de la perception com-
mune, celui de Iarpenteur, de l’architecte, de I'ingénieur: on n’en considére
point d’autre dans un probléme de physique ou de chimie usuelles, encore
moins dans une question de biologie, dans un réglement public ou dans une
décision judiciaire. C’est donc bien le type d’un article de la raison consti-
tuée.» De plus, la théorie de la Relativité avance, de son c¢oié, dans le sens
du méme en fondant en une seule les deux motions de temps et d’espace.
Eparpillement d’espaces d’abord, puis progrés lent, mais assuré vers la con-
ception d’un espace, un, identique. Ici encore se manifestent les deux carac-
teres fondamentaux du rationalisme: dudlisme et normativité.

L’auteur a plus beau jeu encore a montrer la méme direction de 'idée de
nombre. Le progrés vers 'uniformisation est complet avec cette notion. Le
nombre est un produit pur de la raison constituée. Quoique de nature, de
forme, de grandeur différentes, des «objets, en tant que compiés, sont tous
considérés comme qualitaiivement identiques entre euxs.

191



Temps, espace, nombre sont des formes du réel que la raison humaine
est loin de trouver toutes faites dans I'expérience et qui, une fois élaborées
en données rationnelles, servent a interpréter 1’expérience.

ITL.

- La notion de cause, «multiple et irouble>, marche elle aussi dn divers a
Pidentique. Ses origines sont nombreuses: origine juridique ou sociale
(double sens du latin causa, de I'allemand Ursache; le maléfice tenu pour
cause d’un accident, d’une mort, etc.); source physique: intervention de
Taction mécanique (fléche ou épieu qui tuent le gibier); source biologique:
génération des étres vivants; source intentionnelle: Dieu considéré comme
cause finale. A partir de ces origines, dont on retrouve des traces dans les
usages coniemporains, l'idée de cause s’épure dans le sens d’une «identité
de plus en plus compléte entre ce qui constitue la cause et ce qui constitue
Ieffet.» Cette identité est bien marquée dans la formule: les mémes phéno-
menes sont suivis régulierement des mémes phénomeénes. Mais la raison con-
stituante réclame une explication plus compléte du lien causal; car, entre la
cause et I’effet, il reste une différence inexpliquée. Pour rendre compte des
différences, la science moderne procéde par ce que M. Lalande appelle: la
méthode des prélevements successifs. Cherche-t-on la cause du lever du soleil,
on préléve d’abord du phénomeéne total le Soleil, puis la Terre, posés comme
identiques a eux-mémes; puis le mouvement de rotation de la Terre sur son
axe, considéré comme uniforme. Mais il reste que «le Soleil ne se léve pas au
méme point d’un jour i 'autre, ni 2 la méme heure; deux passages au meéri-
dien ne sont pas séparés par une durée chronométrique fixe, ni égale au jour
sidéral. De nouveaux prélévements accroitront la part de 'expliqué.» Méme
procédé, méme effort de la science moderne pour expliquer les transfor-
mations de la matiére, qu'on tend a représenter par une constante unique,
et pour rendre compte du devenir réel des choses, devenir «anti-rationnel
dans sa forme», mais non «dans sa matiére». «Le monde subit des change-
ments réels et par la péche contre 1’idéal spirituel d’identiié; mais ces
changements consistent dans un accroissement de similitudes».

Le jugement de valeur qui domine I’histoire de la notion de cause s’ap-
plique non moins nettement a la notion de loi. Ramener plusieurs lois scien-
tifiques a une loi unique passe pour un progrés de la raison. L’assimilation
de la matiére a I’énergie, reconnue possible par la physique moderne, in-
voquée dans les hypothéses sur la structure de ’atome, est un <hommage au
veeu de la raison constituante.» Comme partout ailleurs, ’esprit transforme
la causalité et la réalité multiples en 'unité idéale de la loi. <Le pluralisme
n’est jamais un beau réves».

IV.

La morale, elle aussi, fait appel a la raison: D’abord, pour trouver une
«régularité prévisible ex lege dans la conduite humaine», qui ne manifeste
cependant pas une continuité homogéne comme le mouvement physique. En-
suite, pour justifier les actes humains. Les normes de conduite, la conception

192



de 'honnéte homme sont sensiblement les mémes chez tous les philosophes
moralistes. Si bien que Kant peut noter «que la philosophie n’a pas a de-
couvrir la morale, 3 la démontrer ou a la changer, mais seulement i chercher
une formule qui en coordonne toutes les appréciations.» Qu’on étudie les
jugements moraux chez les Romains, les Galloromains ou d’autres anciennes
peuplades, qu’on suive leurs manifestations dans les contes de I'Inde ou de
I’Egypte ancienne, dans Ia Bible, le théitre grec, on constate et les <variations
des normes» et I’caimantation, qui les oriente semblablemeni». M. Le Senne
a tracé dix portraits de sages, de différents pays, d’époques éloignées les unes
des autres, de doctrines diverses. Chacun d’eux cependant est moralement trés
«supérieur a 'homme qui vivrait de la maniére diaméiralement opposées,

M. Lalande avait déja montré dans les Illusions évolutionnistes que «cette
orientation permanente des jugements moraux et de leurs progrés exprime la
supériorité du méme sur 'autres. Il se contente dans La Raison et les Normes
de présenter quelques exemples typiques, comme [’élargissement de I’obli-
gation morale recennue dans 'apologue du bon Samaritain, et de satisfaire a
certaines objections, dont deux des plus significatives se tirent de I"immora-
lisme gidien et de Pindividualisme anarchiste. «Plaider contre le confor-
misme, note-t-il, c¢’est vouloir convaincre les hommes de s’y soustraire, et par
conséquent, c’est tendre a les réunir sur de nouvelles normes, opposées a
celles qui étaient précédemmentregues.»

Sous la poussée de la vie, la nature va sans cesse vers une «différencia-
tion» plus grande; mais la raison travaille en sens inverse: le christianisme
proclame la participation de tous les hommes au salut; la Révolution fran-
caise affirme le droit de tout homme a la Iumiere et a P'égalité. «Tout le
développement de ’homme, dit Bakounine, ... procéde de sa nature animale,
mais aboutit a la renier. Le point de départ est Panimalité, le point d’arri-
vée I'humanité.» La moralité est sans cesse aux prises avec I’homo duplex.
C’est pourquoi, «<apreés avoir reconnu le caractére sacré de la personnalité
morale,...on substitue a cette personnalité Vindividu concret, avec toutes
les tendances, raisonnables ou déraisonnables, qu’il contient effectivement.
Pour un tel individu, la contrainte est nécessaire: en lui, par la maitrise de
soi, I'effort permanent de lintelligence qui tient en bride ses impulsions
égoistes ou passionnées; hors de lui, par un ordre social qui préte a sa
raison et a sa personnalité morale, dans leur bataille contre l’animalité, le
secours collectif de toutes les autres raisons qui la soutiennent en I’approu-
vant.» Ce que l'auteur résume en cette formule vigoureuse: La raison a droit
a une liberté absolue, mais non Uinstinct. On ne saurait mieux exprimer le
dualisme de la nature humaine, dualisme que la puissance normative de la
raison constituante tend a équilibrer.

V.

Il semblerait que l'art échappit i l’emprise de la raison. Le génie
n’est-il pas non-conformiste de nature? Certes, <I’art n’est pas une ceuvre
purement rationnelle». Cependant, les valeurs esthétiques tendent a I'unité
comme les valeurs logiques et morales, si bien qu’on parle d’art au singulier,
malgré les diverses sortes d’art, et les différences i l’intérieur d'un méme

13 - 193



art, et surtout malgré la diversité des moyens d’expression esthétique. «L’ex-
pression de Dartiste véritable est celle d’une personne; et la personne, c’est
Iindividu ... qui reconnait la validité de certaines régles...». Il arrive sou-
vent a la création artistique d’enfreindre des régles cristallisées depuis long-
temps; mais c’est pour leur en substituer d’aulres, qui satisfont mieux a la
raison constituante. «<L’involution normale des régles d’art est troublée bien
plus souvent que celles des régles morales ou logiques par le simple désir
de changer, et méme par ’espérance d’attirer I’attention grice a ce change-
ment. Nous vivons au milien de contrefagons d’art qui sont une indusirie,
et qui en adoptent naturellement les procédés de réclame.» Si fout progrés
est une innovation, il serait ridicule d’affirmer que toute innovation est un
progres.

VI.

L’existence de normes morales et esthétiques n’est guére contestée; mais
que ces normes soient des vérités objectives et aient force de preuve portant
sur des wvaleurs, cela parait a certains esprits offensant pour leur libre
arbitre. Pour faire le jour sur cette importante question, il importe de s’en-
tendre au préalable sur les conditions de la preuve dans les matiéres ol son
autorité n’est pas contestée. On en reléve trois principales: D’abord, I’exis-
tence des régles logiques indiscutables, puis ladmission de propositions
premie¢res indémontrables (comme ces postulats: droit de prolonger indéfini-
ment un segment de droite donné en géométrie, vision du méme phénomene
par deux expérimentateurs); et enfin, la possibilité de communication entre
les esprits divers tendant, a partir d’opinions contraires, a se rapprocher et
a s’accorder sur un objet du savoir. Ces conditions admises, pour qu’une
démonstration mathématique, physique ou physiologique nous paraisse vraie,
«rationnellement satisfaisante», elle doit éire exprimée dans une proposition
qui se rattache 4 «des propositions premiéres accordées... par le moyen d'un
raisonnement logique, tel que tout esprit suffisamment intelligent percgoive
le lien qui unit les points de départ acceptés a la conclusion démontrée».
L’application de cette démonstration a la pratique est considérée comme
rationnelle. Mais on ne demande pas que la démonstration crée de toutes
piéces la proposition a démonirer. <Le discours ne crée rien par lui-méme.»

Ces conditions paraissent suffisantes pour la preuve dans les sciences de
fait, mais leur validité est mise en cause a propos des sciences normatives et
surtout de la morale. Cherche-t-on d’abord a réunir comme point de départ
de la démonstration un certain nombre de postulats et de régles de conduite
admis communément par les honnétes gens, on proteste aussitoét, on réclame
des preuves de ces principes au nom d’un prétendu esprit rationaliste. C’est
exiger la démonstration de l'indémontrable. A celui qui n’admet rien de
certain au point de départ, il est impossible de démontrer quoi que ce soit.
Si quelgu’un s’obstine @ méconnaitre la valeur de ces affirmations: «Mieux
vaut ceci» ou <IlI faut faire cela», «la demande d’une preuve en matiere
normative est de sa part un pur non sens. Il est dans le cas d’'un homme qui
demanderait son chemin en ajoutant qu’il ne sait pas ou il veut aller, et

méme qu’il ne veut aller nulle parts.

194



En quoi consiste une vraie science des normes? Elle comprend un cer-
tain nombre de «jugements axiologiques», d’oti ’on a tiré «par induction un
ou plusieurs principes tels qu’ils synthétisent tous ces jugements». Sa marche
naturelle est donc dans le sens d’une diminution du nombre des principes
et de la découverte de propositions de plus en plus générales. Il ne s’agit
pas d’inventer la morale. «Qui donc prétendrait donner de nouvelles bases
a la moralité, et la découvrir pour la premiére fois? répond Kant a un
critique qui lui reprochait de mne rien apporter de nouveau en morale.
Comme si avant lui le monde entier était resté dans lignorance de ce qu’est
le devoir, ou dans une erreur générale a son sujet!> En somme, tous les
systétmes de morale ont ceci de commun: Ils s’efforcent de «ramener a un
principe unique la réalité morale donnée.» «On se dégoiite facilement de la
raison quand on commence par lui demander I'impossible. La raison n’est
pas une fée. Elle n’a pas a renouveler pour nous le miracle de la création
ex nihilo.»

VIIL.

On ne distingue généralement pas assez les fondements d’une science, a
savoir «ce qui justifie une affirmation, ce qui détermine Passentiment légi-
time de I’esprit a une proposition», et les principes, propositions premiéres
au point de vue logique, mais non dans l'ordre de I'assentiment, et inventées
plus ou moins tardivement pour systématiser un ensemble de propositions
déja connues comme vraies; c’est en ce sens, par exemple, que 'on parle
en physique des principes de la thermodynamique. Cette confusion, mani-
feste a propos de I’éthique, est plus frappante encore a propos des prin-
cipes de la logique. Ainsi on a essayé de montrer que le principe de l'in-
duction n’est ni le déterminisme, ni la loi des grands nombres, ni...En
définitive, <aucune formule exprimant une certaine structure du monde n’est
apte a légitimer telle ou telle induction particuliére». Rien d’étonnant, car
le principe d’induction, étant un principe logique, n’énonce pas un fait, une
«loi nécessaire de la représentation, mais une norme ou une obligation». M.
Lalande propose de formuler ce principe comme il I’avait fait ailleurs: <En
I’absence de toute indication contraire, on DOIT juger que ce qui s’est passé
d’une certaine maniére continuera a se passer de mémeo.

Le principe «d’identité et de contradiction» n’exprime pas Iui non plus
un fait; il ne signifie pas que «ce qui existe continuera d’exister», mais
«quune proposition vraie reste éternellement vraie, une proposition fausse
éternellement fausse». Il affirme une obligation logique, a savoir «le devoir
pour l’esprit de rester d’accord avec lui-méme dans toute la suite de son
raisonnement». Il proclame avec force la «supériorité du méme sur I'autres.

On en dirait autant de toute la logique: régles du syllogisme, définition,
division, classification, sophisme. La logique est I’adaptation de P’esprit aux
choses et des choses a 1’esprit. Son role est essentiellemént normatif. <Non
seulement la Logique, pas plus que I'Ethique ou I’Esthétique, ne peut étre
tirée des faits..., mais I'idée méme de fait, quand on 1’analyse, présuppose
une Logique normative, et ’existence de ces jugements d’appréciations.

195



VIIIL.

Il est trois domaines gui semblent échapper aux normes rationnelles:
Phéroisme, ’art et I’'invention.

L’honnéte homme se conduit conformément a des obligations strictes. Il
fait son devoir. Mais vautil mieux dans certains cas <faire plus que son
devoir?»> Un pére de famille qui se tue de travail pour donner i ses enfants
une éducation supérieure, agit d’une maniére déraisonnable: il risque de
tomber malade, de les laisser orphelins avant ’age. Un officier fait coucher
ses hommes pendant un bombardement et lui-méme reste debout. Il offre un
bel exemple de courage, mais il agit contre les regles de la prudence et de
Ja sagesse. La vie des saints, ajouterons-nous, est parsemée d’exemples de
conduite illogique. Cependant, «il reste que tous les gens sensibles au bien
et au mal admirent le sacrifice et qu’au point de vue moral, il est aux anti-
podes d’une vraie fautes.

En matiére d’esthétique, il en va de méme. Toute forme d’art comprend
une technique et des regles qui la définissent. Ces regles on peut les violer
«par maladresse, par ignorance, par incapacité et contentement de soi-mémes> ;
mais le génie y déroge en les dépassant.

De son co6té, l'inventeur transgresse les normes de la logique, de la
méthodologie. M.Ed.Le Roy a raison d’insister sur le danger d’étre trop
méthodique et de rappeler que l'invention se réalise «dans le nuageux, dans
Pobscur, dans le contradictoires.

Comment expliquer l’existence paradoxale de ces <supra-valeurs»? Certes,
I’invention se soucie peu des régles. «L’inventeur est un fou. Oui, mais un fou
qui cherche la sagesse.» — L’artiste se conduit avec sans-géme envers les
normes artistiques, mais c’est pour s’approcher davantage d’'un certain idéal
de perfection plastique. — Le héros et le saint s’écartent des préceptes
moraux auxquels se soumet I’honnéte homme, mais c¢’est pour mieux réagir
contre 1’égoisme naturel.

Méthode logique, lois esthétiques, préceptes moraux sont la <raison cons-
tituée». «Mais on voit que si I’on peut légitimement, en certains cas, manquer
de respect a la raison constituée, c¢’est pour se conformer plus scrupuleuse-
ment a la raison constituante.»

IX.

L’examen des problémes que posent I’esthétique, la logique et ’éthique du
point de vue des valeurs rationnelles a révélé maintes correspondances entre
eux. Ce parallélisme formel est une ultime confirmation de la thése sou-
tenue au cours de ce pelit livre: dualisme, normativité, progrés vers l’un,
lidentique. Il reste a grouper quelques-unes de ces convergences pour leur
donner plus de relief.

Ces trois sciences présentent tout d’abord des analogies dans leur con-
stitution: valeur bipolaire de leur expression, a savoir une valeur «<positive
ou ascendante» el une valeur «négative ou descendante», a titre d’exemple:
«propositions vraies ou fausses»; «actes justes ou injustes»; «chefs-d’ceuvre
ou nullités>. Méme parallélisme bipolaire par rapport a la valeur de leurs
agents: <esprits justes ou faux»; «caractéres consciencieux ou sans scrupules»;

196



«<ames d’artistes» ou insensibles au beau. Parallélisme aussi dans le rapport
entre I’homme et I’ccuvre: Il y a des «erreurs intelligentes»; des «délits
honorables» ; un chef-d’cuvre manqué, dont on dit: «Cela ne vaut rien, mais
c’est d’un artistes.

De plus, leurs méthodes comportent des exigenees semblables: Elles re-
quiérent toutes trois «I’observation d’objets d’étude matériels», ce que I’au-
teur appelle la «documentation historique». Pour la logique, ces objets sont
les «cosmogonies et théogonies primitivess; les discours, plaidoyers, dis-
cussions; les ouvrages littéraires; les sciences, «en tant que systémes de
vérités constituées». L’éthique tient compte, en particulier, des rites et cou-
tumes, des législations, jurisprudences, réglements; des ceuvres des écrivains
moralistes. De son c¢o6té, 'esthéte étudie les ceuvres d’art de toute catégorie,
aussi bien les ceuvres de I’homme que celles de la nature, un tableau de
Rembrandt comme un beau coucher de soleil.

Méme correspondance entre les «objets d’étude psychologiques»: Evidence
intellectuelle, conscience morale et gotit se répondent. «C’est en face dun
sophisme grossier, devant un acte de violence ou de cruauté, devant un dé-
saccord criant de couleurs ou de proportions, que le jugement de valeur jaillit
avec le plus de force et de généralité.»

Ce parallélisme s’étend jusqu’aux «anomalies psychologiques», comme I’alté-
ration du sens du vrai et du faux, la cécité morale et P’insensibilité a la
beauté.

M. Lalande mentionne encore d’autres groupes d’analogies; nous n’en
poussons pas plus loin I’énumération; celles que nous avons citées suffisent
a comprendre la portée des applications que l’auteur en fait. On peut en
déduire, en premier lieu, que« logique, esthétique et éthique sont les trois
sciences normatives élémentaires, dont les autres empruntent leur caractére
d’évaluations.

En second lieu, cette analogie «facilite, pour 'une quelconque des sciences
paralléles, la solution de tout probléme qui se trouve mieux posé, ou méme
résolu déja dans un autre. C’est ainsi que la distinction des principes et des
fondements, si confuse en morale, se trouve faite en logique avec toute la
clarté désirable, grace aux travaux d’axiomatisation des mathématiciens
moderness».

Enfin, ces correspondances font «ressortir I’existence d’une nature commune
et d’'une unité entre les échelles de valeur qu’elles relient>. Ces analogies de
la raison constituée confirment Phypothése de linvolution proposée et mise
en plein jour dans les Illusions évolutionnistes. «On comprend, peut-il dire
pour terminer, que les valeurs scientifiques, éthiques et artistiques puissent
y trouver un principe commun et soient commme les faces extérieures d’une
pyramide, qui tout en se tournant le dos I'une a I'autre, concourent cepen-
dant au méme sommet.»

Quelles conclusions tirer des théses développées dans cet ouvrage? L’autenr
les indique lui-méme: 1° Il faut avoir confiance dans la raison; 2° la raison,
dans sa source, n’est pas constaiive, mais normative; 3° la valeur de la raison
consiste dans la supériorité du Méme sur I’dutre. Méme si 'on n’admet pas
la valeur universelle de I'involution, du moins qu’on ne rejette pas incon-

197



sidérément les autres vérités moins hypothétiques qu’il a dégagées: Distine-
tion de la raison constituée et de la raison constituante; nature normative
de la raison constituante; dualité dans I’homme et dualité dans la société.

LI

A une époque out les «valeurss sont méconnues, dénaturées, bafouées, ou
la pensée s’anémie dans P’atmosphére d’un naturalisme envahissant, un livre
comme La Raison et les Normes ventile la place, montre 2 'homme sa di-
gnité d’étre raisonnable, I'invite a reprendre foi dans sa prérogative, mais une
foi prudente, saine, réservée, car si la raison le distingue de la brute, elle
ne I’éléve pas au rang des dieux. Raymond Savioz.

Pierre Thévenaz: Du relativisme a la métaphysique (Lecon in-
augurale donnée le 29 novembre 1947 a I’Ecole polytechnique
fédérale). Une brochure 23 <16 de 18 p. Edition polygraphique
S. A. Zurich, 1948.

Pour l’auteur, le probléme de la connaissance est celui des rapports entre
la réalité et I’évidence sous ses formes sensibles, rationnelles et expérimen-
tales. Le probléeme métaphysique surgit a I'instant ou ’on constate le «divorce
entre évidence et réalité» et ol I'on s’efforce de le surmonter. Tandis que dans
la métaphysique classique, Dieu (I’Absolu ou I’Etre) garantit les relations
concues par la pensée (cf. Descartes), les courants relativistes en rejetant un
tel fondement, en acceptant la séparation entre I’Etre et la connaissance,
absolutisent la raison et relativisent ses résultats. La «<nouvelle métaphysique»
met en question cette confiance en la raison et, sans retomber dans les
métaphysiques classiques, vise a un <approfondissement vers l'intériorité»
en situant la pensée par rapport a I'univers et vice-versa, dans une plus juste
compréhension de la condition humaine. G.-Ph. Widmer

Jeanne Hersch: L’Etre et la Forme. 248 p. 14<19,5 em. Collection
Etre et Penser 1l4e cahier, Neuchitel, La Baconniére (1946)
(Thése pour le Doctorat és Lettres. Université de Genéve.)

La thése de Mademoiselle J. Hersch, dense par le style et la pensée, libre
d’apparat érudit, est un essai de critique philosophique. Ne s’agitil pas de
montrer que ’homme ne saisit jamais que les formes déterminées par sa
prise sur quelque matiére? et qu’ainsi nous n’accédons pas directement a
Iintelligence de I'étre? Mais ceite discipline kantienne est toute pénéirée de
certitudes <existentielles». Sans doute s’agit-il bien d’interdire a I’homme
P’illusion métaphysique qu’il paierait de la perte de sa situation et de sa
réalité, s’il s’y abandonnait dogmatiquement. Mais, cet homme, on nous le
montre engagé dans une réalité a la fois humaine et significative de 1’<autre».

Car les formes, dans la mesure oti elles sont achevées, visent une réalité
transcendante, ignorée. S’il reste fidéele a sa réalité formelle et formatrice,

198



Phomme trouvera dans Paccomplissement et 'examen des formes les plus
parfaites les pures limites de sa condition et, comme par défaut, ’indication
de ce qui la dépasse. Et que sont ces formes parfaites, sinon les plus adé-
quatement incarnées, celles qui assument le plus de matiére, les formes de
Part? FElles seules, au sommet de la hiérarchie des formes, existent pour
ellessmémes et non pour devenir la matiére de formes supérieures; elles
seules sont fins en ellesmémes — beauté — et non plus moyens d’accés a
Yintelligence, au sacrifice ou a la contemplation.

La critique lucide n’exclut pas, on le voit, la ferveur de P'artiste et la cons-
truction. Mais quelle est I'attitude fondamentale de I'auteur?

De son point de vue, souligne Mademoiselle Hersch dans son dernier
chapitre, 'opposition réalisme — idéalisme, trop souvent formulée en termes
équivoques, apparait fictive; elle ne devrait sa signification qu’au sens absolu
qu’'on accorde, par abus, au mot réel; sens faux, car, sur le plan humain,
toute réalité est spécifiée par une forme. Concevoir une réalité pure, c’est
prétendre abandonner formes et spécifications pour auire chose dont on ne
saurait parler, et que les formes accessibles indiquent seuiement.

Le réalisme, dit Mlle Hersch, implique continuité, I’idéalisme discor-
dance, entre I’éire et la forme. L’usage des formes, la mise en forme, dans
le jugement par exemple, accule I’entendement a la dualité et, par suite, a
une expérience de I'étre en soi, expérience encore intellectuelle. Il n’y a
donc pas différence existentielle, mais bien différence d’attitude entre réa-
lisme et idéalisme.

On croit discerner, au reste, que l’auteur adopte tour a tour les deux
attitudes: idéaliste pour nous amener 2 reconnaitre un en soi inaccessible;
réaliste, pour affirmer que certaines formes, plus pures parce que plus
formelles, sont aussi mieux en continuité avec ’étre. Tout ce qui est esthé-
tiquement pur, tout ce qui est gratuit — fiit-ce 'eeuvre rationnelle — indique
P’étre. Le gotit de cette pureté est le ressort de toute la thése. Mais ce qu’on
comprend alors — et ce que l'auteur aurait peut-&tre pu souligner, — c’est
que la discontinuité apercue tout a ’heure entre I’en soi et les formes devient
discontinuité entre formes concrétes, enire ces ccuvres dart qui, chacune
de maniére unique, indiquent I’en-soi.

Mais, instituant une hiérarchie de formes dont I’ccuvre d’art est la plus
haute, 1’auteur congoit la forme supérieure comme la plus conecréte, ce qui
implique une position idéaliste. Mais, en méme temps, ce qui fait la forme
conceréte, c’est Uincarnation de Pen-soi qu’elle vise d’ailleurs et qui se sur-
ajoute a la perfection formelle, comme le plaisir au bien, comme la grice
au meérite. Si donc I'équilibre réalisme-idéalisme demeure stable dans P’en-
semble, ’axiclogie que détermine cette thése reste tout idéaliste:

Si les formes suprémes sont ceuvres d’art, ceuvres d’hommes, que de-
viennent la pureté et la signification des formes naturellement belles, par
exemple? Aucune forme n’est donnée a ’homme (par hypothése), mais cela
signifie que toute beauté est construite, et non pas donnée, que les formes
sont de pures perspectives humaines, et non pas méme des possibilités
offertes de perspective. De cet esthétisme résulte un état de tension, carac-
téristique sans doute de effort philosophique ou artiste, mais non peut-éire

199



de la connaissance et de la vision naive. Le concret, ici, ¢’est 1’au-deld de
toute Forme, dont la forme approche infiniment, et qui pénétre cette forme:

«0 récompense aprés une pensée

Qu’un long regard sur le calme des dieux!»
chante un poéte qui a semble-t-il inspiré bien des méditations dont ce livre
est sorti. Mais le concret n’est-il pas plus prés, et 'intuitionisme esthétique de
T'auteur n’exclut-il pas du réseaun serré de raisonnements ol il est engagé la
simplicité un jour recue, au profit de la simplicité toujours acquise? La
beauté qui nous rencontre sous une forme humaine, et par exemple sous la
forme de la générosité naturelle, est-ce une cecuvre d’art et une ceuvre
d’homme? est-ce notre ccuvre? Cette beauté n’est-elle pas, et déja pour nous,
avant que nous ne l’ayons reconnue belle? et, surtout la forme offerte en
autrui, n’est-elle pas plus précieuse que celle que nous cherchons a donner
A sa personne ou a la néire?

De sorte que nous pensons tenir, dans cette these, les fondements admi-
rables et philosophiquement irréprochables d’une théorie de la culture, mais
non pas la description de la plénitude de connaissance, du plaisir esthétique,
du ravissement intellectuel qui précédent toujours et notre prise et nos
formes. Cela est visible au peu de place que tient dans ce livre toute beauté
naturelle, mais aussi toute beauté morale. Plus précisément, a cette thése
implicite et nécessaire que le beau naturel et le beau moral se réduisent en
somme au beau artistique, lorsque du moins ils atteignent leur perfection,
et — Mlle. Hersch ne parvient pas & empécher son lecteur de le penser — une
perfection qui est en raison de 'impersonnalité visée au dela de I'euvre
présente.

Ces remarques ne donnent qu'un aper¢u imparfait de quelques pages, a
vrai dire essentielles, de Iouvrage. Nous n’avons pu toucher ni cette théorie
de D’espace intersubjectif, condition de la forme, ni I’aspect que prend ici
la liberté. D’autre part, si I'auteur de <L’illusion philosophiques fait ici de
la critique de PIanthropomorphisme et de P'acceptation des limites la con-
dition d’une position esthétique pure et d’une quéte de I’étre poursuivie a
travers les formes qui l'indiquent, si ’on reconnait, au principe de cet
esthétisme une volonté bien arrétée de gagner et de garder avant tout cette
position pure, ce serait se méprendre que de dénoncer la, comme on pour-
rait en étre tenté, un pur formalisme. Car toute richesse actuelle transparait
dans cette réalité formelle et Mademoiselle Hersch n’a nulle peine a in-
voquer ’art a ’appui de sa thése. Qu’il soit permis enfin d’alléguer la ferme
compréhension de l'art et de la réalité humaine qui éclate dans les belles
pages de ce livre. D. Christoff.

Maurice Gex: Variétés philosophiques (Préface de M. le Pro-
fesseur Arnold Reymond), un vol. 23,516 de 314 p. Librairie
de I'Université, F. Rouge, Lausanne, 1948.

L’auteur réunit sous ce tilre une vingtaine d’articles philosophiques, parus
pour la plupart dans diverses revues. Faute de place, nous ne rendons

200



compte que de trois études, qui évoquent les nuances de la pensée de I'auteur,
dont la curiosité et la culture étendues, rappellent celles de Leibniz, son maiire.
Dans «Quelques aspects du réalisme contemporain» (p. 37 sq.), M. Gex cherche
a edégager les similitudes profondes de pensée sous des différences de langage
et de présentation», c¢’est-a-dire a mener, selon sa terminologie, une enquéte
de «caractérologie des systémes», en prenant comme exemple les courants
néo-réalistes contemporains dans leurs théses sur les rapports entre science
et philosophie. Il étudie les positions de Husserl, Alexander, Whitehead,
Spaier, Ruyer, en les replacant dans lear milieu historique. Pour 1’idéalisme
constructif (L. Brunschvicg), la pensée créatrice et constructive est seule
réelle et les perceptions ne sont que les «chocs de I’expérience»; pour les
réalistes modernes, la fonction de la pensée consiste ou bien a metire entre
parenthéses ses intentions afin d’analyser ses démarches et d’atteindre par
intuition 'univers des essences (Husserl), ou bien i se dépasser elle-méme
dans un effort provisoire de reconstruction du monde (réalité) ou elle se
situera elle-méme (néo-réalistes anglais). Ce réalisme n’est ni empiriste, ni
conceptuel, mais affirme la fonctionalité structurelle de I’éire débordant la
pensée. Dans «Orientations fondamentales en méthaphysique», ’autenr cherche
a définir les rapports entre Dintériorité et P’extériorité, en se fondant sur
V’analyse de la notion de conversion chez Brunschvicg, qui se tourne vers
la spontanéité créatrice et unifiante de la pensée, au travers des structures
de ses constructions, en négligeant le sensible; puis chez Bergson, qui se
détourne des structures pour saisir le réel dans les données immédiates par
une intuition privilégiée. Mais au lien de valoriser soit les données, soit les
structures, ’auteur émet I’hypothése d’un «panpsychisme>, ou «le psychisme
est concu comme une activité synthétique de coordination et de création»
(p.98), activité qui se retrouve aussi bien dans les données que dans la
pensée 2 des niveaux divers. Abstraction et construction, conversion dans le
sens réaliste et conversion dans le sens idéaliste sont des opérations complé-
mentaires dans notre quéte de ’étre concret, qui est «participation a I’'Un et
a la eréativité» (p.102). Dans «un philosophe leibnizien méconnu: Joseph-
Pierre Durand de Gros (1826-1900)» (article inédit), I'auteur passe en revue
les courants monadistes du XIXéme siécle en Europe et en Amérique, puis
g'arréte a la vie et aux ccuvres de Durand de Gros, soulignant sa «méthode
a la fois objective et subjective, expérimentale el rationnelle» (p.116), son
souci de résoudre le probléme des rapports enire philosophie et science. Sa
doctrine se raméne a un polyzoisme et a un polypsychisme, qui se fondent
sur une pluralité de monades (substances simples, éternelles) sans recourir a
une monade supréme et & I’harmonie préétablie de Leibniz; elle affirme la
croyance en des dieux (monades centrales) et en l'immortalité de I'ame,
appuyée par les données des sciences métapsychiques. M. Gex montre que le
monadisme se suffit 2 lui-méme et ne s’achéve pas nécessairement en idéa-
lisme constructif (cf. Aliotta), mais tient compte de ses apports comme de
ceux du matérialisme (nature) et de I'existentialisme (homme).

G.-Ph. Widmer.

201



J-Claude Piguet: Découverte de la musique. Essai sur la signi-
fication de la musique. 222 p. 14>{19,5 cm. Collection Etre et
Penser 25e cahier, Neuchatel, La Baconniére (1948).

(These pour le Doctorat és Lettres. Université de Lausanne.)

Ayant posé d’emblée que la musique est un objet naturel, et se proposant
d’abord d’en découvrir I’étre, ’auteur admet cependant que l'art est organi-
sation de l'objet en fonction de I’unité spirituelle, que 1’élément de la
musique est un rapport d’intervalle, un lien synthétique que la conscience
impose 3 des objets. Voild donc 'objet musical créé par Pesprit qui impose
son unité au divers des sons. L’ccuvre est fonction des lois de I’esprit humain:
les éléments de la musigue tirent done leur consistance de leur appartenance
a un ordre spirituel qui les fonde esthétiquement; c’est 'ordre harmonique
qui unifie le discours musical et Ion découvre dans la mélodie une finalité
interne. Ainsi, loin de s’asservir a I’objet, I’esprit musical le crée.

L’auteur développe ces théses au cours d’une analyse de I’étre musical:
ainsi, I’on découvre notamment que le jugement esthétique néglige la com-
plexité réelle de l'intervalle et les légéres différences que les mesures phy-
siques permettent de déceler entre divers intervalles de méme ordre, pour
affirmer Dintervalle en fonction de I’ensemble des rapports harmoniques.
L’esprit choisit et valorise un intervalle: intégrée a un ensemble organique,
a une finalité, 'imperfection de lintervalle — qui n’est jamais un rapport
mathématique constant — devient perfection. La catégorie nécessaire a l'or-
ganisation du discours musical, c’est la vision cohérente d’un ordre possible.

Dés lors, lois et principes musicaux apparaissent a la fois positifs — en
ce qu’ils constituent I’étre esthétique — et normatifs parce qu'appliqués i
cet objet ils portent en lui une référence & une valeur idéale librement choi-
gie, a D’esprit qui I’a choisie. En art, fait et valeur idéale sont un tout.

Voila le livre d’un musicien adroit en contrepoint, savant dans la compo-
gition, livre ot I’on suit la modulation soutenue de thémes réalistes et idéa-
listes. La conclusion que ’on attendait n’apparait pourtant point — on la
trouvera dans le présent volume de Studia philosophica. C’est encore le livre
d’un technicien qui connait bien son objet (voir en particulier le chap. V).
C’est, enfin, le livre d'un artiste, ot D'artiste se fait philosophe: Pauteur, en
effet, développe en six chapitres une théorie de l’art construit, fort rigou-
reuse, pour s’apercevoir, au septiéme chapitre, «au seuil de la beauté», que
de grandes ceuvres n’entrent pas dans les cadres qu’il a dressés, que ’ceuvre
n’est pas toujours une composition subtile, mais aussi un épanchement dé-
concertant. Il se montre ainsi philosophe en ce qu’il reconnait le probleme,
et dialecticien en la maniére dont il suit la discussion: deux exemples
d’ccuvres étrangéres aux catégories posées (Schumann, le jazz) pour poser
le probléme; un troisiéme pour exclure une solution contraire aux premieéres
affirmations, en méme temps que pour ouvrir des voies nouvelles a la re-
cherche: la perfection objective de I’ccuvre ne suffit pas a en expliquer la
valeur, car la perfection esthétique résulte d’un rapport entre I’objet et le
sujet; et, par sujet, auteur n’entend plus seulement les principes universels
de la raison, mais wne unité spirituelle originale. La thése, un instant idéa-

202



liste, s’élargit soudain. Le «résidu» qui échappait a Pexplication rigoureuse
devient la cause vivifiante de ’cuvre d’art. Pour connaitre la musique, on
ne saurait s’arréter a ’étude de sa structure; il faut en comprendre la beauté
et saisir que son étre est beauté, ordre de valeurs, cristallisé dans un objet,
mais dépendant au principe d’une opération subjective de valorisation.

D. Christoff.

Georges Mottier: Déterminisme et Liberté (Essai sur les sources
métaphysiques du débat). Cahiers de philosophie Etre et Pen-

ser, no. 26. Un vol. 19,514, 280 pages. Editions de la Bacon-
niére, Neuchatel, 1948.

L’auteur ne cherche pas dans cet essai a proposer une solution personnelle
au probléme de la liberté, mais a en envisager les données historiques en les
centrant autour de cette thése: le réalisme en tant que dualiste (hétéro-
généité de la pensée et de 1’éire) tend & supprimer la liberté du sujet aun
profit de la nécessité causale de l’objet, 1’idéalisme en tant que moniste
(primat de la pensée sur D’étre, qui lui est réductible, parce que d’essence
identique) tend a sauvegarder la liberté du sujet en dehors de I’activité du-
quel rien ne saurait exister.

La psychologie, la psychiatrie et la sociologie, comme sciences, postulent
le réalisme et le dualisme, impliquent le déterminisme et ne peuvent rendre
compte de la liberté puisqu’elles visent a analyser des phénoménes objectivés.

L’auteur poursuit son enquéte par I’étude des représentants du réalisme
intégral dans Thistoire de la philosophie occidentale: Démocrite, Epicure
et I'atomisme, Hobbes, Locke et leur empirisme, La Mettrie, d’Holbach, Ca-
banis et leur matérialisme; tous échouent dans leurs efforts de réduire le
spirituel au matériel et font évanouir la conscience tout en se fondant sur
elle pour la nier. L’idéalisme socratique et platonicien repose sur la déter-
mination du sujet par la connaissance et la contemplation de I'Idée de Bien;
Aristote en faisant appel a la notion de Pensée pour désigner I’éire, marque
une étape vers le monisme spiritualiste et sauvegarde partiellement I’auto-
nomie du sujet dans sa connaissance et som action. Par I’hypothése d’une
séparation radicale entre pensée et étendue, Descartes ne réussit pas a réduire
I’objet au sujet et le recours aux vérités éternelles risque de faire échouer sa
tentative de maitriser le réel. Spincza ne parvient pas a défendre un idéa-
lisme conséquent parce qu’il fonde 'homme sur la substance éternelle, unique,
immuable. Quoique Leibniz cherche a tout spiritualiser, son monadisme plu-
raliste dépend d’une monade supréme, signe d’un retour i un réalisme dé-
terministe. L’idéalisme de Berkeley diminue la liberté du sujet en recourant
i un esprit éternel et transcendant. Le criticisme de Kant ne postule la
liberté que dans la sphére éthique; Fichte avec sa dialectique constitutive
du moi par lui-méme tire les conséquences d’un idéalisme absolu, mais en
ne distinguant pas entre le Sujet et les mois personnels, il laisse la porte
ouverte au réalisme. Ch. Secrétan parvient par sa méthode régressive a poser
un Dieu, absoiue liberté au-deld des déterminations spatio-temporelles, qui

203



crée par amour I’homme a son image. Avec Gentile, Peffort de subjecti-
vation du réel est poussé a ’extréme avee la critique de Kant (temps, espace),
de Leibniz (multiplicité) et par la convergence du connaitre et de I’agir.
Avee Sartre, 'homme se définit comme liberté, mais le pour soi quoique
maitre du temps et capable de choix entre certaines fins, a une densité onto-
logique moindre que I’en soi.

Apreés ces remarquables analyses fondées sur les textes, I'auteur, en quel-
ques pages trop bréves a notre sens, donne une vue synthétique des diffi-
cultés du réalisme, des avantages et des dangers de 'idéalisme, qui finit par
dissoudre l’obstacle, condition de toute connaissance et de toute action. Le
penseur doit alors chercher une issue a cette alternative dans une via media,
qui respecte la liberté du meoi et du toi et la présence du cela limitatif.

G.-Ph. Widmer.

Heinz-Horst Schrey: Existenz und Offenbarung. Ein Beitrag zum
christlichen Verstindnis der Existenz. Verlag von J. C. B. Mohr

(Paul Siebeck), Tibingen 1947.

Wenn es richtig ist, dall den gegenwiartigen Existenzphilosophien — bei
aller Verschiedenheit ihrer einzelnen Gestalten — ein durchgingiger Zug in-
sofern eignet, als das in ihnen realisierte Erkenninisbemiihen zugleich die
konkrete Lebensfiihrung des philosophierenden Menschen mitbestimmen
soll, dann versteht es sich leicht, warum sie mit der christlichen Offenbarung
zusammenstoen miissen. Denn die letztere verkiindet keine <allgemein-
giiltige Lehre», die den Einzelnen gleichgiiltig 1d8t, sondern sie wendet sich
gerade an ihn als diesen Einzelnen: eine Situnation, die Kierkegaard para-
digmatisch exponiert hat. In den dariiber seit rund zwanzig Jahren entbrann-
ten Streit greift Schrey mit der vorliegenden ausgezeichneten Schrift ein —
nicht so zwar, dal er das zwischen verschiedenen Autoren (Bultmann, Kuhl-
mann, Grisebach, Gogarten, Brunner, Lowith u.a.) in Gang gekommene Ge-
sprich weiterfiihrt. Vielmehr legt er einen eigenen Entwurf einer Existenz-
analyse vor, der die Zeitlichkeit ins Zentrum des menschlichen Seins riickt
und damit deutlich verrit, dafl Heideggers Daseinsanalytik einen entscheiden-
den EinfluBb auf die Konzeption des Verfassers ausgeiibt hat — mehr als er
sich selber bewullt zu sein scheint. Voraus geht die Ablehnung einer doppel-
ten «Verfehlung» der Zeitlichkeit: der «musealen» bei Dilthey und der <ek-
statischen» bei Nietzsche; die eine verwirft Schrey unter dem Titel einer
«Kritik des Historismus», die andere unter dem der «Kritik der Mythologie».
Die positive Entfaltung des Wesens der Existenz vollzieht sich in drei Schrit-
ten: als cexistentiale Analytik>, die die Wirklichkeit der drei Dimensionen
der Zeit (Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft) ausbreitet und den Menschen
als Wesen «zwischen den Zeiten» begreift; als <existentiale Dialektik», in
welcher die Zeitlichkeit als «Krisis» verstanden wird und die drei Zeitdimen-
sionen in ihrem je positiven und negativen Verhiltnis zur Gegenwart eror-
tert werden; schlieBlich als <existentiale Aporetik», die die Zeitlichkeit in
ihrer Bedeutung als ethische Situation (Einbeit von Sein und Sollen im

204



Wesen der Zeitlichkeit, Verfehlung der letzteren als Schuld) darzutun ver-
sucht. Damit sind die Themen {reilich nur hinsichtlich ihrer temporalen
Formalitit angezeigt; die Darlegungen konkretisieren sich dann beispiels-
weise im Abschnitt iiber die «Gegenwarl im positiven Verhiltnis zur Gegen-
wart» zu subtilen Analysen des Man, der Gewochnheit, der Mode, der Kon-
vention, der Sprache, der offentlichen Meinung, der Ehre usw. Den Abschlull
bildet die Konfrontation von Existenz und Offenbarung. Dall der Verfasser
jene ven vornherein unler dem Aspekt der letzteren siecht und diese als
«Erfiilllung der Zeit> und damit als «ewiges Leben» interpretiert, kann nicht
iiberraschen. Er verstellt sich damit allerdings die Moglichkeit, die Offen-
barung umgekehrt als eine geschichtliche Gestalt einer bestimmien Selbst-
auslegung der zeitlichen Existenz des Menschen zu verstehen. Allein das min-
dert den Wert seiner Erorterungen in keiner Weise, die es wohl verdienen,
daBl man sich mit ihnen eingehend auseinandersetzt. Hans Kunz.

Arnold Kiinzli: Die Angst als abendlindische Krankheit. Darge-
stellt am Leben und Denken Soeren Kierkegaards. Rascher
Verlag, Ziirich 1948.

Kierkegaard ist fiir Kiinzli der exemplarische «moderne Mensch», die
«Verkorperung eines sich christlich wihnenden Antichristentums». Die lei-
tende thematische Frage zielt auf die «Wirklichkeit Kierkegaards», d. h. auf
dessen «personliches Verhiltnis zur Umwelt», «<sein Verhilinis zu den Eltern,
zur Familie, zur Frau, zum Freund, zum Beruf, zum Staat, zum Volk, zur
Kirche usw.», insbesondere «inwiefern dieses Verhiltnis zur Umwelt durch
die von ihm verkiindete ,Wahrheit’ bestimmt worden ist». In der Tat expo-
niert der Verfasser damit das zentrale Anliegen Kierkegaards und ein wesent-
liches Problem des existentiellen Philosophierens, Allein es steigen doch
bald Zweifel auf, ob die Voraussetzungen Kiinzlis — Grisebachs <kritisches
Philesophie, Jungs Psychologie und ein fiir die Bediirfnisse der Lebenspraxis
zurecht stilisierter <echter christlicher Glaube», der <an das von Christus
Verkiindete» glaubt <und versucht, die Nachfolge zu verwirklichen», mithin
ein etwas sonderbares Gemisch — ob diese Voraussetzungen also zu einer an-
gemessenen Diskussion ausreichen. Stait etwa die Grisebachsche Trennung
von «Wahrheit» und «Wirklichkeit» dogmatisch zu iibernehmen und den
<prometheischen Intellektualismus> Kierkegaards anzuprangern, hiitte der
Verfasser doch wohl dariiber nachdenken miissen, ob zu jener menschlichen
«Wirklichkeit» die «Wahrheit> nicht unablésbar gehtort; und ob nicht aus
dieser faktischen Zugehorigkeit die so hidufige Diskrepanz zwischen «verkiin-
deter Wahrheit» und «gelebter Wirklichkeits erst begreiflich wird. Kiinzli
scheint keinen Augenblick gespiirt zu haben, wie auBlerordentlich schwer es
ist, die «Wirklichkeit> eines Menschen, zu dem man in keiner unmittelbaren
Bezichung steht und nur auf seine literarischen Selbstzeugnisse und auf
die Berichte von Zeitgenossen angewiesen bleibt, zu beurteilen. Er macht es
sich auch leicht genug, denn was er als die <Wirklichkeit» Kierkegaards
hinstellt, ist durchsetzt von fragwiirdigen Deutungen. An sich hat er gewil}

205



recht, wenn er die Selbstverklirung des Leidens des Neurotikers als <aristo-
kratisches» Kranksein entlarvt, die mannigfachen Selbstrechtfertigungen Kier-
kegaards als nachtriigliche Rationalisierungen seines neurotisch bedingten
Versagens interpretiert, und schreibt: «mag ein Mensch durch seine Angst
noch so sehr seine geistige Differenziertheit und sein Angelegisein auf einen
breiteren Lebensraum anzeigen — solange er diese Angst nicht iiberwunden
hat, bleibt er ein Fall der Pathelogie und ist trotz seiner anlagemiiigen
,Bedeutung’ ein unbedeuntenderes Glied der menschlichen Gemeinschaft, als
ein vielleicht weniger ,bedeutender’, dafiir aber seelisch gesunder Menschs.
Jedech mit einem dermaBen handgreiflichen, in seiner Naivitidt fast ent-
waffnenden Moralisieren und iiberheblichen Psychologisieren kann man der
Problematik Kierkegaards schwerlich gerecht werden. Eine <existentielles,
die Lebenspraxis eines Andern treffende Kritik bleibt ihrerseits solange eine
blof} literarische, nicht-existentielle, illegitime Angelegenheit, als der Kritiker
nicht seine eigene Haut zu Markte trigt. Dafiir ist Kiinzlis aufdringliches,
sich im triumphierenden Besitz des neurosenpsychologischen Wissens sonnen-
des Reden von christlicher Liebe kein ausreichender Ersatz, so wenig wie
seine «glaubige, das Irrationale bejahende Beziehung zu den geistig nicht
faBbaren Michten der Weli». «Nur das eigene DBeispiel vermag zu iiber-
zeugen, und dies gilt nirgends so sehr wie in der Liebe», schreibt er gegen
Kierkegaard — aber es gilt auch fiir ihn. Im ibrigen skizziert der Verfasser
zuerst «Kierkegaards Protest gegen die Zeit> als Abhiingigkeit von und
Kampf gegen Hegel miitels der Herausstellung der Kategorien «Existenz»
und «Einzelner», schildert dann breit Kriekegaards Angstneurose unier man-
nigfachen Gesichtspunkten (Elternhaus, Verhiltnis zu Mutter und Vater,
Identifikation von Vater und Gott, Mutter und Welt usw.), und deutet in
wenigen Linien seine Nachwirkungen im Philosophieren und Theologisieren
des 20. Jahrhunderts an. Zuletzt gelingt diesem peinlichen Buch aber dann
doch noch eine Uberraschung: es behauptet allen Ernstes, «dall von Kierke-
gaard eine gerade Linie zu Hitler fiihrts. Hans Kunz.

Ludwig Binswanger: Ausgewdihlite Vortrige und Aufsitze. Band 1:

Zur phinomenologischen Anthropologie. A. Francke AG. Ver-
lag, Bern 1947.

Man darf wohl sagen, daB fiir die produktive empirische Forschung der
Zeitschriftenaufsatz die angemessenste Publikationsform darstellt. Er ver-
zichtet seinem Wesen nach von vornherein auf (vermeintlich) endgiiltige
und abschlieBende Erkenntnisse, hilt im Gegenteil die Horizonte und zu-
gleich die Moglichkeit der Korrektur offen. Er beschrinkt sich auf einen
engen Fachkreis und bleibt einem breiteren Publikum oft genug unzuging-
lich. Damit geht manchmal die Gefahr zusammen, daB Rang und Leistung
eines Forschers im BewuBtsein der Zeitgenossen verschwinden; und dann
hat es einen guten Sinn, diesem unverdienten Schicksal mit dem Wieder-
abdruck von Aufsitzen in Buchform zu steuern. Fiir Ludwig Binswanger
trifft das zwar keineswegs zun, seine Bedeutung wird durchaus anerkannt.

200



Gleichwehl nimmt man diesen ersten Band seiner <Ausgewdhlten Vortrage
und Awufsitze» mit besonderer Dankbarkeit und Frende zur Hand, denn er
dokumentiert den langen, in der Stille gegangenen Weg eines forschenden
Bemiihens, der iiber die sich auseinandersetzende Aneignung der bahn-
brechenden zeitgenossischen Leistungen auf psychopathologischem und philo-
sophischem Gebiet schlieBlich zur Konzeption eciner eigenen Gestalt der
«phinomenologischen Anthropologie» gefithrt hat. Binswanger enthebt den
Referenien der Aufgabe, die Linie seiner Entfaltung in den einzelnen, hier
wieder verdifentlichten — bislang zum Teil schwer zuginglichen — Abhand-
lungen nachzuziehen, denn er besorgt es selber im Vorwort. Sie nimmt ihren
Ausgang von dem 1922 erstatteten Referat «iiber Phinomenologie» — man
hitte auch von ihm gern den ersten Publikationsort angemerkt geschen —
und endet mit einer prinzipiellen methodologischen Besinnung «iiber die
daseinsanalytische Forschungsrichtung in der Psychiatrie» (1946). Dazwischen
liegen die Aufsiitze «Lebensfunktion und innere Lebensgeschichte», «Traum
und Existenz», «Heraklits Auffassung des Menschen», «Uber Psychotherapie»
und <Freuds Auffassung des Menschen im Lichte der Anthropologie» — lauter
Kostbarkeiten! Damit ist freilich nur ein Teil der Abhandlungen Binswangers
gesammelt; man mochte es sehr wiinschen und hoffen, dafl auch ein zweiter
und dritter Band bald erscheint. Hans Kunz.

C. F. von Weizsicker: Die Geschichte der Natur. Zwolf Vorlesun-
gen. S. Hirzel Verlag, Ziirich 1948.

«Dafl der Mensch und nur der Mensch ein geschichtliches Wesen sei,
ist eine Grundiiberzeugung vieler Geisteswissenschaftler. Ich mochte dem-
gegeniiber den Satz aufstellen: Der Mensch ist in der Tat ein geschicht-
liches Wesen, aber er kann das sein, weil er aus der Natur hervorgeht, denn
die Natur selbst ist geschichtlich. Was den Menschen auszeichnet, ist nicht,
dall er Geschichte hat, sondern daBl er etwas von seiner Geschichte begreift.»
Mit dieser Bestimmung grenzt von Weizsicker von vornherein und unmiB-
verstindlich seinen von ihm bevorzugten gegen den iiblichen Geschichts-
begriff ab. Die Natur ist fiir ihn deshalb Geschichte, weil sich die ihr zu-
gehorigen Ereignisse in einem zeitlichen, einmaligen Geschehen abgespielt
haben und noch abspielen. Unter diesem Aspekt entwirft er klar und leicht
verstindlich ein groBartiges anschauliches Bild des gegenwiirtigen Wissens
von der Entstehung der Erde, der rdumlichen und zeitlichen Struktur des
Kosmos, den Sternsystemen, um dann nach dem Ausgreifen in die unge-
heuern Riume und Zeiten wieder zur Erde, zur Frage der Entstehung des
Lebens auf ibr und zum Menschen zuriickzukehren. Die vorsichtige Zuriick-
haltung, die sich der Verfasser hier zumal im Hinblick auf die religiose
Problematik auferlegt, erweckt gelegentlich den — vielleicht tduschenden —
Eindruck einer gewissen Unklarheit. Aber abgesehen davon wirken seine
Darlegungen nicht zuletzt dank des stets hellen kritischen BewuBtseins der
Grenzen der Methoden und der Giultigkeit der Forschungsresultate iiber-

zeugend. Hans Kunz.

207



Esther Harding: Frauen-Mysierien, Einst und Jetzt. Aus dem
Amerikanischen iibersetzt von F. du Bois-Reymond. Rascher
Verlag, Ziirich 1949.

Gestiitzt auf die Archetypenlehre Jungs versucht die Autorin, jene in
ihrem Sinn unbewuliten, bei den heute lebenden Menschen als Triume,
Phantasien, abergliubische Handlungen u.a. sich entiuBernden Krifte auf-
ruzeigen, die sich in den mythischen und religiosen Mondsymbolen der alten
Volker und der Primitiven niedergeschlagen haben. In einem ersten Teil
referiert sie das einschligige Material (der Mond als Spender der Frucht-
barkeit, Mond-Zyklus der Frauen, der Mann im Mond, die Mondmutier,
Istar, Isis und Osiris usw.); der zweite Teil dient dem Nachweis der Not-
wendigkeit, sich als moderner Mensch lebendig und gefithlsmidBig mit den
im UnbewuBlten wirkenden, in der Mondsymbolik investierten Michten aus-
einanderzusetzen und sie im Bewultsein zu integrieren. Darin wird ein Weg
des Heils gesehen. Hans Kunz.

David Katz: Mensch und Tier. Studien zur vergleichenden Psycho-
logie. Band I der Sammlung Erkenntnis und Leben. Morgarten
Verlag Conzett und Huber, Ziirich 1948.

Der Titel dieses Buches, dessen deutsche Originalausgabe erstmals vor-
liegt, wihrend die englische Ubersetzung bereits vor elf Jahren erschien,
fithrt etwas irre. Denn den grof3ten Teil beanspruchen die tierpsychologischen
Partien, in die zwar Vergleiche mit Sachverhalten der menschlichen Psycho-
logie eingestreut sind und dessen letzter Abschnitt dem im Titel genannten
Thema gewidmet ist. Er ist zugleich deshalb der schwiichste, weil der Ver-
fasser darin doch allzu sehr an der Oberfliche hingen bleibt. Dafiir ent-
schidigen dann allerdings die vorausgehenden Kapitel durch Klarheit der
Darstellung und Fiille der mitgeteilten empirischen Fakten. Katz leitet seine
Ausfithrungen mit einer Diskussion der sog.«rechnenden> Pferde ein, um
daran die <klassischen Irrtiimer> der modernen und den Unterschied zwi-
schen dogmatischer und kritischer Tierpsychologie zu illustrieren. Er eror-
tert sodann die Stellung der letzteren zu andern Wissenschaften (Zoologie,
Menschenpsychologie, Medizin u.a.) und ihre Methodik. Im anschlieBenden
Kapitel iiber die Wahrnehmungen der Tiere greift er u.a. die Proleme der
Relationserfassung, der Konstanz im Sehen, der Sinnesmodalititen und
-qualitiiten, der intermodalen Qualitiiten, der teilinhaltlichen Beachtung her-
aus; den <Vorstufen des Zihlens» gilt ein instruktiver Abschnitt. Im nich-
sten Kapitel «<Tier und Raum» mochten wir vor allem die besonnene Dis-
kussion des Heimfindevermogens bei Végeln und Hunden hervorheben;
Technik der Raumbeherrschung und personaler Raum, akustische Orientie-
rung, binokulares Sehen bei Affen sind weitere Themen. «Bediirfnisse, Triebe
und Instinkte» und «Zur Sozialpsychologie der Tieres bringen die Dinge, die
das engere Forschungsgebiet des Verfassers und seiner Schiiler in den letzten
zwel Jahrzehnten umgrenzen; sie werden deshalb besonders eingehend ge
wiirdigt. Katz entwickelt hier seine eigene (Aviditits-) Theorie des Hungers

208



und Appetits, referiert die experimentellen Untersuchungen iiber das Stiirke-
verhiltnis der Triebe bei Ratten und Hithnern und iiber das Sexualbediirfnis
bei Tieren. Das sozialpsychologische Kapitel gibt einen Uberblick iiber die
Formen der Vergesellschaftung, die Mittel der Kommunikation, die Gesetze
der Rangfolge u. a. Die weitgehende Beriicksichtigung der angloamerikanischen
tierpsychologischen Literatur erhéht den Wert des Buches. Hans Kunz.

Eranos-Jahrbuch. Herausgegeben von Olga Frobe-Kapteyn. Band
13 (1945) : Der Geist; Band 14 (1946) : Geist und Natur. Rhein-
Verlag, Ziirich 1946 und 1947,

Seit 1945 scheinen die Eranos-Tagungen den fritheren, etwas esoterisch-
archaisierenden Themenkreis erweitert und ihr Interesse der abendliindi-
schen Kultur niher stehenden Problemen zugewandt zu haben. Damit hat
sich zugleich ihr Anspruch auf Resonanz gesteigert, und man darf sagen,
daB es legitim geschehen ist. Selbstverstindlich werden sich Niveaudifferen-
zen in den Darlegungen der verschiedenen Redner nicht vermeiden lassen,
sie dokumentieren sich in den beiden vorliegenden Binden auch deutlich
genug. Aber an der auBerordentlichen Fiille des Gebotenen und an der
Mannigfaltigkeit der Aspekte mindern sie nichts. Es wire ein vergebliches
Bemiihen, den Inhalt der Abhandlungen mit ein paar Worten andeuten zu
wollen, weshalb wir uns mit der bloflen — und fiir den Rezensenten gewil}
auch bequemeren — Aufzihlung der Autoren und Titel begniigen miissen. Band
13: K. Kerényi: Apollon-Epiphanien; W. Wili: Die Geschichte des Geistes in
der Antike; A. Speiser: Geist und Mathematik; M. Pulver: Das Erlebnis des
Pneuma bei Philon; P. Schmitt: Geist und Seele; K. L. Schmidt: Das Pneuma
Hagion als Person und als Charisma; H. Rahner: Erdgeist und Himmelsgeist
in der patristischen Theologie; L. Massignon: L’idée de 1’esprit dans I’Islam;
F.Meier: Der Geistmensch bei dem persischen Dichter Attar; P.de Menasce:
L’expérience de I’esprit dans la mystique chrétienne; C. G. Jung: Zur Psycho-
logie des Geistes. Band 14: A. Speiser: Die Grundiagen der Mathematik von
Plato bis Fichte; K.Kerényi: Die Gottin Natur; K. L. Schmidt: Die Natur-
und Geistkrifte im Paulinischen Erkennen und Glauben; L.Massignon: La
nature dans la pensée islamique; F.Meier: Das Problem der Natur im eso-
terischen Monismus des Islams; W.Kaegi: Wandlungen des Geistes in der
Renaissance; F.Dessauer: Galilei, Newton und die Wendung des abendlin-
dischen Denkens; P.Schmitt: Natur und Geist in Goethes Verhiltnis zu den
Naturwissenschaften; C.G.Jung: Der Geist der Psychologie; E. Schriodinger:
Der Geist der Naturwissenschaft; A.Portmann: Die Biologie und das Phi-
nomen des Geistes. Hans Kunxz.

Dialectica. Revue internationale de philosophie de la connaissance
(Vol, I (1947) No 4, Vol. II (1948) Nos 1 et 2) et les Deuxiémes
entretiens de Zurich sur I'idée de dialectique (19-22 avril 1948).

Dans I'impossibilité de donner en quelques lignes un résumé complet des
380 pages de Dialectica et des débats qui mirent aux prises a Zurich durant

14 209



quatre jours des philosophes et des savants appartenant a huit nations eu-
ropéennes, nous nous bornerons a présenter quelques remarques sur les
travaux qui nous ont le plus directement intéressé.

Dialectica I, 4 continue comme les précédents numéros a apporter quel-
ques précisions attendues sur la notion de dialectique. Tout d’abord un
article de M. Gonseth, reproduisant la préface de I'ouvrage de M. H.Konig
intitulé «Der Begriff der Helligkeit», précise la distinction entre une con-
naissance eidétique et une connaissance dialectique: la premiére opére sur
des notions achevées a 1’aide de jugements élémentaires et plus ou moins
définitifs qui en assurent la légitimité (par exemple, la géomeétrie jusqu’a
Legendre) ; la seconde est préte a réviser ses fondements les plus profonds
et les plus essentiels sous la pression d’expériences internes ou externes,
préte a sacrifier les évidences jusqu’alors admises a Pefficacité d’un nouveau
point de vue.

Une telle revendication d’autonomie effective ne saurait se faire valoir
sans une certaine discipline. Il ne s’agit pas de réviser pour le plaisir, ou par
principe, d’une maniére complétement aubitraire. C’est bien ce que s’effor-
cent de montrer les critiques adressées par MM. Gonseth et Preissmann aux
ouvrages récents de MM. Lupasco, «L’expérience microphysique et la pensée hu-
maine» et Bopp, «Catalogisme ou esquisse d’'une philosophie de 'omnipotences.

Signalons enfin D’article fort intéressant et trés documenté de M.E.W.
Beth, <Hundred years of symbolic logic», les suggestifs «Fragments tirés des
ccuvres de M. Dupréel> par M. Perelman et les remarques de M. Dupréel lui-
méme «Sur les origines de la dialectique».

Avouerons-nous que Dialectica II, 1 nous a dé¢gu? Pourquoi pas? La
Iongue table des oppositions publiée par M. Miescher a la suite de son
article «Einheit in der Gegensitzlichkeit> nous semble constituer 'opposé
méme de Dattitude dialectique moderne. MM. Grassi et Gonseth partent de
positions si distantes pour confronter «La science et la philosophier, qu’ils
nous paraissent avoir de la peine a trouver un terrain sinon d’entente, du
moins de discussion. Restent il est vrai la fin de l'article important que
M. Pensa a consacré au <Logos hégelien> (voir aussi Dialectica I, Nos 3 et
4) les derniers <IFragments tirés des ceuvres de M. Dupréels, et surtout les
deux pages ou M.Besso nous rappelle que «les raisons les plus convain-
cantes d’agir, ou de ne pas agir, ce sont celles qu'on ne se demande pas,
parce qu'on les vit», et nous invite a chercher et a retrouver I’horizon
d’efficacité du certain et du nécessaire, en des termes qui ne sacrifient en
rien les exigences dialectiques.

Dialectica II, 2 constitue un document important pour la théorie de la
connaissance, non seulement a cause de ses dimensions, mais aussi par la
qualité des travaux qu’il contient, travaux presque tous présentés aux Deu-
xiémes entretiens de Zurich sur l'idée de dialectique. Il n’est certes pas
facile de reproduire de pareils entretiens et plusieurs participants auront
été surpris des libertés prises par les rédacteurs quant a ’ordre des inter-
ventions. Ceux-ci ont sans doute préféré sacrifier la vérité historique (sans
aucune importance en pareille circonstance) a une présentation plus cohé-
rente des résultats. Quoi qu’il en soit, nous avons bien le sentiment de

210



retrouver 'essentiel de ce qui a été dit, avec quelques adjonctions dont
nous nous réjouissons,

Logique et dialectique: Un premier travail, celui de M. Devaux, formule
quelques précautions que doit prendre une attitude dialectique pour éviter
de dégénérer en anarchie intellectuelle et pour retrouver 'unité du savoir.
Examinant de plus prés l’évolution récente de la logique concernant le
principe du tiers exclu, il conclut que l’expérience du progrés logique est
«une expérience de dénivellation et non de ruptures».

Dans le second travail, M. Beth, applique a un exemple particulier la
méthode sémantique, dont il défend les avantiages. D’auire part, il estime
que la dialectique de Platon, ramifiée dés son origine en trois doctrines
séparées, n'a engendré que dans l'une de ces directions, la logique, <une
construction solide dont I'importance pour la pensée scientifique ne pourrait
plus sérieusement éire mise en doute. L’art de discuter et la métaphysique,
par contre, montrent d’une facon manifeste les infirmités de la vieillesse et
semblent étre condamnées a s’incorporer dans la logique».

M. Beth en conclut a P'inopportunité de ’usage moderne du terme de
«dialectiques.

D’une réponse de M.Gonseth a ces deux travaux, nous devons nous
borner a citer les quatre principes fondamentaux auxquels doit satisfaire
une méthodologie des sciences efficace: 1° Principe de révisibilité; 2° Prin-
cipe de technicité; 3" Principe de dualité; 4° Principe d’intégralité. Clest a
notre point de vue a tort que la discussion porta dans la suite des entretiens
presque uniquement sur la valeur et la portée du premier de ces principes.

Métaphysique et dialectique: L’exposé de M. Filiasi Carcano apporte un
élément extrémement important aux débats. <L’assimilation du relativismes,
non seulement en fait (car c’est un fait pour le savant, que ne génent plus
aujourd’hui les continuelles révisions de sa science), mais en droit, pose
encore des questions essentielles au philosophe. Car, il ne suffit pas d’assi-
miler le relativisme, «de le transformer d’obstacle qu’ill était en un ai-
guillon de réflexion», encore faut-il «bien comprendre les circonstances his-
toriques particuliéres dans lesquelles se détermine mnotre pensées. M. Filiasi
Carcano constate enfin que si I’existentialisme pose fort bien le probléme,
«il ne sait et ne peut pas le résoudre et qu’il subit, de ce fait, passivement
I’'angoisse, ... sans proposer aucun remeéde».

M. Dockx développe ensuite quelques considérations sur «<La nécessité du
principe de révisibilité et ses limites de validité», M. Castelli tente une
«Dialectique du péché», et M. Ewing montre que la notion de dialectique ex-
prime un trait caractéristique de notre pensée, que nous admettions ou non
les applications particuliéres qu’en font les philosophes.

«Ftre et pensée», tel est le titre de la trés profonde communication écrite
par M. Miéville. Combien on regrette en la lisant que son auteur n’ait pu la
présenter lui-méme a Zurich. On ne nous en voudra pas de renoncer a la
déformer par un trop bref résumé et de nous contenter de quelques citations:

«La pensée qui sapplique a connaitre ne fait autre chose que monnayer
pour ainsi dire Dintuition globale et confuse qu’elle a du tout de l'étre,
intuition qui la constitue comme pensée.»

211



«Toute pensée est de I’étre pensant I’éire.»

«Nécessité absolue et liberté absolue se rejoignent dans l’indifférence a
la valeur et s’avérent par la-méme comme n’étant que des symboles logiques
des concepts-limites nécessaires pour situer les diverses conceptions possibles
de Dordre et de lactivité.» ‘

Esthétique et dialectique: C’est un exposé bien brillant et bien évo-
cateur que celui, ot M. Bayer fait surgir de la démarche artistique une
Dialectique des Gammes, une Dialectique des Canons, une Dialectique des
Symboles, une large dialectique des effets mémes et des effets autres. La
dialectique de M. Bayer s’apparente moins que chez ses autres défenseurs a
la recherche passionnée d’un arbiirage entre une réalité qui parait donnée
et un esprit qui la cherche; elle se rapproche peut-étre davantage d’un jeu intel-
lectuel ; mais elle proclame aussi la puissance de ’esprit, autonome et créateur.
- Et puis, nous rencontrons ce témoignage d’un artiste, peintre et sculpteur,
M. Hainard, qui nous force a reconsidérer nos subtiles méthodes a la lumieére
de la connaissance globale et de ’expérience fondamentale et presque unique
de Dartiste.

Dialectique marxiste et dialectique: Il importait d’établir cette distinction.
C’est le but des travaux de MM. Vuysje, Hartwig et Walter. Notre incompé-
tence en la matiére nous empéche de prendre position, mais nous nous
rappelons le moment pathétique de la discussion qui mit aux prises le re-
présentant autorisé du matérialisme dialectique, M. Rieger, et le défenseur
de la pensée thomiste, M. Bochenski. Quoi qu’en ait dit ce dernier, chacun
sentait bien, que ce n’étaient pas seulement deux philosophies qui s’affron-
taient, et avec quelle violence, mais aussi deux croyances.

Sociologie et dialectique: Nous nous bornerons a citer les deux communi-
cations de M. Delhorbe, <Images du monde, (Introduction a la sociologie)»
et de MM.Guillaume. «De la dialectique scientifique a la dialectique po-
litique», qui étendent le champ d’application de la notion de dialectique
dans une nouvelle direction.

Connaissance et dialectique: Nous remoncons aussi a rendre compte des
deux trés importants exposés de M. Gagnebin, «L’idonéisme tel que je le
comprends> et de M. Bernays, «Grundsitzliches zur Philosophie ouvertes,
Grice 2 eux bon nembre de questions posées au cours de ces laborieuses
journées trouvent leur réponse, plusieurs discussions trouvent une con-
clusion et leur signification. Nous renongons aussi a décrire les vivantes
discussions qui suivirent les exposés, ainsi que la séance consacrée a «L’idée
de réalité dans la physique moderne», sujet qui sera repris en de nouveaux
entretiens. Enfin nous remplacerons les conclusions finales de I’organisateur
des entretiens, M. Gonseth, par la sommaire mais caractéristique formule de
M. Gagnebin: La dialectique de Platon est ordonnée a [l’éternel, celle de
Hegel est ordonnées a 'absolu, celle de M. Gonseth est ordonnée a l'actuel.
© Qu’on nous permette, pour terminer, d’informer nos lecteurs que le
troisieme et trées important fascicule de 'année 1948 est consacré par Dia-
lectica a I’idée de complémentarité en physique et contient des articles des

plus illustres représentants de la physique contemporaine.
F. Fiala.

212



Revue philosophique de Louvain, tome 46, nos. 9, 10, 11, 3 fasci-
cules, 25><16,5 de 420 pages. Editions de I'institut supérieur de
philoscphie de Louvain. Louvain, 1948.

A coté des éiudes critiques sur des ouvrages de philosophie contemporaine
et d’histoire de la philosophie, magistralement rédigées, nous trouvons les
articles originaux suivants:

Février 1948. F.Grégoire: Condition, conditionné, inconditionné, pp. 5—41
(essai de définition et d’axiomatique métaphysique). — A. Fauville: La
psychologie philosophique néo-thomiste, pp.42-56 (objet, méthode, rapport
avec la psychologie expérimentale). — J. Moreau: Le temps selon Aristote. pp.
57-84 (structure épistémologique du temps et du mouvement, réfutation de
Pinterprétation d’Hamelin).

Mai 1948. G. Verbeke: La structure logique de la preuve du premier
Moteur chez Aristote, pp.137-160 (Exégése du chapitre VIII de la Physique

a la lumiére de la cosmologie d’Aristote). — A. Brémond: Le syllogisme de
I'immortalité, pp.161-176 (le désir de Dieu et sa «diction» implique I'im-
mortalité). — M. Vanhoutte: Note sur la communauté des genres dans le

«Sophiste», pp. 177-187 (I'auteur y voit une proportion et non une application
de la méthode hypothético-dialectique).

Aout 1948. J.Moreau: Le temps selon Aristote (suite et fin) pp.245-274
I’éire du temps et la notion de passage de la puissance a I’acte, I'infinitude
du temps et la finitude de I'espace, «I’ontologie idéaliste, héritage désavoué
du platonisme, demeure le climat naturel de I’épistémologie d’Aristotes). —
F. Grégoire: Note sur la philosophie de 'organisme, pp.275-334 (Mise au
point des courants actuels: mécanisme, émergentisme, vitalisme, finalisme, etc.)

G..Ph. Widmer.

Rivista di filosofia neo-scolastica. Anno VI, juillet-septembre 1948,
fasc. II1. '

G. Giacon: Symbolisme du langage et valeur des sciences; A. Coccio:
Voies anciennes et nouvelles pour monter a Dieu; V.Porcarelli: La méta-
physique de Sartre; G.Masi: Christianisme et philosophie — Analyses d’ou-
vrages. Le professeur V.Porcarelli examine avec sévérité la «métaphysiques»
de Sartre. Le philosophe frangais, conclut-il, «ne saisit pas I’étre vrai», ne
parvient pas i combler la faille entre étre et conscience. Tout en s’imaginant
avoir fondé un nouvel humanisme, Sartre «a vidé la vie de toute signifi-
cation et I’a réduite 2 un jeu de forces incompréhensible et vains. —

F-L.M.

Giornale di metafisica. Anno I1I, juillet-aoait 1948, n. 4.

Auguste Guzzo: Forma e contenuto della moralita (pages extraites d’un
volume a paraitre sous le titre de La moralité. (L’auteur entend montrer
comment la morale ne peut s’abstenir de prescrire et de respecter des régles,
des normes, des lois; et doit toutefois ne pas s’en laisser asservir, mais

213



émerger de nouveau, en véritable «maitre du sabbats aprés avoir institué le
sabbat.) Marie-Thérése Antonelli: In margine all’'ontologia di Blondel; Ro-
bert Lenoble: Le pére Mersenne; Miguel Flori: El filosofo espanol Jaime
Balmes. Divers comptesrendus d’ouvrages. F-L.M.

Bulletin analytique du Centre National de la Recherche Scien-
tifique. Hermann et Cie. Editeurs, Paris, 6 rue de la Sorbonne.
Périodique trimestriel. Rédacteur en chef: M.le Professeur
R. Bayer. Secrétaire: M. R. Caillois. Parait depuis 1947.

Cette bibliographie s’étend a toutes les disciplines philosophiques, en vy
comprenant la psychologie, la pédagogie et la sociologie.

On y trouvera l'analyse, bréve, des articles de périodiques, groupés par
disciplines. Table onomastique et table des revues dépouillées, dans le No. 1.
Une bibliothéque, un fichier de tous les ouvrages parus depuis 1946 et un
service de microfilms complétent les ressources que le Centre de documen-
tation du C.N.R.S. et I'Institut international de philosophie (18, rue Pierre-
Curie, Paris, 5e) s’efforcent de mettre a la disposition du public.

D. Christoff.

Répertoire bibliographique de la Revue Philosophique de Lou-
vain (supplément trimestriel). Publication interrompue en mai
1940 et reprise en 1948, pour les cuvrages parus depuis 1946.

On y trouve la liste des ouvrages et des articles de revues classés par dis-
ciplines. Dans le suppl. de novembre (No.IV de chaque série) parait Ia liste
des comptes-rendus. Cette bibliographie n’est pas analytique.

Le premier cahier a paru en suppl. du No. 9 de la 3e série, tome 46.
Février 1948. On y trouve une introduction, une table des revues dépouillées
et le plan du répertoire. D. Christoff.

214



	Besprechungen = Comptes rendus

