Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 8 (1948)

Artikel: Liberté et Causalité dans la philosophie de Charles Bonnet et de Maine
de Biran

Autor: Savioz, Raymond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883485

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Liberté et Causalité dans la Philosophie
de Charles Bonnet et de Maine de Biran

par Raymond Savioz
Felix qui potuit rerum cognoscere causas!

Les rapports entre la pensée de Maine de Biran et celle de
Charles Bonnet de Genéve n’ont pas été méconnus, bien que la
critique n’en ait pas encore établi un ensemble cohérent et sys-
tématique ’. Il suffit d’ailleurs de parcourir I'ccuvre de M. de Biran
pour se convaincre de l'apport comsidérable du philosophe de
Genthod a la doctrine hiranienne. Dans quel sens s’est exercée
cette influence? Elle fut souvent négative. Biran, nourri des
systemes de I’époque, ne les adopte pas sans contréle, sans les avoir
médités, analysés, délestés des scories fallacieuses. C’est «une
pensée qui s’analyse pour se connaitre». S’il «a plus de sympathie
intellectuelle pour la philosophie de Charles Bonnet que pour
celle de Condillac®», et s’il maintient cette sympathie a travers
toute son ceuvre, il me s’est jamais montré d’une admiration
servile a I’égard de son maitre. Dés sa Méditation sur la mort, I'un
de ses premiers écrits, se référant a I'Essai analytique de Bonnet
et & PEssai sur nos connaissances de Condillac, on sent déja le
penseur original, qui deviendra I'apétre de la liberté. Il accepte
de ces systémes sensualistes ce qui lui parait expliquer assez bien
lIe jeu des organes, mais révoque en doute la compétence de la
physiologie a élucider la question de P'activité motrice de 1’ame:
«Les physiciens qui ont voulu traiter de ’ame ne paraissent pas
trés propres a éclaircir ce sujet. Ils expliquent mécaniquement
et par des hypothéses assez satisfaisantes le jeu de la mémoire.
des sensations, des idées, des passions, et il faut convenir que la

1 Dans notre ouvrage: La philosophie de Charles Bonnet de Genéve,
J. VRIN, Librairie Philosophique, Paris, 1948, nous avons signalé les princi-
paux points de convergence des deux doctrines.

* (Euvres de Maine de Biran, éd.P. Tisserand, t.1, Introd., p. XVIIL

142



plupart des phénoménes psychologiques comme la liaison des
idées, l'origine des habitudes, ete., sont bien éclaircis par la sup-
position des fibres sensibles du cerveau s’ébranlant réciproque-
ment, et par la réaction de I'ame dans 'ordre ou elles ont été
primitivement ébranlées... Mais quand méme les expériences
physiologiques, muettes jusqu’a présent sur ces hypotheéses, par-
viendraient a les confirmer, qu’y gagnerait-on? On connaitrait les
ressorts de la machine, mais la puissance motrice en serait-elle
mieux connue *?»

L’expression méme de puissance ou force motrice est employée
par Bonnet pour désigner la source d’énergie qu’est 'ame. L’ame
joue sur les fibres du cerveau comme le musicien sur les touches
d’un clavecin ou d’un orgue®. La comparaison est exacte, selon
Biran, si 'on a soin de supposer, contrairement a l'opinion de
Bonnet, «que chaque joueur a regu en partage de la nature un
instrument qui est approprié a sa capacité ®.» Bonnet avait émis
Ihypothése que les ames seraient semblables et que les diffé-
rences entre les hommes viendraient de leur organisation seule ®.
Toutefois, dans 'hypothése de la dissimilitude des ames, «pour-
quoi un homme d’esprit peut-il devenir imbécile par accident, se
demande Biran; son dme n’a pas changé; il n’y a que son organi-
sation d’altérée. Bonnet peut donc avoir raison’.» Toujours le
méme souci de contréle.

La longue dissertation sur le bonheur est inspirée, elle aussi,
en grande partie, des idées de Bonnet. C'est & V’Essai analytique
que Biran emprunte la définition de la loi: «Les lois naturelles
sont les résultats des rapports que ’homme soutient avec les diffé-
rents étres *.» On connait la critique que Bonnet adresse a ce pro-
pos a lauteur de I'Esprit des Lois. Les lois ne seraient pas des
rapports, mais «les résultats ou les conséquences des rapports qui
sont entre les étres ®.» Mais Biran ne s’arréte pas aux formules de
IEssai analytique; il va jusqu’aux principes eux-mémes. Sur quoi

8 Ibid., p. 5-6.

* BONNET, E. 4., § 23.

°® (Buvres de M. de B., 1. 1, p. 66.
SE. A, § 171

? (Euvres, t. I, p. 68.

S Ibid., p. 110.

P E. A., § 856 et ss.

143



se fondent, d’aprés Bonnet, le bonheur, le plaisir, le bien-étre? (Ces
trois termes paraissent désigner chez lui un seul et méme senti-
ment.) Tout plaisir est lié a une sensation. «Mais une sensation
agréable, qui demeurerait toujours telle, et qui nous affecterait
trop longtemps, ne laisserait pas de nous causer enfin de l’ennui,
du dégout...*"» De l'expérience, 'homme apprend «qu’en pas-
sant d’une sensation a une autre, il est mieux qu’en demeurant
fixé trop longtemps sur la méme sensation''». La succession,
telle est la loi méme du plaisir. «Toutes les sensations que I'ame
recoit des objets extérieurs, reprend de son c6té Biran, ne sont
agréables qu’autant qu’elles sont successives; les mémes sensations
ou le méme degré d’une sensation deviennent bient6t insipides et
celle qui avait flatté le plus agréablement finit par étre insuppor-
table, si elle est trop longtemps continuée >.» Variété, change-
ment, succession sont, semble-t-il, les traits essentiels du plaisir
physique, auquel seul fait allusion Bonnet dans I’Essai analy-
tique; tout l'ouvrage, d’ailleurs, 'auteur le répéte souvent,
n’a trait qu’an «physique de notre étre». Biran vise plus haut.
Le bonheur ne se raméne pas pour lui a une sensation agréable.
Il y a «des perceptions que I’ame semble tirer d’elle-méme. Il en
est auxquelles elle se complait, de telle sorte qu’elle cherche a les fi-
xer; elle en est remplie; elle ne désire point de succession, et je ver-
rais en cela une preuve sentimentale de la nature d’un principe su-
périeur qui est en nous, comme aussi du genre de honheur auquel est
destinée cette substance, bonheur qui ne doit point dépendre des

objets extérieurs...®

» Distinction fondamentale, encore que
vague, entre le bonheur, état durable, prolongé de I’ime, et le
plaisir, fugitif, momentané comme la sensation qui en est cause.

Quelle est la condition du bonheur? Sommes-nous maitres de
créer notre bien-étre, de nous maintenir heureux? Question d’im-
portance pour Biran et Bonnet, tous deux de santé fragile, sou-
cieux de trouver un équilibre moral sans cesse ébranlé. Si le
bonheur dépend de nous, c’est 2 la volonté qu’il appartient de

nous le procurer, ou, plus exactement, a 1’activité libre de notre

10 Ibid., § 346.

1 Ibid., § 359.

12 (Euvres, t. I, p. 117.
B Ibid.

144



ame. La liberté devient ainsi le centre dés premiéres analyses de
Bonnet comme de celles de Biran; elle constitue bientét la char-
pente de leurs systémes philosophiques, mais, en méme temps,
le point de divergence de leurs réflexions, le premier restant
rivé au déterminisme psychologique, le second, une fois détaché
du sensualisme étroit de ses premiéres années, prenant la défense
du libre arbitre.

En 1747, agé de 27 ans, Bonnet s’entretient avec ses trois amis,
Butini, I’avocat Beaumont et Roger «sur la grande matiére de la
liberté humaine **.» Il formule dés lors les premiers résultats
de ses méditations en une série de Propositions sur la liberté, qui
«sont, en quelque sorte, les prémices de mon travail psycho-
logique», dit-il. Il les communique a son maitre, Cramer, alors en
séjour a Paris. Cramer en fait un examen minutieux et rédige,
a lintention de son disciple, une réponse, véritable chef-d’ceuvre
de logique et de clarté, ou il cherche a atténuer la rigueur des
principes de Bonnet en y apportant les distinctions nécessaires.
Entre temps, Bonnet lit la Théodicée de Leibniz. Cette lecture
et les objections de Butini et Beaumont, partisans de la «né-
cessité morale», aux conclusions de Cramer, laissent des doutes
dans I'esprit de Bonnet sur leur exactitude. «Je regrettais tou-
jours que les solutions de M. Cramer me parussent plus subtiles
que solides **.» Il creuse de nouveau le theme de la liberté; «et
le résultat de ces nouvelles méditations fut un petit écrit, que
yintitulai: Essai sur la liberté '%.» (1749) 1l ne s’écarte guere de
la doctrine de Leibniz et de s’Gravesande, dont il venait d’étudier
I'Introduction a la philosophie ™. Cramer reprend la plume et
adresse a Bonnet une série de «Questions sur la liberté *®», pour
P«engager a recommencer ses méditations sur cette matiére» et
dans le secret espoir de I'amener a réformer son opinion sur le
déterminisme moral. Mais Bonnet n’abandonne pas ses positions
et, «<en moins de quinze jours», compose a ’adresse de son «re-

14 Mémoires autobiographiques, p. [951. Nous avons entrepris la publication
de ces Mémoires d’un intérét capital pour la philosophie, la science et ’histoire
de cette époque. J. Vrin, Librairie Philosophique, Paris, 1948, 1 V. in-8.

15 Tbid., p. [126].

16 Ibid., [127-1371.

17 Ibid., [137].

18 Ibid., p. [141-144].

10 145



doutable antagoniste» un Examen de diverses questions sur la
liberté **, qui fut lu et vivement discuté dans la Sociéi¢ des
gens de lettres de Geneve.

Ces différents écrits sur la liberté, Bonnet les a reproduits
presque textuellement dans son Essai de Psychologie, paru a Leyde
en 1754. C’est 1a qu’il donne a ses idées sur ce sujet la plus large
extension. S’il revient dans I’Essei anelytique au probléeme de
la liberté, c’est, une premieére fois (ch. XII) pour examiner et
critiquer la définition de Condillac: la liberte est le pouvoir de
faire ce qu’on ne fait pas, ou de ne pas faire ce qu’on fait, et, la
seconde fois (ch. XVIII et XIX), pour corriger et compléter son
long exposé de I'Essai précédent. M. de Biran ne se référe pas a
I’Essai de Psychologie; il ne semble pas avoir eu connaissance —
du moins en 1794 — de cet ouvrage de Bonnet, qui a paru sans
nom d’auteur, mais qui fait partie de la collection compléte des
ccuvres, publiée en 1782, Plus tard, dans une note de I’Essai sur
les fondements de la psychologie, a laquelle nous reviendrons,
Biran renvoie au Philaléthe de Bonnet, opuscule du tome XVIII
de I’édition in-8 des (Fuvres. En tous cas, au moment ou il rédi-
geait sa dissertation sur la Liberté, Biran n’avait en vue que
I'Essai analytique. Le début de cette dissertation est une sorte de
paraphrase des définitions de Bonnet, dont il approuve I'exacti-
tude. «La liberté est cette faculté de 1'ame par laquelle elle
exécute sa volonté. La volonté est subordonnée a la faculté de
sentir . ..?° — C’est en agissant d’aprés cette volonté que I'indi-
vidu prouve qu’il est libre *.» Et plus loin: «Les animaux ont
leur liberté comme I’homme, mais circonscrite dans la sphére
des idées sensibles». Ils ne sont pas des «agents moraux», car pour
I’étre il faut connaitre «la loi [naturelle] résultant des rapports
qu’un étre soutient avec ceux qui ’entourent [...]; il faut avoir
la puissance de réfléchir et par conséquent d’abstraire. L’homme
seul est donc un agent moral *2.»

Jusqu’ici, Biran abonde dans le sens de I'Essai analytique, mais,
brusquement, il se reprend; sa voix rend un son nouveau, qui

19 Ibid., p. [145-160].

20 Buvres, t.1, p.139. — Cf.E. 4., § 149.
2 Ibid., p. 140. E. A., § 150 et 153.

22 Ibid., p. 141. E. 4., § 271 et 272.

146



est déja celui de I'Essai sur les fondements de la psychologie:
il fait appel, pour prouver la réalité de la liberté, a ’expérience,
au sens intime, guide qu’il suivra désormais sans défaillance.
<Je me propesais ici d’entrer dans un examen détaillé et appro-
fondi de la question métaphysique de la liberté, mais apreés y
avoir bien songé, apres avoir lu ce que nos plus profonds pen-
seurs ont écrit sur cetie matiére épineuse, je me suis convaincu
que nos connaissances ne pouvaient guére en retirer un grand
avancement; c’est, je crois, une de ces questions insolubles dont
Iéclaircissement échappera toujours aux plus grands efforts de
Pesprit humain *%.> Pour lui, il se fie au sens intime et se dé-
tourne «de toutes les spéculations métaphysiques sur la liberté.»
«Que m’importe de rechercher si mon ame se détermine par elle-
méme ou par des causes qui lui sont étrangeres; il me suffit, je
ne dis pas de savoir, mais de sentir que je puis ordinairement et
dans mon état habituel, modifier ces diverses déterminations et
leur donner plus ou moins d’intensité par 'application que je
leur fais d’un principe qui est en ma puissance. 9i on nie que je
sois le maitre de P'application de mon esprit, je répondrai que
je le suis, cela me suffit *.»

Ce recours au sens intime, Biran aurait pu le recontrer dans
I'Essai analytique et, précédemment déja, dans I'Eissai de Psycho-
logie de Bonnet: «Le sentiment intérieur nous démontre que
nous sommes doués de cette force [la liberté], comme il nous
démontre que nous sommes doués de la faculié de penser. Nous
sentons que nous pouvons mouvoir la main ou le pied, consi-
dérer un objet ou nous en éloigner, continuer une action ou la
suspendre **.» Et plus loin: «Le sentiment intérieur vous con-
vainc de votre liberté, et ce sentiment est au-dessus de toute con-
tradiction *%.» Mais c’est surtout dans le Phileléethe que le sens
intime intervient le plus fréquemment et avec un accent tout
particulier; ce petit traité se fonde presque exclusivement sur
le témoignage de la conscience: «Je ne puis douter le moins du
monde que je posséde ces deux facultés [volonté et liberté],

23 Ibid., p. 142.

% Ipid., p. 144.

*% E.de Psy., ch. XLII, p. 136.
¢ Ibid., ch. XLIX, p. 151.

147



parce que je les exerce a chaque instant et que j’ai le sentiment
intime ou la consience que je les exerce *".»

Le sens intime, telle est, en définitive, pour Biran comme pour
Bonnet, la seule et unique voix authentique qu’il faille écouter
pour apprendre que nous sommes réellement libres. Suivre les
données de la science pour étudier la liberté c’est aboutir néces-
sairement a appliquer au moi le déterminisme prétendu de la
nature extérieure, ¢’est conclure au déterminisme psychologique **.
Se fonder sur le raisonnement pur c’est encore prendre parti pour
le déterminisme: on pose une série de propositions logiques qui
dérivent les unes des autres par une liaison nécessaire; ou, si
Yon veut a tout prix écarter la nécessité morale, on n’évite pas
la contradiction. Refusez I’évidence du sens intime, vous vous
trouverez devant un de ces <mystéres impénétrables et sur lesquels
les plus grands philosophes, aprés leurs profondes méditations, ne
gont pas plus avancés que I’homme grossier, qui est tranquille sans
ge soucier de s’étudier ou de se connaitre **.»

Certes la conscience nous affirme le fait de la liberté humaine.
Nous renseigne-t-elle sur sa nature? L’exemple que choisit Bonnet
ne le fait guére avancer dans cette connaissance; il 1’a pressenti
lui-méme: «J’ai bien le sentiment intime que c’est moi-méme
qui veux mouvoir mon bras; mais ce sentiment, quelque évi-
dent qu’il soit, ne me prouve pas encore que c’est moi-méme
qui meus mon bras*.» Un mouvement musculaire évoque iné-
vitablement les mouvements mécaniques qui se produisent dans
la nature extérieure; a le considérer on tend a l’assimiler, en
définitive, a la causalité physique. On passe ainsi a coté du vrai
probléme, car, «si la relation causale existe encore dans le monde
des faits internes, remarque avec tant de justesse Bergson, elle
ne peut ressembler en aucune maniére a ce que nous appelons
causalité dans la nature *'.»

27 Philal., ch. 111, p. 249, éd. in-8.
% «Le déterminisme physique...n’est point autre chose que le détermi-

nisme psychologique, cherchant i se vérifier lui-méme et a fixer ses propres
contours par un appel aux sciences de la nature.» BERGSON, Essai sur les don-
nées immédiates, p. 112.

2 BIRAN, Fuvres, t. I, p. 143.

30 Philal., ch. ITI, p. 249.

81 Essai sur les données immédiates, p. 151.

148



En commentant I’Essai analytique, Biran parait avoir deviné
I’écueil auquel s’achoppait Bonnet. Aussi, sans se rapporter a
un fait précis, s’arréte-t-il a la causalité générale, profonde du
moi pensant. «Si on nie que je sois le maitre de I'application de
mon esprit, je répondrai que je le suis, cela me suffit.» De la, il
eit été amené a considérer le véritable caractére du libre ar-
bitre, mais il s’en tient pour le moment au fait lui-méme.

Les deux penseurs ont désormais en main l'instrument qui va
libérer leurs doctrines de la trop étroite parenté initiale avec le
sensualisme; le sens intime les conduira 1'un et Pautre vers un
approfondissement du probleme de la causalité et, par suite,
de celui de la liberté, tant ces deux problémes sont liés I'un a
Vautre. Le philosophe genevois ne fera qu’esquisser les conclu-
sions fondamentales auxquelles ses mouvelles réflexions abou-
tissent. Il eut bien le projet de composer une «morale philoso-
phique dans le gout de I'Essai analytique **.» I1y renonca, «effrayé»
par D’étendue de son plan, et se contenta de composer «une sorte
d’introduction» 3 cette morale: c’est le traité intitulé: Phila-
lethe. On peut se faire une idée de ce qu’aurait été cette éthique
en rassemblant les textes correspondants, épars dans ses divers
ouvrages philosophiques *. Certains d’entre eux laissent entre-
voir que Bonnet aurait dépassé ses principes déterministes de
YEssai analytique, pour sauvegarder la moralité de nos actions:
«Prétendrai-je que [la nécessité morale] exclut toute imputa-
tion? ... Ne verrai-je pas clairement que la nécessité morale
n’est point du tout une vraie nécessité; qu’elle n’est au fond
que la certitude considérée dans les actions libres? ... Je regrette
que la pauvreté de la langue ait introduit dans la philosophie
ce malheureux mot de nécessité morale, si impropre en soi, et
qui cause tant de confusion dans une chose trés simple *%.»

Maine de Biran, non plus, ne consacre pas un ouvrage spécial
a la morale. Mais il s’attarde moins longtemps que Bonnet aux
limites étroites du sensualisme; bientot l’activité motrice de
I'ame ou causalité du moi devient le pivot autour duquel tourne

32 Mémoires autobiographiques, p. [349] et ss.

% Nous avons essayé d’en donner un précis dans notre ouvrage: La Philo-
sophie de Charles Bonnet, p. 283 et ss.

3 Palingénésie philosophique, part. XXI, ch. IX.

149



P’essentiel de ses recherches. Il nous reste donc a examiner suc-
cinctement comment il établit I'origine du principe de causa-
lité. Nous serons amené a nous demander si ce n’est pas Bonnet
qui I’a lancé dans cette nouvelle direction.

®* ¥ »

On ne peut dissocier la causalité interne de la liberté. Quelle
que soit la définition qu’on propose de la liberté, elle est I'un
des éléments essentiels de l’activité humaine. Et si 'on voulait
suivre 'ordre naturel des faits, il faudrait étudier d’abord le
probléme de la causalité: la notion de liberté en découlant
comme de son principe. N’est-ce pas pour avoir procédé au-
trement que Bonnet est resté en chemin sur ces questions fonda-
mentales et que Biran doit quitter heureusement la voie dans
laquelle il s’était tout d’abord engagé, pour fonder une psycho-
logie plus conforme aux données de I'expérience et de l'obser-
vation introspective? '

En déterminant le fait primitif du sens intime, qui doit servir
de fondement a toute sa psychologie comme «a la science des
principes», Maine de Biran refuse, en premier lieu, ce caractére
a la sensation «telle que Condillac et Bonnet I'ont considérée *°»,
parce que la statue tant qu’elle n’est qu’odeur de rose est un étre
purement sentant, incapable «de connaissance d’aucune espéce».
Et pourtant il faut bien aller jusqu’a la sensation pour trouver
le fait primitif. Mais ce dernier «n’est point la sensation toute
seule, mais I’idée de la sensation *%».

Il n’appartient point a notre but de suivre Biran dans les longs
développements qui le conduisent au fait primitif, c’est-a-dire au
sentiment de I'effort voulu et conscient. Abordons directement le
principe de causalité. Tout d’abord, il importe de remarquer que
ce principe s’identifie avec le sentiment du moi ou avec le fait
primitif de la conscience. En effet, «<le seul moyen de reconnaitre
le caractére réel de ce principe de toute métaphysique, c’est de
constater son identité avec le sentiment du moi ou avec le fait
primitif de la conscience **». Les systémes — et c’est le cas de la plu-

35 Essai sur les fond. de la psych., éd. Tisserand, t. VIII, p. 15 et ss.
38 Ibid., p. 27-28.
37 Ibid., p. 226.

150



part d’entre eux — qui partent «de I’absolu ou de I'idée abstraite
de causalité» pour en faire une catégorie ou une forme de l'intel-
ligence mettent une «entité logique a la place d’un fait» et élevent
le «vrai principe de la science» dans une région inaccessible.
D’autres esprits, fidéles a 1a méthode de Bacon, n’admettent aucun
principe qui ne soit tiré de I'observation scientifique. Or cette der-
niére, n’atteignant que les phénomeénes, ne pergoit dans le rapport
cause-effet qu'une simple succession. Toute idée de cause se limite
de ce fait a la loi de succession des phénomeénes. N’est-ce pas,
demande Biran, «dénaturer la valeur que le principe [de causa-
lité] conserve toujours malgré nous-mémes au fond du sens in-
time» ? Il démontre par la suite — nous y reviendrons — «l’oppo-
sition absolue qui existe entre I'idée d’une succession et celle
d’une cause ou d’une force productive efficace.» De Paveun méme
des physiciens, «les véritables causes efficientes» leur échappent.
C’est que I'idée de cause a une tout autre origine que celle des
idées sensibles par lesquelles les phénomeénes extérieurs sont re-
présentés. Substituer le rapport de succession a celui de causalité
c’est laisser planer un «mystére» sur le fondement méme de la
science et favoriser 'opinion de ceux qui affirment « priori 'in-
néité d’un tel principe. «Tout le mystére des notions a priori dis-
parait devant le flambeau de l’expérience intérieure, qui nous
apprend que I'idée de cause a son type primitif et unique dans le
sentiment du moi, identifié avec celui de l'effort...%*%»

A ce propos Biran signale en note que Charles Bonnet ’a pré-
cédé dans cette voie: «Quoique Charles Bonnet ait pris son point
de départ dans la sensation, a peu prés comme Condillac, il n’en
a pas moins déduit ultérieurement, et en se replacant dans un
point de vue pareil a celui que j'ai adopté, la notion de cause et
d’effet du sentiment immédiat de I’exercice de la volonté ou du
pouveir moteur *°.» Et il cite le passage significatif suivant du
Philaléthe: «Je sais intimement que je puis mouvoir et que je
meus mon corps ou différentes parties de mon corps, que je puis
me transporter et que je me transporte d’un lieu dans un autre,
que je puis surmonter et que je surmonte la résistance de diffé-
rents corps. Je déduis de ces différentes actioms, dont j’ai la

8 Ibid., p. 227.
3% Ibid., note 1.

151



conscience, la notion générale de la cause et de D'effet *°.» Il nous
parait surprenant que Biran se contente d’une seule citation et
faite comme en passant, pour indiquer la similitude de ses vues
avec celles de Bonnet sur l'origine du principe de causalité, picce
maitresse de sa philosophie. Sans doute le texte qu’il rapporte
est-il trés net ct offre-t-1l une parenté étroite avec ses propres con-
sidérations, mais le Philalethe tout entier ne suit-il pas la méme
méthode que celle de Biran? Le premier chapitre s’ouvre par
cette déclaration: «Je ne saurais douter raisonnablement que je
ne sois doué de sensibilité, d’entendement, de volonté, parce que
j'exerce a chaque instant ces facultés, a chaque instant, je sens,
j’apercois, je veux, et j'ai la conscience ou le sentiment intime de
tout cela.» C’est, en effet, le sens intime qui, dans ce traité, éclaire
TYauteur sur la réalité de ’ame, du corps, sur leur union, sur la
liberté, sur la certitude et I’évidence, et, en particulier sur le rap-
port de la cause et de 'effet. C’est pour réfuter Hume que Bonnet
ajoute au Philaléthe le chapitre sur la cause et I'effet, comme c’est
autour de argumentation du philosophe anglais que se développe
la majeure partie de Darticle sur la causalité de 1'Essai sur les
fondements de la psychologie de Biran.

Faut-il supposer que Biran n’avait pas encore pris connaissance
du Philaléthe au moment ou il composait son Fssai? Le fait est
possible. En tous cas, quand il met la derniére main a son ou-
vrage, le traité de Bonnet retient son attention, a preuve la note
précitée. Qu’il se soit borné a cette courte mention, est-ce une
précaution pour garder a son systéme le mérite de la nouveauté?
Mais, en comparaison de V'opuscule de son émule genevois, out
sont tout juste jetées les bases de la méthode nouvelle, le mérite
de Biran est bien assez grand d’avoir, le premier sans conteste,
donné a cette méthode un développement systématique, d’avoir
fait du sens intime le point de départ de la psychologie. Clest
a bien juste titre qu’il est considéré comme le «pére de la psycho-
logie moderne». D’autre part, on sait quelle estime il avait pour
les idées de Bonnet; il se met a trois reprises®' a rédiger de
longues notes critiques sur les passages de 'Essai analytique rela-

4 Ch. XVI.
. (uvres, éd. Tiss., t. 1. La Liberté, p. 139-145; Lemmes et définitions, p.
146-152; Notes sur UEssat analytique de I'ame, p. 224-236.

152



tifs a la liberté. Au cours de son ceuvre, ses références 2 Bonnet
sont nombreuses. En outre, «on le voit, a tout instani, emprunter
a Bonnet son langage, pour expliquer I'instabilité de ses senti-
ments et de ses idées par 'extréme mobilité des fibres de son cer-
veau. Il ne rejettera jamais complétement ce mode d’explica-
tion *, Il a trés bien vu que I'Essai analytique, a ¢6té de la fiction
illusoire de la statue et de la part excessive attribuée au cerveau
et aux organes des sens dans I’élaboration de la conmnaissance,
contient en germes les principes du Philaléthe: «J’admets donc
que mon ame est douée d’une activité qui se modifie diversement,
y lit-on: j’entends par cette activité la capacité qu’a mon ame de
produire en elle et hors d’elle ou sur son corps certains effets.

«Je dis en elle, parce que n’apercevant aucun rapport entre un
mouvement et une sensation, je ne puis placer dans le mouvement
la cause immédiate ou efficiente de la sensation.

«Je dis hors d’elle ou sur son corps, pour me conformer a cette
décision du sentiment intérieur, qui me persuade que je suis
Pauteur immédiat de mes actions. Je n’examine point ici si cette
décision du sentiment est illusoire: je me renferme dans cette
vérité incontestable, c’est qu’a un certain acte de ma volonté ré-
pond constamment un certain mouvement d’'une ou de plusieurs
parties de mon corps. Je me regarde comme 'auteur de ce mouve-
ment, parce que j’ai la volonté de le produire, et qu’il n’est pro-
duit qu’en conséquence de cette volonté *.»

C’est principalement ce paragraphe de I'Essai analytique qu’in-
terprete Biran dans Lemmes et définitions. Or, si on le rapproche
du passage du Philaléthe, cité dans sa note de 1'Essai sur les fon-
dements de la psychologie, I'identité de principes saute aux yeux.
Il est permis de se demander pourquoi Biran se contente de la
courte mention du Philaléthe alors qu’il était conscient de I’im-
portance que Bonnet avait accordée au sens intime bien plus t6t.
Dés I'Essai de psychologie, son role éminent est déja souligné:
«Le sentiment intérieur nous convainc de la force motrice de
I’ame, et cette preuve est d’une évidence que I'on tenterait vaine-
ment d’affaiblir», dit I’auteur dans l'introduction.

Nous n’essayons pas de trouver une explication plausible a cette

12 Ibid., Introd. par Tisserand, p. XIX.
B E.A,S§A.

153



attitude quelque peu équivoque de Biran a 1’égard de Bonnet. Ce
qu’il importe de relever c’est l'identité de leur point de vue sur
le probléme central de leurs doctrines: la causalité libre. Bien
que les théses biraniennes soient postérieures a celles de Bonnet,
il serait déplacé d’y voir une filiation directe; tout au plus est-il
permis de présumer des réminiscences chez Biran. Il arrive aussi
fréquemment que deux auteurs expriment les mémes idées sans
se concerter, parce qu’elles se trouvaient «dans I'air». Une telle
coincidence s’est produite chez Condillac et Bonnet 2 propos de
la statue. D’ailleurs, pour I’histoire des idées, il est plus important
de constater une similitude entre deux théories que de vouloir a
tout prix démontrer une filiation probable de I'une a lautre.
Que Biran ait découvert par lui-méme I'importance du sens intime
en psychologie, il ne s’en trouve pas moins que I’arbre vigoureux
du biranisme germait déja chez le philosophe genevois.

Apres cette parenthése nécessitée par la note de Biran, il nous
reste a reprendre ’examen du probléme de la causalité tel que
les deux auteurs 'ont traité chacun de son c6té. L'espace limité
d’un article ne nous permettant pas de les suivre dans les amples
exposés qu’ils ont faits sur cette question, nous nous bornerons a
extraire les passages caractéristiques des chapitres XVI et XVII du
Philaléthe, pour Bonnet, et de la suite de I’article 1L, chapitre IV,
section premiére, de I’Essai sur les fondements de la psychologie,
pour Biran. Ce choix est motivé par la réfutation que tous deux
entreprennent dans ces textes des arguments de Hume contre le
principe de causalité, et par le fait qu’ils y ont condensé I’essen-
tiel de leur démonstration.

Bonnet ne nomme ni ne cite Hume. Il se propose a lui-méme
les arguments du sceptique anglais «comme des objections qui me
viennent a l'esprit, dit-il, en méditant sur le sujet...*'». Pour
mieux se concilier la confiance du lecteur, il revét lui-méme «<le
personnage de sceptique»; «<je recherchais en sceptique raison-
nable tout ce qui découle immédiatement des deux principales
sources de nos connaissances: le sentiment intime et I’expérience *°.»

Biran s’en prend ouvertement a la thése de Hume; il procede
avec méthode en divisant Pargumentation de l'adversaire et sa

% Mémoires autobiographiques, p. [559].
%5 Ibid., p. [351]. Cette remarque s’applique a tout le Philaléthe.

154



propre réfutation en cingq points. Il abrége ainsi une note plus
étendue ou il avait réparti objections et réponses en sept argu-
ments. Cette note, intitulée: Opinion de Hume sur la nature et
Porigine de la notion de causalité, a été publiée par P. Tisserand
en appendice au tome XI de son édition des (Fuvres de Maine
de Biran.

Hume, en cherchant les fondements du principe de causalité, a
renconiré le sens intime: «Aprés avoir trés bien spécifié la valeur
du principe, et montré qu’il ne peut point avoir de fondement
dans 1’expérience extérieure, explique Biran, il propese la ques-
tion de savoir si cette idée de cause efficiente ou de liaison néces-
saire ne pourrait pas se fonder sur le sentiment intérieur d’une
force propre ou d’'un empire que nous attribuons a la volonté sur
les organes du corps, ou sur les opérations de l'esprit.» Au lieu
d’écouter cette voix fideéle, «ce subtil philosophe, qui n’aimait
rien tant que de rassembler des nuages, semble craindre d’avoir
trouvé la une issue trop facile pour sortir de ce labyrinthe de
doutes et d’incertitudes, dont il aimait tant a parcourir les détours.»

Hume commet d’abord une erreur grossiere en identifiant I'ex-
périence intérieure a l'expérience extérieure: «L’influence des
volitions sur les organes corporels est un fait, dit-il, connu par
Pexpérience comme le sont toutes les opérations de la nature.»
Biran nie, avec raison, la parité, car «un fait de sens intime [...]
n’est pas une opération de la nature extérieure; au contraire, il
vy a une véritable antithése entre un acte de volition et un phéno-
mene de la nature...» Toutefois, je n’ai pas d’autre moyen de
procéder dans la connaissance de la causalité extérieure que de
partir de celle que je posséde avec certitude sur mon propre pou-
voir d’agir: «Comme je déduis de Pexercice de ma propre force
la connaissance réfléchie de la cause et de I’effet, raisonne de son
c6té Bonnet, je déduis pareillement des changements continuels
que j'observe dans la nature l'existence de différentes forces ca-
pables de produire ces changements et qui les produisent en effet.»
Mais il n’est pas légitime d’inférer que la force de la nature «soit
précisément de méme nature que celle dont mon ame est douée.»
Il y a analogie mais non point identité entre ’expérience exté-
rieure et l’expérience intérieure. En observant les modifications,
les changements dans les étres qui m’environnent, je les regarde
«comme les résultats immédiats de I’action de différentes forces

155



qui se déploient sur ces étres ou dans ces étres», d’apres 'expé-
rience intime que j’ai des effets que produit ma propre force «en
moi et hors de moi». Mais Hume, en assimilant les données de
Yexpérience extérieure a celles de la conmscience, conclut Biran,
«renonce, des les premiers pas, a trouver ce qu’il cherche».

En second lieu, pour constater une liaison nécessaire de cause
a effet entre deux phénomeénes extérieurs, indépendants du moi,
il faudrait, d’aprés Hume, que nous puissions prévoir, en obser-
vant le phénomeéne antécédent, la production du phénomeéne sub-
séquent; en somme, que nous percevions I'effet dans Iénergie de
la cause.

S’il est bien vrai, répond en substance Biran, que 'expérience
extérieure ne laisse pas prévoir, méme pas sentir ou apercevoir
Ieffet dans la cause, «puisque celle-ci est inconnue en elle-méme
el que I'idée de son existence est déduite et non point apercue
immédiatement», il n’est pas moins vrai que, dans une expérience
intérieure, nous sentons l'effet en méme temps que nous aper-
cevons la cause. «Ce qui distingue un acte ou un mouvement
volontaire d’une simple réaction ou détermination sensitive, c’est
précisément que Deffet est prévu dans ’énergie de sa cause.»
N’est-ce pas la «un caractére distinctif essentiel entre les faits de
sens intime ou les produits de Iactivité du moi, et les phénomenes
ou opérations de la nature»?

Un exemple choisi par Bonnet peut éclairer la réfutation de
Biran. En effet, quand une boule en mouvement va en frapper
une autre immobile, je la vois bien «s’appliquer successivement
par différents points de sa surface aux différents points du terrain
qu’elle parcourt, aller frapper [...] la boule en repos et la metire
en mouvement [...] mais toutes ces choses ne sont dans le vrai
que des effets; je n’apercois point du tout ce qui meut le corps,
ce qui fait qu’il continue a se mouvoir; je ne vois point du tout
ni comment il est ma ni comment il meut: je ne vois dans tout
ceci que de simples effets, et je n’apercois point la cause secréte
qui les produit.» Mais du fait de mon ignorance sur la nature
des causes extérieures conclurai-je a l'inexistence de telles cau-
ses? Je serais en droit de le faire si, par ailleurs, je n’avais aucun
moyen de m’assurer de la réalité de certaines causes. «Mais, dés
que mon sentiment intérieur ou ma propre expérience et le rai-
sonnement m’ont convaincu que mon ame posseéde une force

156



motrice qu’elle déploie sur son corps et par son corps sur tant de
corps divers, j'acquiers l'idée de cause et d’effet, et transportant
cette idée aux étres qui m’environnent, je les concgois aussitot
comme autant d’agents qui exercent les uns sur les autres une
multitude de changements ou d’effets divers.»

Le sceptique adversaire n’est pas encore battu. 1l reléeve le
défi en mettant en cause la légitimité méme du sens intime, et
réplique a peu prés de la maniére suivante: Sans doute le senti-
ment immédiat nous convainc que le mouvement de notre corps
obéit aux ordres de la volonté; mais il ne nous apprend rien sur
les moyens par lesquels cette opération s’effectue: il ne saurait
nous renseigner sur le mystére de 'union de I’ame et du corps,
sur la nature des deux substances, dont I'une meut P'autre; il se
tait sur le systéme nerveux, les esprits animaux, par lesquels le
mouvement volontaire se communique aux membres *®. Nous
ne connaissons donc pas réellement le pouvoir de notre volonié;
il ne peut donc étre «le principe de cette liaison nécessaire
établie dans notre esprit entre I'effet et la cause.»

Hume commet ici, d’aprés Biran, la méme erreur que précé-
demment: il confond les deux sortes de connaissances, I'externe
et l'interne. Le pouvoir de notre volonté est «trés évidemment
connu» par la conscience, mais il n’est pas «représenté au de-
hors». L’anatomie et la physiologie nous donnent une «connais-
sance représentative de la position, du jeu et des fonctions de
nos organes»; il n’y a pas d’analogie entre cette connaissance
et «le sentiment intime qui correspond a ces fonctions». L’oppo-
sition entre ces deux sortes de connaissances est «telle qu’au
moment méme ou la volonté va mouvoir un membre, si les
instruments de motilité pouvaient se représenter au lieu d’étre
sentis ou apergus intérieurement, la volonté ne naitrait jamais».
Verrions-nous les couleurs si, dans I'acte de la vision, «nous nous
représentions les merfs de la rétine et I’agent lumineux»?

Le passage suivant du Philaléthe vient 3 propos conclure la
défense de Biran: On n’est pas fondé a objecter «contre la ré-
alité des causes, que je me sais point du tout comment elles

% Nous avons tiré cette partie de 'argumentation de la note sur ’opinion de
Hume, t. XI, arguments 3, 4, 5 et 6; il nous a semblé que Biran se tient plus prés
1a du texte de Hume que dans I’Essai sur les fondements de la psychologie.

157



produisent leurs effets ou en quoi consiste proprement ceite
relation secréte et intime qui lie la cause a Veffet; puisque, si
je savais cela, je verrais, en quelque sorte, I’effet dans la cause
et je devinerais ce que la cause doit produire, sans qu’il fit be-
soin que l’expérience vint m’instruire: mnon, je n’argumenterai
pas de mon ignorance sur la maniére secréte dont les causes
agissent [...], car il m’est trés facile de reconmaitre qu’il y a
une grande différence entre savoir qu’un éire existe et qu’il
produit tel ou tel effet, et connaitre la nature intime de cet
étre et le comment de son action.»

Ainsi le sens intime m’apprend que mon ame agit sur son
corps, que ceite action, il est vrai, a des limites; je suis donc
en droit d’affirmer que mon &me a une force, méme si je ne
sais point ce que cette force est en elle-méme.

Si on s’obstinait a nier «l’existence de l’effort ou du sentiment
d’un pouvoir moteur», ce ne pourrait étre, ajoute avec vivacité
Biran, «que parce quon en est privé; car tout homme non
paralytique qui est dans I'état de veille ou de conscium sui,
enfin qui peut dire moi, exerce mnécessairement le sens de
Peffort, ou a le sentiment actuel du pouvoir, de la cause efficace
qui contracte ses muscles.»

Reste un dernier refuge 3 Hume, a savoir de prétendre que
«tous les renseignements de l'expérience se réduisent a mnous
montrer des événements qui se succédent constamment les uns
aux autres», mais elle ne nous instruit pas sur le «lien secret
qui les rend inséparables».

I1 faut reconnaitre, lui répond Bonnet, «que si mon sentiment
intime ne m’assurait point que je possede moi-méme une force
que j’exerce a mon gré [...] je ne saurais légitimement inférer des
changements que j'observe dans les étres qui m’environnent,
que ces changements sont les résultats immédiats de 1’action de
certaines forces qui se déploient dans ces étres.» Je me borne-
rais a constater leur succession ou leur concomitance. «<Mais je ne
parviendrais jamais ainsi a me former l'idée de la cause et de
Veffet.» Je n’acquiers cette idée que par le sentiment de ma
propre force.

Or Hume «a supérieurement moniré, remarque a son tour
Biran, que sans le sentiment intime du pouvoir que nous exercons
dans D'effort, la notion de causalité [...] n’aurait aucun fonde-

158



ment réel et légitime, hors de nous, ni en nous.» Comme il avait
admis que nous avons ce sentiment, il ne peut, sans se contredire,
nier que I'idée de cause n’ait son origine dans le sens intime.

«Rendons graces a Hume, s’écrie en terminant Biran. Nul
philosophe n’a établi, avec une aussi grande force de conviction,
qu’il fallait renoncer a trouver hors de nous un fondement réel
et solide a I'idée de pouvoir et de force; d’ou il suit qu’il n’y a
plus qu’a chercher ce fondement en nous-mémes, ou dans le
sentiment de notre propre effort, dans le fait méme du sens
intime, dont tous les nuages accumulés par le scepticisme ne
sauraient altérer I’évidence.»

En rapprochant les vues de Biran et de Bonnet sur les deux
importants problemes de la liberté et de la causalité, nous
n’avons pas la prétention d’avoir mentionné toutes les analogies.
Nous croyons cependant en avoir relevé Iessentiel. De méme,
nous sommes loin d’avoir épuisé ces thémes tels qu’ils les ont déve-
loppés. Nous nous sommes arrété aux écrits de Biran qui contiennent
des références directes a telle ceuvre ou tel passage du penseur
genevois. Et pour ce dernier, c’est surtout le Philaléthe qui a
retenu notre attention, opuscule que Bonnet lui-méme consi-
dére comme la somme de sa «philosophie rationnellex.

Une étude sur un probléeme philosophique aussi important
que celui de la causalité libre devrait étre suivi d’un examen
critique des théories exposées. Il v aurait lieu de se demander si
le sentiment de D'effort, limité a celui de I'exercice musculaire,
est assez général pour faire dériver de lui seul le principe de
causalité, pour étre considéré comme le fait vraiment primitif:
«La notion biranienne de l’effort, note avec perspicacité M. Bré-
hier, est pourtant assez particuliére: le terme effort suggére na-
turellement un état psychologique exceptionnel, discontinu, qui
interrompt pour un temps relativement bref le courant de
conscience; or le fait primitif que Biran désigne ainsi est pré-
sent pendant tout le temps que la conscience existe, c’est-a-dire
pendant tout l’état de veille; c’est un fait relativement constant
et égal & lui-méme *".» Les termes de Bonmnet force ou puissance

i

47 Hist. de la philos., t. 11, p. 629.

159



motrice, plus généraux et désignant une réalité permanente,
s’appliqueraient mieux au fait primitif, si I'auteur avait réussi
a préciser leur signification.

Combien il serait éclairant de comparer I’analyse bergsoni-
enne de la causalité avec les théories que nous venons d’es-
quisser! Biran et Bonnet n’ont-ils pas poussé trop loin I'analogie
entre la causalité interne et la causalité externe, au point de
faire dériver 1'idée de celle-ci de la premiére? Bergson n’admet
pas une telle analogie: «... si la relation causale existe encore
dans le monde des faits internes, elle ne peut ressembler en
aucune manieére a ce que nous appelons causalité dans la na-
ture **.» En effet, «le rapport de causalité interne est purement
dynamique, et n’a aucune analogie avec le rapport de deux
phénomeénes extérieurs qui se conditionnent *°.»

Mais faute d’espace, nous devons nous contenter de ces bréves
suggestions critiques. Quelque imparfaites que soient leurs théo-
ries, reconnaissons a Bonnet et a Biran le mérite d’avoir analysé
les problémes de la causalité et de la liberté sous un angle tout
nouveau, et de les avoir ainsi dégagés des entraves qui barraient
la voie a toute solution positive.

48 FEssai sur les données immédiates, p. 151.
9 Ibid., p. 164.

160



	Liberté et Causalité dans la philosophie de Charles Bonnet et de Maine de Biran

