
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 8 (1948)

Artikel: Der Begriff der Erkenntnis und die Logik der Philosophie

Autor: Müller, Gustav E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Begriff der Erkenntnis und die Logik
der Philosophie

von Gustav E. Müller

I.

Einleitung

Goethes Faust klagt, daß er, trotzdem er «ach! Philosophie,
Juristerei und Medizin, und leider! auch Theologie» mit heißem
Bemülin durchaus studiert habe, nicht nur nichts wisse, sondern
nichts wissen könne. Etwas weiß er allerdings in diesem Sokra-
tischen Wissen seines Nichtwissens — ein Ideal setzt er voraus,
an dem gemessen sein tatsächliches und mögliches Wissen als

nichtig verurteilt wird. Dieses Ideal ist die W ahrheit. Sie ist als

Grund seiner Unseligkeit bewußt. Faust geht zugrund, indem er

zum Grunde geht. Er kennt Wahrheit und bekennt sie: Sie ist
das geistige Band, das ihm und seiner Welt fehlt, dasselbe geistige
Band, das auch «die Welt im Innersten zusammenhält». Die
Einheit der Erkenntnis fehlt ihm. Sie könnte ihm nicht fehlen,
wenn er im Grunde seines Wesens nicht von ihr wüßte. Und so
versieht er auch die Wissenschaften, die sich mit diesem Grundwissen

beschäftigen, Philosophie und Theologie, mit jenem
schmerzlichen «ach» und «leider», während die gegenständlichen
Natur- und Gesellschaftswissenschaften, Juristerei und Medizin,
ohne diesen Akzent der Enttäuschung in ihrer Eitelkeit
verabschiedet werden.

Der Teufel verleitet ihn dann, seiner «allerhöchsten Kraft»,
der Vernunft nämlich, zu entsagen, um in nichtlogischen, d.h.
in nicht wahr sein wollenden Erkenntnisarten des Lebensgenusses,

der Kunst, der Macht und des Erfolges sein Ersatzheil

zu finden. Bekanntlich geht es ihm dabei nicht besser, weil
seine uranfängliche geistige Einheit weder zu befriedigen noch
einzuschläfern ist. Im Gegenteil: Sein Verlaufen in irrationaler

96



Lebensbreite verschärft nur die Spannung zu seinem logischen
Grundwissen der Wahrheit. Und doch ist erst so das Faustische
«moderne» Erkenntnisprohlein reif geworden.

Warum geniigen ihm denn die vier Fakultäten nicht? Die
Scholastik schien doch alles in der schönsten Stufenfolge
geordnet zu haben! In der philosophischen Fakultät, der
sogenannten untern, wurde der Mensch in seinen sieben freien Künsten

und Wissenschaften zu einem denkenden Wesen ausgebildet,
das nun wohlausgerüstet die sogenannten oberen, d. h. praktischen
Fakultäten beziehen konnte. In der Medizin wurde der Mensch
als Naturwesen behandelt. In den Rechten wurde für ihn als

tätig bürgerliches Wesen und als Glied der sichtbaren Kirche
gesorgt. Die Theologie ordnete dann als Summa das
weltlichtheoretische und das weltlich-praktische Wissen dem endgültig
offenharten Heilswissen unter. Die Universitas Literarum war so

der Spiegel einer hierarchischen Schöpfungsordnung.
Nun sind aber die Siebensachen in Unordnung geraten. Der

Mensch selbst ist so maßlos wißbegierig geworden, daß er sich
nicht mehr ordentlich fügen und finden kann.

Der selbstdenkende Philosoph ist der Störefried. Er fragt
nicht mehr praktisch: Wie diene ich Deinem, wie dienst Du
meinem Heil? sondern schlicht logisch: Wer bin ich? was ist?
Die Erkenntnis der Welt und des Menschen erweitert, vertieft
und verselbständigt sich. Und seltsamerweise entspringen aus der

nichtpraktischen, logischen Frage die gewaltigsten praktischen
Folgen. Die Wissenschaften werden selber praktisch, wirken sich

aus, verflüssigen alle Lebensgefüge. Die ganze Erde wird zum
Schauplatz menschlicher Geschichte. Das geschichtliche
Renaissance-Bild von Altertum-Mittelalter-Neuzeit, welches das christliche

Schema der Geschichte als einem vorgesehenen Heilsplan
ersetzt hatte, wird selbst von innen heraus, aus der Erkenntnis
heraus gesprengt. Vergleichende Völkerkunde, Archaeologie,
geschichtliche Kritik überhaupt, stellen auch die Theologie vor eine
gründlichere Sachlage.

Diese philosophische Weltrevolution radikalisiert das

Erkenntnisproblem in zwei entgegengesetzten Richtungen zugleich.
Während sich die Sachkenntnis der Erfahrung erweitert und
verbreitert, verschärft sich die Frage nach der einen allumfassenden
Wahrheit. Die Wahrheit kann keine Summa mehr sein. Alle

7 97



Erkenntnis setzt voraus, daß es Wahrheit gibt und daß sie
gedacht werden kann. Sinnlos, Wahrheit verneinen zu wollen, in
Anspruch zu nehmen, was man ablehnen will! Diese Erkenntnis,
daß es Wahrheit gibt, ist selber ein, und zwar rein logisches
Erkenntnisurteil. Aber zugleich wird deutlich, daß diese eine
und einheitliche Wahrheit niemals zusammenfällt mit der
Tatsächlichkeit irgend eines Seienden, sie ist nicht eins mit
gegenständlichen Kenntnissen, und läßt sich daher auch nicht aus
ihnen zu einer Summa zusammenrechnen. Wie verhält sich nun
die logische Wahrheitserkenntnis zu der gegenständlichen
Erkenntnis der Erfahrungswissenschaften? Der Begriff der ganzen
Erkenntnis läßt sich weder aus der logischen Wahrheitsnorm
allein, noch aus gegenständlichen Teilinhalten allein ableiten.

II.

Der Begriff der Erkenntnis

Wir definieren: Erkenntnis ist die gesellschaftlich (sprachlich)

vermittelte logische Aneignung der Wirklichkeit durch
wirkliche (individuelle) Menschen.

Der Mensch fragt sich und andere was Wirklichkeit undWahrheit
sei? Daß er fragen kann, zeigt, daß ihm Wirklichkeit verborgen ist.

Erfragt nach demUnverborgenen, so hat ja griechische Philosophie
den Begriff der Wahrheit — àX^eui 1 — als das Entdecken des

Unverborgenen aus den deckenden und bergenden Hüllen des

Anscheins bestimmt. In der logischen Frage wird nicht nur die
angefragte Wirklichkeit als ungewisse entdeckt, sondern auch der
Fragende selbst steht in seiner Frage da als ein Unsicherer. Daß
Wirklichkeit sei und daß der Fragende wirklich sei, steht nicht
in Frage, aber als was sie aufzufassen und zu bestimmen sei,
erschließt Wirklichkeit als ein zu bestimmendes, nichtgewußtes x.
Wäre das uns Bekannte schon erkannt, so könnten wir nicht wahre
Wirklichkeilserkenntnis suchen; wäre es nicht erkennbar, so

könnten wir ebenfalls nicht suchen, denn suchen kann man nur
etwas, von dem man schon weiß.

1 Es ist Martin Heideggers Verdienst, die Wurzel dieses Wortes «entbor-

gen» zu haben.

98



Ist nun dieses bekannte zu erkennende x ein uns Gegebenes
und Begegnendes, so entsteht gegenständliche Erkenntnis.
Begegnet uns das Gegebene im sinnlich erfahrenen Außenbild, so

entsteht sinnliche Objekterkenntnis; wird das sinnliche Bild
dagegen sinnbildlich auf seinen Lebensausdruck hin gedeutet,
so entsteht psychologisch-gegenständliche Erkenntnis seelisch-

teleologischer Funktionen. Beide Arten gegenständlicher
Erkenntnis werden wissenschaftlich, insofern sich die Forscher
gemeinsam auf das Gegebensein des Vorliegenden und Begegnenden

einigen können. Wissenschaftliche Wahrheit entsteht in
Gemeinschaft der Forscher als Übereinstimmung ihrer Urteile.

Ist dagegen das logisch aufzufassende x der Erkenntnis das logische

Vorgehen selbst, durch das alles gegenständlich Gegebene
aufgefaßt und bezogen wird, so entsteht die nichtgegenständliche
formale Erkenntnis der Logik. In ihr sind die Formen, durchweiche
alles gegenständlich Gegebene aufgefaßt und bezogen wird, dieselben

Formen, welche gedacht werden, um sie selber aufzufassen. So

ist zum Beispiel die logische Grundform der Identität das, was
gedacht, wovon geurteilt und ausgesagt wird. Zugleich aber wird sie
als identisch gedacht, in der Form der Identität aufgefaßt. Die
Identität unterscheidet sich so von sich selbst, und bleibt in dieser

Selbstunterscheidung ein und dieselbe. «Hen diaplieron heautö».
Die logisch aufzufassende und kommunizierbare Wirklichkeit

(x) ist nun aber weder auf das Gegebene, uns Begegnende, noch
auf die ungegenständlichen, sich selber zeugenden und bezeugenden

formal-logischen Formen des Erkenntnisvorgangs beschränkt,
sondern sie kann und sollte drittens als nichtgegenständliche
Transzendenz gedacht werden. In diesem «Soll» der Erkenntnis
liegt die Aufforderung, Erkenntnis nicht nur als einen Vorgang,
sondern als eine ideale Aufgabe aufzufassen. Die Aufgabe,
Wirklichkeit logisch anzueignen, sie in ihrer Wahrheit zu denken,
gebt sowohl über das begegnend Ausgelegte, als auch über das

formal Auslegende hinaus. Die Erkenntnis-Aufgabe ist selbst
eine transzendente Wirklichkeit. Sie ist begründet in ihrem Ziel,
das auch ihr Grund ist: in der Idee der ganzen Wirklichkeit.
Die Idee des Ganzen ist das rein logische Ideal der Vernunft.
«Seele», «Welt», und das sie umschließende «Absolute» sind
Ausprägungen dieses Ideals.

In der allumgreifenden philosophischen Weisheit sind alle drei

99



Vollzüge der Erkenntnis aktuell. Alle drei aktualisieren die
logische Aneignung der einen und einheitlichen Wirklichkeit.
Philosophische Wirklichkeitserkenntnis denkt die Gliederung
aller Wirklichkeitsbereiche. Die Allheit aller faktisch gegebenen,
logisch möglichen, und transzendent notwendigen Aspekte
konstituiert das philosophische Universum, das Sein als Ganzes,

Wirklichkeit überhaupt. In menschlicher Erkenntnis wird das

Sein logisch erschlossen. Die logische Erschließung ist selbst vom
Sein umschlossen. Alle Grundbegriffe der Erkenntnis konvergieren

in der denkend erkennenden Seele des Menschen, und
alle konvergieren auch im Sein alle sind. Philosophie denkt
den Menschen im Sein, das Sein im Menschen. Sie ist onto-
logische Anthropologie.

III.

Aufbau und Dialektik der gegenständlichen Erkenntnis

Wir definierten Erkenntnis als gesellschaftlich-sprachlich
vermittelte logische Aneignung von Wirklichkeit durch individuelle
Menschen. Wir übten Erkenntnis aus, indem wir den Begriff
«Wirklichkeit» zunächst dreifach gliederten. Wir fragen nun nach
der Beziehung der logischen Form zu diesem dreifach gegliederten

Inhalt.
Sowohl gegenständliche als nichtgegenständliche Inhalte sind

logisch anzueignen. Dabei entsteht die Dialektik, daß einerseits
der Inhalt als zu bearbeitendes Material der logischen Form
unterworfen wird, andererseits aber der Inhalt die logische Form
nur zu beanspruchen scheint, um sich seihst zu verdeutlichen. In
dieser Dialektik hat die Logik den Vorteil, indem jedes Urteil,
das die «Vorherrschaft» des Inhaltlichen über das Formale behauptet,

trotzdem allgemeine logische Formen enthält, und ohne sie gar
nicht aussagbar wird. Andererseits steckt in solchen Ausdrücken
wie «Vorherrschaft» eine nicht-logische lebendig intuitive
Wertung, um die kraft einer Überzeugung gekämpft wird, ohne die
sich auch das Logische nicht behaupten könnte; auch an das

Primat der Logik scheint der Mensch vermöge einer nicht
logischen Vorentscheidung zu glauben. Derart aber würde Wahrheit
zu nichts als einer pragmatischen Lehensfunktion. Diese Dialektik

100



von Form und Inhalt löst sich, wenn gezeigt werden kann, daß
das Logische sich selbst transzendieren kann, ohne seinem eigenen

Gesetz untreu zu werden. Indem der logische Begriff dialektisch

sein eigenes Wesen erfaßt, begründet er zugleich das Recht
des nichtlogischen Inhalts. Lebendige Schau, geistiges Ergriffensein

durch lebendigen Gehalt durchdringt sich dann zu einem
dialektischen Ganzen des Wahrseins. Wir weisen diese dialektische

Selbstbegrenzung und Selbstbegründung zuerst für
gegenständliche Erkenntnis nach, worauf wir denselben Erweis auch
für die ungegenständliche Erkenntnis antreten können. Die
Beziehung der logischen Form auf logische Form als ihren eigenen
Inhalt können wir für unsere Zwecke außer acht lassen. (Reine

Logik!).
Wir fassen alle gegenständlichen, sowohl sinnlich-bildlichen als

psychologisch sinnbildlichen Wirklichkeiten unter dem Begriff
der Erscheinung zusammen. Der logische Verstand will Erscheinung

erkennen.
Er verdeutlicht, erklärt und ordnet sie durch Abstraktion. ARe

Verstandes-Begriffe sind Erzeugnisse der Abstraktion und sind
selber Abstraktionen. Der abstrakte Begriff sondert ah, sieht ab

von allem was er nicht festhält, und verselbständigt so Teilinhalte.
Jeder abstrakte Begriff ist «Etwas» in der logischen Form von

Identität und Allgemeinheit. Der Begriff «Mensch», zum Beispiel,
ist dieser, jener, irgendein Mensch zu irgend einer Zeit, als
derselbe, vertretbar durch irgend einen andern, der dasselbe ist wie
er, nämlich auch «Mensch». Identität des Begriffs bedeutet, daß
das logisch aufgefaßte und angeeignete Etwas, der gedachte
Inhalt, immer sich selbst gleich bleibt. Ohne Identität kann
nichts gedacht werden. Die Begriffe müssen fest stehn, wenn
sie zur Mitteilung und Gemeinschaft taugen sollen. A kann
nicht zugleich Nicht-A bedeuten. Nur identische Begriffe können
von Etwas bejaht oder verneint werden. Allgemeinheit des

Begriffs bedeutet, daß ein Begriff von allen Fällen seiner Klasse

gilt. Die Allgemeinheit hat Grade, und diese Graduierung der
Allgemeinheit ist die logische Quantität des Begriffs. Individuelle
Begriffe gelten von allen Fällen ihrer Klasse, wobei nur ein Fall
gegeben ist; «Julius Caesar», überhaupt alle historischen
Begriffe individueller oder kollektiver Ereignisse, sind derartige
Individualbegriffe. Besondere Begriffe gelten für manche oder

101



viele Fälle ihrer Klasse; sie dienen in beschreihenden
verallgemeinernden Wissenschaften. Universale Begriffe sind Allgemeinhegriffe,

die für alle Fälle ihrer Klasse gelten, wobei unendliche
Mengen gegeben sein können; der soeben gebildete Begriff der
«Erscheinung» z. B. umfaßt alle gegenständlichen Gegebenheiten.

Begriffe existieren nicht in räumlicher oder zeitlicher Erschei-

nung. Sie ereignen sich nicht nacheinander und nebeneinander.
Sie subsistieren, d. h. sie haben ihren logischen Ort im Urteil.
Das Urteil bezieht Etwas auf seinen Begriff, definiert es als Art
seiner Gattung und koordiniert eine Art mit andern Arten unter
derselben Gattung. Das Urteil ist formal richtig oder unrichtig,
je nachdem die Über-, Unter- und Nebenordnung von dem
aufgefaßten Gegebenen logisch gefordert ist. Das Urteil stimmt,
wenn es sachgemäß gedacht wird. Und dieses Urteil, daß ein
Etwas so und nicht anders sachgemäß unter seinen eigenen
Begriff subsumiert sein soll, ist selbst so und nicht anders; es drückt
die logische Qualität des Urteils aus, die ein ja oder nein erfordert.

Urteile werden zu Systemen zusammengeschlossen. Das logische
Gesetz der Systembildung ist die Forderung eines universal-eindeutigen

Zusammenhangs aller richtigen Urteile. Dieser
Zusammenhang wird ermöglicht durch den Grundsatz der Identität und
des Widerspruchs. Da jeder Begriff mit sich identisch ist und
jeden andern von sich ausschließt, ist es möglich, Urteile zu
verbinden, die einen Begriff gemeinsam enthalten. So entstehen logische

Ketten oder Schlüsse.

Der logische Verstand, derart ausgestattet, richtet sich nun also
auf die Erscheinungswelt, um sie in dauernden Gedanken zu
befestigen. Er sucht seine eigene Einheit in ihr, als von ihr selbst
logisch gefordert, wieder zu finden. Unter seiner Führung
entstehen die gegenständlichen Wissenschaften, welche gegebene

Begegnungen, Ereignisse, Verhaltungsweisen, Qualitäten und
Funktionen auf ihren gesetzlichen oder teleologischen Zusammenhang
hin verbunden denken. Der wissenschaftliche Verstand bestätigt
die Identität in der prinzipiellen Wiederholbarkeit der Experimente

und in der statistischen Vergleichung des Ähnlichen.
Wenden wir uns nun von dem Aufbau zur Dialektik der

gegenständlichen Erkenntnis. Sie betätigt sich zunächst in der Kritik
einer immer wieder versuchten Objektmetaphysik. Der Verstand
kommt immer wieder in Gefahr, mit seinen Abstraktionen zu

102



operieren, als ob sie selber allgemeine intellektuelle Objekte
wären; er setzt dann seine gegenständlich-logischen Konstruktionen

anstelle der erscheinend-begegnenden Ereignisse und
Begebenheiten, die immer individuell anschaulich und perspektivisch

gegeben sind. Sie sind durch allgemeine logische Formen
sachgemäß zu denken, aber diese allgemeinen Formen sind nach
Kants Ausdruck leer ohne den intuitiven Wirklichkeitssinn.
Objektivierte Weltbilder des Verstandes sind aber so konstruiert,
als ob sie unabhängig von aktuellen individuellen Erkenntnissen
an sich beständen. Die objektive Wahrheitsnorm wird mit einem
«allgemeinen Objekt» verwechselt. Solche Objekt-Realismen
geraten aber in Selbstwidersprüche. Sie setzen Realität als
unabhängig von der Erkenntnis. Da aber Erkenntnis selbst auch real
ist, so wäre Realität unabhängig von sich selbst. Die einheitliche
Welt der Wirklichkeit zerspringt in Stücke. Alle diese

Selbstwidersprüche oder Antinomien der Objektmetaphysik beruhen
darauf, daß sie dem Begriff der Erkenntnis widersprechen, weil
sowohl das erkennende individuelle Subjekt und seine intersubjektive

Vermittlung nicht weniger unterschlagen wird als das

wirklich begegnende, nicht-logisch gegebene Ereignis.
Unkritische Verstandesmetaphysik von pseudo-absoluten

Objekten verkapselt den Menschen in abstrakten Gehätisen. Insbe-
sonders gilt dies auch von den sogenannten wissenschaftlichen,
angeblich gegen Ungewißheit gefeiten krisensicheren
Totalkonstruktionen gesellschaftlicher Gehäuse.

Indem wir uns logisch auf die Grenze der Logik besinnen,
erreichen wir die Mitte gegenständlicher Dialektik. Der logische
Verstand erfaßt sich selbst als ursprüngliche Einheit Entgegengesetzter,

nämlich der logischen Form und des alogischen Inhalts.
Das Sichereignen der Erscheinung ist auf griechisch alogisch,

auf lateinisch irrational, auf deutsch vernunftlos, weil es identitätslos

ist. Die Erscheinung in ihrem Ereignischarakter ist
unzuverlässig. Sie ist ein sich verändernder Fluß, anders und anders
(das «heteron beterou» Piatons) in unendlichen raumzeitlichen
Konstellationen, sich zersplitternd in eine unendliche Menge
verschiedener «Seiten», die einander bestimmen und verwirren, sich
bestimmen und verwirren lassen; nacheinander und außercinander
treibt sich das Gewühl vielfach gegenseitiger Impressionen umher,
Reich des schlechthin Unbeständigen, Flüchtigen, Vorübergehen-

103



den, Überraschenden, Sterblichen — immer neu sprudelnde
Quelle aller Unbegreiflichkeiten.

Wird das Begreifliche, Ordentliche, Gesetzliche, Beständige mit
dem logischen Sein identifiziert, so ist das erscheinende Ereignis,
abgehoben von seinem Gegensatz, das logische Nichtsein. Dieses

Nichtsein jedoch ist. Das Urteil, «das Ereignis ist irrational» ist
selbst eine ewige, identische, universale Wahrheit. Der logische
Begriff wird dialektisch, indem er sich seihst transzendiert.
Er hebt sein eigenes Wesen ah von seinem eigenen Unwesen. Er
denkt die Einheit seiner sei Ii st und seiner Negation. Die eine Seite

ist nur, was sie seiher ist, weil und indem sie sich abhebt von
dem, was sie selber nicht ist. Die ordo et connexio idearum ist
nicht identisch mit der ordo et connexio rerum. Erscheinende
Ereignisse verhalten sich zueinander weder nach Gattung und
Art, noch sind sie allgemein, abstrakt, identisch. Die Begriffe
ihrerseits sind weder räumlich noch zeitlich lokalisiert, entbehren

der anschaulichen Gestali, liehen sich diskret aus dem
qualitativen Kontinuum, vereinen sich nach logischen Gesetzen.

Gegenständliche Wissenschaften wollen von dieser dialektischen
Negation nichts wissen. Auf ihrem Boden ist die Verneinung
eigentlich eine verkappte Bejahung. Die gegenständliche
Verneinung ist in der Abstraktion enthalten, die absieht von Teilin-
hallen und Merkmalen, welche fallen gelassen werden. Je
allgemeiner der Umfang abstrakter Begriffe wird, desto mehr Inhalt
wird übersehen. Verneinung heißt also hier nichts als Abselin
von. Deshalb können gegenständliche Verneinungen auch immer
als Bejahungen ausgesagt werden. Daß es keinen König der
Schweiz gibt, heißt auch, daß alle Schweizer sonstwie beschäftigt
sind. Daß keine Blumenvase auf meinem Tisch steht wird erkannt
durch das, was tatsächlich auf ihm steht. Wenn ein gegenständlicher

Satz «A ist B» verneint wird, so heißt das nicht, daß es so

etwas wie ein «Nicht-B» gäbe. Eine gegenständliche Verneinung
bedeutet eine bejahende Feststellung, mit der ihre Verneinung
nach dem Satz des Widerspruchs unverträglich ist.

Die dialektische Negation aber überschreitet den Bereich des

gegenständlichen Denkens und der gegenständlichen Verneinung.
Das gegenständliche Erkennenwollen der Erscheinung muß für
seine wissenschaftlichen Zwecke ahsehn von der Irrationalität
derselben Erscheinung. In diesem Ahsehn, in diesem Nichtsdavon-

104



wissenwollen steckt die den wissenschaftlichen Blicken verborgene

Negation. Wird aber diese Grenze der wissenschaftlichen

Logik nicht logisch bedacht und anerkannt, so entsteht der blinde
Fleck eines Verstandesdogmatismus.

Der blinde Fleck wird sehend, wenn die Grenze gegenständlicher

Logik logisch-dialektisch erkannt und damit auch
aufgehoben wird. Der logische Verstand wird dann zur logischen
Vernunft oder zum Geist, wie Hegel sich ausdrückt. Er weiß nun,
daß er zwar einerseits die Erscheinung logisch eindeutig bestimmen

will, indem er logisch produktiv eingreift und sie bearbeitet,
daß er aber anderseits dieses sein eigenes logisches Ziel in seiner
Reinheit nicht nur nie erreicht, sondern daß er selbst durch seine

logische Forderung seinen eigenen Gegensatz — die Sinnlosigkeit,
die Unsicherheit, den Irrtum und die Lüge selber erst setzt und
ermöglicht. Nur wenn logische Klarheit des Begriffs und die
Wahrheit des Urteils als Wert gewollt und anerkannt ist, gibt es

auch die Unwerte der Unklarheit und Unwahrheit als das, was
nicht sein soll.

Am endlichen Erscheinungsereignis in all seiner Relativität
und Unmittelbarkeit zu kleben, sich in der trüben Gährung
momentaner Subjektivitäten herumzutreiben, seinen an partielle
Flüchtigkeiten gebundenen Eigensinn festzuhalten, bloßes Dasein
in der Vergänglichkeit als absolut zu behaupten — das alles wird
erst als Abfall von der logischen Vernunft zur Lüge, und treibt
erst im Widerstand gegen sie zur Verzweiflung. Ohne den Gegensatz

zur logischen Forderung der Eindeutigkeit ist der Sinn für
die irrationale Seite der Wirklichkeit weder sinnvoll noch sinnlos,
weder wahr noch falsch, sondern logisch nackt.

Erst dadurch, daß der logische Geist den Gegensatz zur
logischen Eindeutigkeit als schlechte Unvernünftigkeit verurteilt,
setzt er sie erst als solche. Ohne von seinem logischen Ideal
abzulassen, weiß er nun, daß er in der logisch sinnlosen Erscheinung

logischen Sinn, in einer logisch unsichern und ungewissen
Welt logische Sicherheit und Beständigkeit sucht. Das Leben des

logischen Geistes wird so als ein notwendiger Kampf, als ein
immer neu anhebendes Ringen gesetzt, das nicht selber eine wirkliche

Weltgestalt sein könnte, wäre nicht der irrationale Partner
so ewig wie der logische Wille seihst.

Aber auch wenn dem gegenständlichen Durchdringungswillen

105



des Ergreifen* iiiul Hegreifens die philosophisch dialektische
Selbsterkenntnis fehlt, erfährt er ihre Wahrheit trotzdem indirekt
empirisch-geschichtlich. Die Geschichte der Wissenschaften wimmelt

von Irrtümern, die je zu ihrer Zeit für wahr gehalten wurden.

Immer wieder wird das Festgestellte als nicht Festgestelltes
festgestellt. Immer wieder wird eine objektivierte, abgelöste
Weltvorstellung in ihrer Unvereinbarkeit mit einer andern ebenso

dogmatischen Vorstellung entdeckt. Die Objektmetaphysik des

Verstandes wird von eben diesem Verstand seiher wieder aufgelöst.

So entdecken schon die Sophisten, daß die verschiedenen

Weltvorstellungen der Naturphilosophen sich logisch ausschließen,

wenn sie für Wirklichkeit gehalten werden.
Die immer vollkommenere logische Organisation der

gegenständlichen Erfahrung hat sich heute selbst zu einer dialektischen
Einsicht ihrer Nichtidentität mit dem irrationalen Ereignischarakter

der Erscheinung vertieft. Heute ist es ja auch in
wissenschaftlichen Kreisen so, daß die exakte Fassung der erscheinenden
Ereignisse sich mit wahrscheinlichen, statistischen Durchschnitten
begnügt, jede Feststellung wird als Hypothese gewertet, wodurch
andern Annahmen die Bahn nicht versperrt wird. Eine Vielfalt
möglicher wissenschaftlicher Hypothesen der Objektkonstruktion
haben nebeneinander Platz. Man hat auch eingesehn, daß

Objektvorstellungen nicht von dem erkennenden Subjekt abgelöst und
als «Dinge an sich» absolut gesetzt werden können. Die
Hypothesen werden durch die Auswahl des Gegebenen bestimmt, und
durch die Erkenntniszwecke, welche diese Auswahl leiten.

Die dialektische Kritik und Selbstbegrenzmig der gegenständlichen

Erkenntnis ist entscheidend wichtig für die Logik der
Philosophie. Sie eröffnet den Ausblick auf die nicht-gegenständliche

Erkenntnis der Transzendenz. Indem sich der logische
Begriff in seiner Abrichtung auf die Erscheinung selbst begrenzt
und überschreitet, beweist er die Möglichkeit nichtgegenständlicher

Erkenntnis. Der Erkenntnisvorgang als ringende Einheit
Entgegengesetzter ist seihst nicht eine gegenständliche Erscheinung,

sondern eine transzendente Wirklichkeit. Sie begegnet nicht,
sondern begibt sich. Der logische Geist ist selber eine Wirklickkeil

nichtgegenständlicher Art, die sich als solche zum Selbstver-
ständnis bringt.

In der Geschichte der Philosophie ist diese Wirklichkeit der

106



Wahrheit als Vorgang wiederholt formuliert worden: als die
Gewißheit der gegenständlichen Ungewißheit als erster Gewißheit,
als die unhezweifelbare logische Notwendigkeit des Zweifels am
Gegebenen, als diejenige Wahrheit, welche gegenständliche
Erkenntnis auf die Problematik der begegnenden Erscheinung
beschränkt.

IV.

Der Begriff der Philosophie

In seiner Philosophie besinnt sich der Mensch auf den Wert
seiner Existenz in der Wirklichkeit.

Daß sie logische Besinnung ist, verbindet sie mit den
Objektwissenschaften. Sie vollzieht sich, wie alle Wissenschaft, in
Urteilen, die den Menschen seiher auf Wahrheit hin ansprechen
und ein ja oder nein erwarten. Aber ihr Denken gehört von
vornherein zu derjenigen Wirklichkeit, die so gedacht wird, daß sie
auch ihr Gedachtwerden umschließt, weil sie sonst nicht die

ganze Wirklichkeit wäre. Im philosophischen Denken kommt
Wirklichkeit als Ganzes je und je zu sich selbst, gewinnt
subjektische Existenz. Der Mensch selber ist existierender Begriff —
nicht wie er geht und steht, nicht in seiner empirischen Zufälligkeit,

auch nicht in seiner privaten psychischen Anfälligkeit —
das Psychische ist immer das Private •— sondern nur insofern
er sich selber ganz, sich selbstvergessend der Sache seihst hingibt,
und in dieser Selbsthingabe die Sache seihst mit seinem
Bewußtsein begabt. Der philosophische Begriff ist nicht nur ein
abstrakter Begriff über, sondern er ist zugleich, indem er sich
vollzieht, eine Lehenshaltung, eine wirkliche Weltgestalt.

Anders gesagt: Philosophie stammt nicht nur aus dem
abstrakten Denken, sondern zugleich aus personalem Leben und
Mitleben. Deshalb kristallisiert sie sich zwar zu logisch geformten
Systemen, aber diese Systeme beweisen sich weder selbst, noch
widerlegen sie andere. Kein System ist für ein anderes bewiesen,
keines wird aber auch von einem anderen widerlegt. Die
transzendenten Wirklichkeiten — Seele, Welt, das Absolute — sind
eben nicht wie die gegenständlichen Gegebenheiten öffentlicher
Inspektion zugänglich, so daß alle Forscher zu raisonablen
Ergebnissen kommen, die nachgerechnet werden können. Die Systeme
streiten sich um Lebenswahrheit und können sich auf der Ebene

107



logischen Gesprächs im tiefsten Mißverständnis hegegnen. Ah erkraft
lebendigen Vollzugs ist kein System in der Lage, den von allen
gemeinten Weltzusammenhang anders als teilhaft auszuprägen.
Jede Philosophie entwickelt ihren Weltbegriff einschließlich
praktischer Entscheidungen und erlebter Gefühle, aus dem

Gesichtspunkt ihrer existentiellen Zeit. Jede wird deshalb zu einem
Symbol des Weltzusammenhangs. Keine ist dieser Zusammenhang

selbst. Die Transzendenz behauptet sich.

Als Lehensausdruck ist die Philosophie mit der Kunst
verwandt. Der Mensch sagt philosophierend sein Sichbefinden in der
Welt aus, so daß er selbst in seinem Weltentwurf mitspricht.
Was die Philosophie begrifflich tut, leistet die Kunst durch
Sinnbilder. Aber weil der Begriff auch immer das sich selbst tran-
szendierende, das andere seiner selbst in seiner Anderslieit
begreifende ist, so begreift die Philosophie in der Kunst ihr eigenes
Wesen wie in einem Spiegel. Kunst ist in der Philosophie,
insofern ohne den künstlerischen Zugang zur Wirklichkeit diese
selbst nie als ganze gedacht werden könnte, und Philosophie
ist in der Kunst, insofern jedes große Kunstwerk auch eine
Weltanschauung symbolisiert. Und wie die Kunst viele Gestalten

hervorbringt, die sich zwar verdrängen, aber nicht aufheben,
so stehen auch die klassischen Gestalten philosophischen
Weltverstehens unveraltet in demselben Weltall, zu dem sie sich alle
verhalten und das sich in ihnen allen mitverhält. Der Gestaltwandel

in Philosophie und Kunst ist notwendig, denn das

Universum ist zu reich, als daß es in nur einer Münze zur
Ausprägung käme.

Und wie mit der Kunst, so verhält es sich auch mit der Praxis :

Der logische Begriff vereinigt auf seiner Ebene alle
Wirklichkeitsdimensionen. In der Besinnung auf den Wert praktischer
Existenz wird ihr Wesen begrifflich erhellt und allgemeingültig
gedacht. So wie etwas ein intellektuelles Objekt wird, indem es

durch die vereinheitlichenden logischen Urteilsformen erfaßt
wird, so wird etwas zum Wert, wenn es auf die praktischen
Bedürfnisse des Subjekts bezogen eingeschätzt wird. Philosophie
der Praxis erwächst zunächst aus Gefühlen der Achtung/Mißachtung,

aus Verkehrsregeln und Zweckvorstellungen, und
vertieft sich so allmählich in der Besinnung auf die Grundsätze
des Rechtes, des Staates und der Moral zur Ethik. Sachen, Per-

108



sonen, Zweckzusammenhänge werden auf den wollenden
Menschen bezogen, für den sie den Wert von Wünschharbeiten
erhalten. Als begriffliche Zusammenfassung dessen, was der Mensch
erstrebt, wird Ethik zum kritischen Selbstbewußtsein der Zeit.
In alldem behauptet sie ihr eigenstes Anliegen, welches der
handelnde Mensch selber ist. Ethik verteidigt die Würde des
Menschen gegen ein besinnungsloses Triften, welches, obschon es auch

vom Menschen ausgeht, ihn trotzdem zugleich verdeckt und
entstellt. Im Bösen vollzieht sich dieselbe notwendige Selbstverstellung

des Menschen, die wir schon in dem unumgänglichen
Irrtum begründet haben.

In der Philosophie der Wissenschaft, der Kunst und der Praxis
wird die menschliche Einheit offenbar als eine Einheit von
Spannungen. Diese lebendige Einheit wird aber verzerrt, wenn
ein Pol den ganzen Menschen an sich zieht. So erkrankt er.
Philosophie ringt um Einheit vermittelst ihres Logos. Indem sie alle
Dimensionen des Spannungslebens begrifflich erhellt, kommt es

zu einem Einvernehmen, zu einem Selbstvernehmen im Ganzen,
kommt der Mensch zu Vernunft. Sie stiftet Einheit indem sie selbst

Vereinheitlichung ist.
In den Spannungen ist eine doppelte Dialektik zu unterscheiden:

Einerseits die Spannung unter gleichwertigen, anderseits
die Spannung unter ungleichwertigen Polen. Das gegenständlich
Richtige, das ästhetisch Schöne, das praktisch Gute sind
gleichwertige Pole. Ihre Gegensätze sind konträr. Die Spannung
zwischen dem Richtigen und dem Falschen, dem Schönen und dem

Häßlichen, dem Guten und dem Bösen sind kontradiktorische
Spannungen zwischen Normen und ihren Verfehlungen. In den
letzteren lebt der eine Gegensatz von der Überwindung seines

Widerparts, wie das Gute lebt von der Überwindung des Schlechten,

und das Schlechte lebt von dem Niederbrechen des Guten.
So erschafft sich der Mensch als problematisches Spannungswesen.

Diese Selbsterkenntnis ist der Anfang der Religion.

V.

Philosophie und Religion

In der Religion trifft Philosophie (logische Besinnung auf den

Wert der Existenz in der Wirklichkeit) auf die im Glauben

109



gegenwärtige Transzendenz. Schon in den Naturreligionen werden

in der Natur Mächte verehrt, die der Mensch nicht geschaffen
hat, die auch keine nüchternen Erkenntnisohjekte sind, sondern
«Numinosa», Ungeheure, von denen er sich abhängig weiß. In
Ehrfurcht, Freude und Dank gibt er dieser furchtbaren Abhängigkeit

Ausdruck. Ohne die Dämonen wäre er selbst nicht Mensch.

In den Weltreligionen dagegen erstrekt sich die Abhängigkeit
vom Ungeheuren auch auf alle geistigen Werte. Sie werden als

von einer absoluten Quelle entspringend erlebt. Im schöpferischen

Ursprung wird Existenz zumal mit ihren Werten erschaffen.
Das problematische Spannungswesen wird so überboten,
aufgehoben, gerechtfertigt.

Insofern Philosophie seihst dem Transzendenten offen steht,
wird sie in der Religion eine Gemeinsamkeit erblicken, die sie

logisch durchdringen und sich aneignen muß, will sie ihrer
eigenen Erkenntnisaufgabe treu bleiben. Diese Aufgabe wird
sowohl erleichtert als erschwert durch die den Religionen
zugeordneten Theologien, die ebenfalls den Anspruch erheben,
wahr zu sein.

Die religiöse Denkform verwendet gegenständliche und
Phantasie-Vorstellungen (Himmel, Hölle, Engel, Teufel usf.), um dadurch
den Menschen im Absoluten zu versuchen. Entscheidungen werden

durch sie veranlaßt; konkrete Gemeinschaften versammeln
sich um solche transparente Symbole in Gebet, Kultus,
Verkündigung. Praktisch umfaßt religiöse Liebe und Mitleid den

Menschen in seiner Vielfalt und in seinem Zwiespalt. Religion
überbietet so die Ethik, die aber selbständig bleibt, weil menschliche

Praxis in sich selbst ihre eigenen objektiven Aufgaben
stellt.

Indem Philosophie als Religionsphilosophie die religiöse
Lehensform logisch durchdringt, macht sie es möglich, das religiöse
Lehen in der Transzendenz mit der «immanenten Transzendenz»
der Kultur und mit der gegenständlichen Ohjekterkenntnis
logisch zu vereinigen.

VI.

Die Logik der Philosophie

Aus all dem ergibt sich die gar nicht zu überschätzende
Bedeutung der Logik für die gesamte Kulturphilosophie. In ihrer

HO



unendlichen Spannweite finden sich die Spannungen erhellt,
und der besonnene Mensch hält sie kraft seiner Vernunft in
vorurteilsloser Schwebe.

Wie stellt es aber — und damit kommen wir zu unserer Hauptfrage

— um eine Logik der Philosophie selber? Logik ist die
Theorie der Wahrheit — inwiefern können die sich widersprechenden

philosophischen Welthegriffe, die zugleich wirkliche
Weltgestalten der Philosophie sind, wahr sein?

Wir haben Erkenntnis definiert als gesellschaftlich-sprachlich
vermittelte logische Aneignung der Wirklichkeit durch individuelle

Menschen. Für die zu bestimmende Wirklichkeit setzten
wir drei Erkenntnisnotwendigkeiten, welche ihre logische
Aneignung leiteten: Die bewußtseinsimmanente gegenständliche
Erfahrung oder Erscheinung, den sich selbst hervorbringenden
menschlich-logischen Vorgang der aneignenden Erkenntnis selbst,
und die ungegenständliche Transzendenz von Wirklichkeit
überhaupt. Philosophie anderseits wurde definiert als logische
Besinnung auf den Wert der erkennenden, handelnden, schauend-

gestaltenden und religiösen Existenz in der Wirklichkeit. Setzen

wir nun den Begriff der Erkenntnis in den der Philosophie ein,
so erhalten wir eine Besinnung auf den Wert erkennender
Existenz in der Wirklichkeit; Erkenntnis ist dann eine Teilfunktion
der gesamten Philosophie. Setzen wir umgekehrt den Begriff
der Philosophie in den der Erkenntnis ein, so wird die Besinnung
auf den Wert menschlicher Existenz als eine Wirklichkeit logisch
angeeignet. Erinnern wir uns nun an die dreifache Bedeutungsgliederung

von Wirklichkeit, so erhalten wir die folgenden drei
Möglichkeiten wahrer Philosophie:

Wir wollen die erste Empirismus nennen: Der Empirismus
hält sich ausschließlich an das bewußtseinsimmanente
gegenständliche «Diesseits». Dinge zu erforschen und ihre Gaben zu
nützen, diese Welt als Freudenhimmel mit dem Komfort der
jeweiligen modernsten Jetztzeit einzurichten, darin erblickt er
den Sinn des Daseins. Den Himmel überläßt er den Engeln und
den Spatzen. Seine Kunst ist sensualistisch und sensationalistisch.
Sein Recht schützt in erster Linie materiellen Erwerb und
Besitz. Seine Menschenkunde löst Ideale in Psychologie und Pathologie

auf. Seine Lebenshaltung ist Jagd auf Beute. Seine Kriege
werden um Rohmaterialien und Märkte geführt. Seine Philoso-

111



phie verkündet: Nihil est in intellectu quod non ante fuerit in
sensu. Sie ist entweder Szientismus, Methodenlehre brauchbarer
Massenheherr8chung, oder sie wird als «Ideologie» abgetan. Siegt
der Empirismus so ist der Mensch theoretisch und praktisch zu
einem Objekt reduziert. Sein technischer Organisationsbetrieb
gleichgültiger Sensationen ist kurzweilig und langweilig zugleich.
Die Nichtigkeit des nur Endlichen wird erfahren, das empiristische

Bewußtsein bekommt es selbst zu spüren, daß es seine Sache

auf Nichts gestellt hat. Der Krampf, das Dasein als endliches
absolut zu nehmen endet im Überdruß des Nihilismus.

Die zweite Möglichkeit der Philosophie richtet sich nach der
menschlichen Mitte der Erkenntnis. Wir wollen sie Idealismus
nennen. Er orientiert seine Weltanschauung an den Normen, die
im Vorgang des Erkennens, Wollens, Gestaltens zum Durchbruch

kommen. Er will Menschenbildung. Seine Kunst stellt
das Leben als gesteigerte edle Erscheinung dar. Sein Recht
beschirmt in erster Linie die menschliche Würde. Seine Kriege
werden für den Schutz des Rechtes geführt. Seine Menschenkunde

deutet die Seele aus den intersubjektiven Werten und
Zweckzusammenhängen, für welche Dasein eingeschätzt wird.
Religion wird als Dienst an menschlichen Idealen umgedeutet.
Seine Philosophie rechtfertigt die Ursprünglichkeit geistiger
Normen. Die Welt ist als Schauplatz der Veredelung und Selbstbewährung

gegeben. Der Idealismus ist ebenso in dem
moralischpersonalen Einsatz der Freiheit und Verantwortung zuhause,
als in dem festlich verklärten ästhetischen Lehen. Seine Grenze

trägt er in sich selbst an seinem eigenen Ungenügen. Die Ideale
leisten nicht nur nie, was sie sollten, sondern setzen selbst ihren
eigenen Gegensatz. Enttäuschung droht im Hintergrund.

Die dritte Möglichkeit richtet sich auf die Transzendenz. Wir
wollen sie die ontologisch-metaphysische Weltanschauung nennen.

Sie richtet sich auf das ganze, ewige Sein, das in allem sonst
Seienden durchsichtig anwest. Erscheinung und Dasein sind Mittel,

dem Absoluten Ehre zu erweisen. Religion beherrscht eine
solche metaphysisch orientierte Kultur. Ihre Kunst ist transparent,

sie wird nicht geschaffen, um selig in ihr seihst zu scheinen,
sondern um das Ewige anzudeuten. Ihr Recht schützt die Heiligung
des Lebens und richtet sich gegen Gotteslästerung. Ihre Kriege
werden um das Seelenheil geführt. Ihre Lebenshaltung will Ver-

112



ewigung. Ihre Philosophie ringt um rationale Fassung des Über-
rationalen. Seine Grenze liegt in der Unmöglichkeit, das Ungeheure

überzeugend ins Geheure und Hiesige zu bannen.
Die drei Grundmöglichkeiten der Philosophie sind wahr, weil

sie notwendig aus dem Begriff der Erkenntnis folgen. In jeder
kommt Philosophie zweimal vor: einmal als Weltanschauung und
Lehenswertung seihst, zum andern Mal als deren begrifflich
gefaßtes Selbstbewußtsein.

Formallogisch dürfen aber sich widersprechende Urteile nicht
zugleich und in hezug auf dieselbe Wirklichkeit wahr sein,
entweder kann nur eines wahr sein, oder alle müssen falsch sein. Ist
es wahr, daß die Welt nichts ist als die Summe endlicher Dinge,
so ist es unmöglich, daß sie eine ideale Aufgabe ist. Und ist sie

dies, so ist sie unmöglich ein ewig vollendetes Sein. Aber wir
sahen, daß die Sätze, in denen Weltanschauung ihr Selbstbewußtsein

aussagen, nicht diese selbst sind. Es gibt also mehrfache
Wahrheiten, trotzdem sie sich formallogisch ausschließen. Die
logische Forderung der Einheit aller Weltanschauungen umschließt
nicht nur den formallogischen Widerspruch, sondern benötigt
ihn zur Formulierung ihres eigenen Problems.

Jede einseitige Weltanschauung ist wahr, insofern sie einen
Aspekt der Wirklichkeit aktualisiert, aber falsch, insofern sie

dem vollen Begriff der Erkenntnis widerspricht. Dieser besteht
aber nicht außerhalb einer klaren Gliederung der Gegensätze.
Diese Gegensätze, die sich formallogisch ausschließen, sprechen
in geschichtlicher Wirklichkeit gegen- und miteinander. In dieser

reallogischen Dialektik nähert sich die Philosophie ihrem Ideal
konkreten Denkens. Es betätigt sich in der Kritik abstrakter
Standpunkte. So wie es viele Spezialisten braucht, um einen
Organismus in seiner Totalität zu begreifen, so braucht es auch
viele einseitige Perspektiven, um sich dem konkreten Universum
zu nähern.

Jede allgemeine Welt- und Lehensverfassung, die eine
Philosophie darlegt, in Werken und Einrichtungen darstellt und
gedanklich aussagt, ist schon seiher eine konkrete Allgemeinheit.
Konkretion bedeutet ein Zusammenwachsen vieler Funktionen zu
einem lebendigen Ganzen. Die Konkretion jeder Philosophie ist
eine Einheit, die alle ihre Glieder durchdringt. Wer sich in einen
solchen geistigen Kulturbestand einläßt, indem er ihn denkt,

8 113



wird zugleich von ihm gedacht und absorbiert. Wie religiöse
Andacht oder künstlerische Versenkung, so macht auch philosophische

Kontemplation das Individuum zu ihrem Organ.
Diese konkret denkende Zusammenschau, «dialektische Synopsis»,

wie Piaton sagt, wird aber in dem Augenblick wieder
abstrakt, als auf die Vielheit geschichtlicher Weltanschauungen
reflektiert wird. Die Geschichte der Philosophie setzt jede Gestalt

zu einer abstrakten Seite ihres Gestaltwandels herab. Nationale
und epochale Stile stehen gegeneinander und gehen ineinander
über. Aber weil sie alle verstehend-mißversteliend sich an
derselben Welt beteiligen, so müssen sie sich auch begrifflich
durchdringen.

Philosophiegeschichte lehrt dasselbe wie das eigene Lehen,
insofern wenigstens als es zu einer umfassenderen Konkretheit
reift. Ich fange irgendwo mit einer einfachen Philosophie an,
suche mich mit meinen wenigen Habseligkeiten einzurichten.
Alsbald treffe ich Dich, der Du anders denkst. Wir sind genötigt,
einander zu hören und gelten zu lassen. Dadurch wird jeder
Standpunk vom andern verändert. Deine Ansicht wird in mir zu
einer andern, meine Ansicht wird in Dir zu einer andern. Indem
wir uns aufeinander einlassen, ändern wir uns selbst. In dieser
Weise ist die Dialektik auch das Gesetz philosophie-geschicht-
lichen Fortschreitens. Wer sich ihrer schichtenwerfenden
Felsenmelodie hingibt, wird zunächst verwirrt und beunruhigt, dann
aber sowohl verflüssigt als auch gehärtet. Es ist so, wie wenn
jemand sein Haus umhaut und erweitert: ohne Schutt und
Getöse wird es auch nicht abgehn. Es muß dabei bleiben, weil er
kein anderes Gehäuse hat, in das er sich abseits zur Ruhe begeben
könnte. Denn seine Philosophie ist ja auch er seihst.

Die Konkretion wird um so reicher, je allgemeiner und tim-
fassender sie wird. Es ist hier genau umgekehrt wie in der
formalen Logik, wo der abstrakte Begriff um so inhaltsärmer wird,
je mehr sein Umfang wächst; je mehr Dinge er unter seine
abstrakte Einheit zusammenfaßt, desto mehr Einzelheiten und Merkmale

läßt er außer acht.

Hegel hat von dem sich selbst bewegenden spekulativen
konkreten Begriff gesprochen. Feuerbach und Marx haben das dann
empiristisch verflacht. Es ist wohl so zu verstehen, daß sich der
erkennende Mensch als wirkliche Weltgestalt in allen Zweigen

114



seiner Kultur selbst hervorbringt. Indem er das Sein aufbricht,
zu sich und zur Sprache bringt, verendlicht er es. Indem er es

verendlicht, setzt er sich in Widerspruch zu dem beabsichtigten
Absoluten, und liefert sich der Negation aus. Er kann seine
verendlichte Stellung nicht halten wollen, ohne ihren Gegensatz zu
setzen. Das Absolute transzendiert jede endliche Stellung, zwingt
sie ins dialektische Werden, erzeigt sich von ihr aus gesehn als

ihre Vernichtung.
Das dialektische Werden der Philosophie ist deshalb nicht nur

Gewinn, sondern auch Verlust. Auf jeder Stufe begegnen wir
einem echten menschlichen Erkenntnisgehalt, der ernst und wuchtig

um unsere Seele wirbt. Deshalb bedeutet einer jeden ihr
Übergang zu einer andern auch ihr eigener Untergang. Der
Unmöglichkeit unseres Ahsolutseinkönnens entspricht die Möglichkeit

des endlichen Nichtseinkönnens. Der existentielle Begriff
bringt sich hervor als einen, dessen Existenzmöglichkeit in der
Schwebe bleibt. Ob und wie ich sein kann ist eine nie endgültig
festgestellte offene Möglichkeit. Alles endlich Gewordene könnte
ebenso gut nicht sein als sein.

Als Kongregation oder konkrete Allgemeinheit, als dialektische
Negation und Entwicklung, und als Selbstbewegung ist die
Geschichte der Philosophie Philosophie selbst. Dialektik ist die Logik
der Philosophie. Sie zeigt nicht einen gradlinigen Aufstieg, sondern
einen tragischen Rythmus, einen stets gefährdeten Kampf ums
Ganze.

In den langsamen Umwälzungen der Jahrtausende schreitet die

philosophierende Menschheit durch den Zweifel an und den
Bruch mit ihrer ursprünglichen metaphysischen Gebundenheit in
die Synthese idealistischer Freiheit und Selbstverantwortung;
gleitet dann, ermattend, in die antisynthetische empiristische
Zivilisation, endend in der Gier und Angst des Nihilismus. Dann
hebt der Rhythmus wieder an und wiederholt seine Kurven in
abgewandelter Steigerung.

Vielleicht ist es ein göttliches Spiel, welches das ewig vollendete

Absolute mit sich selber spielt; vielleicht ringt ein leidender
kämpfender Gott in seiner eigenen Schöpfung mit sich selbst um
Erlösung; vielleicht ist es ein flackerndes Strohfeuer von
Täuschungen und Enttäuschungen vor dem schwarzen Hintergrund
des Todes.

115



Wie dem auch sei — im Wahrheitsglauben der arbeitenden
Erkenntnis und in der logischen Erkenntnis dieses Glaubens liegt
ein Vergleich der streitenden Parteien: Das einzige, allumfassende
Sein des Absoluten ist sowohl verhüllt als auch enthüllt in allem
in ihm Seienden und Wirkenden. Zu diesem gehört auch der um
Wahrheit ringende Iiiensch. Indem er ein Universum denkt,
kommt er zu seinem geschichtlichen Selbstsein. Dieses wiederum
hat keinen Boden ohne die gegenständlichen Wissenschaften des

Vergangenen und der gewordenen Natur. Die drei Grundbegriffe
der Erkenntnis gehören unzertrennlich zusammen, und so besteht
die Hoffnung, daß sie sich zu einem besonnenen Gleichgewicht
zueinander finden.

Dies ist die Hoffnung des Friedens. Wenn wir nicht die
Harmonie und den Zusammenhang der Gegensätze in uns selber
finden, können wir sie auch nicht in der geschichtlichen Welt
erwarten, denn was innen, das ist außen. Was ein Jahrhundert
denkt, wird im nächsten zur Tat. Der Geist sät den Samen, die

Erfahrung erntet.
Wir fassen zusammen: Die logische Einheit des ganzen Seins

ist das Kriterium der Wahrheit. Sie begründet gegenständliche,
formale und transzendente Erkenntnis.

Kraft der logischen Einheit seines Denkens ist der Mensch in
der Lage, sein wissenschaftliches, handelndes, gestaltendes und
religiöses Leben zu vereinen. Wahrheit begründet darum auch
eine gangbare Gemeinschaft.

Vernunft ist dadurch einzig, daß sie sich auf sich selbst
bezieht, sich von sich unterscheidet, und in dieser Selbstunterscheidung

mit sich identisch bleibt. Diese dreieinige Vernunft
gestattet dem Menschen, mit der Wirklichkeit als seinem Andern
als sich selbst und als transzendentem Ganzen übereinzustimmen.
In dieser Stimmung wurzelt sein besonnenes Selbstbewußtsein.
Unbestimmt entfällt er in die Irre.

Es ist aber auch wahr, daß der Mensch Wahrheit verfehlen
muß, weil er nicht umhin kann, zu verendlichen. Die Dialektik
wird zur Logik des Philosophierens, indem sie die konträren und
kontradiktorischen Gegensätze begreift, die Grenzen einseitiger
Verfestigungen nachweist und auf ein Konkreterwerden hin
auflöst.

116


	Der Begriff der Erkenntnis und die Logik der Philosophie

