Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 8 (1948)

Artikel: Die Stellung der Biologie in den historischen Wissenschaften
Autor: Heuss, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883482

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stellung der Biologie
in den historischen Wissenschaften

Von Alfred Heub

L.

«Historische Wissenschaften» sind die meisten Geisteswissen-
schaften insofern, als sie den Menschen in seiner Geschichtlich-
keit begreifen wollen. Diese Feststellung ist hier nicht zu begriin-
den, ebensowenig steht ihre geschichtliche und theoretische
Bedeutung zur Erérterung. Wir wenden uns an die historische
Forschung, wie sie nun einmal ist, und beschéftigen uns mit dem
Problem, welches Gewicht fiir sie die biologischen Tatsachen
haben.

Dieser «<konventionelle» Ausgangspunkt empfiehlt sich, weil sich
damit von vorneherein ein Fragenkreis ablost, der zuvorderst
seinen Anspruch anmelden konnte: der Mensch als ein Glied der
allgemeinen Naturgeschichte. Warum sollte auch der Mensch
als Bestandteil einer sich «historisch» wandelnden Natur weniger
«geschichtlich» sein als er iiblicherweise unter dem Blickpunkt
der historischen Forschung erscheint?

Trotzdem besteht dieser Schein zu Recht, und das hat einen
einfachen Grund. Fiir unser Auge verliert namlich die Geschichte
der Menschheit, betrachtet nach dem Rhythmus der natur-
geschichtlichen Phasen, diejenige Offenheit und Deutbarkeit, die
man braucht, um Geschichte erzihlen zu konnen. Als geschicht-
liches Wesen spricht der Mensch uns nur an, wenn er uns ent-
gegentritt in Auflerungen seiner sozialen und geistigen Verfas-
sung. Nur wohin wir ihn als ein in dieser besonderen Weise
humanes Wesen begleiten konnen, flieBt der Strom der Ge-
schichte. Die Sprache bloBer Schidelknochen, aus weltenweiter
Einsamkeit vereinzelt zu uns dringend, setzt sich in keinen
geschichtlichen Text um. Wie weit wir im einzelnen iiber die
Grenzen der Geschichte i. e. 5. hinaus in das Dunkel der Natur-

65



geschichte vorzudringen vermégen, ohne den Anschlul an die
spezifische Struktur der geschichtlichen Welt zu verlieren, be-
trifft das Sonderproblem der Vorgeschichte und kann fiir unsere
Zwecke auf sich beruhen.

StoBt man innerhalb der Geschichte auf Tatsachen der Na-
tur, so versteht man sie bezeichnenderweise nie als Natur-
geschichte. Thre Herkunft ist dem Historiker in der Regel
gleichgiiltig. Genug, daB sie da sind und «verstanden» werden
konnen. Es wiirde jede geschichtliche Betrachtung sprengen,
so man in sie z.B. die geologische Entwicklung der Erdober-
fliche einbeziehen wiirde. Es gentigt. wenige Feststellungen
zu treffen, die fiir die menschlichen Lebensbedingungen von
Bedeutung sind. Gewdéhnlich handelt es sich bei den Natur-
ausschnitten, die in die geschichtliche Welt hineinragen, um
Konstanten, jedenfalls um Konstanten in bezug auf das Tempo
des geschichtlichen Lebens. Der Mensch der Geschichte findet
sie vor, wie sie einmal sind, auch fiir uns, und fiir die Dauer
der Geschichte &dndert sich im allgemeinen nichts an ihnen.
Wollte man sie ergriinden, so fiihrte das in Zusammenhinge, die
vor die eigentliche Geschichte zu stehen kimen und infolge-
dessen den geschichtlichen Anschauungsraum sprengen und
zuriickweisen wiirden auf die Naturgeschichte, aus dem sich die
Geschichte heraushebt. Anders ist es freilich, wenn die Natur
durch (ruckartige oder auch allmihliche) Verinderungen in die
Geschichte eingreift (Einbruch des Dollart, Vulkanausbriiche,
Klimawechsel). In solchen Fillen verbindet sich auf besondere
Weise Naturgeschehen mit den Verinderungen des menschlichen
Daseins, vollzieht sich ein Stiick Naturgeschichte innerhalb der
Weltgeschichte, oder auch anders ausgedriickt: ist Naturgeschichte
auf einem bestimmt umgrenzten Sektor in die menschliche Ge-
schichte eingebaut, und fiir den Historiker ist es dann begreif-
licherweise nicht gleichgiiltig, wie es des niheren dazu kam, schon
deswegen nicht, weil der Mensch in dem Kausalnexus darin-
stechen kann (Klimawechsel durch Vegetationsinderung und
diese vom Menschen abhingig), und es dann ohnehin erforder-
lich wire, zur Bestimmung seiner Stellung hierbei auf die Dinge
einzugehen. .

Wir lassen es bei dieser fliichtigen Bemerkung bewenden, um
die Frage aufzuwerfen: wie reagiert das historische Erkenntnis-

66



interesse auf das Factum Natur, wenn es im Menschen selbst,
nicht lediglich seiner Umwelt repriisentiert ist? Damit ist das
Thema der Stellung der Biologie in den historischen Wissen-
schaften umschrieben, denn als Naturphinomen ist der Mensch
eine biologische Erscheinung.

In konstante und variable GroBen teilt auch hier das Gebiet
sich auf. Zu jenen muB man alles rechnen, was sich schlechthin
ilber den Menschen als Naturwesen aussagen liBt, also die
Anthropologie, bezw. bestimmte Kapitel der Anthropologie.
Dabei ist klar, daB letzten Endes keine Anthropologie sich auf
die animalischen Eigenschaften des Menschen beschrinken kann,
und die Grenzen seiner Leiblichkeit fliissig sind. Als «variable»
GroBen hat man besondere, nicht ohne weiteres allgemeine
Daten zu betrachten, also etwa Klassen und Typen von Kérper-
bauformen oder individuelle Zustandlichkeiten, die am Korper
des einzelnen Menschen auftreten.

Zweifellos wird der Mensch als geschichtlich handelndes
Wesen auch durch die eigentiimliche Struktur bestimmt, die er
als Lebewesen besitzt. Der Mensch, der eine Sonderrolle inner-
halb der Natur spielt, ist der gleiche, der auf der Biihne der
Geschichte auftritt. Es wire eine Plattheit, dies zu betonen und
auszufithren. Man konnte eher fragen, ob er die Sonderstellung
uw. a. nicht iiberhaupt dem Umstand verdankt, dal er ein
geschichtliches Wesen ist, und damit die geldufige Tatsache
beriihren, daB eine Anthropologie nicht leicht in die Grenzen
des bloB Animalischen zu bannen ist. Aber auf die konkreten
menschlichen Verhiltnisse bezogen sind diese Bestimmungen
des Menschen nicht weniger generell als die sonstigen nicht-
spezifischen Naturbedingungen seines Daseins. Es sind eben
iiberall auftretende Konstanten. So kommt es, daB sie unter der
historischen Perspektive verschwinden, trotz oder gerade wegen
ihrer Fundamentalitit (im wortlichsten Verstande). Nicht nur,
daB ihre Erhellung auBerhalb der Kompetenz geschichtlicher
Forschung liegt, es wird von ihnen praktisch nicht einmal
Kenntnis genommen. Immerwihrend gleiche Bedingungen allen
Geschehens kann man eben nicht nur, sondern muB man sogar
aus Griinden der Erkenntnis6konomie und der thematischen
Einstellung eliminieren, so lang man sich mit einem historischen
Stoff in den Formen seines einzelnen Vorkommens befaBt (ich

67



spreche nicht von der Reflexion auf das Ganze der Geschichte).
Jegliche Erkenntnis schlieBt in sich immer eine gewisse Summe
stillschweigenden Wissens ein, die auBlerhalb des betreffenden
Fachbereichs liegt, dabei ihn aber inhaltlich sehr eng beriihrt.
Das gilt fiir jedes Gebiet und ist keineswegs eine Eigenart der
historischen Forschung. Biologische Daten, insofern sie jedem
Menschen als Vertreter der Gattung zukommen, haben also
innerhalb des geschichtlichen Zusammenhanges keinen Platz,
nicht anders als sonst ein beliebiges Naturdatum (etwa das
Gesetz der Schwere, dem der Mensch wie jedes korperliche
Wesen unterliegt).

Wie ist es nun aber, wenn wir nicht den allgemeinen anthro-
pologischen Fundus, sondern einzelne biologische Tatbestinde,
die einmal so und einmal anders sein konnen, ins Auge fassen?
Es kiimmert uns selbstverstindlich nicht, wie sie mit dem
menschlichen Bauplan als solchem verkniipft sind — dies gehort
zum Thema der allgemeinen Anthropologie —, aber sie selbst
konnen als individuelle Besonderheiten sehr wirksam in den
historischen Ablauf eingreifen (Krankheit, korperliche Abnormi-
taten, aber auch jenseits des Pathologischen: die besonderen
Umstinde eines Todesfalles, einer Geburt, personliche Kon-
stitution, etwa korperliche Widerstandsfihigkeit usw.). Scheint
es da nicht klar, daB die historische Forschung, da sie wie jede
andere den Ursachen nachgeht, sich zwangsldufig beim Riickgang
auf solche Tatsachen in der biologischen fortsetzt? Man wird
vielleicht einwenden, so etwas sei in der Praxis nicht durchzu-
fiihren. Das wiire aber opportunistisch gedacht und besagte iiber
das grundsitzliche Verhiltnis der beiden Fragestellungen nichts.
Das Problem bleibt bestehen, ob die Verursachung da fiir den
Historiker aufhort, wo die biologischen Hintergriinde eines
historischen Faktums beginnen. .

Auszugehen ist von dem Begriff der historischen Phinomenali-
tit. Darunter soll in bezug auf ein (biologisches) Naturereignis
diejenige Erscheinungsweise verstanden werden, die es in seinem
Kontakt mit der historischen Welt besitzt. In der Regel ent-
spricht sie der «naiven» Auffassung, die man von ihm hat und
kraft derer es in einem allgemeinen Sinn charakterisiert wird.
Die Frage spitzt sich deshalb darauf zu, ob diese Phinomenalitit
durch ein eigentiimlich «biologisches» Wissen bestimmt wird,

68



d. h., ob die landlaufige Meinung, die man von einem derartigen
Lebensvorgang hat, unter historischem Aspekt biologisch modi-
fiziert werden kénnte. Nehmen wir z. B. einen geschichtlichen
Krankheitsfall. Da geht nun die rein «menschliche» Einstellung
so ziemlich mit der geschichtlichen zusammen. Die Aufmerksam-
keit wird angezogen von dem Grad ihrer «Gefihrlichkeit» und
Hiaufigkeit, der Schmerzhaftigkeit, Heilbarkeit usw. Diese Mo-
mente allein regen die historische Phantasie an und tragen dazu
bei, ein historisches Urteil zu fillen. Das Erkenntnisbediirfnis
geht in erster Linie dahin, die Wirkungsmacht des Natur-
eingriffes innerhalb des geschichtlichen Kriftespiels richtig ein-
zusetzen. Rein biologische Erkenntnis wird sich hier, wie leicht
einer einfachen Vergegenwirtigung der Dinge zu eninehmen ist,
nur in beschrinktem Umfang Gehor verschaffen, kaum iiber den
Umfang hinaus, den sie als michtmethodisches «Alltagswissen»
besitzt. Von vorneherein wird es sich dabei iiberhaupt um mehr
medizinische als rein biologische Gesichtspunkte handeln, indem
vor allem anderen die Fihigkeit des Menschen, mit der «Natur-
gewalt» fertig zu werden, in Betracht zu ziehen ist. Nicht zuletzt
auf ihr beruht das komplexe Erscheinungsbild, das die Ge-
schichte angeht. Seine Auflosung in ein Detail biologischer Vor-
ginge wiirde von dieser primiren und allein ausschlaggebenden
Ansicht wahrscheinlich nur hinwegfithren. Das Stiick Natur, das
in ihr zum Vorschein kommt, ist vielmehr von einer Menge <huma-
ner Umstinde» (Medizin, Hygiene usw.) umschlossen. Was davon
reines Natursubstrat ist, gehort zumeist zu den anthropologischen
Konstanten, aber aufgedeckt wird das «biologische» Factum
Krankheit nur insoweit, als es auf konkreten geschichtlichen
Verhiltnissen beruht.

Denkbar (d. h. ohne Riicksicht auf Wahrscheinlichkeit der
Sache nach vorstellbar) wire freilich, dal auch in das Natur-
substrat geschichtliche Elemente eingehen (etwa allgemein
menschliche Verdanderung der Krankheitsdisposition). Dann wiire
allerdings der Anschlufl der historischen Erkenntnis an die bio-
logische nicht auszuschlieen. Ganz von selbst wiirde er sich
einstellen bei der Verfolgung des echten historischen Anlie-
gens, einem historischen Phidnomenalititswandel nachzugehen.
In diesem Fall wiirde eben ein Stiick Naturgeschichte sich in der
Verinderung der menschlichen Verhilinisse spiegeln.

69



Man kann das Verhiltnis auch umdrehen und sagen: ein
biologisches Datum ist fiir die historische Erkenntnis nur dann
erheblich, wenn es einen Wandel der historischen Phinomenali-
tit bewirkt. Dies trifft zu, wenn der biologische Tathestand ein
naturgeschichtliches Phinomen zum Ausdruck bringt, der zu-
gleich die Bedeutung eines historischen Ereignisses hat, dem histo-
rischen Phinomenalititswandel somit ein biologischer parallel ver-
lauft. Aullerdem konnte man jedoch fragen, ob auch sonst eine
historische Phanomenalitdtsverinderung zustandekommt, ledig-
lich kraft neuer biologischer Erkenntnis, welche es fertig bringen
miillte, ein Phinomen so weit umzustempeln, daBl auch diejeni-
gen Elemente, welche fiir die geschichtliche Phinomenalitdt in
Betracht kdmen, davon in Mitleidenschaft gezogen wiirden. Da
konnte denn, was bis anhin «abnorm» war, «normal» sein, was
fiir empirisch «undeterminiert» angesehen wurde, sich als kausal
berechenbar herausstellen. Vorldufig diirfte dies jedoch eine
reine Fiktion sein. Selbst die moderne Vererbungslehre wird
beim Uberschlag aller von ihr eruierter Vererbungsfaktoren sich
in bezug auf den Menschen nie zumuten, den historischen Augen-
schein, dal der menschliche Phinotyp empirisch «zufillig»
zutagetritt, Liigen zu strafen.

Ferner ist zu bedenken, daBl der Begriff «historische Phiino-
menalitit» ohnehin ein Ausleseverfahren bedeutet. Unter «an
sich» gleichen Vorgdngen haben die wenigsten Aussicht, ein
historisches Phinomen zu werden. Sie miissen erst von der
Geschichte aufgegriffen werden und auf irgendeine Art inner-
halb ihres Rahmens sich Wirksamkeit und dadurch historische
Aufmerksamkeit verschaffen. Die biologischen Tatsachen unter-
stehen in dieser Hinsicht dem gleichen Gesetz wie alle anderen
im Bereich des Menschlichen auftretenden Einzeldaten. Gleich
ihnen verfallen sie deshalb auch in der Mehrzahl dem Schicksal,
als Einzelphdnomen in einer grofen Zahl unterzugehen und von
der Menge aufgeschluckt zu werden. Damit sind sie abermals
abgedringt von der Moglichkeit, sich und damit das biologische
Element in das historische Blickfeld zu riicken, und erscheint
das summarische Urteil gerechtfertigt, daB ihre historische
Erheblichkeit nicht ausreicht, um ihretwegen im Zusammenhang
umfassenderer geschichtstheoretischer Erorterungen dem Pro-
blem der historischen Phinomenalitit des weiteren nachzugehen.

70



Nur ein Sonderfall beansprucht an dieser Stelle Aufmerksam-
keit, weil ihm in der Forschung besondere Beachtung geschenkt
zu werden pflegt und je nach dem grofle Bedeutung zugemessen
wird. Das ist die Tatsache der menschlichen Rassen, der Um-
stand also, dal die Menschen sich in verschiedene Typen je nach
der Kombination bestimmter koérperlicher Eigenschaften auf-
spalten. Wie ist es um ihre historische Phdnomenalitit bestellt?

Rasse ist einmal auf dem Hintergrund der allgemein mensch-
lichen Struktur ein Spezificum und fillt deshalb zweifellos nicht
unter die geschichtliche Aufmerksamkeitsschwelle wie die gene-
rell anthropologischen Qualititen. Aber andererseits ist sie im
Gegensatz zu den biologischen «Einzelereignissen» eine Kon-
stante, bringt eine immerhin relative Dauer in bezug auf ganze
Menschengruppen zum Ausdruck. Sie nimmt demnach eine Art
Mittelstellung ein, und es mag kein Zufall sein, daB sie weder
von der Biologie, resp. Anthropologie allein beansprucht wird,
noch ausschlieBlich in den Bereich des Historikers eingeht, daB
sie ein Eigenleben zwischen beiden Lagern fiihrt und damit
zugleich Ubergang und Kreuzungspunkt verschiedener Erkennt-
nisabsichten ist. Diese Sachlage erfordert indes ein weiteres
Ausholen und macht es notig, die Erorterung an dieser Stelle
vorerst abzubrechen.

-

I1.

Im folgenden haben wir es nicht mit gleichsam ortlich be-
stimmbaren Beriihrungsstellen des biologischen und historischen
Bereiches zu tun. Es gibt innigere Verschlingungen beider Sphi-
ren, und auf mannigfaltige Weise hat sich die Erkenntnis ihrer
bemichtigt. In den Ansichten, die dieses Ineinandergreifen
widerspiegeln, tut sich die Rolle kund, die biologische Vor-
stellungen als Methode des Denkens innerhalb der Geisteswissen-
schaften spielen.

Miteinander zu verschmelzen beginnen Geschichte und orga-
nische Wachstumshegriffe bereits da, wo historische Ereignisse
nicht mehr vereinzelt, sondern in iibergreifenden Zusammen-
hingen aufgefaBt werden. Genauer: es kann hier wenigstens
dazu kommen, dann ndmlich, wenn ein historischer Sachverhalt
nach dem Vorbild animalischer Wachstumsvorginge geschaut

71



und beschrieben wird. Einer Theorie i.e.S. bedarf es hierzu
nicht. Allein schon durch die Sprache, die er entweder vorfindet
oder aus gegebenen Ansitzen fir seine Zwecke weiterbildet,
wird der Mensch auf den Zusammenhang von geschichtlichem
und kreatiirlichem Leben verwiesen. Jede Ubertragung orga-
nischer Begriffe auf menschliche Phinomene beweist das, oder
wiederum genauer: iiberall schon, wo ein Anschauungselement
von der vegetativen Sphire des Menschen auf seine nicht unmit-
telbar vegetabile angewandt wird, liegt dieser Vorgang zutage.
Es geniigt, an metaphorische Beispiele zu erinnern, wie das
«jugendliche» Ungestiim irgend eines menschlichen Kollek-
tivums, die «greisenhafte» Verknocherung einer Gesellschaft
oder eines historischen Kultursystems, den «organischen» Wan-
del bei historischen Verinderungen (im Gegensatz zu plétzlichen
Abbriichen) usw. Das ist nichts Auffilliges und kommt im
Grunde jedem Gegenstandsbereich zu, dem der Mensch sich
apperzeptiv nahert. Allenthalben iibertragt er Anschauungs-
formen von einem Gebiet auf ein anderes. Schon die Tatsache
der Synaesthesien bei den bloBen Wahrnehmungen beweist das
(<hellers Klang, «dunkler» Ton usw.). Wenn nun gerade wie
bei der geschichtlichen Auffassung Erscheinungen des Mensch-
lichen vorgestellt werden, liegt nichts niher, als die Anschau-
ungsform aus unmittelbar gegebenen Lebensvorgéngen zu schop-
fen. Die Dinge liegen sehr einfach: bei der Anwendung der
betr. Ausdriicke wird durch Abstraktion ein Teil des urspriing-
lich konkreten Tatbestandes in dem anderen wiedererkannt
(irgend ein phinomenales Element aus einem groBeren Kom-
plex) und so durch die entlehnte Bezeichnung getroffen. Die
Verstindigung dariiber im Einzelfall ist kein Problem. Niemand
wird darauf verfallen, etwa die Bestimmung von Gefiihlen durch
Eigenschaften sinnlicher Wahrnehmungen dahin zu verstehen,
daB3 beiden etwa nun véllig gleiche Qualititen zugeschrieben
werden sollten («heile» Inbrunmst, «laues» Empfinden usw).
Ebenso ist es bei dem Gebrauch einer «biologischen» Termino-
logie fiir menschliche Erscheinungen der Geschichte. Das Ver-
hiltnis von urspriinglichem Begriffsinhalt zu dem kraft Uber-
tragung Gemeinten ist rein nominalistisch und sagt iiber den
neuen Gegenstand nicht mehr aus, als was in ihm unmittelbar in
Erscheinung tritt und eben auf diese Weise umschrieben wird.

72



-Den Boden <biologistischer» Theorien betreten wir erst, wenn
das nominalistische Verhaltnis zu einem realistischen wird, und
die Meinung entsteht, es handle sich in der Tat bei den in dieser
Art aufgefaliten geschichtlichen Tatsachen um die gleichen
Wachstumsvorginge, die der urspriinglichen Prigung eines Aus-
druckes zu Grunde liegen. Von diesem Ausgangspunkt her haben
sich bekanntlich eine ganze Anzahl biologistischer Deutungen
der geschichtlichen Welt herausgebildet. So werden von einer
«organologischen» Sozialwissenschaft gesellschafiliche Gebilde
(Staat, Korperschaften usw.) als Organismen definiert, ein Ge-
danke, der iiber die Feststellung einzelner teleologischer Ziige,
die die gesellschaftlichen Gebilde evtl. mit den Organismen
gemeinsam haben konnten, hinausgeht. Lingst weil man aber,
dal} die sozialen Phinomene als Ganzes in dieses Begriffshild
nicht aufgehen. Eine Menge ihrer Eigenschaften haben in ihr
keinen Platz und schieflen iiber seine Grenzen hinaus.

Ahnlich bei den sog. evolutionistischen Geschichtstheorien. In
ihren modernen Vertretern ist der Bezug auf biologische Vor-
bilder auch geistesgeschichtlich mit Handen zu greifen, ja diese
Verkniipfung ist in diesem Fall sogar durchsichtiger als der sach-
liche Zusammenhang. Entwicklung an sich, in einem gewdhn-
lichen, nicht pragnanten Sinn verstanden, ist ndmlich den histo-
rischen Wissenschaften von Hause aus ein gelaufiger Begriff.
Keine Geschichtsschreibung, sofern sie grolleren Perspektiven
gehorcht, kommt ohne ihn aus, mag sie die Sache eigens zum
Ausdruck bringen oder nicht. Es hat ebenfalls schon langst (seit
der Antike, zumal der christlichen) an Versuchen nicht gefehlt,
den geschichtlichen FluBl zu akzentuieren und in ihm eine
bestimmte RegelmiBigkeit zu suchen, ihm sozusagen einen Plan
unterzulegen und damit die Geschichte unter die Herrschaft von
Entwicklungsgesetzen zu stellen (Augustin, Otto von Freising,
Bossuet, Voltaire, Herder). Aber fir die neueren dahin zielenden
Geschichtstheorien hat der Umstand den Ausschlag gegeben, dal3
der Begriff Entwicklung in den Hénden der Biologen eine neue
Biindigkeit und vor allem die wissenschaftliche Wiirde erhalten
hat, die ihm der Aufschwung der modernen Naturwissenschaft
im 19. Jahrhundert verleihen muBte. Thr Vorbild ist deshalb
auch da maBgebend gewesen, wo die inhaltliche Ausfiihrung der
geschichtlichen Entwicklungstheorie nicht durchwegs von einer

73



naturwissenschaftlichen Doktrin abhiangig war (Buckle. Lamp-
recht, Breysig). Man wollte vor allem gesetzmiBige Entwicklung,
wie sie durch die Naturwissenschaften erwiesen sei und deshalb
auch fiir die Geisteswissenschaften zu gelten habe, sofern sie den
Anspruch, echte Wissenschaft zu sein, aufrechterhalten konne.
Oder auch: man hielt sich an ein Prinzip, das an sich von der
Naturwissenschaft nicht aufgebracht war, aber durch sie wissen-
schaftlich erhidrtet schien, so bei der sozialwissenschaftlichen
Anwendung von Darwins «Kampf ums Dasein» (dessen Herkunft
bekanntlich auf Malthus zuriickfiihrt). Die biologische Infiltra-
tion der Geschichte liegt hier also vor allem in der «positivi-
stischen» Firbung der historischen Bemiihungen.

Unmittelbaren Bezug auf die Naturphéinomene nimmt dagegen
die Geschichisphilosophie Spenglers, wenn sie die geschichtliche
Entwicklung dem organischen Rhythmus von Geburt, Wachsen,
Reifen und Absterben unterwirft. Es ist fiir unsere Frage-
stellung gleichgiltig, daB Spenglers geistige Ahnenreihe in
diesem Punkt (und nicht nur in diesem) nicht ausschlieBlich auf
den Positivismus hinweist, sondern von ihm altere geschichts-
philosophische Gedanken aufgenommen werden. Sein Entwick-
lungsbild ist bereits in der Antike vorgebildet (iltere Seneca,
Florus), in gewisser Abwandlung hat es Vico, es findet sich bei
dem Schweizer Iselin (18. Jhd.), und zeitweise wird es von
Herder mehr oder weniger deutlich formuliert. Der Anthropo-
morphismus, den natiirlichen Wachstumsvorgang des Menschen
auf den geschichtlichen Prozell zu iibertragen, lag zu nahe, als
daB man deswegen erst auf eine Theorie des Lebens hitte warten
miissen. Er driingte sich von selbst auf. An dem Dilemma, in das
sich alle diese und damit auch die Spenglersche Anschauung
versetzt findet, andert das indessen nichts.

Der grundsitzliche Einwand liegt nahe: so selbstverstindlich
die durchschnittliche Gliederung des menschlichen und (zumeist)
tierischen Lebens in der Spanne zwischen Geburt und Tod ist,
so wenig beweist ihre empirische Geldufigkeit etwas fiir die
Entwicklung historischer Einheiten, die keine Einzelpersonen
sind, wie Staaten, Vélker, iiberhaupt menschliche Verbiinde oder
(bei Spengler) Kulturkreise. Eine Notwendigkeit ist kraft Ana-
logie in keiner Weise herzuleiten, ein Bedenken, das schon von
Adam Ferguson (1766 in seinem Essay on the history of civil

74



society) gedulert wurde mit dem einfachen Bemerken, dafl die
menschliche Gesellschaft kraft ihrer Impersonalitdt den natiir-
lichen Lebenslauf iiberdauere. Haltbar wird die Theorie nur,
wenn sie vollig auf die wertlose Stiitze dieses angeblichen Par-
allelismus verzichtet und ihre Evidenz an dem geschichtlichen
Material aufzeigt. Es kdme dann darauf an, in der durch-
schnittlichen Entwicklung der sozialen Gebilde, zuvorderst des
Volkes, einen Normalablauf zu entdecken, der sich jeweils zwi-
schen Anfang und Ende in verschiedene, fest artikulierte Phasen
aufspaltete und in dieser Gliederung eine Kurve, entsprechend
dem Lebenslauf des Menschen, beschriebe. Die Priifung der
Theorien auf ihre Haltbarkeit ist infolgedessen eine interne
Frage der einschligigen empirischen Disziplinen und braucht
uns hier im einzelnen nicht zu beschiftigen. Bekanntlich hat
Spengler nicht nur einen groBziigigen Entwurf vorgelegt, son-
dern sich mit der Aufstellung solcher sog. Synchronismen und
ihrer plastischen Veranschaulichung grofle Miihe gemacht. Erfolg
ist ihm jedoch — trotz vieler anregender Beobachtungen —
nicht beschieden gewesen. Seine Deutungen enthalten einen Berg
von Gewaltsamkeiten, und es ist gar nicht notig, erst das grund-
sitzliche Bedenken ins Feld zu fuhren (wie es gerne geschieht),
daB die Anzahl seiner Entwicklungsreihen viel zu gering sei, um
auf ihnen ein allgemeines Gesetz aufzubauen. Es lielle sich noch
manches andere anfiibren, vor allem auch der Umstand, daB
sein «Normalfall», nimlich die Entstehung groler Kulturkreise,
im Grunde eine «Ausnahme» im Vergleich zur Anzahl der mog-
lichen Fille, also in Wirklichkeit ein besonderes historisches
Ereignis darstellt, da die meisten nationalen Kulturen nie iiber
das Stadium der ersten Ansitze hinausgekommen sind und in
der Regel Opfer irgendwelcher um sich greifender benachbarter
Bildungswelten wurden. —

Eine besondere Schwierigkeit fiir Spengler, die er nicht mit
den geistesverwandten Theorien teilt, liegt darin, daB er als
Subjekt der «biologischen» Entwicklung nicht nur kein per-
sonliches Individuum hat, sondern dafl sein Triger des vitalen
Prozesses auch von Hause aus kein «actives», d. h. mit eigenen
Antrieben ausgestattetes Wesen ist, vielmehr eine geistige
Objektivation, die Kultur, resp. der Kulturkreis. Er mul} ihr
deshalb erst zum Leben verhelfen, und dies geschieht mit Hilfe

75



der «Kulturseele». Die Kulturseele ist gleichsam das agens,
das den Kulturkreis zu einer lebendigen Einheit macht, ihn
durchpulst und auf diese Weise iiberhaupt erst seine Bewegung
und Entwicklung erméglicht. Sie erfiillt aber noch eine weitere
Aufgabe: zugleich ist sie diejenige Potenz, welche als Form-
kraft den verschiedenen Kulturen ihr jeweiliges Geprige, ihren
«Stil» gibt. Man kann sie als das principium individuationis
ansprechen, denn sie macht letztlich die Kulturen zu voneinan-
der verschiedenen Individuen.

Dieser neue Gedanke hat nun historisch mit dem «Positivis-
mus» (als dessen Ableger bis zu einem gewissen Grad der biolo-
gisch gesehene Geschichtsrhythmus gelten kann) nichts zu tun.
Er geht zuriick auf die Romantik und vorher Herder. Ihm liegt
das neuplatonisch beeinfluBBte Schema zu Grunde: die Erschei-
nungswelt Emanation einer «hinter» ihr liegenden «eigentlichen»
Wesenheit, dem realen Urprinzip. Die Lehre vom «Volksgeist»,
nach Herder von der Historischen Schule ausgebildet, ist nach
diesem Typus gebaut. Die geschichtliche Welt wird auf diese
Weise Ausdruck einer hoheren, nichtphianomenalen Wirklich-
keit. Sie ist Darstellung oder Symbol eines inneren, unverinder-
lichen Kernes. Ihr Fortschreiten in der Zeit ist Entfaltung eines
von Anfang an gegebenen Seins. Es ist zwar qualitativ bestimmt,
setzt sich auch in der Zeit an einer Stelle an, hat dann aber aus
der folgenden Zeit einen Sektor herausgeschnitten, in dem es
allgegenwirtig ist und sich lediglich auseinanderlegt. Es nimmt
den Platz einer unwandelbaren Substanz ein. Auf diese Art
gewinnt Spengler neben der biologischen Denkform eine neue
Basis, den historischen Prozef} zu determinieren. Nach Form wie
Inhalt gehorcht er jetzt einem festen Plan.

Es hieBe offene Tiiren einrennen, auf den Widerspruch ein-
zugehen, der zwischen dieser Sicht des Geschichtlichen und den
immanenten Prinzipien des Historikers besteht. Wenn dieser
auf Schritt und Tritt gezwungen ist, die jeweiligen geschicht-
lichen Zusammenhinge aufzuspiiren und sie durch Motivationen
zu erhellen, die sich aus dem Verstindnis der geschichtlichen
Erscheinung, ihren inneren Strebungen und ihrer dufleren Form
ergeben, so sieht er sich nach Spengler zum Verzicht auf die
Erfassung des geschichtlichen Concretums und der ihm inne-
wohnenden Krifte veranlaft und an eine Hypostase verwiesen,

76



die ihn dazu zwingt, die historischen Tatsachen als deren Symp-
tome aufzufassen und ihre Interpretation einem imaginiren
Begriff unterzuordnen. Damit wird sowohl der Zugang zur
historischen Wirklichkeit verbaut, wie er sich kraft ihres Sinn-
gehaltes dem Verstehen offnet, als auch diese Wirklichkeit selbst
ihres Realititscharakters entkleidet. Sie ist dann «eigentlich»
etwas ganz anderes als was sie erscheint, kein Ineinander von
Ereignissen mehr, sondern ein reines Ausdrucksphinomen. Nicht
daB es an solchen innerhalb bestimmter geschichtlicher Wir-
kungszusammenhinge fehlte — das Gegenteil trifft zu —, aber
die Geschichte als Ganzes so verstanden hebt sich damit auf.

II1.

Trotz ihres nicht unmittelbar «biologischen» Charakters muf-
ten diese Dinge kurz gestreift werden, denn die hier fiir Spengler
festgestellten Voraussetzungen, die iibrigens genau so fiir jedes
in ihnlicher Weise konstruierte «emanistische» Geschichtsbild
gelten, bestehen ebenfalls fiir die «rassische> Geschichtsdeutung.
Wohlgemerkt: es handelt sich da nicht einfach um die Rasse,
deren logische Stellung von der Ebene des rein Biologischen
her zu erfassen ist, zu denken hat man vielmehr an die Funktion,
die sie innerhalb eines sich als biologisch ausgebenden Denkens
tatsdchlich ausiibt. Man mull nimlich, um in diese ziemlich ver-
worrenen Verhiltnisse Ordnung hineinzukriegen, zweierlei unter-
scheiden: die Rasse als empirisches Factum, in den geschicht-
lichen Ablauf als kausale Komponente hineingestellt, und die
Rasse als «Urgrund», der die Gesamtheit der geschichtlichen
Erscheinungen aus sich entliBt. Obwohl in praxi beide Formen
gewohnlich miteinander vermischt auftreten, und in der Regel
jener «partielle» Rassenbegriff, sobald mit ihm ernsthaft histo-
risch argumentiert wird, das Bestreben hat, sich in der Richtung
nach diesem, dem «totalen» Rassenbegriff auszudehnen, seien
sie fiir unsere Zwecke mit dieser ad hoc gewihlten Benennung
einander gegeniibergestellt.

Wir beginnen mit dem «partiellen» Rassenbegriff und kniipfen
an die frither getroffene Feststellung an, daB allgemeine anthro-
pologische Aussagen, die den Menschen schlechthin betreffen,
eben infolge ihrer generellen Bedeutung bei der Erforschung

77



historischer Tatbestinde «vernachldssigt» werden konnen. Eine
spezielle Anthropologie oder Rassenkunde hitte es dem gegen-
iiber wie die Geschichte mit Ausschnitten aus dem Gesamt-
bereich des Menschlichen zu tun. Die erste Frage wird deshalb
lauten, ob eine solche «spezielle» Anthropologie iiberhaupt im-
stande ist, innerhalb der Menschheit Rassengruppen zu ent-
decken. Man wird ihr das unbedenklich zugestehen miissen, nicht
nur mit Riicksicht auf die Ergebnisse der modernen Rassen-
kunde. Schon vorher ist das Phinomen der Rasse durchaus
geldufig gewesen: bereits eine «naive» Anschauung muBte ihrer
habhaft werden, seitdem das menschliche Auge fiir ethnologische
Tatbestinde geschirft war und mit diesen auch auf rassische
Merkmale stiel. Unterdessen hat methodische Distinction den
Begriff von allen fremden Bestandteilen gereinigt, so daB es
heute méglich ist, ein im groflen ganzen zutreffendes Bild der
europidischen und aullereuropdischen Rassenverhiltnisse zu ent-
werfen. Es ist ebenso bekannt, daB sich dieses Verfahren aus-
schliellich an somatische Merkmale hilt (Haar- und Kérper-
pigment, Korperbau, Schidelindex usw.) und auch mit dem Um-
stand zahlreicher Mischungsformen rechnet, denen gegeniiber
die «reine» Rasse zumeist den Rang eines «abstrahierten» Typus
einnimmt. All das braucht uns jetzt nicht zu kiimmern. Uns geht
nur an, was sich prinzipiell iiber die Beziehung der rassischen
Differenzierung zur geschichtlichen Welt aussagen lafit.

Um mit dem Trivialsten zu beginnen: das korperliche Erschei-
nungsbild des «geschichtlichen» Menschen gehort selbstver-
standlich und nicht an letzter Stelle zum historischen Anschau-
ungsmaterial. Indem Geschichte Vergangenheit auch in ihrer
aulleren Sinnfilligkeit vorstellig macht, schenkt sie dem Aus-
sehen der Welt, in der sich die Ereignisse abspielen, und damit
auch dem korperlichen Habitus der Menschen, welche die Triger
des Geschehens sind, ihre Aufmerksamkeit. Weiter: dieser ist
als Bestandteil der #@ufleren Welt mit ihr zusammen in gewisse
Felder des Geschichtlichen (etwa die Kunst) ideell-gegenstind-
lich hineingewoben. Was da fiir Menschenbilder erscheinen, ist
mitunter (nicht immer) von der Gestalt des Menschen, in der er
dem Kiinstler entgegentritt, abhiingig.

Von einem Problem zu sprechen vermag man erst, wenn das
rassische Gefiige des Menschen in den Unterbau seiner histo-

78



rischen Leistungen hineinriickt. Kein Unvoreingenommener wird
nun da bestreiten, dafl an dieser der ganze Mensch, damit auch
seine Vitalitdtssphdre und mit ihr seine rassische Struktur betei-
ligt ist. Aber was geht nun speziell auf Rechnung der Rasse,
inwieweit ist diese Komponente erkenntnismaflig zu fassen? Man
mag z.B. immerhin annehmen, da} es nicht gleichgiiltig ist, ob
den Angehorigen eines menschlichen Verbandes kraftiger Kor-
perbau eignet, ob sie also korperlich tiichtig sind, doch dieser
Umstand ist keineswegs in dem Rahmen der Rasse ausschlieBlich
zu fixieren. Er ist mindestens ebenso vom Klima abhangig und
anderen dufleren Umstinden, es gibt ja auch schwache und starke
Spielarten innerhalb derselben Rasse, schlielich ist das iiber-
haupt keine Spezifikation einer bestimmten Rasse, findet sich bei
anderen auch, und vollends ist korperliche Uberlegenheit als
historisches Activum nach Zeit und Umstdanden (u. a. danach, ob
ein diesbeziiglicher Mangel durch andere Eigenschaften wett-
gemacht wird, etwa besondere geistige Agilitit) verschieden zu
bemessen. Man mul} also bereits angesichts der elementarsten
korperlichen Eigenschaften immer die Moglichkeit ausgespro-
chener Vieldeutigkeit in Erwdgung ziehen. Eine geradlinige Ver-
kniipfung mit einem historischen «Ergebnis» vorzunehmen ist
unmoglich. Doch halten wir uns damit nicht auf. Wir stehen
bereits an dem Punkt, wo das biologische Substrat sich nach dem
Seelischen hin erweitert. Eine Einbeziehung der Rasse in die
Geschichte als Wirkungsfaktor ist nur denkbar, wenn man sie
nicht als allein korperliche Erscheinung begreift, sondern ihr
bestimmte seelisch-geistige Qualitdten zuordnet. Die Rassenkunde
wird so notwendig zur Rassenpsychologie. '

Es gilt somit, den Nutzen der Rassenpsychologie fiir die
geschichtliche Betrachtung ins Licht zu setzen. Dabei empfiehlt
es sich, von ihrem wirklichen Zustand und ihren Erkenntnis-
problemen einmal abzusehen und in einem abkiirzenden Ver-
fahren lediglich ihre optimalen (genauer: als optimal denkbaren)
Moglichkeiten ins Auge zu fassen. Es sei ihr also ein Maximum
an theoretischer Standfestigkeit und Behauptbarkeit voraus-
gegeben, aus der Erwigung heraus, daB, was unter dieser Vor-
aussetzung gilt, erst recht seine Berechtigung haben muf} in
Ansehung der tatsichlich viel ungiinstigeren Erkenntnislage. Es
wiirden dann der Geschichte etwa Daten nach folgendem Muster

79



geliefert: dem historischen Individuum X kommt kraft seiner
rassischen Qualifikation dieser oder jener Charaktertyp zu. Oder:
in einem historischen Umkreis wiegt eine bestimmte Rasse vor.
Das charakterologische Korrelat zu dieser Rasse lautet so und so.
Die betr. Charakterkomponenten sind demnach fiir die betr.
historischen Zusammenh&nge als dominant anzusehen. Oder
sogar: ein menschlicher Verband hat irgendeinen rassischen
Durchschnitt. IThm entspricht ein bestimmter charakterologischer
Mittelwert. Dasselbe umgesetzt auf die Individuen: auf Grund
rassischer Merkmale hat ein Personenkreis im einzelnen folgende
Charakter- und Anlagewerte... Wire mit so einem «Material»
historisch etwas anzufangen? Man braucht die Frage nur zu
stellen, um die Unvermeidlichkeit einer zusiatzlichen und keines-
wegs selbstverstandlichen Annahme zu empfinden. Wir miissen
namlich hinzuftigen, der geschichtliche Mensch verfiige prak-
tisch iiber einen maximalen Bestand individueller Freiheit, und
es sei ihm vergonnt, unbehindert seiner Anlage entsprechend zu
handeln. Diirfte man ihn dann, unter Einbeziehung aller dieser
aullerordentlichen Voraussetzungen, fiir rassenpsychologisch
determiniert betrachten? Auch ohne die Frage durch das an sich
zustindige Freiheitsproblem zu belasten wire nicht schwer zu
sehen, daB von diesen Daten sich keine schliissige Verbindung
zu dem komplexen Inhalt eines geschichtlichen Verlaufes ziehen
liBt. Von dem gleichen charakterologischen Tatbestand konnen
gleichwohl sehr verschiedene Wege ausgehen, und keiner ist
weniger als der andere durch den Charakter motiviert. Immer
wird das rassenpsychologische Factum in bezug auf die Praxis
mehrdeutig und das «Ergebnis» im Ansatz vielgestaltig sein. Die
Probe aufs Exempel liefert jedes Geschichtsbuch. Man versuche
einmal, Napoleons Wirken auf einen rassenpsychologischen Kern
zuriickzufiihren, und die Absurditit des Vorhabens ist evident.

Somit wire selbst in den seltenen Ausnahmefillen, wo in der
Geschichte auf Grund groBtmoglicher Selbsthestimmung (sie ist
freilich auch da an eine Menge vorgegebener Umstinde gebun-
den) gehandelt wird, eine rassenpsychologische «Verursachung»
herzustellen ein vollig vergebliches Bemiihen. Zumeist aber, und
damit kommt man dem Grundsitzlichen noch naher, besteht fiir
die historische Einstellung nicht einmal ein Anlal}, die Frage in
concreto aufzuwerfen. Hinsichtlich unzahliger Individuen, die

80



man sich ruhig mit einem charakterologischen «Test» versehen
vorstellen mag, ist es wirklich sehr unerheblich, was sie im
einzelnen getan haben und inwiefern sie dabei gemafl ihrer An-
lage gehandelt haben. Das Ma3 der ihnen zur Verfiigung stehen-
den Autonomie ist viel zu gering, als dall es irgendeinen histo-
rischen «Effekt» haben konnte. Worauf es ankommt, sind die
Verhiltnisse, in welche sie versetzt sind und nach denen sie sich
notgedrungen richten (in einem hier nicht auszufiithrenden
Sinn), diese aber sind unpersonlich und entbehren damit wvon
vorneherein jeder Fihigkeit, zu charakterologischen Typen mn
Beziehung zu treten.

Diese Ungunst der Erkenntnislage hat einen tieferen Grund.
Wohl jede, ganz bestimmt jede rassenpsychologische Charak-
terologie kann, sofern sie auf dem Boden exakter Feststellung
bleibt, ausschlieBlich auf isolierte, zum mindesten geschichtlich
isolierte Individuen zuriickgreifen. Das kommt nicht nur von der
Methode her, die notwendig das «Objekt» aus seinem Lebens-
zusammenhang herausschneiden mul}, sondern entspricht auch
der grundsitzlichen Erkenntnisabsicht. Schon bei der allgemei-
nen Charakterologie geht sie dahin, den Menschen «an sich»,
unter moglichster Ausschaltung der Umwelt, zu bestimmen, denn
nur so wird er mit anderen kommensurabel (worum es in der
Theorie zumeist geht) und laft sich eine Zeichnung entwerfen,
die nicht mit den Farben der jeweiligen Lebensumsténde kolo-
riert ist. Erst recht mochte die Rassenpsychologie, die den An-
spruch erhebt, bei der Erklarung der Geschichte vernommen zu
werden, eine eigene Rechnung aufmachen, um sie dem Historiker
zu prisentieren und mit ihr einen eigenen Schliissel zu den
geschichtlichen Erscheinungen zu bieten. Sein Anliegen geht
dahin, den geschichtlichen Tatsachen etwas vorzubauen, das von
ihnen «unabhingig» ist und deshalb ein selbstindiges Begriin-
dungsmoment darstellt. ’

Es lige nahe, hier das Augenmerk auf das Problem zu richten,
inwieweit und woher sich in diesem Sinn eine rassenpsycholo-
gische Erfahrung gewinnen 1if3t, die nicht bereits von geschicht-
lichen Umstinden durchtrinkt ist, und dementsprechend der
Zuversicht in das erkenntnistheoretische Fundament solcher
Feststellungen mit Skepsis zu begegnen. Wichtiger scheint die
Einsicht, daB} der fiir die Rassenpsychologie «idealste» Erkennt-

\ 81



nisfall in Wirklichkeit eine logische Situation wiedergibt, in der
sie von ihrem praktisch verfolgten Ziel, der rassenpsycholo-
gischen Erklirung der Geschichte am weitesten entfernt ist. Das
Wesen, das die Rassenpsychologie aus ihren Handen entlidfit, ist
in einem Hochstmall «enthistorisiert». Die Geschichte hat aber
ein Auge nur fir Elemente, denen ein geschichtlicher Sinngehalt
innewohnt. Sinnentleerten gegeniiber ist sie blind 1.

Dieser Aporie des isolierenden Ausgangspunktes scheint man
indes aus dem Weg zu gehen, wenn es gelingt, schon im Ansatz
der Rassenbestimmung den Rapport mit der Geschichte herzu-
stellen. Sehen wir nicht die Rasse wirksam und tidtig inmitten
der historischen Verhiltnisse, lassen sich ihre komplexen Formen
nicht unmittelbar mit Jder Rasse in Verbindung bringen? Ist sie
schlieBlich nicht eine greifbare historische Realitdit wie jede
andere auch? Es lohnt sich, in einer einfachen Uberlegung der
Sache nachzugehen.

Rassen sind Gruppierungen von Menschen, sind Gruppen, und
da die «Gruppe» ein durchaus greifbares soziologisch-historisches
Concretum ist, lige nichts niher, als die Rasse mit darunter zu
verstehen. Man tut es wohl auch gewdhnlich, stillschweigend und
ohne Bedenken. Und doch besteht darin gerade der Irrtum. In
den geschichtlichen Raum hineingestellt ist die Rasse eben keine
Gruppe, denn sie ist kein historisches Individuum, kein gesell-
schaftliches Gebilde mit der Fihigkeit, sein Dasein durch eigene
AuBerungen zu beweisen. Die Menschen gruppieren sich in Wirk-
lichkeit nicht als Rassen, sondern gewinnen andere kollektive
Gestalten wie Familie, Sippe, Stamm, Volker usw. Die Rasse ist

1 Dieser Einwand gegen die Rassenpsychologie gilt mutatis mutandis fiir
jede psychologische Typologie in ihrem Verhiltnis zur Geschichte. Es wiire
lehrreich, das Problem weiter zu verfolgen. Hier nur so viel: Eine jede
Charakterisierung kommt nicht ohne individualisierende Beschreibung aus.
Das ist schon beim «Durchschnittsmenschen» so, geschweige denn bei der
geschichtlichen Personlichkeit, Es kime bei beiden deshalb darauf an, die
Abweichungen vom Typus, die individuell stark hervortretenden Ziige usw.
herauszustellen. In dieser Hinsicht gehen psychologische Charakterologie,
insofern sie sich auf konkrete Personen bezieht (und nicht von ihnen aus
theoretischen Griinden abstrahiert) und die Charakterisierungskunst des
Schriftstellers und des Historikers den gleichen Weg. Aber wihrend man bei
«gewohnlichen» Menschen damit bis zu einem gewissen Ende (auch nicht zum
letzten) gelangt, gewinnt dic Charakterisierung des historischen Individuums
die ndtige Plastizitdt erst durch Einbeziehung des geschichtlichen Raums, in

82



nur eine Zusammenstellung von Individuen, zusammengebracht
in der Vorstellung durch ein Abstraktionsverfahren auf Grund
von Merkmalen, kaum anders als die «Klassen» des Linnéeschen
Systems, die auch keine «Vergesellschaftung» ihrer Angchérigen
bedeutet. Allerdings hat das Gobineau geleugnet, wenn er von den
Rassen als historischen Subjekten erzihlte und eine (der Form
nach) echte Geschichte von ihnen entwarf. Dabei mufte er jedoch
sachlich unrichtig verfahren, und wenn sein Versuch vollig
miflgliickt ist (jedenfalls was die «historischen» Partien des
Werkes angeht), so kommt darin eben zum Ausdruck, daf} die
Rasse als geschichtliches Wesen nicht beschrieben werden kann,
weil sie keines ist.

Da die Rasse selbst keine selbstindige geschichtliche Wesen-
heit ist, kann sie nur als Bestandteil einer solchen auftreten.
Ihre Existenz ist gebunden an einen historischen Context, in den
sie hineingewoben ist, und wenn irgendwo, dann gilt es, sich
ihrer da zu bemichtigen. Die Aufgabe bestinde demnach darin,
inmitten des geschichtlichen Milieus einmal die Rasse als solche,
sodann als historische Grofle zu fixieren (d. h., von dem ersten
Ergebnis aus historische Schliisse zu ziehen). Beides hingt mit-
einander zusammen, betrifft jedoch sehr verschiedene Verhilt-
nisse. Ich will sie kurz skizzieren.

Unter der Annahme praktisch nicht méglicher, aber immerhin
denkbarer heuristischer Bedingungen ist die Feststellung der
rassischen Zusammensetzung eines sozialen Korpers nicht aus-
geschlossen. Es ginge hierbei um die statistische Erfassung der

Streuungs- und Mischungsproportionen der verschiedenen Rassen

dem es sich befindet, indem zahlreiche «materiale» Beziige und sachliche
Notwendigkeiten, die durch die Form des Charakters allein nicht zu erfassen
sind, aufgedeckt werden. Diese miissen in dem geschichtlichen Bild mit der
«rein» psychologischen Anlage zu der wirklich historisch-psychologischen
Struktur verwachsen. Man mag hieraus entnehmen, daB neben der allgemeinen
Psychologie durchaus eine geisteswissenschaftliche denkbar ist. Trotz der
verinderten Situation der Psychologie scheint mir auch jetzt noch diese Auf-
stellung Diltheys zurecht zu bestehen, nur mit dem Unterschied, daB heute
auf Grund der charakterologischen, psychopathologischen und sonstigen For-
schungen wahrscheinlich viel mehr von der allgemeinen Psychologie in die
Geisteswissenschaften heriibergenommen werden kann als frither. Aber auch
dann, oder gerade dann kommt es darauf an, allgemeine Psychologie fiir
bestimmte historische Erkenntnisaufgaben umzuarbeiten. Eine bloBle «Ent-
lehnung» von Ergebnissen reicht nicht aus.

83



in ihm, ein Unternehmen, das auf einen quantitativen Aufrif} der
rassisch-biologischen «Substanz» einer Gesellschaft abzielen
wiirde. Sinnvoll ist es natiirlich nur dann, wenn die betreffende
Gruppe eine gewisse Konsistenz und Dauer besitzt. Aber auch
das ist durchaus vorstellbar. Es gibt soziale «Organisationen»,
die ein verhiltnisméaBig hohes Beharrungsvermogen haben und
bei denen man fiir grollere Zeitabschnitte immerhin mit durch-
schnittlich konstanten Rassenverhiltnissen rechnen darf (etwa
die modernen Nationen). Man stelle sich also vor, es wire auf
diese Weise eine Ubersicht iiber die jeweiligen Rassenquanten
in den einzelnen Gemeinschaften, z. B. in einer Reihe von Vol-
kern, gewonnen. Worin bestinde dann die historische Inter-
pretation? Zweifellos in der Verkniipfung des statistischen Er-
gebnisses mit den AuBerungen, dem Verhalten der historischen
Einheiten. |

Das eigentiimlich historische Problem, eingestellt auf den
Effekt, welchen eine bestimmte rassische Proportion innerhalb
eines geschichtlichen Concretums zeitigt, ist nun allerdings von
vorneherein negativ charakterisiert. Es kann sich nicht auf
Motivationszusammenhiinge berufen, die dem historischen Ver-
stehen in den Dingen selbst entgegentreten. Diese ganze Sicht ist
verdeckt. So bleibt nur der Versuch eines indirekten Schliefens,
wie man es bei der Bestimmung indifferenter Grollen anzustellen
pflegt, indem man die verschiedenen Objekte gleichen Bedin-
gungen unterwirft und miteinander vergleicht. Hier aber ist eine
absolute Grenze gezogen. Das Verfahren ist unmoglich, und zwar
nicht faktisch, sondern der Sache nach. Weder 1iBt sich die
Trennung des «Objektes» von seinen Bedingungen vornehmen,
noch lassen sich «gleiche» Bedingungen einrichten und vorstel-
len, die beliebig an die geschichtlichen Einheiten herangeriickt
werden konnten. Hierin liegt gerade die Komplexitit des histo-
rischen Subjektes. Es ist beispielsweise schon so gut wie ausge-
schlossen, dal} ungefihre Gleichheit des rassischen Substrates bei
zwel verschiedenen Vilkern den gleichen Wert hat. Hinter der
phinomenalen Identitdt steht immer schon eine besondere Ge-
schichte, die in der statistischen Bestandsaufnahme nicht in
Erscheinung tritt, und doch ist sie in den Tatbestand ldngst ein-
gegangen. Mit einer «quantitativen» Analyse ist also wenig aus-
zurichten. Ein sozialer Korper ist kein Sandhaufen, sondern ein

84



recht verwickeltes Gefiige, in dem die einzelnen Menschen einen
sehr verschiedenen «Stellenwert» haben. Fiir seine verschiedenen
rassischen Komponenten ist es deshalb durchaus nicht gleich-
giiltig, wohin sie jeweils zu stehen kommen, und diese Variabili-
tit des historischen Wirkungsvermoégens potenziert sich, wenn
man die Vielfalt von Situationen, Moglichkeiten, die sich im
Laufe der Zeit ergeben und die nicht zu eliminieren sind, mit
in Betracht zieht. Es konnen beispielsweise «Anlagen» infolge
irgendwelcher geschichtlicher Umstinde einfach nicht zur Ent-
faltung kommen. Was ware z. B. torichter, als etwa das Fehlen
der Bildnismalerei bei den islamischen Vélkern mit dem Fehlen
eines entsprechenden optischen Sinnes bei den orientalischen
und armenoiden Rassen zusammenzubringen (um irgendeinen
Fall zu fingieren) ? Oder gar, wie es sogar von ganz ernsthaften
Leuten (Bavink, Ergebnisse und Probleme der Naturwissen-
schaften, 1944, S. 661, der durchaus nicht zu den Rassendogma-
tikern zahlt) behauptet wird, die abendlindische Wissenschaft
als Leistung der «nordischen» Rasse zu begreifen? Das rassische
Datum ist immer mit einem historisch-qualitativen gepaart und
unlésbar mit ihm verquickt, zugleich aber sind diese Kombina-
tionen von einer unendlichen Mannigfaltigkeit, die jeder schema-
tischen Erfassung spottet. Die Aufstellung quantitativer Rassen-
quoten ist also in bezug auf irgendwelche historische Ergebnisse
vollig unerheblich. Da sich aber das Phinomen der Rasse als
eigene Grolle nur so erfahren und erfassen ldflt, so ist damit
a limine ausgeschlossen, jemals ihre geschichtliche Relevanz aus
der historischen Gesamtrechnung herauszuziehen. Es gibt keinen
Katalysator, der die Auflosung der Verbindung von Rasse und
historischem Moment bewerkstelligte. Nur unbelehrbarer Dilet-
tantismus kann iiber diese Gegebenheit sich immer wieder hin-
wegzusetzen versuchen.

Wir greifen zuriick auf die Frage nach der historischen Phino-
menalitdt der Rasse (s. 0.5.77). Die Folgerung ist unvermeidlich,
daBl die Phinomenalitit iiberhaupt nicht besteht. Gemeint ist
damit im Grunde nur der einfache Sachverhalt, daB man die
Rasse nicht am Werke sieht und auch nicht sehen kann, da sie
ginzlich in den historischen LebensprozeB eingeht. Im Gegen-
satz zu anderen biologischen Tathestinden greift sie als selb-
standiger kausaler Faktor nicht in das Geschehen ein. Sie ent-

85



hilt kein sichtbares Wirkungsmoment und ist infolgedessen
«unfaflbar».

Als Erscheinungsbild des Menschen dagegen ist die Rasse sehr
wohl eine geschichtliche Erfahrungstatsache. Sichtbar ist sie da
mit der geschichtlichen Welt verzahnt, in mancherlei Hinsicht
(s.0.). Beide Ansichten der Sache sind auseinanderzuhalten.
Es ist nun bedeutsam, daB sie unter diesem anderen Gesichts-
punkt nicht nur evident wird, sondern geschichilich auch ver-
hiltnismifBig gut beleuchtet ist. Wir sind imstande, iiber sie eine
Anzahl priziser Aussagen zu fillen (s.o0.). Ihren Gegenstand
entnehmen diese einer offen liegenden Verflechtung der Rasse
mit bestimmten Formen des geschichtlichen Lebens. In diesen
Fillen ist jedoch der Angelpunkt das geschichtliche Leben selbst,
indem es die Masse als Naturerscheinung in sich aufnimmt und
damit zu einem Stiick seines eigenen Sinngehaltes macht. Es geht
darin so weit, dal} es die Rasse sogar in den Bann seiner bilden-
den Krifte zieht. Bekanntlich gibt es unbestreitbare Auswir-
kungen der Geschichte auf die menschlichen Rassenverhiltnisse,
und sehr oft liegt gerade da, wo in der Rasse ein besonders
geschichtlicher AnstoB gesucht wird, das Ergebnis von Ma8-
nahmen vor, welche, weit entfernt, aus der Rasse hervorzugehen,
diese im Gegenteil von sich aus gestalten (Judentum). Aber auch
sonst sind rassische Verdnderungen der menschlichen Gesell-
schaft geradezu alltdgliche Folgen geschichtlicher Mechanik
(Volkerverschiebungen und -vermischungen).

IV.

Die Einsicht in den Zusammenhang von Rasse und Geschicht-
lichkeit setzt der Rassentheorie nicht nur sehr enge Grenzen,
sondern schlieBt sie geradezu von dem Gebiet aus, dem «rassisch-
biologistisch» denkende Geisteswissenschaftler in erster Linie zu-
dringten. Es war ihnen von Hause aus ja doch gar nicht um den
schmalen Sektor der menschlichen Leiblichkeit zu tun, sondern
das Ziel, das ihnen vorschwebte, war der ganze Mensch. Und fiir
ein empirisch-historisches Zeitalter wie das 19. Jahrhundert war
das nicht zuletzt der Mensch als geschichtliches Wesen. Nur zu
begreiflich deshalb, wenn eine «totale» Rassentheorie, unbekiim-

mert um sachliche Erkenntniswiderstdnde, sich des geschicht-

86



lichen Stoffes trotzdem um jeden Preis zu bemiachtigen suchte.
Geistesgeschichtlich gesehen nimmt der biologische Rassismus
von da iiberhaupt seinen Ausgang (Gobineau), und diesem sei-
nem urspringlichen Programm ist er auch spiterhin im Grunde
nie untreu geworden (H. St. Chamberlain bis Alfred Rosenberg).
Es konnte ihn deshalb auch die Einfithrung eines «partiellen»
Rassenbegriffes nicht verdringen, vielmehr lassen sich selbst in
diesem seine Ansdtze noch erkennen. Der «partielle» Rassen-
begriff sieht in der Rasse ein geschichtliches Ursachenmoment
unter anderen, behandelt das Problem also analytisch. Die sich
dabei ergebende erkenntnistheoretische Lage hatte ihn aber zum
Verzicht auf jede historische Aussage veranlassen miissen, oder
es war nicht zu vermeiden, dafl unter Nichtbeachtung der theo-
retischen Hemmung die Geschichte kurzweg fiir die Rasse in
Beschlag genommen wurde. Gewisse Behauptungen der «partiel-
len» Rassentheorie (z.B. die Ansicht von dem «nordischen»
Rassencharakter der europiischen Wissenschaft) unterscheiden
sich deshalb ihrem Inhalt nach nur wenig von der Auffassung
der «totalen» Rassentheorie.

Fiir die volle Ausbildung der «totalen» Rassentheorie kam
es in erster Linie darauf an, sich die theoretischen Hinder-
nisse des partiellen Rassenbegriffs nicht in den Weg legen
zu lassen. Hierzu boten sich zwei Hilfsmittel an. FEinmal
galt es, sich die unliebsame Verwicklung der Problemlage zu
sparen, welche aus der Verschiedenheit von Rasse wund
geschichtlicher Subjektivitit erwuchs. Und zweitens: wenn die
Hauptschwierigkeit fir den «partiellen» Rassenbegriff aus der
analytischen Fragestellung erwuchs, so waren alle mifliebigen
Konsequenzen, die sich daraus ergaben, beseitigt, so man diese
Ausgangsbasis aufhob. Das eine war zu erreichen durch die
Gleichsetzung der groflen geschichtlichen Vélkerfamilien (Indo-
germanen, Semiten etc.) mit der Rasse, d. h., indem man diese
geschichtlich durchaus realen Gruppen als Rassen ansprach. Mit
dem andern wurde man fertig, indem man einfach die gesamte
Geschichte dieser Volker-Rassengruppen zu Auferungen ihrer
Rassenpotenz machte. Kausale Faktoren im einzelnen gab es
dann nicht mehr, und irgendwelche Skrupel hatte man sich ihret-
wegen nicht mehr zu machen. Ein neuer Rassenbegriff war damit
konstituiert. Genauer genommen waren es eigentlich zwei Be-

87



griffe, die in gegenseitige Korrespondenz gesetzt und lediglich
unter einer Bezeichnung erfaBt wurden. Aber beide Male ist in
ihnen das Ganze des geschichtlichen Seins in einem zentralen
Punkt aufgefangen. Die «Gruppenrasse» begreift uneingeschrinkt
die historische Menschheit in ihren tatsichlich vorfindbaren
Gliederungen, die «Rassenpotenz» legt diesen Einheiten jeweils
einen individuellen Ursprungsort ihrer Wirksamkeit unter.

LaBt man die empirischen Gegebenheiten und die daraus
sich ergebenden Gebote der historischen Forschung bei Seite,
so ist nicht zu bestreiten, daBl der hiermit eingeschlagene Weg
sehr geradlinig und zielbestimmt verlduft. Der Zweck, zu ein-
helligen Aussagen zu gelangen, war durch ihn erreicht. Nur muf}
man sich im klaren sein, daB hier mit einem Begriff gearbeitet
wird, der nicht von der historischen Wirklichkeit, sondern
einem frei konstruierten Modell abgezogen ist, und jener gegen-
iiber die Selbstindigkeit des Erfahrungsprozesses nicht mehr
zuldfBt. Mit ihr hatte der «partielle» Rassenbegriff grundsitz-
lich noch gerechnet. Der «totale» geht von anderen Voraus-
setzungen aus. Wir kennen sie: es sind die Vorstellungen, wel-
chen die geschichtliche Welt als Entfaltungsvorgang dauerhafter
Wesenheiten erscheint, so wie es dem Spenglerschen Denken
und dem seiner geistigen Vorfahren zugrundeliegt, derjenigen
Seite der Spenglerschen Geschichtsphilosophie, die ihrem genui-
nen Sinn nach kaum als «biologistisch» zu bezeichnen ist. Infolge-
dessen ist dieser Rassenbegriff, wenn man es genau nimmt,
auch kein biologischer mehr. In bezug auf seinen logischen Bau
konnte es sogar zweifelhaft scheinen, ob er iiberhaupt die Be-
zeichnung «Rasse» verdient. Wir sahen ja bereits, daB} seine Aus-
sagen sich auch auf die Volkerfamilien beziehen, und wenn
spiter (nach Gobineau) ihnen eine Ténung des echten Rassen-
begriffes durch Beiordnung bestimmter rassischer Dominanten
(die Indogermanen als «nordisch», die Semiten als «orientalisch»
oder «dinarisch») versetzt wurde, so indert das an dem Umstand
nichts, daB der phinomenale Rassenbegriff (als somatisch be-
stimmte Klasse oder Typus) grundsatzlich verlassen ist, und von
Rassentheorie nur in einem uneigentlichen Sinn gesprochen wer-
den kann.

Es lohnt sich, bei dem Prinzip der hier angewandten histo-
rischen Betrachtungsweise einen Augenblick zu verweilen, nicht

88



nur, weil es den «totalen» Rassenbegriff maBgeblich gestaltet,
sondern auch seiner weiteren Bedeutung zulieb. Allenthalben
namlich, wo der geschichiliche Blick auf (scheinbaren) Natur-
formen des geschichtlichen Lebens vorzugsweise ruht, seien es
nun die grolen Sprachgruppen (ohne daB sie «rassisch» verstan-
den zu werden brauchten), sei es, und zwar in erster Linie, das
Volk, iiberall da und nicht nur da2? dringt sich leicht der
Gedanke ein, die Geschichte quelle in Wahrheit aus den mit
dieser Einheit von Natur gegebenen Anlagen hervor. Angesichts
der Hiufigkeit dieser Methodik diirfte man sich eigentlich nicht
nur mit der Feststellung begniigen, dall es sich hierbei um ein
Axiom handelt, dessen Konsequenzen klar ersichtlich sind, son-
dern daneben wire einmal die Frage nach der wissenschaftlichen
Fruchtbarkeit des Verfahrens zu stellen. Frither, in den Anfan-
gen der modernen historischen Wissenschaften, ist sie, was man
gerade bel einer Kritik zu betonen hat, sehr betrichtlich ge-
wesen, nicht wegen seiner Ergebnisse, sondern weil es die Ent-
wicklung der Wissenschaft ganz entscheidend gefordert hat.
Zweierlei brachte es zustande. Es offnete das Auge fiir neue
(zuvorderst die «unpersonlichen») Schichten der geschichtlichen
Welt (Volkspoesie, Folklor, urwiichsige Sozial- und Rechts-
zustdnde usw.), zum anderen bildete es damit im Zusammenhang
iiberhaupt das Verstindnis fiir komplexe geschichtliche Vor-
ginge aus, indem es an die Stelle rein pragmatischer Beurteilung
der Dinge die Zusammenschau zu einem einheitlich stilisierten
Bild setzte. Aber diese Verdienste diirfen nicht dariiber hinweg-
tauschen, daBl, nachdem einmal das historische «Organ» in dieser
Richtung entwickelt ist, die historische Erkenntnis aufsitzt,
sofern sie Uberzeugungen folgt, die sich notwendig der Mog-
lichkeit neuer Erfahrung in den Weg stellen. «Volksgeist», «Kul-

turseele», «Rassenseele» oder wie auch immer die geheimnis-

2 Moderne geschichtswissenschaftliche Hypostasen nach dem Muster des
«barocken» oder «gotischen» Menschen, wofern man sie zum Formprinzip
aller zeitgenossischer geschichtlicher Erscheinungen macht (nicht etwa nur
der auf dem Gebicte der bildenden Kunst liegenden) sind iibrigens nach dem
gleichen Schema gedacht. Desgleichen gehort hierher J. Nadlers Versuch einer
deutschen Literaturgeschichte auf stammesgeschichtlicher Grundlage. Vgl
hierzu neuerdings die glinzende kritische Analyse von K. RoBmann in «Die

Wandlung» 1, 1946, S. 870 ff.

39



vollen Krifte heiflen, welche man fiir die Geschichte verant-
wortlich macht, bedeuten in Wahrheit nichts anderes als bei der
Wahrnehmung der Phinomene stehenzubleiben und auf jeden
Versuch verzichten, ihrer konkreten und spezifischen Herkunft
nachzugehen. Denn das duldet keinen Zweifel: Schopfung der
betreffenden Formkrifte ist die Geschichte nicht deshalb, weil
dort ihr Ursprungsort entdeckt wurde, sondern die geschicht-
lichen Tatsachen sind von ihnen aus auf die historische Vorder-
bithne projiziert, weil es — angeblich — keine andere Méglich-
keit, sie abzuleiten, gibt. Der modus procedendi sieht dann, ein
wenig schablonenhaft gesehen, kaum anders aus als daB die
«dullere» Zugehorigkeit eines Factums zu seiner historischen
Wirkungseinheit (Volk etc.) als inneres Verhiltnis verstanden
wird, und im Grunde das Priadicat nur das Attribut wiederholt:
der romische Staat ist romisch, das deutsche Lied ist deutsch
usw., oder ein wenig modifiziert: der romische Staat ist «typisch»
romisch, das deutsche Lied ist «typisch» deutsch usw. (wobei
freilich, iiber den Gebrauch bzw. MiBbrauch des Terminus
«typisch» noch mancherlei zu sagen wire). Der Erkenntnis-
vorgang fidngt sich also im Kreis und kommt inhaltlich iiber
leere Tautologien nicht hinaus, das notwendige Ergebnis jedes
Dogmatismus und die glatte Negation echter empirischer For-
schung. Kein Wunder, daB die «totale» Rassentheorie diese
Methode sich aneignete. Nichts konnte ihrer ganzen Anlage
mehr entsprechen3.

Eines ist freilich noch zu bemerken: wenn wir die Rassen-
theorie somit einem als «romantisch» zu bezeichnenden Denk-
typus sich anschlieBen lassen, so gehen wir von einer rein logi-
schen Priifung aus und halten uns an die Unvermeidlichkeit
sachlicher Beziige. Nicht diirfen wir uns auf die Motive dieses
Denkens berufen und ebenso wenig auf die Anspriiche, die es
verficht. Die Rassentheoretiker oder besser die rassentheore-
tischen Geschichtsphilosophen des 19. Jahrhunderts und ihre

3 DaB es gleichwohl in der Geschichte eines Volkes Kontinuititszusammen-
hinge von charakteristischem Gepriige gibt oder immerhin geben kann, bleibt
deshalb unbenommen. Die wissenschaftliche Aufgabe besteht dann darin, die
Bedingungen festzustellen, auf die solche Gestaltungen zuriickzufiihren sind,
und ihren eigentiimlichen Formprinzipien nachzugehen. Sie sind beileibe kein
a priori selbstverstindliches Ergebnis immanenter kollektiver Anlagen.

90



modernen Nachfolger, also ein Gobineau und H.St.Chamberlain
wiirden wahrscheinlich die Behauptung, sie dichten «<romantisch»
und rechneten mit einem verhiillten Kern der Geschichte, der
hinter ihrer Erscheinung steckt, entriistet zuriickweisen. Das
BewuBtsein, von dem sie getragen wurden, liegt weit ab von
dem Ahnen unsichtbarer geistiger Potenzen, wie es in der
Theorie des «Volksgeistes» ausgesprochen wurde. Im Gegenteil:
allen spiritualistischen Auffassungen der Geschichte zum Trotz
sollte der Geschichte eine Grundlage gegeben werden, die im
wahrsten Sinn des Wortes «positiv» unmittelbar wahrgenommen
werden konnte, die genau so ein Naturfaktum war, wie es der
siegreiche, mit der vorbildlich echten Erkenntniswahrheit aus-
gestattete Naturwissenschaftler zu seinem Gegenstand hatte.

Ein merkwiirdiges Bild ergibt sich: Beweggrund und Substanz
des Denkens fallen bei der «totalen» Rassentheorie auseinander.
Sie glaubt, empirisch-induktiv zu verfahren und sich auf echte
Phinomene zu berufen, und hingt in Wahrheit einem spekula-
tiven Gedanken an, welcher der empirischen Wirklichkeit nur
geringen Raum 1dBt. Beide Momente, weit entfernt in ein frucht-
bares Verhiltnis zueinander gebracht zu sein, liegen unheilvoll
in gegenseitiger Verquerung, so daf} eigentlich nie gesagt wird,
was gedacht ist, noch gedacht wird, was gesagt ist. Diese Rassen-
theorie ist sich iiber ihr eigenes Wesen so sehr im unklaren, dall
sie fortwihrend den einen Gedanken durch den anderen ver-
falscht. Das «romantische» Element versteht sie «positivistisch»,
indem sie, was in Wahrheit verinnerlichte Formkraft ist, zu
einem rassenbiologischen Phinomen macht, und umgekehrt ent-
wertet sie dieses, indem sie ihm einen Sinn unterstellt, der
den Wert ihrer Phiinomenalitiit geradezu aufhebt. Es ist ein un-
ehrliches Spiel, was da von der Rassentheorie getrieben wird,
und ihre vollige Fehlkonstruktion ist nicht zu verkennen.

Den gleichen Geist verrat die Ausfithrung der Theorie. Sie
lebt ebenfalls von entlichenen ldeen, die nicht ernst genommen,
sondern in einem sehr oberfldchlichen Sinn den eigenen Zwecken
angepalit werden. Ein Beispiel ist etwa die «Entwicklungs-
mechanik». Ich meine damit das «Gesetz», nach dem der «tota-
len» Rassentheorie zufolge die Geschichte ablauft. Auf eine
kurze Formel gebracht lautet es: die Geschichte ist eine Folge
von Rassenmischungen, das heiBt Rassenverschlechterungen.

921



Anlage und Herkunft des Gedankens sind klar. Er geht von der
Vorstellung aus, dafl der ilteste, der Ursprungszustand, voll-
kommen ist (entsprechend hier der Ausgangspunkt der «reinen»
unvermischten Rasse), und dal jede Entfernung von ihm im
Grunde Abfall bedeutet. Dahin zielt schon die frithe Weltalter-
spekulation der Griechen, in Vicos Entwicklungslehre ist diese
Anschauung in abgewandelter Form eingegangen, dann schim-
mert sie durch bei Herder und all denen, die ihm in der Hin-
wendung zu den elementaren, volkhaften Zustinden des ge-
schichtlichen Lebens folgen, und schlieflich klingt sie auch bei
Rousseau an.

Um die empirischen Grundlagen der (totalen) Rassentheorie
miiflte es ganz anders bestellt sein, wenn diese Vorstellung unter
ihren Hinden ihren rein spekulativen Charakter hitte verlieren
sollen. Trotzdem ist es schwer, bei ihr das Vorbild wiederzuer-
kennen. Man wiirde erwarten, so im entferntesten auch nur sein
Grundrif im Auge behalten wire, die Geschichte als Ganzes in
einen pessimistischen Aspekt geriickt zu sehen. Fiir Gobineau
trifft das immerhin noch zu, aber sonst sucht man den offenliegen-
den Décadence-Ansatz vergebens. Im Gegenteil, diese Auffas-
sung gab der Rassentheorie billige Gelegenheit, sich iiber den
Zustand der Dinge ziemlich zuversichtlich zu &duBlern. Man
weiBl, «pessimistisch» war man da, wo in der Geschichte eine
dunkle Folie benotigt wurde. Deshalb die Verurteilung ganzer
Kulturen oder geschichtlicher Phasen als «rassisch zersetzt»
(oder «bastardisiert»), wenn man sie dem Wert nach niedrig ein-
stufen wollte. Das eigene SelbstbewuBtsein jedoch lieB sich nicht
beeindrucken, vielmehr fand es sich durch die Vorstellung ge-
rechtfertigt, es gehore einer Welt an, die noch von der «reinen»
oder relativ «reinen» Rasse (Gobineau) getragen werde. Es ist
auch nur zu bekannt, dal man von hier geradewegs zur Apo-
theose der nordisch-germanischen Rasse gelangte, wenig bekiim-
mert um die Uberlegung, inwiefern die Geschichte gerade in
ihr einen exemplarischen Wert auszuprigen sich habe angelegen
sein lassen. Gobineau hatte hierfiir immerhin noch seine Theorie
der Rassenentstehung (durch Mischung der Urrassen) bereit-
gehalten, aber fiir seine Nachfahren war es von vorneherein aus-
gemacht, daBl es wertvolle und minderwertige Rassen einfach
gibe, und der Gipfelpunkt jener eben die «nordische» Rasse sei.

92



Es lag der Rassentheorie ginzlich fern, sich von den Konse-
quenzen der Rassenmischungstheorie — sie liegen hell zutage
angesichts der progressiven Mischung in der Geschichte — ge-
fangennehmen zu lassen. Woraus ihr hitte ein unangenehmer
Zwang entstehen miissen, wurde umgekehrt das Mittel, um fiir
die Beurteilung des geschichtlichen Stoffes die wiinschenswerte
Unbekiimmertheit zu bekommen. Vergegenwirtigt man sich nam-
lich den fundamentalen Ansatz der (totalen) Rassentheorie, so
war darnach den geschichtlichen Phinomenen ihre Ordnung
genau vorgeschrieben, nicht nur durch die Entwicklungsdynamik
der Rassenmischung, sondern viel mehr noch durch ihre Zuge-
horigkeit zu den groBlen, «rassisch» interpretierten Volkergrup-
pen. Aus ihr waren die geschichtlichen Tatsachen zu verstehen
und zu beurteilen. Das hitte aber zur Folge gehabt, dal} der
Akzent, den eine Erscheinung auf Grund ihres geschichtlichen
Platzes besaB, zuweilen in Widerspruch geraten wire zu dem
Wertakzent, den die Rassentheoretiker ihm gern verlichen
hiitten. Fiir diesen wichtigen Fall war nun die Mischungstheorie
recht eigentlich vorgesehen. Keineswegs verhielt es sich so, wie
man der Sache nach hitte vermuten sollen, dall die Rassen-
verschlechterung durch Mischung etwa den ganzen Rassenkorper
in Mitleidenschaft zog und seinen Allgemeinzustand bestimmte.
Nein, auf einmal war diese Mischung fiir die Zwecke der Rassen-
theorie keine richtige Mischung mehr, sondern lediglich eine
Art korpuskularer Vermengung, bei der die «schlechten» Rassen-
teile einfach in die «guten» hineingestreut wurden und dort
selbstandig neben ihnen ihre verderbliche Wirkung ausiibten.
Alles, was nun im Rahmen der nordisch-indogermanischen Ras-
senfamilie begegnete, ohne sich in den «nordisch» standardisier-
ten Wertkosmos einzufiigen (d. h., ohne den Beifall der Rassen-
theoretiker zu finden), war dann kurzweg eben nicht mehr «nor-
disch», sondern wurde auf Rechnung «fremdrassiger» Bluts-
einfliisse gesetzt. Umgekehrt: wenn eine «minderwertige» Rasse
sich auf Grund des geschichtlichen Augenscheins eine «wert-
volle» geschichtliche Leistung anmalite, so kam sie ihr nicht
mehr zu, weil in ihr die «nordische» Rasse, insgeheim in sie
infiltriert, wirksam wurde (bekanntlich ist Jesus so ein Arier
geworden). Damit war eine bewegliche Skala gewonnen, auf
der man die geschichtlichen Tatsachen jederzeit ad libidum

93



verschieben konnte, ohne sie — und das war ausschlaggebend
und jeder anderen historischen Wertung gegeniiber charakte-
ristisch — der kausal-historischen Verkniipfung zu entreif3en.
Noch viel mehr: der historische «Index» lieB sich gerade des-
halb jederzeit verstellen, weil die kausale Verkniipfung elastisch
war, denn das Werturteil leitete seine Berechtigung aus dieser
angeblichen Verursachung ab, da man die Fiktion nie aufgab,
sich auf geschichtliche Gegebenheiten zu beziehen. Es war somit
ein Mittel gefunden, in der Form einer Erfahrungswissenschaft
rein dezisionistisch vorzugehen.

Eine Einschrankung muf allerdings — zum Schlul — gemacht
werden: echte Wissenschaft ist auf diesem briichigen Boden nie
erstanden. Schon der ganze Biologismus, nicht nur die extreme
Spielart des «totalen» Rassismus, war zusammen mit allen Uber-
griffen des naturwissenschaftlichen Denkens auf das geistes-
wissenschaftliche Gebiet durch die wissenschafts- und erkenntnis-
theoretischen Auseinandersetzungen von der Jahrhundertwende
bis zum Ersten Weltkrieg vor dem Forum des intellektualen
BewuBtseins lingst bereinigi worden. Erst recht traf dieses
Schicksal die «totale» Rassentheorie. Aber bereits vorher hatte
siec eine nur untergeordnete Rolle gespielt und war von jeher
dazu verurteilt, in den AuBenbezirken der Wissenschaft ihr
Dasein zu fristen und gewissen Bediirfnissen der Halbbildung
zur Befriedigung zu dienen. In dem entsprechenden sozialen
Milieu fand sie dann Eingang in den «weltanschaulichen» Flitter,
den sich eine diesen Kreisen entsprungene politische Demagogie
zulegte. Das Terrorregiment dieser Bewegung brachte sie dann
schlieflich in Deutschland fiir einige Zeit zur Herrschaft.

Die Entwicklung des Rassismus ist unter diesem Gesichts-
punkt vielleicht weniger verwunderlich als sie auf rein wissen-
schaftlichem Hintergrund erscheinen miifite. Aber ein blof
gesellschaftlich-politischer Vorgang ist sie deswegen doch mnicht.
Es gibt eine wesentliche Affinitdt zwischen der logischen (in
Wahrheit alogischen) Struktur des Rassismus und dem «Ethos»
der Politik, welcher er zum ideologischen Riistzeug diente. Eine
Politik, die sich fortwdhrend auf «weltanschauliche Grundsitze»
berief, und deren ganzes Wesen doch darin bestand, ein Spiel
nackter Gewalt und schamlosester Verhohnung jeder sachlichen
Bindung zu verfolgen, verlangte nach einer Gedankenwelt, die

94



jederzeit gestattete, aus ihr die verschiedensten Folgerungen zu
zichen. In dem «totalen» Rassismus hatte sie nun einmal eine
«Weltanschauung», die den Vorteil bot, sich vor der herrschenden
BewuBtseinsform des Zeitalters als legitimiert ausgeben zu kon-
nen, indem sie sich nicht nur auf scheinbare «Tatsachen» berief,
sondern diese auch noch dem Bereich des Geschichtlichen wie
dem der Natur zu entnehmen behauptete. Andererseits erlaubte
die Konstruktion dieses Erkenntnisbildes, es in beliebiger Weise
zu interpretieren und in ihm, ganz nach Laune, die Bestatigung
willkiirlicher Wunschbilder zu finden. Aus dem Nichts empor-
gestiegen, von der Nichtigkeit und damit Gleichgiiltigkeit der
menschlichen Werte iiberzeugt, fand diese Politik hierin die
adiquate Denkform, und erwies damit in den Hénden eines poli-
tischen Dezisionismus der theoretische seine Brauchbarkeit.

95



	Die Stellung der Biologie in den historischen Wissenschaften

