
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 8 (1948)

Artikel: Die Stellung der Biologie in den historischen Wissenschaften

Autor: Heuss, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung der Biologie
in den historischen Wissenschaften

Von Alfred Heuß

I.

«Historische Wissenschaften» sind die meisten Geisteswissenschaften

insofern, als sie den Menschen in seiner Geschichtlichkeit

begreifen wollen. Diese Feststellung ist hier nicht zu begründen,

ebensowenig steht ihre geschichtliche und theoretische
Bedeutung zur Erörterung. Wir wenden uns an die historische
Forschung, wie sie nun einmal ist, und beschäftigen uns mit dem
Problem, welches Gewicht für sie die biologischen Tatsachen
haben.

Dieser «konventionelle» Ausgangspunkt empfiehlt sich, weil sich

damit von vorneherein ein Fragenkreis ablöst, der zuvorderst
seinen Anspruch anmelden könnte: der Mensch als ein Glied der

allgemeinen Naturgeschichte. Warum sollte auch der Mensch
als Bestandteil einer sich «historisch» wandelnden Natur weniger
«geschichtlich» sein als er üblicherweise unter dem Blickpunkt
der historischen Forschung erscheint?

Trotzdem besteht dieser Schein zu Recht, und das hat einen
einfachen Grund. Für unser Auge verliert nämlich die Geschichte
der Menschheit, betrachtet nach dem Rhythmus der
naturgeschichtlichen Phasen, diejenige Offenheit und Deutbarkeit, die

man braucht, um Geschichte erzählen zu können. Als geschichtliches

Wesen spricht der Mensch uns nur an, wenn er uns
entgegentritt in Äußerungen seiner sozialen und geistigen Verfassung.

Nur wohin wir ihn als ein in dieser besonderen Weise
humanes Wesen begleiten können, fließt der Strom der
Geschichte. Die Sprache bloßer Schädelknochen, aus weltenweiter
Einsamkeit vereinzelt zu uns dringend, setzt sich in keinen
geschichtlichen Text um. Wie weit wir im einzelnen über die
Grenzen der Geschichte i. e. S. hinaus in das Dunkel der Natur-

65



geschichte vorzudringen vermögen, ohne den Anschluß an die
spezifische Struktur der geschichtlichen Welt zu verlieren,
betrifft das Sonderproblem der Vorgeschichte und kann für unsere
Zwecke auf sich beruhen.

Stößt man innerhalb der Geschichte auf Tatsachen der
Natur, so versteht man sie bezeichnenderweise nie als

Naturgeschichte. Ihre Herkunft ist dem Historiker in der Regel
gleichgültig. Genug, daß sie da sind und «verstanden» werden
können. Es würde jede geschichtliche Betrachtung sprengen,
so man in sie z. B. die geologische Entwicklung der Erdoberfläche

einbeziehen würde. Es genügt, wenige Feststellungen

zu treffen, die für die menschlichen Lebensbedingungen von
Bedeutung sind. Gewöhnlich handelt es sich bei den
Naturausschnitten, die in die geschichtliche Welt hineinragen, um
Konstanten, jedenfalls um Konstanten in bezug auf das Tempo
des geschichtlichen Lebens. Der Mensch der Geschichte findet
sie vor, wie sie einmal sind, auch für uns, und für die Dauer
der Geschichte ändert sich im allgemeinen nichts an ihnen.
Wollte man sie ergründen, so führte das in Zusammenhänge, die

vor die eigentliche Geschichte zu stehen kämen und infolgedessen

den geschichtlichen Anschauungsraum sprengen und
zurückweisen würden auf die Naturgeschichte, aus dem sich die
Geschichte heraushebt. Anders ist es freilich, wenn die Natur
durch (ruckartige oder auch allmähliche) Veränderungen in die
Geschichte eingreift (Einbruch des Dollart, Vulkanausbrüche,
Klimawechsel). In solchen Fällen verbindet sich auf besondere
Weise Naturgeschehen mit den Veränderungen des menschlichen
Daseins, vollzieht sich ein Stück Naturgeschichte innerhalb der
Weltgeschichte, oder auch anders ausgedrückt: ist Naturgeschichte
auf einem bestimmt umgrenzten Sektor in die menschliche
Geschichte eingebaut, und für den Historiker ist es dann
begreiflicherweise nicht gleichgültig, wie es des näheren dazu kam, schon

deswegen nicht, weil der Mensch in dem Kausalnexus darin-
stehen kann (Klimawechsel durch Vegetationsänderung und
diese vom Menschen abhängig), und es dann ohnehin erforderlich

wäre, zur Bestimmung seiner Stellung hierbei auf die Dinge
einzugehen.

Wir lassen es bei dieser flüchtigen Bemerkung bewenden, um
die Frage aufzuwerfen: wie reagiert das historische Erkenntnis-

66



interesse auf dias Factum Natur, wenn es im Menschen selbst,
nicht lediglich seiner Umwelt repräsentiert ist? Damit ist das

Thema der Stellung der Biologie in den historischen
Wissenschaften umschrieben, denn als Naturphänomen ist der Mensch
eine biologische Erscheinung.

In konstante und variable Größen teilt auch hier das Gebiet
sich auf. Zu jenen muß man alles rechnen, was sich schlechthin
über den Menschen als Naturwesen aussagen läßt, also die

Anthropologie, bezw. bestimmte Kapitel der Anthropologie.
Dabei ist klar, daß letzten Endes keine Anthropologie sich auf
die animalischen Eigenschaften des Menschen beschränken kann,
und die Grenzen seiner Leiblichkeit flüssig sind. Als «variable»
Größen hat man besondere, nicht ohne weiteres allgemeine
Daten zu betrachten, also etwa Klassen und Typen von
Körperbauformen oder individuelle Zuständlichkeiten, die am Körper
des einzelnen Menschen auftreten.

Zweifellos wird der Mensch als geschichtlich handelndes
Wesen auch durch die eigentümliche Struktur bestimmt, die er
als Lebewesen besitzt. Der Mensch, der eine Sonderrolle innerhalb

der Natur spielt, ist der gleiche, der auf der Bühne der

Geschichte auftritt. Es wäre eine Plattheit, dies zu betonen und
auszuführen. Man könnte eher fragen, ob er die Sonderstellung

u. a. nicht überhaupt dem Umstand verdankt, daß er ein

geschichtliches Wesen ist, und damit die geläufige Tatsache

berühren, daß eine Anthropologie nicht leicht in die Grenzen
des bloß Animalischen zu bannen ist. Aber auf die konkreten
menschlichen Verhältnisse bezogen sind diese Bestimmungen
des Menschen nicht weniger generell als die sonstigen
nichtspezifischen Naturbedingungen seines Daseins. Es sind eben

überall auftretende Konstanten. So kommt es, daß sie unter der
historischen Perspektive verschwinden, trotz oder gerade wegen
ihrer Fundamentalität (im wörtlichsten Verstände). Nicht nur,
daß ihre Erhellung außerhalb der Kompetenz geschichtlicher
Forschung liegt, es wird von ihnen praktisch nicht einmal
Kenntnis genommen. Immerwährend gleiche Bedingungen allen
Geschehens kann man eben nicht nur, sondern muß man sogar
aus Gründen der Erkenntnisökonomie und der thematischen
Einstellung eliminieren, so lang man sich mit einem historischen
Stoff in den Formen seines einzelnen Vorkommens befaßt (ich

67



spreche nicht von der Reflexion auf das Ganze der Geschichte).
Jegliche Erkenntnis schließt in sich immer eine gewisse Summe

stillschweigenden Wissens ein, die außerhalb des betreffenden
Fachbereichs liegt, dabei ihn aber inhaltlich sehr eng berührt.
Das gilt für jedes Gebiet und ist keineswegs eine Eigenart der
historischen Forschung. Biologische Daten, insofern sie jedem
Menschen als Vertreter der Gattung zukommen, haben also

innerhalb des geschichtlichen Zusammenhanges keinen Platz,
nicht anders als sonst ein beliebiges Naturdatum (etwa das

Gesetz der Schwere, dem der Mensch wie jedes körperliche
Wesen unterliegt).

Wie ist es nun aber, wenn wir nicht den allgemeinen
anthropologischen Fundus, sondern einzelne biologische Tatbestände,
die einmal so und einmal anders sein können, ins Auge fassen?
Es kümmert uns selbstverständlich nicht, wie sie mit dem
menschlichen Bauplan als solchem verknüpft sind — dies gehört
zum Thema der allgemeinen Anthropologie —, aber sie selbst
können als individuelle Besonderheiten sehr wirksam in den
historischen Ablauf eingreifen (Krankheit, körperliche Abnormitäten,

aber auch jenseits des Pathologischen: die besonderen
Umstände eines Todesfalles, einer Geburt, persönliche
Konstitution, etwa körperliche Widerstandsfähigkeit usw.). Scheint

es da nicht klar, daß die historische Forschung, da sie wie jede
andere den Ursachen nachgeht, sich zwangsläufig beim Rückgang
auf solche Tatsachen in der biologischen fortsetzt? Man wird
vielleicht einwenden, so etwas sei in der Praxis nicht durchzuführen.

Das wäre aber opportunistisch gedacht und besagte über
das grundsätzliche Verhältnis der beiden Fragestellungen nichts.
Das Problem bleibt bestehen, ob die Verursachung da für den
Historiker aufhört, wo die biologischen Hintergründe eines
historischen Faktums beginnen.

Auszugehen ist von dem Begriff der historischen Phänomenali-
tät. Darunter soll in bezug auf ein (biologisches) Naturereignis
diejenige Erscheinungsweise verstanden werden, die es in seinem
Kontakt mit der historischen Welt besitzt. In der Regel
entspricht sie der «naiven» Auffassung, die man von ihm hat und
kraft derer es in einem allgemeinen Sinn charakterisiert wird.
Die Frage spitzt sich deshalb darauf zu, ob diese Phänomenalität
durch ein eigentümlich «biologisches» Wissen bestimmt wird,

68



d. h., ob die landläufige Meinung, die man von einem derartigen
Lebensvorgang hat, unter historischem Aspekt biologisch
modifiziert werden könnte. Nehmen wir z. B. einen geschichtlichen
Krankheitsfall. Da geht nun die rein «menschliche» Einstellung
so ziemlich mit der geschichtlichen zusammen. Die Aufmerksamkeit

wird angezogen von dem Grad ihrer «Gefährlichkeit» und
Häufigkeit, der Schmerzhaftigkeit, Heilbarkeit usw. Diese
Momente allein regen die historische Phantasie an und tragen dazu

bei, ein historisches Urteil zu fällen. Das Erkenntnisbediirfnis
geht in erster Linie dahin, die Wirkungsmacht des

Natureingriffes innerhalb des geschichtlichen Kräftespiels richtig
einzusetzen. Rein biologische Erkenntnis wird sich hier, wie leicht
einer einfachen Vergegenwärtigung der Dinge zu entnehmen ist,
nur in beschränktem Umfang Gehör verschaffen, kaum über den
Umfang hinaus, den sie als nichtmethodisches «Alltagswissen»
besitzt. Von vorneherein wird es sich dabei überhaupt um mehr
medizinische als rein biologische Gesichtspunkte handeln, indem
vor allem anderen die Fähigkeit des Menschen, mit der «Naturgewalt»

fertig zu werden, in Betracht zu ziehen ist. Nicht zuletzt
auf ihr beruht das komplexe Erscheinungsbild, das die
Geschichte angeht. Seine Auflösung in ein Detail biologischer
Vorgänge würde von dieser primären und allein ausschlaggebenden
Ansicht wahrscheinlich nur hinwegführen. Das Stück Natur, das

in ihr zum Vorschein kommt, ist vielmehr von einer Menge «humaner

Umstände» (Medizin, Hygiene usw.) umschlossen. Was davon

reines Natursubstrat ist, gehört zumeist zu den anthropologischen
Konstanten, aber aufgedeckt wird das «biologische» Factum
Krankheit nur insoweit, als es auf konkreten geschichtlichen
Verhältnissen beruht.

Denkbar (d. h. ohne Rücksicht auf Wahrscheinlichkeit der
Sache nach vorstellbar) wäre freilich, daß auch in das
Natursubstrat geschichtliche Elemente eingehen (etwa allgemein
menschliche Veränderung der Krankheitsdisposition). Dann wäre
allerdings der Anschluß der historischen Erkenntnis an die
biologische nicht auszuschließen. Ganz von selbst würde er sich
einstellen bei der Verfolgung des echten historischen Anliegens,

einem historischen Phänomenalitätswandel nachzugehen.
In diesem Fall würde eben ein Stück Naturgeschichte sich in der
Veränderung der menschlichen Verhältnisse spiegeln.

69



Man kann das Verhältnis auch umdrehen und sagen: ein
biologisches Datum ist für die historische Erkenntnis nur dann

erheblich, wenn es einen Wandel der historischen Phänomenali-
tät bewirkt. Dies trifft zu, wenn der biologische Tatbestand ein
naturgeschichtliches Phänomen zum Ausdruck bringt, der
zugleich die Bedeutung eines historischen Ereignisses hat, dem
historischen Phänomenalitätswandel somit ein biologischer parallel
verläuft. Außerdem könnte man jedoch fragen, ob auch sonst eine
historische Phänomenalitätsveränderung zustandekommt, lediglich

kraft neuer biologischer Erkenntnis, welche es fertig bringen
müßte, ein Phänomen so weit umzustempeln, daß auch diejenigen

Elemente, welche für die geschichtliche Phänomenalität in
Betracht kämen, davon in Mitleidenschaft gezogen würden. Da
könnte denn, was bis anhin «abnorm» war, «normal» sein, was
für empirisch «undeterminiert» angesehen wurde, sich als kausal
berechenbar herausstellen. Vorläufig dürfte dies jedoch eine
reine Fiktion sein. Selbst die moderne Vererbungslehre wird
beim Überschlag aller von ihr eruierter Vererbungsfaktoren sich

in bezug auf den Menschen nie zumuten, den historischen Augenschein,

daß der menschliche Phänotyp empirisch «zufällig»
zutagetritt, Lügen zu strafen.

Ferner ist zu bedenken, daß der Begriff «historische
Phänomenalität» ohnehin ein Ausleseverfahren bedeutet. Unter «an
sich» gleichen Vorgängen haben die wenigsten Aussicht, ein
historisches Phänomen zu werden. Sie müssen erst von der
Geschichte aufgegriffen werden und auf irgendeine Art innerhalb

ihres Rahmens sich Wirksamkeit und dadurch historische
Aufmerksamkeit verschaffen. Die biologischen Tatsachen
unterstehen in dieser Hinsicht dem gleichen Gesetz wie alle anderen
im Bereich des Menschlichen auftretenden Einzeldaten. Gleich
ihnen verfallen sie deshalb auch in der Mehrzahl dem Schicksal,
als Einzelphänomen in einer großen Zahl unterzugehen und von
der Menge aufgeschluckt zu werden. Damit sind sie abermals

abgedrängt von der Möglichkeit, sich und damit das biologische
Element in das historische Blickfeld zu rücken, und erscheint
das summarische Urteil gerechtfertigt, daß ihre historische
Erheblichkeit nicht ausreicht, um ihretwegen im Zusammenhang
umfassenderer geschichtstheoretischer Erörterungen dem
Problem der historischen Phänomenalität des weiteren nachzugehen.

70



Nur ein Sonderfall beansprucht an dieser Stelle Aufmerksamkeit,

weil ihm in der Forschung besondere Beachtung geschenkt
zu werden pflegt und je nach dem große Bedeutung zugemessen
wird. Das ist die Tatsache der menschlichen Rassen, der
Umstand also, daß die Menschen sich in verschiedene Typen je nach
der Kombination bestimmter körperlicher Eigenschaften
aufspalten. Wie ist es um ihre historische Phänomenalität bestellt?

Rasse ist einmal auf dem Hintergrund der allgemein menschlichen

Struktur ein Spezificum und fällt deshalb zweifellos nicht
unter die geschichtliche Aufmerksamkeitsschwelle wie die generell

anthropologischen Qualitäten. Aber andererseits ist sie im
Gegensatz zu den biologischen «Einzelereignissen» eine
Konstante, bringt eine immerhin relative Dauer in bezug auf ganze
Menschengruppen zum Ausdruck. Sie nimmt demnach eine Art
Mittelstellung ein, und es mag kein Zufall sein, daß sie weder
von der Biologie, resp. Anthropologie allein beansprucht wird,
noch ausschließlich in den Bereich des Historikers eingeht, daß
sie ein Eigenleben zwischen beiden Lagern führt und damit
zugleich Übergang und Kreuzungspunkt verschiedener
Erkenntnisabsichten ist. Diese Sachlage erfordert indes ein weiteres
Ausholen und macht es nötig, die Erörterung an dieser Stelle

vorerst abzubrechen.

II.
Im folgenden haben wir es nicht mit gleichsam örtlich

bestimmbaren Berührungsstellen des biologischen und historischen
Bereiches zu tun. Es gibt innigere Verschlingungen beider Sphären,

und auf mannigfaltige Weise hat sich die Erkenntnis ihrer
bemächtigt. In den Ansichten, die dieses Ineinandergreifen
widerspiegeln, tut sich die Rolle kund, die biologische
Vorstellungen als Methode des Denkens innerhalb der Geisteswissenschaften

spielen.
Miteinander zu verschmelzen beginnen Geschichte und

organische Wachstumsbegriffe bereits da, wo historische Ereignisse
nicht mehr vereinzelt, sondern in übergreifenden Zusammenhängen

aufgefaßt werden. Genauer: es kann hier wenigstens
dazu kommen, dann nämlich, wenn ein historischer Sachverhalt
nach dem Vorbild animalischer Wachstumsvorgänge geschaut

71



und beschrieben wird. Einer Theorie i. e. S. bedarf es hierzu
nicht. Allein schon durch die Sprache, die er entweder vorfindet
oder aus gegebenen Ansätzen für seine Zwecke weiterbildet,
wird der Mensch auf den Zusammenhang von geschichtlichem
und kreatürlichem Leben verwiesen. Jede Übertragung
organischer Begriffe auf menschliche Phänomene beweist das, oder
wiederum genauer: überall schon, wo ein Anschauungselement
von der vegetativen Sphäre des Menschen auf seine nicht unmittelbar

vegetabile angewandt wird, liegt dieser Vorgang zutage.
Es genügt, an metaphorische Beispiele zu erinnern, wie das

«jugendliche» Ungestüm irgend eines menschlichen Kollek-
tivums, die «greisenhafte» Verknöcherung einer Gesellschaft
oder eines historischen Kultursystems, den «organischen» Wandel

bei historischen Veränderungen (im Gegensatz zu plötzlichen
Abbrüchen) usw. Das ist nichts Auffälliges und kommt im
Grunde jedem Gegenstandsbereich zu, dem der Mensch sich

apperzeptiv nähert. Allenthalben überträgt er Anschauungsformen

von einem Gebiet auf ein anderes. Schon die Tatsache
der Synaesthesien bei den bloßen Wahrnehmungen beweist das

(«heller» Klang, «dunkler» Ton usw.). Wenn nun gerade wie
bei der geschichtlichen Auffassung Erscheinungen des Menschlichen

vorgestellt werden, liegt nichts näher, als die
Anschauungsform aus unmittelbar gegebenen Lebensvorgängen zu schöpfen.

Die Dinge liegen sehr einfach: bei der Anwendung der
betr. Ausdrücke wird durch Abstraktion ein Teil des ursprünglich

konkreten Tatbestandes in dem anderen wiedererkannt
(irgend ein phänomenales Element aus einem größeren Komplex)

und so durch die entlehnte Bezeichnung getroffen. Die
Verständigung darüber im Einzelfall ist kein Problem. Niemand
wird darauf verfallen, etwa die Bestimmung von Gefühlen durch
Eigenschaften sinnlicher Wahrnehmungen dahin zu verstehen,
daß beiden etwa nun völlig gleiche Qualitäten zugeschrieben
werden sollten («heiße» Inbrunst, «laues» Empfinden usw).
Ebenso ist es bei dem Gebrauch einer «biologischen» Terminologie

für menschliche Erscheinungen der Geschichte. Das
Verhältnis von ursprünglichem Begriffsinhalt zu dem kraft
Übertragung Gemeinten ist rein nominalistisch und sagt über den

neuen Gegenstand nicht mehr aus, als was in ihm unmittelbar in
Erscheinung tritt und eben auf diese Weise umschrieben wird.

72



Den Boden «biologistischer» Theorien betreten wir erst, wenn
das nominalistische Verhältnis zu einem realistischen wird, und
die Meinung entsteht, es handle sich in der Tat bei den in dieser
Art aufgefaßten geschichtlichen Tatsachen um die gleichen
Wachstumsvorgänge, die der ursprünglichen Prägung eines
Ausdruckes zu Grunde liegen. Von diesem Ausgangspunkt her haben
sich bekanntlich eine ganze Anzahl biologistischer Deutungen
der geschichtlichen Welt herausgebildet. So werden von einer
«organologischen» Sozialwissenschaft gesellschaftliche Gebilde
(Staat, Körperschaften usw.) als Organismen definiert, ein
Gedanke, der über die Feststellung einzelner teleologischer Züge,
die die gesellschaftlichen Gebilde evtl. mit den Organismen
gemeinsam haben könnten, hinausgeht. Längst weiß man aber,
daß die sozialen Phänomene als Ganzes in dieses Begriffsbild
nicht aufgehen. Eine Menge ihrer Eigenschaften haben in ihr
keinen Platz und schießen über seine Grenzen hinaus.

Ähnlich bei den sog. evolutionistischen Geschichtstheorien. In
ihren modernen Vertretern ist der Bezug auf biologische
Vorbilder auch geistesgeschichtlich mit Händen zu greifen, ja diese

Verknüpfung ist in diesem Fall sogar durchsichtiger als der sachliche

Zusammenhang. Entwicklung an sich, in einem gewöhnlichen,

nicht prägnanten Sinn verstanden, ist nämlich den
historischen Wissenschaften von Hause aus ein geläufiger Begriff.
Keine Geschichtsschreibung, sofern sie größeren Perspektiven
gehorcht, kommt ohne ihn aus, mag sie die Sache eigens zum
Ausdruck bringen oder nicht. Es hat ebenfalls schon längst (seit
der Antike, zumal der christlichen) an Versuchen nicht gefehlt,
den geschichtlichen Fluß zu akzentuieren und in ihm eine
bestimmte Regelmäßigkeit zu suchen, ihm sozusagen einen Plan
unterzulegen und damit die Geschichte unter die Herrschaft von
Entwicklungsgesetzen zu stellen (Augustin, Otto von Freising,
Bossuet, Voltaire, Herder). Aber für die neueren dahin zielenden
Geschichtstheorien hat der Umstand den Ausschlag gegeben, daß

der Begriff Entwicklung in den Händen der Biologen eine neue

Bündigkeit und vor allem die wissenschaftliche Würde erhalten
hat, die ihm der Aufschwung der modernen Naturwissenschaft
im 19. Jahrhundert verleihen mußte. Ihr Vorbild ist deshalb
auch da maßgebend gewesen, wo die inhaltliche Ausführung der

geschichtlichen Entwicklungstheorie nicht durchwegs von einer

73



naturwissenschaftlichen Doktrin abhängig war (Buckle, Lamprecht,

Breysig). Man wollte vor allem gesetzmäßige Entwicklung,
wie sie durch die Naturwissenschaften erwiesen sei und deshalb
auch für die Geisteswissenschaften zu gelten habe, sofern sie den

Anspruch, echte Wissenschaft zu sein, aufrechterhalten könne.
Oder auch: man hielt sich an ein Prinzip, das an sich von der
Naturwissenschaft nicht aufgebracht war, aber durch sie
wissenschaftlich erhärtet schien, so bei der sozialwissenschaftlichen
Anwendung von Darwins «Kampf ums Dasein» (dessen Herkunft
bekanntlich auf Malthus zurückführt). Die biologische Infiltration

der Geschichte liegt hier also vor allem in der «positivistischen»

Färbung der historischen Bemühungen.
Unmittelbaren Bezug auf die Naturphänomene nimmt dagegen

die Geschichtsphilosophie Spenglers, wenn sie die geschichtliche
Entwicklung dem organischen Rhythmus von Geburt, Wachsen,
Reifen und Absterben unterwirft. Es ist für unsere
Fragestellung gleichgültig, daß Spenglers geistige Ahnenreihe in
diesem Punkt (und nicht nur in diesem) nicht ausschließlich auf
den Positivismus hinweist, sondern von ihm ältere geschichts-

philosophische Gedanken aufgenommen werden. Sein
Entwicklungsbild ist bereits in der Antike vorgebildet (ältere Seneca,

Florus), in gewisser Abwandlung hat es Vico, es findet sich bei
dem Schweizer Iselin (18. Jhd.), und zeitweise wird es von
Herder mehr oder weniger deutlich formuliert. Der Anthropo-
morphismus, den natürlichen Wachstumsvorgang des Menschen
auf den geschichtlichen Prozeß zu übertragen, lag zu nahe, als

daß man deswegen erst auf eine Theorie des Lebens hätte warten
müssen. Er drängte sich von selbst auf. An dem Dilemma, in das

sich alle diese und damit auch die Spenglersche Anschauung
versetzt findet, ändert das indessen nichts.

Der grundsätzliche Einwand liegt nahe: so selbstverständlich
die durchschnittliche Gliederung des menschlichen und (zumeist)
tierischen Lebens in der Spanne zwischen Geburt und Tod ist,
so wenig beweist ihre empirische Geläufigkeit etwas für die
Entwicklung historischer Einheiten, die keine Einzelpersonen
sind, wie Staaten, Völker, überhaupt menschliche Verbände oder
(bei Spengler) Kulturkreise. Eine Notwendigkeit ist kraft Analogie

in keiner Weise herzuleiten, ein Bedenken, das schon von
Adam Ferguson (1766 in seinem Essay on the history of civil

74



Society) geäußert wurde mit dem einfachen Bemerken, daß die
menschliche Gesellschaft kraft ihrer Impersonalität den natürlichen

Lebenslauf überdauere. Haltbar wird die Theorie nur,
wenn sie völlig auf die wertlose Stütze dieses angeblichen
Parallelismus verzichtet und ihre Evidenz an dem geschichtlichen
Material aufzeigt. Es käme dann darauf an, in der
durchschnittlichen Entwicklung der sozialen Gebilde, zuvorderst des

Volkes, einen Normalablauf zu entdecken, der sich jeweils
zwischen Anfang und Ende in verschiedene, fest artikulierte Phasen

aufspaltete und in dieser Gliederung eine Kurve, entsprechend
dem Lebenslauf des Menschen, beschriebe. Die Prüfung der
Theorien auf ihre Haltbarkeit ist infolgedessen eine interne
Frage der einschlägigen empirischen Disziplinen und braucht
uns hier im einzelnen nicht zu beschäftigen. Bekanntlich hat
Spengler nicht nur einen großzügigen Entwurf vorgelegt,
sondern sich mit der Aufstellung solcher sog. Synchronismen und
ihrer plastischen Veranschaulichung große Mühe gemacht. Erfolg
ist ihm jedoch — trotz vieler anregender Beobachtungen —
nicht beschieden gewesen. Seine Deutungen enthalten einen Berg
von Gewaltsamkeiten, und es ist gar nicht nötig, erst das

grundsätzliche Bedenken ins Feld zu führen (wie es gerne geschieht),
daß die Anzahl seiner Entwicklungsreihen viel zu gering sei, um
auf ihnen ein allgemeines Gesetz aufzubauen. Es ließe sich noch
manches andere anführen, vor allem auch der Umstand, daß
sein «Normalfall», nämlich die Entstehung großer Kulturkreise,
im Grunde eine «Ausnahme» im Vergleich zur Anzahl der
möglichen Fälle, also in Wirklichkeit ein besonderes historisches
Ereignis darstellt, da die meisten nationalen Kulturen nie über
das Stadium der ersten Ansätze hinausgekommen sind und in
der Regel Opfer irgendwelcher um sich greifender benachbarter
Bildungswelten wurden. —

Eine besondere Schwierigkeit für Spengler, die er nicht mit
den geistesverwandten Theorien teilt, liegt darin, daß er als

Subjekt der «biologischen» Entwicklung nicht nur kein
persönliches Individuum hat, sondern daß sein Träger des vitalen
Prozesses auch von Hause aus kein «actives», d. h. mit eigenen
Antrieben ausgestattetes Wesen ist, vielmehr eine geistige
Objektivation, die Kultur, resp. der Kulturkreis. Er muß ihr
deshalb erst zum Leben verhelfen, und dies geschieht mit Hilfe

75



der «Kulturseele». Die Kulturseele ist gleichsam das agens,
das den Kulturkreis zu einer lebendigen Einheit macht, ihn
durchpulst und auf diese Weise überhaupt erst seine Bewegung
und Entwicklung ermöglicht. Sie erfüllt aber noch eine weitere

Aufgabe: zugleich ist sie diejenige Potenz, welche als Formkraft

den verschiedenen Kulturen ihr jeweiliges Gepräge, ihren
«Stil» gibt. Man kann sie als das principium individuationis
ansprechen, denn sie macht letztlich die Kulturen zu voneinander

verschiedenen Individuen.
Dieser neue Gedanke hat nun historisch mit dem «Positivismus»

(als dessen Ableger bis zu einem gewissen Grad der biologisch

gesehene Geschichtsrhythmus gelten kann) nichts zu tun.
Er geht zurück auf die Romantik und vorher Herder. Ihm liegt
das neuplatonisch beeinflußte Schema zu Grunde: die
Erscheinungswelt Emanation einer «hinter» ihr liegenden «eigentlichen»
Wesenheit, dem realen Urprinzip. Die Lehre vom «Yolksgeist»,
nach Herder von der Historischen Schule ausgebildet, ist nach
diesem Typus gebaut. Die geschichtliche Welt wird auf diese
Weise Ausdruck einer höheren, nichtphänomenalen Wirklichkeit.

Sie ist Darstellung oder Symbol eines inneren, unveränderlichen

Kernes. Ihr Fortschreiten in der Zeit ist Entfaltung eines

von Anfang an gegebenen Seins. Es ist zwar qualitativ bestimmt,
setzt sich auch in der Zeit an einer Stelle an, hat dann aber aus

der folgenden Zeit einen Sektor herausgeschnitten, in dem es

allgegenwärtig ist und sich lediglich auseinanderlegt. Es nimmt
den Platz einer unwandelbaren Substanz ein. Auf diese Art
gewinnt Spengler neben der biologischen Denkform eine neue
Basis, den historischen Prozeß zu determinieren. Nach Form wie
Inhalt gehorcht er jetzt einem festen Plan.

Es hieße offene Türen einrennen, auf den Widerspruch
einzugehen, der zwischen dieser Sicht des Geschichtlichen und den
immanenten Prinzipien des Historikers besteht. Wenn dieser
auf Schritt und Tritt gezwungen ist, die jeweiligen geschichtlichen

Zusammenhänge aufzuspüren und sie durch Motivationen
zu erhellen, die sich aus dem Verständnis der geschichtlichen
Erscheinung, ihren inneren Strebungen und ihrer äußeren Form
ergeben, so sieht er sich nach Spengler zum Verzicht auf die
Erfassung des geschichtlichen Concretums und der ihm
innewohnenden Kräfte veranlaßt und an eine Hypostase verwiesen.

76



die ihn dazu zwingt, die historischen Tatsachen als deren Symptome

aufzufassen und ihre Interpretation einem imaginären
Begriff unterzuordnen. Damit wird sowohl der Zugang zur
historischen Wirklichkeit verbaut, wie er sich kraft ihres
Sinngehaltes dem Verstehen öffnet, als auch diese Wirklichkeit selbst

ihres Realitätscharakters entkleidet. Sie ist dann «eigentlich»
etwas ganz anderes als was sie erscheint, kein Ineinander von
Ereignissen mehr, sondern ein reines Ausdrucksphänomen. Nicht
daß es an solchen innerhalb bestimmter geschichtlicher
Wirkungszusammenhänge fehlte — das Gegenteil trifft zu —, aber
die Geschichte als Ganzes so verstanden hebt sich damit auf.

III.
Trotz ihres nicht unmittelbar «biologischen» Charakters mußten

diese Dinge kurz gestreift werden, denn die hier für Spengler
festgestellten Voraussetzungen, die übrigens genau so für jedes
in ähnlicher Weise konstruierte «emanistische» Geschichtsbild
gelten, bestehen ebenfalls für die «russische» Geschichtsdeutung.

Wohlgemerkt: es handelt sich da nicht einfach um die Rasse,

deren logische Stellung von der Ebene des rein Biologischen
her zu erfassen ist, zu denken hat man vielmehr an die Funktion,
die sie innerhalb eines sich als biologisch ausgebenden Denkens
tatsächlich ausübt. Man muß nämlich, um in diese ziemlich
verworrenen Verhältnisse Ordnung hineinzukriegen, zweierlei
unterscheiden: die Rasse als empirisches Factum, in den geschichtlichen

Ablauf als kausale Komponente hineingestellt, und die
Rasse als «Urgrund», der die Gesamtheit der geschichtlichen
Erscheinungen aus sich entläßt. Obwohl in praxi beide Formen
gewöhnlich miteinander vermischt auftreten, und in der Regel
jener «partielle» Rassenbegriff, sobald mit ihm ernsthaft historisch

argumentiert wird, das Bestreben hat, sich in der Richtung
nach diesem, dem «totalen» Rassenbegriff auszudehnen, seien

sie für unsere Zwecke mit dieser ad hoc gewählten Benennung
einander gegenübergestellt.

Wir heginnen mit dem «partiellen» Rassenbegriff und knüpfen
an die früher getroffene Feststellung an, daß allgemeine
anthropologische Aussagen, die den Menschen schlechthin betreffen,
eben infolge ihrer generellen Bedeutung bei der Erforschung

77



historischer Tatbestände «vernachlässigt» werden können. Eine
spezielle Anthropologie oder Rassenkunde hätte es dem gegenüber

wie die Geschichte mit Ausschnitten aus dem Gesamtbereich

des Menschlichen zu tun. Die erste Frage wird deshalb

lauten, ob eine solche «spezielle» Anthropologie überhaupt
imstande ist, innerhalb der Menschheit Rassengruppen zu
entdecken. Man wird ihr das unbedenklich zugestehen müssen, nicht
nur mit Rücksicht auf die Ergebnisse der modernen Rassenkunde.

Schon vorher ist das Phänomen der Rasse durchaus
geläufig gewesen: bereits eine «naive» Anschauung mußte ihrer
habhaft werden, seitdem das menschliche Auge für ethnologische
Tatbestände geschärft war und mit diesen auch auf rassische
Merkmale stieß. Unterdessen hat methodische Distinction den

Begriff von allen fremden Bestandteilen gereinigt, so daß es

heute möglich ist, ein im großen ganzen zutreffendes Bild der
europäischen und außereuropäischen Rassenverhältnisse zu
entwerfen. Es ist ebenso bekannt, daß sich dieses Verfahren
ausschließlich an somatische Merkmale hält (Haar- und
Körperpigment, Körperbau, Schädelindex usw.) und auch mit dem
Umstand zahlreicher Mischungsformen rechnet, denen gegenüber
die «reine» Rasse zumeist den Rang eines «abstrahierten» Typus
einnimmt. All das braucht uns jetzt nicht zu kümmern. Uns geht

nur an, was sich prinzipiell über die Beziehung der rassischen

Differenzierung zur geschichtlichen Welt aussagen läßt.
Um mit dem Trivialsten zu beginnen: das körperliche

Erscheinungsbild des «geschichtlichen» Menschen gehört selbstverständlich

und nicht an letzter Stelle zum historischen
Anschauungsmaterial. Indem Geschichte Vergangenheit auch in ihrer
äußeren Sinnfälligkeit vorstellig macht, schenkt sie dem
Aussehen der Welt, in der sich die Ereignisse abspielen, und damit
auch dem körperlichen Habitus der Menschen, welche die Träger
des Geschehens sind, ihre Aufmerksamkeit. Weiter: dieser ist
als Bestandteil der äußeren Welt mit ihr zusammen in gewisse
Felder des Geschichtlichen (etwa die Kunst) ideell-gegenständlich

hineingewoben. Was da für Menschenbilder erscheinen, ist
mitunter (nicht immer) von der Gestalt des Menschen, in der er
dem Künstler entgegentritt, abhängig.

Von einem Problem zu sprechen vermag man erst, wenn das

rassische Gefüge des Menschen in den Unterbau seiner histo-

78



rischen Leistungen hineinriickt. Kein Unvoreingenommener wird
nun da bestreiten, daß an dieser der ganze Mensch, damit auch
seine Vitalitätssphäre und mit ihr seine rassische Struktur beteiligt

ist. Aber was geht nun speziell auf Rechnung der Rasse,
inwieweit ist diese Komponente erkenntnismäßig zu fassen? Man

mag z. R. immerhin annehmen, daß es nicht gleichgültig ist, oh

den Angehörigen eines menschlichen Verbandes kräftiger
Körperbau eignet, ob sie also körperlich tüchtig sind, doch dieser
Umstand ist keineswegs in dem Rahmen der Rasse ausschließlich

zu fixieren. Er ist mindestens ebenso vom Klima abhängig und
anderen äußeren Umständen, es gibt ja auch schwache und starke
Spielarten innerhalb derselben Rasse, schließlich ist das

überhaupt keine Spezifikation einer bestimmten Rasse, findet sich bei
anderen auch, und vollends ist körperliche Überlegenheit als

historisches Activum nach Zeit und Umständen (u. a. danach, ob
ein diesbezüglicher Mangel durch andere Eigenschaften
wettgemacht wird, etwa besondere geistige Agilität) verschieden zu
bemessen. Man muß also bereits angesichts der elementarsten
körperlichen Eigenschaften immer die Möglichkeit ausgesprochener

Vieldeutigkeit in Erwägung ziehen. Eine geradlinige
Verknüpfung mit einem historischen «Ergebnis» vorzunehmen ist

unmöglich. Doch halten wir uns damit nicht auf. Wir stehen
bereits an dem Punkt, wo das biologische Substrat sich nach dem
Seelischen hin erweitert. Eine Einbeziehung der Rasse in die
Geschichte als Wirkungsfaktor ist nur denkbar, wenn man sie

nicht als allein körperliche Erscheinung begreift, sondern ihr
bestimmte seelisch-geistige Qualitäten zuordnet. Die Rassenkunde
wird so notwendig zur Rassenpsychologie.

Es gilt somit, den Nutzen der Rassenpsychologie für die

geschichtliche Retrachtung ins Licht zu setzen. Dabei empfiehlt
es sich, von ihrem wirklichen Zustand und ihren Erkenntnisproblemen

einmal abzusehen und in einem abkürzenden
Verfahren lediglich ihre optimalen (genauer: als optimal denkbaren)
Möglichkeiten ins Auge zu fassen. Es sei ihr also ein Maximum
an theoretischer Standfestigkeit und Rehauptbarkeit
vorausgegeben, aus der Erwägung heraus, daß, was unter dieser

Voraussetzung gilt, erst recht seine Rerechtigung haben muß in
Ansehung der tatsächlich viel ungünstigeren Erkenntnislage. Es

würden dann der Geschichte etwa Daten nach folgendem Muster

79



geliefert: dem historischen Individuum X kommt kraft seiner
rassischen Qualifikation dieser oder jener Charaktertyp zu. Oder:
in einem historischen Umkreis wiegt eine bestimmte Rasse vor.
Das charakterologische Korrelat zu dieser Rasse lautet so und so.
Die betr. Charakterkomponenten sind demnach für die betr.
historischen Zusammenhänge als dominant anzusehen. Oder

sogar: ein menschlicher Verband hat irgendeinen rassischen
Durchschnitt. Ihm entspricht ein bestimmter charakterologischer
Mittelwert. Dasselbe umgesetzt auf die Individuen: auf Grund
rassischer Merkmale hat ein Personenkreis im einzelnen folgende
Charakter- und Anlagewerte Wäre mit so einem «Material»
historisch etwas anzufangen? Man braucht die Frage nur zu
stellen, um die Unvermeidlichkeit einer zusätzlichen und keineswegs

selbstverständlichen Annahme zu empfinden. Wir müssen
nämlich hinzufügen, der geschichtliche Mensch verfüge praktisch

über einen maximalen Bestand individueller Freiheit, und
es sei ihm vergönnt, unbehindert seiner Anlage entsprechend zu
handeln. Dürfte man ihn dann, unter Einbeziehung aller dieser
außerordentlichen Voraussetzungen, für rassenpsychologisch
determiniert betrachten? Auch ohne die Frage durch das an sich

zuständige Freiheitsproblem zu belasten wäre nicht schwer zu
sehen, daß von diesen Daten sich keine schlüssige Verbindung
zu dem komplexen Inhalt eines geschichtlichen Verlaufes ziehen
läßt. Von dem gleichen charakterologischen Tatbestand können
gleichwohl sehr verschiedene Wege ausgehen, und keiner ist
weniger als der andere durch den Charakter motiviert. Immer
wird das rassenpsychologische Factum in bezug auf die Praxis
mehrdeutig und das «Ergebnis» im Ansatz vielgestaltig sein. Die
Probe aufs Exempel liefert jedes Geschichtsbuch. Man versuche
einmal, Napoleons Wirken auf einen rassenpsychologischen Kern
zurückzuführen, und die Absurdität des Vorhabens ist evident.

Somit wäre selbst in den seltenen Ausnahmefällen, wo in der
Geschichte auf Grund größtmöglicher Selbstbestimmung (sie ist
freilich auch da an eine Menge vorgegebener Umstände gebunden)

gehandelt wird, eine rassenpsychologische «Verursachung»
herzustellen ein völlig vergebliches Bemühen. Zumeist aber, und
damit kommt man dem Grundsätzlichen noch näher, besteht für
die historische Einstellung nicht einmal ein Anlaß, die Frage in
concreto aufzuwerfen. Hinsichtlich unzähliger Individuen, die

80



man sich ruhig mit einem charakterologischen «Test» versehen

vorstellen mag, ist es wirklich sehr unerheblich, was sie im
einzelnen getan haben und inwiefern sie dabei gemäß ihrer
Anlage gehandelt haben. Das Maß der ihnen zur Verfügung stehenden

Autonomie ist viel zu gering, als daß es irgendeinen
historischen «Effekt» haben könnte. Worauf es ankommt, sind die
Verhältnisse, in welche sie versetzt sind und nach denen sie sich

notgedrungen richten (in einem hier nicht auszuführenden
Sinn), diese aber sind unpersönlich und entbehren damit von
vorneherein jeder Fähigkeit, zu charakterologischen Typen in
Beziehung zu treten.

Diese Ungunst der Erkenntnislage hat einen tieferen Grund.
Wohl jede, ganz bestimmt jede rassenpsychologische
Charakterologie kann, sofern sie auf dem Boden exakter Feststellung
bleibt, ausschließlich auf isolierte, zum mindesten geschichtlich
isolierte Individuen zurückgreifen. Das kommt nicht nur von der
Methode her, die notwendig das «Objekt» aus seinem
Lehenszusammenhang herausschneiden muß, sondern entspricht auch
der grundsätzlichen Erkenntnisabsicht. Schon bei der allgemeinen

Charakterologie geht sie dahin, den Menschen «an sich»,

unter möglichster Ausschaltung der Umwelt, zu bestimmen, denn

nur so wird er mit anderen kommensurabel (worum es in der
Theorie zumeist geht) und läßt sich eine Zeichnung entwerfen,
die nicht mit den Farben der jeweiligen Lebensumstände koloriert

ist. Erst recht möchte die Rassenpsychologie, die den
Anspruch erhebt, bei der Erklärung der Geschichte vernommen zu
werden, eine eigene Rechnung aufmachen, um sie dem Historiker
zu präsentieren und mit ihr einen eigenen Schlüssel zu den

geschichtlichen Erscheinungen zu bieten. Sein Anliegen geht
dahin, den geschichtlichen Tatsachen etwas vorzuhauen, das von
ihnen «unabhängig» ist und deshalb ein selbständiges
Begründungsmoment darstellt.

Es läge nahe, hier das Augenmerk auf das Problem zu richten,
inwieweit und woher sich in diesem Sinn eine rassenpsychologische

Erfahrung gewinnen läßt, die nicht bereits von geschichtlichen

Umständen durchtränkt ist, und dementsprechend der
Zuversicht in das erkenntnistheoretische Fundament solcher

Feststellungen mit Skepsis zu begegnen. Wichtiger scheint die
Einsicht, daß der für die Rassenpsychologie «idealste» Erkennt-

81



nisfall in Wirklichkeit eine logische Situation wiedergibt, in der
sie von ihrem praktisch verfolgten Ziel, der rassenpsychologischen

Erklärung der Geschichte am weitesten entfernt ist. Das
Wesen, das die Rassenpsychologie aus ihren Händen entläßt, ist
in einem Höchstmaß «enthistorisiert». Die Geschichte hat aber
ein Auge nur für Elemente, denen ein geschichtlicher Sinngehalt
innewohnt. Sinnentleerten gegenüber ist sie blind1.

Dieser Aporie des isolierenden Ausgangspunktes scheint man
indes aus dem Weg zu gehen, wenn es gelingt, schon im Ansatz
der Rassenbestimmung den Rapport mit der Geschichte
herzustellen. Sehen wir nicht die Rasse wirksam und tätig inmitten
der historischen Verhältnisse, lassen sich ihre komplexen Formen
nicht unmittelbar mit der Rasse in Verbindung bringen? Ist sie

schließlich nicht eine greifbare historische Realität wie jede
andere auch? Es lohnt sich, in einer einfachen Überlegung der
Sache nachzugehen.

Rassen sind Gruppierungen von Menschen, sind Gruppen, und
da die «Gruppe» ein durchaus greifbares soziologisch-historisches
Concretum ist, läge nichts näher, als die Rasse mit darunter zu
verstehen. Man tut es wohl auch gewöhnlich, stillschweigend und
ohne Bedenken. Und doch besteht darin gerade der Irrtum. In
den geschichtlichen Raum hineingesteRt ist die Rasse eben keine

Gruppe, denn sie ist kein historisches Individuum, kein
gesellschaftliches Gebilde mit der Fähigkeit, sein Dasein durch eigene
Äußerungen zu beweisen. Die Menschen gruppieren sich in
Wirklichkeit nicht als Rassen, sondern gewinnen andere kollektive
Gestalten wie Familie, Sippe, Stamm, Völker usw. Die Rasse ist

1 Dieser Einwand gegen die Rassenpsychologie gilt mutatis mutandis für
jede psychologische Typologie in ihrem Verhältnis zur Geschichte. Es wäre
lehrreich, das Problem weiter zu verfolgen. Hier nur so viel: Eine jede
Charakterisierung kommt nicht ohne individualisierende Beschreibung aus.

Das ist schon beim «Durchschnittsmenschen» so, geschweige denn bei der

geschichtlichen Persönlichkeit. Es käme bei beiden deshalb darauf an, die

Abweichungen vom Typus, die individuell stark hervortretenden Züge usw.
herauszustellen. In dieser Hinsicht gehen psychologische Charakterologie,
insofern sie sich auf konkrete Personen bezieht (und nicht von ihnen aus

theoretischen Gründen abstrahiert) und die Charakterisierungskunst des

Schriftstellers und des Historikers den gleichen Weg. Aber während man bei

«gewöhnlichen» Menschen damit bis zu einem gewissen Ende (auch nicht zum

letzten) gelangt, gewinnt die Charakterisierung des historischen Individuums
die nötige Plastizität erst durch Einbeziehung des geschichtlichen Raums, in

82



nur eine Zusammenstellung von Individuen, zusammengebracht
in der Vorstellung durch ein Abstraktionsverfahren auf Grund
von Merkmalen, kaum anders als die «Klassen» des Linneeschen
Systems, die auch keine «Vergesellschaftung» ihrer Angehörigen
bedeutet. Allerdings hat das Gobineau geleugnet, wenn er von den
Rassen als historischen Subjekten erzählte und eine (der Form
nach) echte Geschichte von ihnen entwarf. Dabei mußte er jedoch
sachlich unrichtig verfahren, und wenn sein Versuch völlig
mißglückt ist (jedenfalls was die «historischen» Partien des

Werkes angeht), so kommt darin eben zum Ausdruck, daß die
Rasse als geschichtliches Wesen nicht beschrieben werden kann,
weil sie keines ist.

Da die Rasse seihst keine seihständige geschichtliche Wesenheit

ist, kann sie nur als Bestandteil einer solchen auftreten.
Ihre Existenz ist gebunden an einen historischen Context, in den
sie hineingewoben ist, und wenn irgendwo, dann gilt es, sich
ihrer da zu bemächtigen. Die Aufgabe bestände demnach darin,
inmitten des geschichtlichen Milieus einmal die Rasse als solche,
sodann als historische Größe zu fixieren (d. h., von dem ersten
Ergebnis aus historische Schlüsse zu ziehen). Beides hängt
miteinander zusammen, betrifft jedoch sehr verschiedene Verhältnisse.

Ich will sie kurz skizzieren.
Unter der Annahme praktisch nicht möglicher, aber immerhin

denkbarer heuristischer Bedingungen ist die Feststellung der
rassischen Zusammensetzung eines sozialen Körpers nicht
ausgeschlossen. Es ginge hierbei um die statistische Erfassung der

Streuungs- und Mischungsproportionen der verschiedenen Rassen

dem es sich befindet, indem zahlreiche «materiale» Bezüge und sachliche

Notwendigkeiten, die durch die Form des Charakters allein nicht zu erfassen

sind, aufgedeckt werden. Diese müssen in dem geschichtlichen Bild mit der
«rein» psychologischen Anlage zu der wirklich historisch-psychologischen
Struktur verwachsen. Man mag hieraus entnehmen, daß neben der allgemeinen
Psychologie durchaus eine geisteswissenschaftliche denkbar ist. Trotz der
veränderten Situation der Psychologie scheint mir auch jetzt noch diese

Aufstellung Diltheys zurecht zu bestehen, nur mit dem Unterschied, daß heute
auf Grund der charakterologischen, psychopathologischen und sonstigen
Forschungen wahrscheinlich viel mehr von der allgemeinen Psychologie in die

Geisteswissenschaften berübergenommen werden kann als früher. Aber auch

dann, oder gerade dann kommt es darauf an, allgemeine Psychologie für
bestimmte historische Erkenntnisaufgaben umzuarbeiten. Eine bloße
«Entlehnung» von Ergebnissen reicht nicht aus.

83



in ihm, ein Unternehmen, das auf einen quantitativen Aufriß der
rassisch-biologischen «Substanz» einer Gesellschaft abzielen
würde. Sinnvoll ist es natürlich nur dann, wenn die betreffende
Gruppe eine gewisse Konsistenz und Dauer besitzt. Aber auch
das ist durchaus vorstellbar. Es gibt soziale «Organisationen»,
die ein verhältnismäßig hohes Beharrungsvermögen haben und
bei denen man für größere Zeitabschnitte immerhin mit
durchschnittlich konstanten Rassenverhältnissen rechnen darf (etwa
die modernen Nationen). Man stelle sich also vor, es wäre auf
diese Weise eine Übersicht über die jeweiligen Rassenquanten
in den einzelnen Gemeinschaften, z. B. in einer Reihe von
Völkern, gewonnen. Worin bestände dann die historische
Interpretation? Zweifellos in der Verknüpfung des statistischen
Ergebnisses mit den Äußerungen, dem Verhalten der historischen
Einheiten.

Das eigentümlich historische Problem, eingestellt auf den

Effekt, welchen eine bestimmte rassische Proportion innerhalb
eines geschichtlichen Concretums zeitigt, ist nun allerdings von
vorneherein negativ charakterisiert. Es kann sich nicht auf

Motivationszusammenhänge berufen, die dem historischen
Verstehen in den Dingen selbst entgegentreten. Diese ganze Sicht ist
verdeckt. So bleibt nur der Versuch eines indirekten Schließens,
wie man es bei der Bestimmung indifferenter Größen anzustellen

pflegt, indem man die verschiedenen Objekte gleichen
Bedingungen unterwirft und miteinander vergleicht. Hier aber ist eine
absolute Grenze gezogen. Das Verfahren ist unmöglich, und zwar
nicht faktisch, sondern der Sache nach. Weder läßt sich die
Trennung des «Objektes» von seinen Bedingungen vornehmen,
noch lassen sich «gleiche» Bedingungen einrichten und vorstellen,

die beliebig an die geschichtlichen Einheiten herangerückt
werden könnten. Hierin liegt gerade die Komplexität des
historischen Subjektes. Es ist beispielsweise schon so gut wie
ausgeschlossen, daß ungefähre Gleichheit des rassischen Substrates bei
zwei verschiedenen Völkern den gleichen Wert hat. Hinter der
phänomenalen Identität steht immer schon eine besondere
Geschichte, die in der statistischen Bestandsaufnahme nicht in
Erscheinung tritt, und doch ist sie in den Tatbestand längst
eingegangen. Mit einer «quantitativen» Analyse ist also wenig
auszurichten. Ein sozialer Körper ist kein Sandhaufen, sondern ein

84



recht verwickeltes Gefüge, in dem die einzelnen Menschen einen
sehr verschiedenen «Stellenwert» haben. Für seine verschiedenen
rassischen Komponenten ist es deshalb durchaus nicht gleichgültig,

wohin sie jeweils zu stehen kommen, und diese Variabilität
des historischen Wirkungsvermögens potenziert sich, wenn

man die Vielfalt von Situationen, Möglichkeiten, die sich im
Laufe der Zeit ergeben und die nicht zu eliminieren sind, mit
in Betracht zieht. Es können beispielsweise «Anlagen» infolge
irgendwelcher geschichtlicher Umstände einfach nicht zur
Entfaltung kommen. Was wäre z. B. törichter, als etwa das Fehlen
der Bildnismalerei bei den islamischen Völkern mit dem Fehlen
eines entsprechenden optischen Sinnes bei den orientalischen
und armenoiden Rassen zusammenzubringen (um irgendeinen
Fall zu fingieren) Oder gar, wie es sogar von ganz ernsthaften
Leuten (Bavink, Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften,

1944, S. 661, der durchaus nicht zu den Rassendogma-
tikern zählt) behauptet wird, die abendländische Wissenschaft
als Leistung der «nordischen» Rasse zu begreifen? Das rassische
Datum ist immer mit einem historisch-qualitativen gepaart und
unlösbar mit ihm verquickt, zugleich aber sind diese Kombinationen

von einer unendlichen Mannigfaltigkeit, die jeder schematischen

Erfassung spottet. Die Aufstellung quantitativer Rassenquoten

ist also in bezug auf irgendwelche historische Ergebnisse
völlig unerheblich. Da sich aber das Phänomen der Rasse als

eigene Größe nur so erfahren und erfassen läßt, so ist damit
a limine ausgeschlossen, jemals ihre geschichtliche Relevanz aus
der historischen Gesamtrechnung herauszuziehen. Es gibt keinen

Katalysator, der die Auflösung der Verbindung von Rasse und
historischem Moment bewerkstelligte. Nur unbelehrbarer
Dilettantismus kann über diese Gegebenheit sich immer wieder
hinwegzusetzen versuchen.

Wir greifen zurück auf die Frage nach der historischen Phäno-
menalität der Rasse (s. o. S. 77). Die Folgerung ist unvermeidlich,
daß die Phänomenalität überhaupt nicht besteht. Gemeint ist
damit im Grunde nur der einfache Sachverhalt, daß man die
Rasse nicht am Werke sieht und auch nicht sehen kann, da sie

gänzlich in den historischen Lebensprozeß eingeht. Im Gegensatz

zu anderen biologischen Tatbeständen greift sie als

selbständiger kausaler Faktor nicht in das Geschehen ein. Sie ent-

85



hält kein sichtbares Wirkungsmoment und ist infolgedessen
«unfaßbar».

Als Erscheinungsbild des Menschen dagegen ist die Rasse sehr
wohl eine geschichtliche Erfahrungstatsache. Sichtbar ist sie da

mit der geschichtlichen Welt verzahnt, in mancherlei Hinsicht
(s.o.). Beide Ansichten der Sache sind auseinanderzuhalten.

Es ist nun bedeutsam, daß sie unter diesem anderen Gesichtspunkt

nicht nur evident wird, sondern geschichtlich auch
verhältnismäßig gut beleuchtet ist. Wir sind imstande, über sie eine
Anzahl präziser Aussagen zu fällen (s.o.). Ihren Gegenstand
entnehmen diese einer offen liegenden Verflechtung der Rasse

mit bestimmten Formen des geschichtlichen Lebens. In diesen
Fällen ist jedoch der Angelpunkt das geschichtliche Leben selbst,
indem es die Masse als Naturerscheinung in sich aufnimmt und
damit zu einem Stück seines eigenen Sinngehaltes macht. Es geht
darin so weit, daß es die Rasse sogar in den Bann seiner bildenden

Kräfte zieht. Bekanntlich gibt es unbestreitbare Auswirkungen

der Geschichte auf die menschlichen Rassenverhältnisse,
und sehr oft liegt gerade da, wo in der Rasse ein besonders

geschichtlicher Anstoß gesucht wird, das Ergebnis von
Maßnahmen vor, welche, weit entfernt, aus der Rasse hervorzugehen,
diese im Gegenteil von sich aus gestalten (Judentum). Aber auch

sonst sind rassische Veränderungen der menschlichen Gesellschaft

geradezu alltägliche Folgen geschichtlicher Mechanik
(Völkerverschiebungen und -Vermischungen).

IV.

Die Einsicht in den Zusammenhang von Rasse und Geschichtlichkeit

setzt der Rassentheorie nicht nur sehr enge Grenzen,
sondern schließt sie geradezu von dem Gebiet aus, dem «rassisch-

biologistisch» denkende Geisteswissenschaftler in erster Linie
zudrängten. Es war ihnen von Hause aus ja doch gar nicht um den
schmalen Sektor der menschlichen Leiblichkeit zu tun, sondern
das Ziel, das ihnen vorschwebte, war der ganze Mensch. Und für
ein empirisch-historisches Zeitalter wie das 19. Jahrhundert war
das nicht zuletzt der Mensch als geschichtliches Wesen. Nur zu
begreiflich deshalb, wenn eine «totale» Rassentheorie, unbekümmert

um sachliche Erkenntniswiderstände, sich des geschicht-

86



lichen Stoffes trotzdem um jeden Preis zu bemächtigen suchte.

Geistesgeschichtlich gesehen nimmt der biologische Rassismus

von da überhaupt seinen Ausgang (Gobineau), und diesem
seinem ursprünglichen Programm ist er auch späterhin im Grunde
nie untreu geworden (H. St. Chamberlain bis Alfred Rosenberg).
Es konnte ihn deshalb auch die Einführung eines «partiellen»
Rassenbegriffes nicht verdrängen, vielmehr lassen sich selbst in
diesem seine Ansätze noch erkennen. Der «partielle» Rassenbegriff

sieht in der Rasse ein geschichtliches Ursachenmoment
unter anderen, behandelt das Problem also analytisch. Die sich
dabei ergebende erkenntnistheoretische Lage hätte ihn aber zum
Verzicht auf jede historische Aussage veranlassen müssen, oder
es war nicht zu vermeiden, daß unter Nichtbeachtung der
theoretischen Hemmung die Geschichte kurzweg für die Rasse in
Beschlag genommen wurde. Gewisse Behauptungen der «partiellen»

Rassentheorie (z. B. die Ansicht von dem «nordischen»
Rassencharakter der europäischen Wissenschaft) unterscheiden
sich deshalb ihrem Inhalt nach nur wenig von der Auffassung
der «totalen» Rassentheorie.

Für die volle Ausbildung der «totalen» Rassentheorie kam
es in erster Linie darauf an, sich die theoretischen Hindernisse

des partiellen Rassenbegriffs nicht in den Weg legen

zu lassen. Hierzu boten sich zwei Hilfsmittel an. Einmal
galt es, sich die unliebsame Verwicklung der Problemlage zu

sparen, welche aus der Verschiedenheit von Rasse und

geschichtlicher Subjektivität erwuchs. Und zweitens: wenn die

Hauptschwierigkeit für den «partiellen» Rassenbegriff aus der

analytischen Fragestellung erwuchs, so waren alle mißliebigen
Konsequenzen, die sich daraus ergaben, beseitigt, so man diese

Ausgangsbasis aufhob. Das eine war zu erreichen durch die

Gleichsetzung der großen geschichtlichen Völkerfamilien (Indo-
germanen, Semiten etc.) mit der Rasse, d. h., indem man diese

geschichtlich durchaus realen Gruppen als Rassen ansprach. Mit
dem andern wurde man fertig, indem man einfach die gesamte
Geschichte dieser Völker-Rassengruppen zu Äußerungen ihrer
Rassenpotenz machte. Kausale Faktoren im einzelnen gab es

dann nicht mehr, und irgendwelche Skrupel hatte man sich

ihretwegen nicht mehr zu machen. Ein neuer Rassenbegriff war damit
konstituiert. Genauer genommen waren es eigentlich zwei Be-

87



griffe, die in gegenseitige Korrespondenz gesetzt und lediglich
unter einer Bezeichnung erfaßt wurden. Aber beide Male ist in
ihnen das Ganze des geschichtlichen Seins in einem zentralen
Punkt aufgefangen. Die «Gruppenrasse» begreift uneingeschränkt
die historische Menschheit in ihren tatsächlich vorfindbaren
Gliederungen, die «Rassenpotenz» legt diesen Einheiten jeweils
einen individuellen Ursprungsort ihrer Wirksamkeit unter.

Läßt man die empirischen Gegebenheiten und die daraus
sich ergebenden Gebote der historischen Forschung bei Seite,
so ist nicht zu bestreiten, daß der hiermit eingeschlagene Weg
sehr geradlinig und zielbestimmt verläuft. Der Zweck, zu
einhelligen Aussagen zu gelangen, war durch ihn erreicht. Nur muß

man sich im klaren sein, daß hier mit einem Begriff gearbeitet
wird, der nicht von der historischen Wirklichkeit, sondern
einem frei konstruierten Modell abgezogen ist, und jener gegenüber

die Selbständigkeit des Erfahrungsprozesses nicht mehr
zuläßt. Mit ihr hatte der «partielle» Rassenbegriff grundsätzlich

noch gerechnet. Der «totale» geht von anderen
Voraussetzungen aus. Wir kennen sie: es sind die Vorstellungen,
welchen die geschichtliche Welt als Entfaltungsvorgang dauerhafter
Wesenheiten erscheint, so wie es dem Spenglerschen Denken

und dem seiner geistigen Vorfahren zugrundeliegt, derjenigen
Seite der Spenglerschen Geschichtsphilosophie, die ihrem genuinen

Sinn nach kaum als «biologistisch» zu bezeichnen ist. Infolgedessen

ist dieser Rassenbegriff, wenn man es genau nimmt,
auch kein biologischer mehr. In bezug auf seinen logischen Bau

könnte es sogar zweifelhaft scheinen, ob er überhaupt die
Bezeichnung «Rasse» verdient. Wir sahen ja bereits, daß seine

Aussagen sich auch auf die Völkerfamilien beziehen, und wenn
später (nach Gobineau) ihnen eine Tönung des echten
Rassenbegriffes durch Beiordnung bestimmter rassischer Dominanten
(die Indogermanen als «nordisch», die Semiten als «orientalisch»
oder «dinarisch») versetzt wurde, so ändert das an dem Umstand

nichts, daß der phänomenale Rassenbegriff (als somatisch
bestimmte Klasse oder Typus) grundsätzlich verlassen ist, und von
Rassentheorie nur in einem uneigentlichen Sinn gesprochen werden

kann.
Es lohnt sich, bei dem Prinzip der hier angewandten

historischen Betrachtungsweise einen Augenblick zu verweilen, nicht

88



nur, weil es den «totalen» Rassenbegriff maßgeblich gestaltet,
sondern auch seiner weiteren Bedeutung zulieb. Allenthalben
nämlich, wo der geschichtliche Blick auf (scheinbaren)
Naturformen des geschichtlichen Lebens vorzugsweise ruht, seien es

nun die großen Sprachgruppen (ohne daß sie «rassisch» verstanden

zu werden brauchten), sei es, und zwar in erster Linie, das

Volk, überall da und nicht nur da2 drängt sich leicht der
Gedanke ein, die Geschichte quelle in Wahrheit aus den mit
dieser Einheit von Natur gegebenen Anlagen hervor. Angesichts
der Häufigkeit dieser Methodik dürfte man sich eigentlich nicht
nur mit der Feststellung begnügen, daß es sich hierbei um ein
Axiom handelt, dessen Konsequenzen klar ersichtlich sind,
sondern daneben wäre einmal die Frage nach der wissenschaftlichen
Fruchtbarkeit des Verfahrens zu stellen. Früher, in den Anfängen

der modernen historischen Wissenschaften, ist sie, was man
gerade bei einer Kritik zu betonen hat, sehr beträchtlich
gewesen, nicht wegen seiner Ergebnisse, sondern weil es die

Entwicklung der Wissenschaft ganz entscheidend gefördert hat.
Zweierlei brachte es zustande. Es öffnete das Auge für neue
(zuvorderst die «unpersönlichen») Schichten der geschichtlichen
Welt (Volkspoesie, Folklor, urwüchsige Sozial- und
Rechtszustände usw.), zum anderen bildete es damit im Zusammenhang
überhaupt das Verständnis für komplexe geschichtliche
Vorgänge aus, indem es an die Stelle rein pragmatischer Beurteilung
der Dinge die Zusammenschau zu einem einheitlich stilisierten
Bild setzte. Aber diese Verdienste dürfen nicht darüber
hinwegtäuschen, daß, nachdem einmal das historische «Organ» in dieser

Richtung entwickelt ist, die historische Erkenntnis aufsitzt,
sofern sie Überzeugungen folgt, die sich notwendig der
Möglichkeit neuer Erfahrung in den Weg stellen. «Volksgeist»,
«Kulturseele», «Rassenseele» oder wie auch immer die geheimnis-

2 Moderne geschichtswissenschaftliche Hypostasen nach dem Muster des

«barocken» oder «gotischen» Menschen, wofern man sie zum Formprinzip
aller zeitgenössischer geschichtlicher Erscheinungen macht (nicht etwa nur
der auf dem Gebiete der bildenden Kunst liegenden) sind übrigens nach dem

gleichen Schema gedacht. Desgleichen gehört hierher J. Nadlers Versuch einer
deutschen Literaturgeschichte auf stammesgeschichtlicher Grundlage. Vgl.
hierzu neuerdings die glänzende kritische Analyse von K. Roßmann in «Die

Wandlung» 1, 1946, S. 870 ff.

89



vollen Kräfte heißen, welche man für die Geschichte
verantwortlich macht, bedeuten in Wahrheit nichts anderes als bei der
Wahrnehmung der Phänomene stehenzubleiben und auf jeden
Versuch verzichten, ihrer konkreten und spezifischen Herkunft
nachzugehen. Denn das duldet keinen Zweifel: Schöpfung der
betreffenden Formkräfte ist die Geschichte nicht deshalb, weil
dort ihr Ursprungsort entdeckt wurde, sondern die geschichtlichen

Tatsachen sind von ihnen aus auf die historische Vorderbühne

projiziert, weil es — angeblich — keine andere Möglichkeit,

sie abzuleiten, gibt. Der modus procedendi sieht dann, ein
wenig schablonenhaft gesehen, kaum anders aus als daß die
«äußere» Zugehörigkeit eines Factums zu seiner historischen
Wirkungseinheit (Volk etc.) als inneres Verhältnis verstanden
wird, und im Grunde das Prädicat nur das Attribut wiederholt:
der römische Staat ist römisch, das deutsche Lied ist deutsch

usw., oder ein wenig modifiziert: der römische Staat ist «typisch»
römisch, das deutsche Lied ist «typisch» deutsch usw. (wobei
freilich, über den Gebrauch bzw. Mißbrauch des Terminus

«typisch» noch mancherlei zu sagen wäre). Der Erkenntnisvorgang

fängt sich also im Kreis und kommt inhaltlich über
leere Tautologien nicht hinaus, das notwendige Ergebnis jedes

Dogmatismus und die glatte Negation echter empirischer
Forschung. Kein Wunder, daß die «totale» Rassentheorie diese

Methode sich aneignete. Nichts konnte ihrer ganzen Anlage
mehr entsprechen3.

Eines ist freilich noch zu bemerken: wenn wir die Rassentheorie

somit einem als «romantisch» zu bezeichnenden Denktypus

sich anschließen lassen, so gehen wir von einer rein
logischen Prüfung aus und halten uns an die Unvermeidlichkeit
sachlicher Bezüge. Nicht dürfen wir uns auf die Motive dieses

Denkens berufen und ebenso wenig auf die Ansprüche, die es

verficht. Die Rassentheoretiker oder besser die rassentheoretischen

Geschichtsphilosophen des 19. Jahrhunderts und ihre

3 Daß es gleichwohl in der Geschichte eines Volkes Kontinuitätszusammenhänge

von charakteristischem Gepräge gibt oder immerhin geben kann, bleibt
deshalb unbenommen. Die wissenschaftliche Aufgabe besteht dann darin, die

Bedingungen festzustellen, auf die solche Gestaltungen zurückzuführen sind,
und ihren eigentümlichen Formprinzipien nachzugehen. Sie sind beileibe kein
a priori selbstverständliches Ergebnis immanenter kollektiver Anlagen.

90



modernen Nachfolger, also ein Gobineau und H. St. Chamberlain
würden wahrscheinlich die Behauptung, sie dächten «romantisch»
und rechneten mit einem verhüllten Kern der Geschichte, der
hinter ihrer Erscheinung steckt, entrüstet zurückweisen. Das
Bewußtsein, von dem sie getragen wurden, liegt weit ab von
dem Ahnen unsichtbarer geistiger Potenzen, wie es in der
Theorie des «Volksgeistes» ausgesprochen wurde. Im Gegenteil:
allen spiritualistischen Auffassungen der Geschichte zum Trotz
sollte der Geschichte eine Grundlage gegeben werden, die im
wahrsten Sinn des Wortes «positiv» unmittelbar wahrgenommen
werden konnte, die genau so ein Naturfaktum war, wie es der
siegreiche, mit der vorbildlich echten Erkenntniswahrheit
ausgestattete Naturwissenschaftler zu seinem Gegenstand hatte.

Ein merkwürdiges Bild ergibt sich: Beweggrund und Substanz
des Denkens fallen bei der «totalen» Rassentheorie auseinander.
Sie glaubt, empirisch-induktiv zu verfahren und sich auf echte
Phänomene zu berufen, und hängt in Wahrheit einem spekulativen

Gedanken an, welcher der empirischen Wirklichkeit nur
geringen Raum läßt. Beide Momente, weit entfernt in ein fruchtbares

Verhältnis zueinander gebracht zu sein, liegen unheilvoll
in gegenseitiger Verquerung, so daß eigentlich nie gesagt wird,
was gedacht ist, noch gedacht wird, was gesagt ist. Diese Rassentheorie

ist sich über ihr eigenes Wesen so sehr im unklaren, daß

sie fortwährend den einen Gedanken durch den anderen
verfälscht. Das «romantische» Element versteht sie «positivistisch»,
indem sie, was in Wahrheit verinnerlichte Formkraft ist, zu
einem rassenbiologischen Phänomen macht, und umgekehrt
entwertet sie dieses, indem sie ihm einen Sinn unterstellt, der
den Wert ihrer Phänomenalität geradezu aufhebt. Es ist ein
unehrliches Spiel, was dla von der Rassentheorie getrieben wird,
und ihre völlige Fehlkonstruktion ist nicht zu verkennen.

Den gleichen Geist verrät die Ausführung der Theorie. Sie

lebt ebenfalls von entliehenen Ideen, die nicht ernst genommen,
sondern in einem sehr oberflächlichen Sinn den eigenen Zwecken

angepaßt werden. Ein Beispiel ist etwa die «Entwicklungsmechanik».

Ich meine damit das «Gesetz», nach dem der «totalen»

Rassentheorie zufolge die Geschichte abläuft. Auf eine

kurze Formel gebracht lautet es: die Geschichte ist eine Folge

von Rassenmischungen, das heißt Rassenverschlechterungen.

91



Anlage und Herkunft des Gedankens sind klar. Er geht von der
Vorstellung aus, daß der älteste, der Ursprungszustand,
vollkommen ist (entsprechend hier der Ausgangspunkt der «reinen»
unvermischten Rasse), und daß jede Entfernung von ihm im
Grunde Abfall bedeutet. Dahin zielt schon die frühe
Weltalterspekulation der Griechen, in Vicos Entwicklungslehre ist diese

Anschauung in abgewandelter Form eingegangen, dann schimmert

sie durch bei Herder und all denen, die ihm in der
Hinwendung zu den elementaren, volkhaften Zuständen des

geschichtlichen Lebens folgen, und schließlich klingt sie auch bei
Rousseau an.

Um die empirischen Grundlagen der (totalen) Rassentheorie
müßte es ganz anders bestellt sein, wenn diese Vorstellung unter
ihren Händen ihren rein spekulativen Charakter hätte verlieren
sollen. Trotzdem ist es schwer, bei ihr das Vorbild wiederzuerkennen.

Man würde erwarten, so im entferntesten auch nur sein

Grundriß im Auge behalten wäre, die Geschichte als Ganzes in
einen pessimistischen Aspekt gerückt zu sehen. Für Gobineau

trifft das immerhin noch zu, aber sonst sucht man den offenliegenden

Décadence-Ansatz vergebens. Im Gegenteil, diese Auffassung

gab der Rassentheorie billige Gelegenheit, sich über den

Zustand der Dinge ziemlich zuversichtlich zu äußern. Man

weiß, «pessimistisch» war man da, wo in der Geschichte eine

dunkle Folie benötigt wurde. Deshalb die Verurteilung ganzer
Kulturen oder geschichtlicher Phasen als «rassisch zersetzt»

(oder «bastardisiert»), wenn man sie dem Wert nach niedrig
einstufen wollte. Das eigene Selbstbewußtsein jedoch ließ sich nicht
beeindrucken, vielmehr fand es sich durch die Vorstellung
gerechtfertigt, es gehöre einer Welt an, die noch von der «reinen»
oder relativ «reinen» Rasse (Gobineau) getragen werde. Es ist
auch nur zu bekannt, daß man von hier geradewegs zur
Apotheose der nordisch-germanischen Rasse gelangte, wenig bekümmert

um die Überlegung, inwiefern die Geschichte gerade in
ihr einen exemplarischen Wert auszuprägen sich habe angelegen
sein lassen. Gobineau hatte hierfür immerhin noch seine Theorie
der Rassenentstehung (durch Mischung der Urrassen)
bereitgehalten, aber für seine Nachfahren war es von vorneherein
ausgemacht, daß es wertvolle und minderwertige Rassen einfach
gäbe, und dler Gipfelpunkt jener eben die «nordische» Rasse sei.

92



Es lag der Rassentheorie gänzlich fern, sich von den

Konsequenzen der Rassenmischungstheorie — sie liegen hell zutage
angesichts der progressiven Mischung in der Geschichte —
gefangennehmen zu lassen. Woraus ihr hätte ein unangenehmer
Zwang entstehen müssen, wurde umgekehrt das Mittel, um für
die Beurteilung des geschichtlichen Stoffes die wünschenswerte
Unbekümmertheit zu bekommen. Vergegenwärtigt man sich nämlich

den fundamentalen Ansatz der (totalen) Rassentheorie, so

war darnach den geschichtlichen Phänomenen ihre Ordnung
genau vorgeschrieben, nicht nur durch die Entwicklungsdynamik
der Rassenmischung, sondern viel mehr noch durch ihre
Zugehörigkeit zu den großen, «rassisch» interpretierten Völkergruppen.

Aus ihr waren die geschichtlichen Tatsachen zu verstehen
und zu beurteilen. Das hätte aber zur Folge gehabt, daß der
Akzent, den eine Erscheinung auf Grund ihres geschichtlichen
Platzes besaß, zuweilen in Widerspruch geraten wäre zu dem

Wertakzent, den die Rassentheoretiker ihm gern verliehen
hätten. Für diesen wichtigen Fall war nun die Mischungstheorie
recht eigentlich vorgesehen. Keineswegs verhielt es sich so, wie

man der Sache nach hätte vermuten sollen, daß die
Rassenverschlechterung durch Mischung etwa den ganzen Rassenkörper
in Mitleidenschaft zog und seinen Allgemeinzustand bestimmte.

Nein, auf einmal war diese Mischung für die Zwecke der Rassentheorie

keine richtige Mischung mehr, sondern lediglich eine

Art korpuskularer Vermengung, bei der die «schlechten» Rassenteile

einfach in die «guten» hineingestreut wurden und dort
selbständig neben ihnen ihre verderbliche Wirkung ausübten.

Alles, was nun im Rahmen der nordisch-indogermanischen
Rassenfamilie begegnete, ohne sich in den «nordisch» standardisierten

Wertkosmos einzufügen (d. h., ohne den Beifall der
Rassentheoretiker zu finden), war dann kurzweg eben nicht mehr
«nordisch», sondern wurde auf Rechnung «fremdrassiger»
Blutseinflüsse gesetzt. Umgekehrt: wenn eine «minderwertige» Rasse

sich auf Grund des geschichtlichen Augenscheins eine «wertvolle»

geschichtliche Leistung anmaßte, so kam sie ihr nicht
mehr zu, weil in ihr die «nordische» Rasse, insgeheim in sie

infiltriert, wirksam wurde (bekanntlich ist Jesus so ein Arier
geworden). Damit war eine bewegliche Skala gewonnen, auf
der man die geschichtlichen Tatsachen jederzeit ad libidum

93



verschieben konnte, ohne sie — und das war ausschlaggebend
und jeder anderen historischen Wertung gegenüber charakteristisch

— der kausal-historischen Verknüpfung zu entreißen.
Noch viel mehr: der historische «Index» ließ sich gerade
deshalb jederzeit verstellen, weil die kausale Verknüpfung elastisch

war, denn das Werturteil leitete seine Berechtigung aus dieser

angeblichen Verursachung ab, da man die Fiktion nie aufgab,
sich auf geschichtliche Gegebenheiten zu beziehen. Es war somit
ein Mittel gefunden, in der Form einer Erfahrungswissenschaft
rein dezisionistisch vorzugehen.

Eine Einschränkung muß allerdings — zum Schluß — gemacht
werden: echte Wissenschaft ist auf diesem brüchigen Boden nie
erstanden. Schon der ganze Biologismus, nicht nur die extreme
Spielart des «totalen» Rassismus, war zusammen mit allen
Übergriffen des naturwissenschaftlichen Denkens auf das
geisteswissenschaftliche Gebiet durch die wissenschafts- und
erkenntnistheoretischen Auseinandersetzungen von der Jahrhundertwende
bis zum Ersten Weltkrieg vor dem Forum des intellektualen
Bewußtseins längst bereinigt worden. Erst recht traf dieses

Schicksal die «totale» Rassentheorie. Aber bereits vorher hatte
sie eine nur untergeordnete Rolle gespielt und war von jeher
dazu verurteilt, in den Außenbezirken der Wissenschaft ihr
Dasein zu fristen und gewissen Bedürfnissen der Halbbildung
zur Befriedigung zu dienen. In dem entsprechenden sozialen
Milieu fand sie dann Eingang in den «weltanschaulichen» Flitter,
den sich eine diesen Kreisen entsprungene politische Demagogie
zulegte. Das Terrorregiment dieser Bewegung brachte sie dann
schließlich in Deutschland für einige Zeit zur Herrschaft.

Die Entwicklung des Rassismus ist unter diesem Gesichtspunkt

vielleicht weniger verwunderlich als sie auf rein
wissenschaftlichem Hintergrund erscheinen müßte. Aber ein bloß
gesellschaftlich-politischer Vorgang ist sie deswegen doch nicht.
Es gibt eine wesentliche Affinität zwischen der logischen (in
Wahrheit alogischen) Struktur des Rassismus und dem «Ethos»
der Politik, welcher er zum ideologischen Rüstzeug diente. Eine
Politik, die sich fortwährend auf «weltanschauliche Grundsätze»

berief, und deren ganzes Wesen doch darin bestand, ein Spiel
nackter Gewalt und schamlosester Verhöhnung jeder sachlichen
Bindung zu verfolgen, verlangte nach einer Gedankenwelt, die

94



jederzeit gestattete, aus ihr die verschiedensten Folgerungen zu
ziehen. In dem «totalen» Rassismus hatte sie nun einmal eine

«Weltanschauung», die den Vorteil hot, sich vor der herrschenden
Bewußtseinsform des Zeitalters als legitimiert ausgeben zu können,

indem sie sich nicht nur auf scheinbare «Tatsachen» berief,
sondern diese auch noch dem Bereich des Geschichtlichen wie
dem der Natur zu entnehmen behauptete. Andererseits erlaubte
die Konstruktion dieses Erkenntnisbildes, es in beliebiger Weise

zu interpretieren und in ihm, ganz nach Laune, die Bestätigung
willkürlicher Wunschbilder zu finden. Aus dem Nichts
emporgestiegen, von der Nichtigkeit und damit Gleichgültigkeit der
menschlichen Werte überzeugt, fand diese Politik hierin die

adäquate Denkform, und erwies damit in den Händen eines
politischen Dezisionismus der theoretische seine Brauchbarkeit.

95


	Die Stellung der Biologie in den historischen Wissenschaften

