Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 8 (1948)

Artikel: Zwei Erklarungen

Autor: Haberlin, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883481

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwei Erklirungen
VonP.Haberlin,Basel

1. Das Eine und das Einzelne.

Das Problem zieht sich durch die ganze Philosophiegeschichte,
soweit sie ontologisch bedeutsam ist. Hier méchte ich kurz meine
Auffassung erliutern und zugleich den Anschein einer Unstim-
migkeit zwischen den «Naturphilosophischen Betrachtungen»
einerseits und der «Ethik» und <Logik» andrerseits zerstreuen,
dem ich in der Diskussion hie und da begegnet bin.

Vorauszuschicken ist, daf} es in der Frage nicht formal um die
Einheit des Seins, sondern — material — um die Einheit des
Seienden geht. Das Eine wie das Einzelne bedeuten Seiendes,
einmal verstanden als Eines, das andremal als Besondres. Es ist
irrefithrend, das Seiende im ersten Verstande als «das Sein» zu
bezeichnen, wie es im franzésischen Ausdruck «L’Etre» geschieht
und wie es iibrigens auch mir selber gelegentlich passiert ist. Die
Einheit des Seins (in allem Seienden) und die Einheit des Seien-
den selbst sind verschiedene Themen (obschon sie zuletzt zu-
sammenhiingen).

Unsere Frage setzt die Idee der Einheit der «Welt» und zu-
gleich diejenige der eigenstindigen Besonderheit von einzelnem
Seienden voraus. Wie diese Voraussetzung begriindet sei, das be-
schiftigt uns hier nicht. Wir fragen lediglich, wie beides sich ver-
trage: Einheit und «Individualitit». — Durch zwei spekulative
Scheinlgsungen kann das Problem umgangen werden, eine the-
istische und eine «naturalistische». Sie sind in ihren Varianten
bekannt und brauchen hier nicht niher charakterisiert zu wer-
den. Wie alle Spekulation leiden sie an innerm Widerspruch, der
nichts andres ist als das verschleierte Problem selbst. Kritische
Philosophie will die Situation ernstnehmen, nach der Einheit wie
nach der Individualitit; weder der einen noch der andern darf
etwas von ihrem Sinn geraubt werden.

Dazu gehort u. a., da} wir uns der Totalitdt der Individuation
bewuBlt seien. Wenn es einzelnes Seiendes gibt, dann gibt es lauter

58



Einzelnes; Besonderheit bedingt andre Besonderheit und lif3t
keine Nichtbesonderheit zu. Was iiberhaupt ist, ist individuell. —
Dann aber kann «das Eine» (als Seiendes) nicht etwas andres
gein als das Einzelne in seiner Gesamtheit. Wenn alles Seiende
individuell ist, so gibt es kein Seiendes auller den Individuen.
Wenn das Eine ist, so ist es identisch mit dem Besondern in seiner
Gesamtheit (es miifite denn selber ein Besondres sein, was der
Idee widerspricht).

Die «Einheit» des Einen ist somit gleich der Einheit des Be-
sondern. Sie kann nicht vom Besondern «weggenommen» werden.
Das Besondre ist als Eines, und das Eine ist als Besondres. Es
gibt keine «Einheit» aufler den Individuen, und diese sind nicht
anders als «in Einheit». Individualitat bedeutet nicht Isoliertheit,
und die Einheit bedeutet nicht einen auBler den Individuen be-
stehenden «Zusammenhang». Das Eine und das Einzelne stehen
sich nicht gewissermaflen gegeniiber. Es besteht nicht so etwas
wie ein Gegensatz, der es nétig machte, denkend «beseitigi» zu
werden. Wo das Eine gedacht wird, mull es als Gesamtheit der
Individuen gedacht werden, und wo Individuelles gedacht wird,
muf} es als «in Einheit» gedacht werden. Dieses «Verhiltnis»
kann man als (totale) Individuiertheit des Einen Seienden be-
zeichnen, aber ebensowohl als Konstituiertheit dieses Einen durch
die Individuen. Die «Welt» ist Eine «durch» die Individuen; diese
sind das Eine. '

Es mufl3 aber, damit nicht Irrtum sich einschieiche, beachtet
werden, dafl es sich um ein ewiges, nicht zeitliches «Verhiltnis»
handelt. Es ist keiner Verinderung unterworien: Das Eine ist als
individuiertes, und das Besondre ist, und zwar als das was es ist
(also in seiner Besonderheit) in Einheit. Das Eine wird nicht, —
etwa durch eine Funktion des Besondern, welche Einheit erst
schiife; in dieser funktionell-zeitlichen Bedeutung darf der Aus-
druck «konstituieren» nicht verstanden werden. Umgekehrt darf
die Individuation nicht als zeitlicher Akt verstanden werden: das
Eine Seiende individuiert sich nicht, es ist, als Seiendes, indivi-
Die Ewigkeit des «Verhilinisses» bedeutet zugleich
Ewigkeit des Einen und Ewigkeit des Einzelnen in seiner Beson-

duiert.

derheit. Die Individuen sind nach ihrer Besonderheit ebensowenig
«verinderlich» wie das FEine in seiner Einheit; jene sind, gerade
in ihrer Besonderheit, mit diesem identisch.

59



Mag man sich das, was wir Verdnderung (Werden) nennen, vor-
stellen wie man will, eines ist sicher: sie bedeutet weder Anders-
werden des Einzelnen in seiner Besonderheit (Qualitas) noch
Wandel «der Einheit» als solcher oder des Einen. Das Individuelle
ist als solches wie es ist; es ist nie und nimmer ein andres. Im
Einen Seienden sind in Ewigkeit <alle Pldatze besetzt»; es ist als
total individuiertes. Verdnderung kann daher auch nicht Ande-
rung des Einen als solches bedeuten.

So darf man sich also die Welt «im Ganzen» eben nicht als ein
«Ganzes» vorstellen, das aus Teilen bestinde, welche auch irgend-
wie anders geordnet sein oder werden konnten. Die Einheit des
Einen bedeutet nicht Ganzheit; dieser Begriff gehort der Zeit-
lichkeit an, nicht der Ewigkeit. Man kann auch sagen: das Eine
ist nicht ein Gebilde, das eben auch nicht sein konnte, weil es
geworden wire, — etwa im Sinne eines Organismus; sogar der
Ausdruck «System».konnte nur mit Vorbehalt verwendet werden,
namlich so, daf} klar wire, es handle sich um ewiges «System>»,
in welchem die Komponenten und ihre Ordnung untrennbar sind.

s sollte durch diese gedringten Bemerkungen zum Ausdruck
gebracht werden, daf3 das «Verhilinis» des Einen und des Einzel-
nen iiberhaupt nicht vorstellbar ist. Alle vorstellbare Einheit einer
Vielheit ist «zeitliche» Einheit, Ganzheit eines Gebildes, wie es
uns in der Welt begegnet. Das ewig Eine hat Raum fiir alle mog-
lichen solcher vorstellbarer Vereinigungen, ist aber selber nichts
derartiges; man kann weder ihm noch seiner Einheit begegnen.
Wir «leben» diese, indem wir (als Individuen) sind, aber wir
«sehen» sie nicht. — Daher miissen alle begrifflichen Formulie-
rungen des Verhiltnisses ungenau sein; vielmehr: wo sie ver-
sucht werden, konnen sie nur in der Form des «Gegenstindlichen»
(Vorstellbaren) auf das Gemeinte hinweisen, sie miissen sym-
bolisch sein. Die Schwierigkeit besteht aber darin, Symbole zu
wihlen, welche «verstindlich» wiren und trotzdem nicht (als
«allzuverstindliche») den Gedanken in die Irre fiihrten (wie dies
etwa «Organismus», «Ganzheit», «System» tun). Fiir mein Teil
habe ich mich, um nicht dogmatischem «Ernstnehmens der Sym-
bole Vorschub zu leisten, verschiedener und zwar méglichst un-
gegenstindlicher Ausdriicke bedient, z. B. «Modus» und andrer-
seits «Reprisentation». Modus will sagen: das Einzelne bedeutet
die besondre «Darstellung> des Seienden, in seiner Einheit, nicht

60



getrennt von dieser, — so daf3 das Eine im Einzelnen <anwesend»
ist, jedoch eben in besondrer Weise (was nichts mit dem Gedan-
ken des «<Mikrokosmos» zu tun hat); «mit» dem KEinzelnen ist
nicht etwa das «Ganze», wohl aber das Eine «gegeben», wie um-
gekehrt mit dem Einen das Einzelne «gegeben» ist. In dieser und
keiner andern Weise «enthalt» das Eine das Einzelne, und «<re-
priasentiert» dieses das Eine ohne es seinerseits zu «enthalten»
(es ist ja Besondres). Die Ausdriicke sollten jeden Gedanken an
das Einzelne als «Teil des Ganzen» oder als <auch isoliert Mog-
liches» fernhalten.

Mit diesen Erlauterungen diirfte der eingangs erwiahnte An-
schein der Unstimmigkeit zur Hauptsache beseitigt sein. Die Va-
riation der Formulierungen sollte, wie gesagt, dogmatischem
«Symbolmaterialismus» oder Wortzauber wehren. — Nur zwei
Bemerkungen scheinen mir noch nétig. Erstens: Es ist wohl ver-
stindlich, daB in ontologischem und inshesondre kosmologischem
Zusammenhang sich ohnehin eine andre Darstellungsweise auf-
dringt als dort, wo es sich — in anthropologischem Zusammen-
hang — eben nicht um das Einzelne tiberhaupt, sondern um das
menschliche Individuum handelt. Im ersten Fall liegt der Akzent
gewissermaBen auf dem Einen, im zweiten Fall dagegen auf dem
Einzelnen, das eben hier verantwortliches Individuum ist. —
Zweitens: Es hingt damit zusammen, daB in kosmologischem
Zusammenhang zwar von Einheit und Vielheit des Seienden, aber
nicht (oder noch nicht) vom Grund des also Seienden gehandelt
werden mufite, von Gott. Erst in ethischem Zusammenhang er-
offnet sich dieser Horizont; die Frage des Einen und des Ein-
zelnen ist als solche eine «weltliche» Angelegenheit. Und andrer-
seits mullte es der Logik vorbehalten bleiben zu zeigen, daf3 das
Seiende in Einheit und Einzelheit gleichermaBen absolut be-
griindet ist. — Es liegt mir daran, dies zu betonen, um das MiB-
verstindnis abzuwehren, als walte in den «Naturphilosophischen
Betrachtungen» so etwas wie Pantheismus. Das Eine, von wel-
chem hier die Rede war, ist immer zu verstehen als das Eine
Seiende, und niemals als der Grund seiner selbst oder des Einzelnen.

2.Vom Zitieren.
Zitate sind selbstverstindlich notwendig, wo es sich um histo-
rische oder kritische Darstellung handelt, eventuell auch in ei-

61



gentlicher Diskussion mit bestimmten (lebenden) Partnern.
Anders im Zusammenhang systematisch-philosophischer Dar-
bietung. Hier kommt es dem Autor darauf an, die sachliche
Wahrheit zu demonstrieren, so wie er sie sicht; er steht in durch-
aus eigener Verantwortung und blickt gewissermaflen weder
nach rechts noch nach links, sondern allein auf das innere Bild,
das er darstellen will. Wohl kann es ihm gut scheinen, im Inter-
esse der Deutlichkeit seine Auffassung mit andern zu vergleichen;
er wird dann diese zur Sprache bringen und sich eventuell da-
mit auseinandersetzen. Aber es ist nicht notwendig, dabei be-
stimmte Autoren zu zitieren; Sinn hatte dies jedenfalls nur,
wenn das Zitat oder die «adressierte» Auseinandersetzung ge-
eignet wiire, dem Verstindnis der systematischen Darstellung
zu dienen.

Gerade diese Eignung aber ist fraglich. Mit jeder adressierten
Auseinandersetzung, ja schon mit jedem Zitat zum Zwecke der
INlustration einer moglichen Auffassung, begibt sich der Autor
auf das Feld der Interpretation (des Zitierten oder des Partners
der Auseinandersetzung). Dies aber bedeutet, im Zusammenhang
der systematischen Absicht, nicht nur eine Metabasis (und inso-
fern einen «Stilfehler» oder doch eine Abschweifung), sondern
viel mehr: jede Interpretation mufl, genau gesprochen, hypo-
thetisch sein; mit ihr begibt sich der Autor in das Gebiet der
«Erkenntnis a posteriori» in all ihrer Fraglichkeit. Es ist nie
sicher, daf} er den Partner richtig (addquat) versteht; es ist
moglich, daf} er ihm Unrecht tut. Man weif}, wie sehr die philo-
sophiegeschichtlichen Interpretationen auseinandergehen konnen;
man kennt, in der Auseinandersetzung zwischen Lebenden, die
immer wiederkehrenden Klagen von beiden Seiten, man sei nicht
(vollig) verstanden worden. Kurz: Zitate in systematischem Zu-
sammenhang sind dadurch bedenklich, dal sie die Darstellung
mit <historischen» Fraglichkeiten belasten.

Dazu ist die Reaktion des Lesers zu nehmen. Nicht nur daf3
dieser vom systematischen Gedankengang auf historische Ge-
gebenheiten hin abgelenkt wird: er wird seinerseits genétigt,
zu der illustrierend oder polemisch gebotenen Interpretation
Stellung zu nehmen. Dies bedeutet ein direktes Hindernis fiir
die notwendige Hingabe an den systematischen Gedanken; die
eventuelle Differenz zwischen der eigenen Interpretation und

62



derjenigen des Autors, ja schon das Wissen um die Fraglichkeit
aller Interpretation iiberhaupt, wird dem Leser im Wege stehen.
Man erlebt es in Gesprichen mit systematischer Absicht, z. B. nach
Vortrigen in philosophischen Gesellschaften, immer wieder, daf3
die Diskussion vom eigentlichen Thema abgleitet und zum Streit
um die Interpretation der zitierten Stellen oder Philosophen
wird. Eine dhnliche Gefahr droht immer, wo in systematischen
Darstellungen mit «Beispielen» gearbeitet wird.

Mich personlich haben derartige Uberlegungen dazu gefiihrt,
zwar nicht auf Auseinandersetzung mit andern Positionen, wohl
aber auf Zitate und adressierte Auseinandersetzungen zu ver-
zichten. Ich wellte die angedeuteten Ablenkungen vermeiden und
den Leser vielmehr veranlassen, sich ganz auf den Gedanken-
gang zu konzentrieren und ihn in eigener Verantwortung zu
priifen. Die Nachteile schienen mir nicht von sachlicher Art.
Von einem Kollegen ist mir bedauernd gesagt worden, ich hitte
es dem Leser erschwert, «mich» irgendwo einzuordnen; ein
Rezensent findet (obschon er doch Philesophie studiert habe)
die <Logik» unverstindlich, wobei er offensichtlich eben die
Schwierigkeit der «Einordnung» meint. Als ob es darauf ankime!
Ein philosophischer Gedanke wird nicht dadurch verstanden,
daB er rubriziert wird, — im Gegenteil: schon die Absicht der
Einordnung erschwert das wahre Verstdndnis. — Andere haben
es mir iibelgenommen, daf} ich gerade sie nicht zitiert habe; sie
haben dies als Zeichen der Nichtbeachtung oder gar der MiR-
achtung aufgefaB3t. Ich hoffe, sie werden mich nach der vor-
stehenden Erklirung nun besser verstehen.

Auseinandersetzungen miissen manchmal dazu dienen, die
eigene Originalitit hervorzuheben. Dieser Moglichkeit habe ich
mich durch meine «Methode» beraubt. Jedoch ist mir die In-
sinuation nicht erspart geblieben, ich hitte gerade dadurch den
Anschein vollkommener Originalitit erwecken wollen. Gegen
diese Verdidchtigung (die iibrigens in ihrer Primitivitit nur den
Urheber selber trifft) méchte ich mich nicht zur Wehr setzen.
Sie gibt mir aber AnlaB} zu einer allgemeinen Bemerkung iiber
«Originalitit». Es ist selbstverstindlich, da3 dem ernsthaft Philo-
sophierenden volle Originalitit zukommt in dem Sinn, daB seine
Leistung die seinige ist, — gleichgiiltig ob er zu dhnlichen oder
zu andern Ergebnissen komme als Andre vor oder neben ihm.

63



Wahre Originalitat hat es nicht nétig, «originell> zu sein. Es ist
aber ebenso selbstverstindlich fiir den ernsthaft Philosophieren-
den, daB er sich bemiiht, von Andern zu lernen. Die willige
Aufnahme positiver oder negativer Anregungen tut seiner
Originalitdt nicht Eintrag, im Gegenteil: sie ruft sie auf. Er wire
nicht Philosoph, wenn er fremde Gedanken einfach iibernihme
und nicht gewillt und imstande wire, sie aus Eigenem zu priifen
und zu verarbeiten. Wahre Originalitit hat keinen Anlal, «<Ein-
fliisse» zu scheuen -oder Anregungen zu verheimlichen; sie ist
nie «in Gefahr», wo sie tatsichlich ist. '

64



	Zwei Erklärungen

