
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 8 (1948)

Artikel: Zwei Erklärungen

Autor: Häberlin, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwei Erklärungen
Y on P. Habe r lin, Basel

1. Das Eine und das Einzelne.
Das Problem zieht sich durch die ganze Philosophiegeschichte,

soweit sie ontologisch bedeutsam ist. Hier möchte ich kurz meine
Auffassung erläutern und zugleich den Anschein einer Unstimmigkeit

zwischen den «Naturphilosophischen Betrachtungen»
einerseits und der «Ethik» und «Logik» andrerseits zerstreuen,
dem ich in der Diskussion hie und da begegnet hin.

Vorauszuschicken ist, daß es in der Frage nicht formal um die
Einheit des Seins, sondern — material —- um die Einheit des

Seienden geht. Das Eine wie das Einzelne bedeuten Seiendes,
einmal verstanden als Eines, das andremal als Besondres. Es ist
irreführend, das Seiende im ersten Verstände als «das Sein» zu
bezeichnen, wie es im französischen Ausdruck «L'Etre» geschieht
und wie es übrigens auch mir selber gelegentlich passiert ist. Die
Einheit des Seins (in allem Seienden) und die Einheit des Seienden

selbst sind verschiedene Themen (obschon sie zuletzt
zusammenhängen)

Unsere Frage setzt die Idee der Einheit der «Welt» und
zugleich diejenige der eigenständigen Besonderheit von einzelnem
Seienden voraus. Wie diese Voraussetzung begründet sei, das

beschäftigt uns hier nicht. Wir fragen lediglich, wie beides sich
vertrage: Einheit und «Individualität». — Durch zwei spekulative
Scheinlösungen kann das Problem umgangen werden, eine the-
istische und eine «naturalistische». Sie sind in ihren Varianten
bekannt und brauchen hier nicht näher charakterisiert zu werden.

Wie alle Spekulation leiden sie an innerm Widerspruch, der
nichts andres ist als das verschleierte Problem selbst. Kritische
Philosophie will die Situation ernstnehmen, nach der Einheit wie
nach der Individualität; weder der einen noch der andern darf
etwas von ihrem Sinn geraubt werden.

Dazu gehört u. a., daß wir uns der Totalität der Individuation
bewußt seien. Wenn es einzelnes Seiendes gibt, dann gibt es lauter

58



Einzelnes; Besonderheit bedingt andre Besonderheit und läßt
keine Niclitbesonderheit zu. Was überhaupt ist, ist individuell.—
Dann aber kann «das Eine» (als Seiendes) nicht etwas andres

sein als das Einzelne in seiner Gesamtheit. Wenn alles Seiende

individuell ist, so gibt es kein Seiendes außer den Individuen.
Wenn das Eine ist, so ist es identisch mit dem Besondern in seiner
Gesamtheit (es müßte denn selber ein Besondres sein, was der
Idee widerspricht).

Die «Einheit» des Einen ist somit gleich der Einheit des Be-
sondern. Sie kann nicht vom Besondern «weggenommen» werden.
Das Besondre ist als Eines, und das Eine ist als Besondres. Es

gibt keine «Einheit» außer den Individuen, und diese sind nicht
anders als «in Einheit». Individualität bedeutet nicht Isoliertheit,
und die Einheit bedeutet nicht einen außer den Individuen
bestehenden «Zusammenhang». Das Eine und das Einzelne stehen
sich nicht gewissermaßen gegenüber. Es besteht nicht so etwas
wie ein Gegensatz, der es nötig machte, denkend «beseitigt» zu
werden. Wo das Eine gedacht wird, muß es als Gesamtheit der
Individuen gedacht werden, und wo Individuelles gedacht wird,
muß es als «in Einheit» gedacht werden. Dieses «Verhältnis»
kann man als (totale) Individuiertheit des Einen Seienden

bezeichnen, aber ebensowohl als Konstituiertheit dieses Einen durch
die Individuen. Die «Welt» ist Eine «durch» die Individuen; diese

sind das Eine.
Es muß aber, damit nicht Irrtum sich einschleiche, beachtet

werden, daß es sich um ein ewiges, nicht zeitliches «Verhältnis»
handelt. Es ist keiner Veränderung unterworfen: Das Eine ist als

individuiertes, und das Besondre ist, und zwar als das ivas es ist
(also in seiner Besonderheit) in Einheit. Das Eine wird nicht, —-

etwa durch eine Funktion des Besondern, welche Einheit erst
schüfe; in dieser funktionell-zeitlichen Bedeutung darf der
Ausdruck «konstituieren» nicht verstanden werden. Umgekehrt darf
die Individuation nicht als zeitlicher Akt verstanden werden : das

Eine Seiende individuiert sich nicht, es ist, als Seiendes, indivi-
duiert. Die Ewigkeit des «Verhältnisses» bedeutet zugleich
Ewigkeit des Einen und Ewigkeit des Einzelnen in seiner

Besonderheit. Die Individuen sind nach ihrer Besonderheit ebensowenig
«veränderlich» wie das Eine in seiner Einheit; jene sind, gerade
in ihrer Besonderheit, mit diesem identisch.

59



Mag man sich das, was wir Veränderung (Werden) nennen,
vorstellen wie man will, eines ist sicher: sie bedeutet weder Anderswerden

des Einzelnen in seiner Besonderheit (Qualitas) noch
Wandel «der Einheit» als solcher oder des Einen. Das Individuelle
ist als solches wie es ist; es ist nie und nimmer ein andres. Im
Einen Seienden sind in Ewigkeit «alle Plätze besetzt»; es ist als

total individuiertes. Veränderung kann daher auch nicht Änderung

des Einen als solches bedeuten.
So darf man sich also die Welt «im Ganzen» eben nicht als ein

«Ganzes» vorstellen, das aus Teilen bestände, welche auch irgendwie

anders geordnet sein oder werden könnten. Die Einheit des

Einen bedeutet nicht Ganzheit; dieser Begriff gehört der
Zeitlichkeit an, nicht der Ewigkeit. Man kann auch sagen: das Eine
ist nicht ein Gebilde, das eben auch nicht sein könnte, weil es

geworden wäre, — etwa im Sinne eines Organismus; sogar der
Ausdruck «System» könnte nur mit Vorbehalt verwendet werden,
nämlich so, daß klar wäre, es handle sich um ewiges «System»,
in welchem die Komponenten und ihre Ordnung untrennbar sind.

Es sollte durch diese gedrängten Bemerkungen zum Ausdruck
gebracht werden, daß das «Verhältnis» des Einen und des Einzelnen

überhaupt nicht vorstellbar ist. Alle vorstellbare Einheit einer
Vielheit ist «zeitliche» Einheit, Ganzheit eines Gebildes, wie es

uns in der Welt begegnet. Das ewig Eine hat Raum für alle
möglichen solcher vorstellbarer Vereinigungen, ist aber selber nichts
derartiges; man kann weder ihm noch seiner Einheit begegnen.
Wir «leben» diese, indem wir (als Individuen) sind, aber wir
«sehen» sie nicht. — Daher müssen alle begrifflichen Formulierungen

des Verhältnisses ungenau sein; vielmehr: wo sie
versucht werden, können sie nur in der Form des «Gegenständlichen»
(Vorstellbaren) auf das Gemeinte hinweisen, sie müssen
symbolisch sein. Die Schwierigkeit besteht aber darin, Symbole zu
wählen, welche «verständlich» wären und trotzdem nicht (als
«allzuverständliche») den Gedanken in die Irre führten (wie dies

etwa «Organismus», «Ganzheit», «System» tun). Für mein Teil
habe ich mich, um nicht dogmatischem «Ernstnehmen» der Symbole

Vorschub zu leisten, verschiedener und zwar möglichst
ungegenständlicher Ausdrücke bedient, z. B. «Modus» und andrerseits

«Repräsentation». Modus will sagen: das Einzelne bedeutet
die besondre «Darstellung» des Seienden, in seiner Einheit, nicht

60



getrennt von dieser, — so daß das Eine im Einzelnen «anwesend»

ist, jedoch eben in besondrer Weise (was nichts mit dem Gedanken

des «Mikrokosmos» zu tun hat) ; «mit» dem Einzelnen ist
nicht etwa das «Ganze», wohl aber das Eine «gegeben», wie
umgekehrt mit dem Einen das Einzelne «gegeben» ist. In dieser und
keiner andern Weise «enthält» das Eine das Einzelne, und
«repräsentiert» dieses das Eine ohne es seinerseits zu «enthalten»
(es ist ja Besondres). Die Ausdrücke sollten jeden Gedanken an
das Einzelne als «Teil des Ganzen» oder als «auch isoliert
Mögliches» fernhalten.

Mit diesen Erläuterungen dürfte der eingangs erwähnte
Anschein der Unstimmigkeit zur Hauptsache beseitigt sein. Die
Variation der Formulierungen sollte, wie gesagt, dogmatischem
«Symbolmaterialismus» oder Wortzauber wehren. — Nur zwei
Bemerkungen scheinen mir noch nötig. Erstens: Es ist wohl
verständlich, daß in ontologischem und insbesondre kosmologischem
Zusammenhang sich ohnehin eine andre Darstellungsweise
aufdrängt als dort, wo es sich — in anthropologischem Zusammenhang

— eben nicht um das Einzelne überhaupt, sondern um das

menschliche Individuum handelt. Im ersten Fall liegt der Akzent
gewissermaßen auf dem Einen, im zweiten Fall dagegen auf dem

Einzelnen, das eben hier verantwortliches Individuum ist. —
Zweitens: Es hängt damit zusammen, daß in kosmologischem
Zusammenhang zwar von Einheit und Vielheit des Seienden, aber
nicht (oder noch nicht) vom Grund des also Seienden gehandelt
werden mußte, von Gott. Erst in ethischem Zusammenhang
eröffnet sich dieser Horizont; die Frage des Einen und des
Einzelnen ist als solche eine «weltliche» Angelegenheit. Und andrerseits

mußte es der Logik vorbehalten bleiben zu zeigen, daß das

Seiende in Einheit und Einzelheit gleichermaßen absolut
begründet ist. — Es liegt mir daran, dies zu betonen, um das
Mißverständnis abzuwehren, als walte in den «Naturphilosophischen
Betrachtungen» so etwas wie Pantheismus. Das Eine, von
welchem hier die Rede war, ist immer zu verstehen als das Eine
Seiende, und niemals als der Grund seiner selbst oder des Einzelnen.

2. Vom Zitieren.
Zitate sind selbstverständlich notwendig, wo es sich um

historische oder kritische Darstellung handelt, eventuell auch in ei-

61



gentlicher Diskussion mit bestimmten (lebenden) Partnern.
Anders im Zusammenbang systematisch-philosophischer
Darbietung. Hier kommt es dem Autor darauf an, die sachliche
Wahrheit zu demonstrieren, so wie er sie sieht; er steht in durchaus

eigener Verantwortung und blickt gewissermaßen weder
nach rechts noch nach links, sondern allein auf das innere Bild,
das er darstellen will. Wohl kann es ihm gut scheinen, im Interesse

der Deutlichkeit seine Auffassung mit andern zu vergleichen;
er wird dann diese zur Sjirache bringen und sich eventuell
damit auseinandersetzen. Aber es ist nicht notwendig, dabei
bestimmte Autoren zu zitieren; Sinn hätte dies jedenfalls nur,
wenn das Zitat oder die «adressierte» Auseinandersetzung
geeignet wäre, dem Verständnis der systematischen Darstellung
zu dienen.

Gerade diese Eignung aber ist fraglich. Mit jeder adressierten
Auseinandersetzung, ja schon mit jedem Zitat zum Zwecke der
Illustration einer möglichen Auffassung, begibt sich der Autor
auf das Feld der Interpretation (des Zitierten oder des Partners
der Auseinandersetzung). Dies aber bedeutet, im Zusammenhang
der systematischen Absicht, nicht nur eine Metabasis (und insofern

einen «Stilfehler» oder doch eine Abschweifung), sondern
viel mehr: jede Interpretation muß, genau gesprochen,
hypothetisch sein; mit ihr begibt sich der Autor in das Gebiet der
«Erkenntnis a posteriori» in all ihrer Fraglichkeit. Es ist nie
sicher, daß er den Partner richtig (adäquat) versteht; es ist
möglich, daß er ihm Unrecht tut. Man weiß, wie sehr die
philosophiegeschichtlichen Interpretationen auseinandergehen können ;

man kennt, in der Auseinandersetzung zwischen Lebenden, die
immer wiederkehrenden Klagen von beiden Seiten, man sei nicht
(völlig) verstanden worden. Kurz: Zitate in systematischem
Zusammenhang sind dadurch bedenklich, daß sie die Darstellung
mit «historischen» Fraglichkeiten belasten.

Dazu ist die Reaktion des Lesers zu nehmen. Nicht nur daß
dieser vom systematischen Gedankengang auf historische
Gegebenheiten hin abgelenkt wird: er wird seinerseits genötigt,
zu der illustrierend oder polemisch gebotenen Interpretation
Stellung zu nehmen. Dies bedeutet ein direktes Hindernis für
die notwendige Hingabe an den systematischen Gedanken; die

eventuelle Differenz zwischen der eigenen Interpretation und

62



derjenigen des Autors, ja schon das Wissen um die Fraglichkeit
aller Interpretation überhaupt, wird dem Leser im Wege stehen.

Man erlebt es in Gesprächen mit systematischer Absicht, z.B. nach

Vorträgen in philosophischen Gesellschaften, immer wieder, daß

die Diskussion vom eigentlichen Thema abgleitet und zum Streit
um die Interpretation der zitierten Stellen oder Philosophen
wird. Eine ähnliche Gefahr droht immer, wo in systematischen
Darstellungen mit «Beispielen» gearbeitet wird.

Mich persönlich haben derartige Überlegungen dazu geführt,
zwar nicht auf Auseinandersetzung mit andern Positionen, wohl
aber auf Zitate und adressierte Auseinandersetzungen zu
verzichten. Ich wollte die angedeuteten Ablenkungen vermeiden und
den Leser vielmehr veranlassen, sich ganz auf den Gedankengang

zu konzentrieren und ihn in eigener Verantwortung zu
prüfen. Die Nachteile schienen mir nicht von sachlicher Art.
Von einem Kollegen ist mir bedauernd gesagt worden, ich hätte
es dem Leser erschwert, «mich» irgendwo einzuordnen; ein
Rezensent findet (ohschon er doch Philosophie studiert habe)
die «Logik» unverständlich, wobei er offensichtlich eben die

Schwierigkeit der «Einordnung» meint. Als oh es darauf ankäme!
Ein philosophischer Gedanke wird nicht dadurch verstanden,
daß er rubriziert wird, — im Gegenteil: schon die Absicht der

Einordnung erschwert das wahre Verständnis. — Andere haben

es mir übelgenommen, daß ich gerade sie nicht zitiert habe; sie

haben dies als Zeichen der Nichtbeachtung oder gar der
Mißachtung aufgefaßt. Ich hoffe, sie werden mich nach der
vorstehenden Erklärung nun besser verstehen.

Auseinandersetzungen müssen manchmal dazu dienen, die
eigene Originalität hervorzuheben. Dieser Möglichkeit habe ich
mich durch meine «Methode» beraubt. Jedoch ist mir die
Insinuation nicht erspart gebliehen, ich hätte gerade dadurch den
Anschein vollkommener Originalität erwecken wollen. Gegen
diese Verdächtigung (die übrigens in ihrer Primitivität nur den
Urheber selber trifft) möchte ich mich nicht zur Wehr setzen.
Sie gibt mir aber Anlaß zu einer allgemeinen Bemerkung über
«Originalität». Es ist selbstverständlich, daß dem ernsthaft
Philosophierenden volle Originalität zukommt in dem Sinn, daß seine

Leistung die seinige ist, — gleichgültig ob er zu ähnlichen oder

zu andern Ergebnissen komme als Andre vor oder neben ihm.

63



Wahre Originalität hat es nicht nötig, «originell» zu sein. Es ist
aber ebenso selbstverständlich für den ernsthaft Philosophierenden,

daß er sich bemüht, von Andern zu lernen. Die willige
Aufnahme positiver oder negativer Anregungen tut seiner

Originalität nicht Eintrag, im Gegenteil: sie ruft sie auf. Er wäre
nicht Philosoph, wenn er fremde Gedanken einfach übernähme
und nicht gewillt und imstande wäre, sie aus Eigenem zu prüfen
und zu verarbeiten. Wahre Originalität hat keinen Anlaß,
«Einflüsse» zu scheuen oder Anregungen zu verheimlichen; sie ist
nie «in Gefahr», wo sie tatsächlich ist.

64


	Zwei Erklärungen

