
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 8 (1948)

Artikel: Der Mittag

Autor: Bollnow, Otto Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Mittag
Von Otto Friedrich Bollnow

I.

In dem Maße, in dem die ungeheure, Welt und Leben
aufschließende Kraft der Stimmungen für die Philosophie entdeckt

wurde, mußte es als eine verlockende Aufgabe erscheinen, über
die sich zunächst darbietende schematische Einteilung nach
fröhlichen und traurigen, gehobenen und gedrückten Stimmungen
hinaus den ganzen inhaltlichen Reichtum der verschiedenen
Stimmungsmöglichkeiten fruchtbar zu machen. Dazu war es notwendig,

neben den mehr von den inneren Gefühlszuständlichkeiten
her gesehenen, gewissermaßen formalen Stimmungslagen wie
Fröhlichkeit und Heiterkeit, Traurigkeit und Mißmut, Langeweile

und Verzweiflung usw. zugleich aucli jenen andern Bereich

mit hineinzunehmen, den man am ehesten als den der situations-
oder gegenstandsgebundenen Stimmungen bezeichnen könnte,
weil diese nur unter ganz bestimmten, inhaltlich angebbaren
Bedingungen der äußeren Lage zugänglich sind. Hierhin würden
neben mancherlei andern diejenigen Stimmungen gehören, die mit
dem rhythmischen Ahlauf der Tages- und Jahreszeiten gegeben
sind, oder der darin eingegliederten Feste und Feiertage, oder
auch der Reihenfolge der menschlichen Altersstufen von dem
unbeschwerten Übermut des Kleinkinds über die verzehrende Sehnsucht

der Jugend bis hin zu der beglückenden Heiterkeit des

reifen Alters, für die uns Jean Pauls «Fibel» ein so schönes

Beispiel bietet.
Hierhin gehört als besonders wichtiges Beispiel die Stimmungsfolge

der Jahreszeiten, wie sie von der morgendlichen Frühe und
dem ansteigenden Feben des Vormittags über den Tagesbogen
hinweg sich in der abendlichen Sonne verklärt, in der sinkenden
Dämmerung verfließt und endlich in der wachsenden Stille der
Nacht zur Ruhe kommt; Was hier in der mitempfindenden Seele

geschieht, das ist nicht nur eine Abfolge seelischer Zustände oder

25



ein Wechsel verschiedener Beleuchtungen, in denen die Welt und
das Leben erscheinen, sondern das sind tiefer gesehen zugleich
verschiedenartige Zugänge, die uns an verborgene, nur auf
diesem Weg zugängliche Tiefen der Wirklichkeit heranführen. Man
kann in diesem Sinn von einer Metaphysik der Tageszeiten
sprechen, einer philosophischen Aufgabe, die allerdings erst in
Angriff zu nehmen wäre.

Der angemessene Zugang zu einer solchen Metaphysik der

Tageszeiten führt über den reichen Schatz der neueren Lyrik, in der
die verschiedenen Stimmungsmöglichkeiten, wie sie in den Tageszeiten

gegeben sind, in mannigfaltiger Weise dargestellt werden.
Aber wenn man die Bände der deutschen Lyrik durchblättert,
dann macht man bald eine seltsame Erfahrung: Wohl gibt es eine
unübersehbare Fülle der Abend- und Nacht- und Morgengedichte,
wohl gibt es auch zahlreiche Dichtungen, in denen die dazwischen
gelegenen feineren Abstufungen behandelt werden, aber auffallend
wenig ist vom vollen Tag und insbesondere im zugespitzten Sinn
vom eigentlichen Mittag die Rede. Wenn man von solchen
Gedichten absieht, die in einem Zyklus der Tageszeiten gewissermaßen

nur aus Symmetriegründen eingefügt sind, und überhaupt
auf das Streben nach äußerer Vollständigkeit verzichtet und sich

nur auf wirklich bezeichnende Belege beschränkt, so sind es im
Grunde nur ganz wenige Gedichte, in denen der besondere
Stimmungscharakter des Mittags ausgesprochen ist. Das mag damit
zusammenhängen, daß unter den klimatischen Bedingungen
Deutschlands der Mittag nicht in dem ausgeprägten Maße hervortritt,

wie dies in wärmeren Ländern der Fall ist, und das zwingt,
mit einigen besonders aufschlußreichen Beispielen, soweit sie

sich gerade fanden, zugleich in die Lyrik des Südens
hinauszugreifen.

Auffallend aber ist es, wie in diesen verschiedenen, völlig
unabhängig voneinander entstandenen Zeugnissen gewisse höchst

eigentümliche Erfahrungen ausgesprochen werden, die man
zunächst auf irgend eine persönliche Zufälligkeit des einzelnen

Dichters, vielleicht auf einen schon ans Pathologische streifenden

Zug seines Erlebens zurückzuführen geneigt sein möchte, wenn
nicht mit einer solchen Regelmäßigkeit dieselben Züge, oft in
denselben Worten und Bildern ausgedrückt, wiederkehrten. Das

zwingt, diese Aussagen doch ganz ernst zu nehmen und nach dem

26



besonderen Erfahrungsgehalt dieser mittäglichen Stimmung,
gewissermaßen nach der Metaphysik des Mittags, zu fragen.

Es stellt sich nämlich heraus, daß unter den verschiedenen

Tageszeiten der Mittag eine eigentümliche Sonderstellung
einnimmt. Er bezeichnet den Scheitelpunkt, wo die ansteigende

Bewegung des Morgens in die absteigende Richtung des Abends
umschlägt. Aber doch ist dieser Wendepunkt anders als der entsprechende

um Mitternacht; denn während dort der Übergang stetig
verläuft und die mitternächtliche Stunde nicht als solche
herausgehoben ist, löst sich die mittägliche Stunde ganz aus dem
zeitlichen Abfluß des Tages, und die verschiedenartigen Zeugnisse
stimmen darin überein, daß hier die Dimension der Zeitlichkeit
überhaupt verlassen wird und sich dem Menschen ein sonst
unzugängliches Erleben auftut, nämlich das einer Zeitlosigkeit,
durch das sich die Welt in einer früher nicht geahnten
Vollkommenheit offenbart. Das macht das Erlebnis des vollen
Mittags, so wie es in der aufmerksamen Seele des Dichters
aufgefangen und aus dem fließenden und meist unbemerkten Übergang
in die Form einer bleibenden siebtbaren Gestaltung erhoben
wird, zu einer der kostbarsten Erfahrungen, die das menschliche
Leben bietet. Daraus ergibt sich philosophisch die Aufgabe, die
verschiedenen dichterischen Zeugnises dieser Art auf ihren
gemeinsamen Erkenntnisgehalt hin zu überprüfen. Zu diesem Zweck
lassen wir einige der wichtigsten jetzt einzeln an uns vorüberziehn.

II.
Bei Eichendorff findet sich das schöne, in mehrerlei Hinsicht

beachtenswerte Gedicht:

Mittagsruh,
Über Bergen, Fluß und Talen
stiller Lust und tiefen Qualen
wehet heimlich, schillert Strahlen!
Sinnend ruht des Tags Gewüble
in der dunkelblauen Schwüle,
und die ewigen Gefühle,
was dir selber unbewußt,

27



treten heimlich, groß und leise
aus der Wirrung fester Gleise,
aus der unbewachten Brust,
in die stillen, weiten Kreise.

Das Gedicht ist merkwürdig, nicht nur durch seinen Inhalt, den

Mittag, der ganz aus Eichendorffs sonst so geschlossenem Weltbild
herausfällt. Dieses kennt den Abend und die Nacht und in andrer
Weise auch wieder den heranbrechenden Morgen, nicht aber den

Tag oder gar in einem betonten Sinn den Mittag. Der Grund
dafür ist auch leicht anzugeben: Eichendorffs Dichtimg ist in
ausgeprägtestem Sinn Stimmungsdichtung. Der Stimmungsgehalt des

Abends und der Nacht drängt sich auf. Das Zusammenfließen der
Dinge in einem umgreifenden Ganzen, der abendlichen Dämmerung

oder der nächtlichen Dunkelheit, ermöglicht eine stimmungs-
liafte Einheit, eine gleichmäßig alles verbindende Färbung. Der
helle Tag aber, in dem die Dinge klar und für sich dastehn,
erscheint als stimmungslos. Man spricht nicht umsonst von der
Nüchternheit der Tagesklarheit. Und es muß schon etwas Besonderes

vorgehn, wenn jetzt der eigne Stimmungsgehalt des Mittags
entdeckt werden soll.

Aber das Gedicht ist noch in einem viel stärkeren Sinn
merkwürdig. Die Worte, in denen hier die Erfahrung des Mittags
ausgesprochen wird, klingen ganz wortwörtlich an die Verse eines
andern, in der Regel viel bekannteren Gedichts an, in dem Eichendorff

den Abend und die hereinbrechende Nacht besingt und das
darum zum Vergleich hier mit herangezogen werden muß:

Der Abend
Schweigt der Menschen laute Lust:
rauscht die Erde wie in Träumen
wunderbar mit allen Bäumen,
was dem Herzen kaum bewußt,
alte Zeiten, linde Trauer,
und es schweifen leise Schauer
wetterleuchtend durch die Brust.

Die wörtliche Übereinstimmung bei so entgegengesetzten
Gegenständen, wie es der Mittag und der Abend sind, ist höchst
überraschend und gibt ein eigenartiges Problem auf.

28



Zunächst: das Nachtgedicht ist wirklich das frühere und das

Mitlagsgedicht von ihm abhängig. Das folgt schon unabhängig
von der Kenntnis der (ja im einzelnen bekannten) Entstehungsjahre

aus dem auffälligen Anklang heider Gedichte an Goethes

«An den Mond», das mit den bekannten Versen endet:

Was von Menschen nicht gewußt
oder nicht bedacht,
durch das Labyrinth der Brust
wandelt in der Nacht.

Diese Übereinstimmung ist mehr als bloßer Zufall. Es ist eine
klare Abhängigkeit Eichendorffs von Goethe. Nur muß man sich

hüten, hier in irgend einem abschätzigen Sinn eine Übernahme

goethischer Wendungen festzustellen. Es ist vielmehr die
unwiderstehliche Gewalt, die von der einmal gelungenen sprachlichen

Formung des Dichters ausgeht und die dann dem Erleben
seine Bahn vorzeichnet. In dieser Weise kann aber das

Nachtgedicht zunächst nur wieder das Nachtgedicht bestimmen.
Schon der Vergleich der beiden Nachtgedichte ist aufschlußreich

genug, denn er bezeichnet genau die Wendung zur späten
Romantik Eichendorffs. Erst die romantische Entdeckung des

unbewußten Seelenlebens erlaubt bei Eichendorff die Wendung
«kaum bewußt», um diese verdämmernde Zwischenstufe zu
bezeichnen, während bei Goethe ohne diesen Begriff der sachlich

völlig gleiche Tatbestand als «nicht gewußt oder nicht bedacht»
umschrieben werden mußte: Weil unbewußte Regungen der Seele

mit den Anschauungen seiner Zeit noch unvereinbar waren,
mußte er das allzukühne «nicht gewußt» in einem «oder» (zu
ergänzen: wenigstens doch) «nicht bedacht» einschränkend wieder
zurücknehmen, um so das echt und unmittelbar Gefühlte vor der

an die Mittel seiner Zeit gebundenen begrifflichen Kritik zu
rechtfertigen. Bezeichnend ist übrigens auch, wie Goethes «selige»
Nähe zum «Labyrinth der Brust», d. h. sein vertrauensvoll nahes

Verhältnis zum Sich-regen der naturhaften Kräfte im eignen
Innern bei Eichendorff jetzt einem leisen Erschrecken vor diesem
«Wetterleuchten» Platz macht. Das Untergründige gewinnt für
ihn erst den Charakter des Unheimlichen.

In grundsätzlich derselben Weise hat auch bei Eichendorff
seiher die Formung des Abendgedichts die Erfahrung der mittäg-

29



lichen Stunde vorgeformt mid geleitet. Mit ganz geringen
Abwandlungen ist es derselbe Gedanke, der hier vom Mittag und
dort von der Naclit ausgesagt wird. Es ist eine Zeit der Stille, in
der das als störend empfundene Geräusch des Tages zur Ruhe
gekommen ist — «schweigt der Menschen laute Lust» und «sinnend
ruht des Tags Gewühle» — und in der jetzt das unbewußte
Lehen der Seele — «was dem Herzen kaum bewußt» und «was dir
selber unbewußt» — ans Licht des Bewußtseins emportritt. Höchstens

könnte man die leise Abwandlung vom «kaum bewußt» zum
«unbewußt» im Sinn eines Zurückgreifens auf noch tiefer
liegende Schichten verstehen. Die Möglichkeit aber, so Entprechen-
des von so entgegengesetzten Tageszeiten auszusagen, kann seinen
Grund nur in einer zwar verborgenen aber doch sachlich begründeten

Verwandtschaft zwischen Nacht und Mittag haben.
Der Mittag wiederholt im Lauf des Tages in gewisser Weise,

was die Nacht als Zwischenraum zwischen den Tagen bedeutet.
Es ist die naturgegebene Pause, in der die Arbeit ruht, wenn auch
andrer Art und schon zeitlich nicht von der Ausdehnung
der Nacht. Während die Nacht ein tiefes Absinken in den Schlaf

herbeiführt, ist es hier nur ein kürzeres Anhalten, ein Stillstehn,
aber ein Stillstehn grade auf der Höhe, zwischen der auf- und der

niedersteigenden Bewegung, während es sich im andern Fall um
die Pause zwischen der nieder- und der wieder aufsteigenden
Bewegung handelt, und das bedingt schon erlehnismäßig einen
wesentlichen Unterschied: ein sich anschleichendes Gefühl der
Bangigkeit im ersten Fall gegenüber dem Gefühl einer viel tieferen

Beruhigung im andern Fall. Aber jedenfalls ermöglicht die

Ruhepause beide Male dieselbe Erfahrung, nämlich daß jetzt die
im Lärm des Tages übertönten leiseren Stimmen des untergründigen

Seelenlebens vernehmbar werden.
Wesentlich ist aber in den so sehr aneinander anklingenden

Worten der Unterschied, denn in ihm tritt erst der besondre
Erfahrungsgehalt des Mittagserlebens hervor. Beim Abend sind es

mit dem Rauschen der Bäume die verworrenen Stimmen des

eignen Innern, ahnungsvoll aus der Ferne kommend und in die Ferne
reichend, die den Menschen als «Schauer» erfassen und «wetter-
leuchtend» die verborgnen Gründe in einem unbestimmten Licht
erscheinen lassen. Es ist ein typisch romantisch-deutsches Gefühl,
von der Unheimlichkeit dieser verborgnen Lebensuntergründe.

30



Was hier aber aus dem Dunkel der Nacht entspringt, ist etwas
wesentlich andres als das, was in der Helle des Mittags geschieht.
Zwar: wenn Eichendorff von der «dunkelblauen Schwüle» des

Mittags spricht, so scheint sich noch einmal ein mit dem

Stimmungsklang der Nacht behaftetes Wort hei der Deutung des Mittags

einzuschieben. Aber die Stille, von der hier die Rede ist,
greift tiefer ein als die des Abends, wo sich das menschliche
Leben mit dem verworrenen Rauschen der Bäume zum Einklang
zusammenfand. Hier ist es ein wirkliches, völliges Schweigen,
eine eher schon bedrückend wirkende Stille, und die Unheimlich-
keit dieses Geschehens ist tiefer und abgründiger.

Was hier vernehmbar wird, obgleich im Gedicht als «Gefühl«
bezeichnet, ist kein verborgnes und untergründiges seelisches

Leben mehr, nicht mehr ein Bestandteil des menschlichen Lehens
seihst, sondern etwas Jenseitiges, das in diesem Augenblick in
das menschliche Lehen einbricht. Die «ewigen Gefühle» sagt
Eichendorff in einer gar nicht mehr romantischen, viel eher wohl
an die Goethesche Sprache anklingenden und Platonische Ideen
aufnehmenden Weise, auch «Gefühl» hier wohl gar nicht mehr
im Sinn der seelischen Regung, sondern von den im Gefühl
erfaßten ewigen Ideen lier gemeint, im Sinn des ewig Wesenhaften,
so wie es auch bei Goethe heißt:

aber leiten
zu dem ewig Guten, ewig Wahren
ist der Götter Werk; die laßt gewähren!

\on diesem Ewigen heißt es jetzt auch bei Eichendorff:

Und die ewigen Gefühle
treten heimlich, groß und leise
aus der Wirrung fester Gleise
in die stillen, weiten Kreise.

Die bei Eichendorff sonst so wohlig vertraut anmutende
Verworrenheit, das Lieblingswort seiner nächtlichen Welt, ist zur
abschätzig bewerteten «Wirrung fester Gleise» geworden, d. h.
zu einer durch die Versteifung bewirkten Abirrung vom Wahren,
die sich unter dem Einfluß dieser seltenen Stunde wie von seihst
wieder zurechtlegt. Diese Stunde kommt ganz heimlich, wie auf
Tauhenfüßen, und wirkt eben durch ihre nachdrücklich her-

31



vorgehobene Stille. Und doch bleibt trotz und grade in dieser

Stille das fast beklemmende Gefühl des Übermächtigen, das hier
geschieht. Das «heimlich, groß und leise» statt des sachlich
naheliegenden aber banalen «heimlich, still und leise» macht das

Gewaltige dieses Geschehns schon in der aufhorchen machenden

sprachlichen Wendung durchspürhar. Das Ewige seiher in seiner
Vollkommenheit bricht hier plötzlich in der alltäglichen Welt
durch und offenbart sich mit einer zugleich befreienden und
bedrückenden Übermacht, und wie von selbst ergibt sich anstelle
der ins Unabsehbare fortlaufenden festen Gleise der in sich
geschlossene Kreis als Symbol der in sich selber ruhenden
Vollendung.

III.
In diesem Zusammenhang wäre vielleicht auch ein vielfach

in die Anthologien eingegangenes kleines und zartes Gedicht von
Allmers zu nennen:

Feldeinsamkeit
Ich ruhe still im hohen, grünen Gras

und sende lange meinen Blick nach oben,

von Grillen rings umschwirrt ohn' Unterlaß,
von Himmelsbläue wundersam umwoben.

Und schöne weiße W olken ziehn dahin
durchs tiefe Blau, wie schöne stille Träume,
mir ist, als ob ich längst gestorben bin,
und ziehe selig mit durch ewge Räume.

Es ist nicht im strengen Sinn, jedenfalls nicht ausdrücklich
genannt, die Stunde des Mittags, aber die Übereinstimmung mit
dem vom Eichendorff Erfahrenen ist deutlich: Es ist dasselbe
Erlebnis der Stille und der sich in ihr offenbarenden Zeitlosig-
keit, nur daß der hei Eichendorff mitklingende dunkle Unterton

hier ganz fehlt und alles in die Sphäre einer beglückenden
Leichtigkeit übertragen ist, wie sie besonders für das Sommererleben

des Norddeutschen bezeichnend sein dürfte. Wie ein
glücklicher Traum, leicht und ohne jede Schwere, ist hier das

Erlebnis, jenseits des Lebens zu stehn und in beseligender
Selhstvergessenheit in die Ewigkeit entrückt zu sein: «Mir ist,
als ob ich längst gestorben hin, und ziehe» (wie die Wolken, als

32



ein namenlos gewordenes Glied der umgebenden Natur) «selig
mit durch ewge Räume.»

Ähnliche Erfahrungen sind in der Gegenwart auch von Wein-
heber ausgesprochen worden. In dem Gedicht «Rast an der
Straße» heißt es bei ihm:

Tief ins Blau
eingekehrt der Blick!

Liebste Erde mein!
Wie du mich befreist, entführt
aus dem schweren Ich!
Sieh, ich steige, und es kreist
schon ganz leicht um mich —
Welt noch wie Erinnerung rührt,
Wolke nähert sich.

Auch hier also, ebenso wie bei Allmers nicht ausdrücklich auf
die spezielle Mittagsstunde bezogen, ist eine ganz verwandte
Erfahrung ausgesprochen: das Gefühl des Enthobenseins von der
Schwere des individuellen Daseins und einer beglückenden neuen
Leichtigkeit. «Sieh, ich steige, und es kreist schon ganz leicht um
mich.» Die «Welt», und das heißt hier die Welt des Menschenlebens

und der Menschengeschichte, erscheint auch liier wie
ferngerückt und rührt nicht mehr als unmittelbare Wirklichkeit,
sondern nur noch leise als Erinnerung, während die «Wolke»,
d. h. in ihr das umfassende Leben der Allnatur, dem Menschen
nahe gekommen ist. Es ist das Gefühl eines beglückenden Eins-
werdens mit dem All.

Ein andres Gedicht desselben Dichters sei gleich hier
hinzugenommen, weil es dieselben Erfahrungen nach einer andern,
ebenfalls typisch wiederkehrenden Seite hin weiter entwickelt.
Da heißt es:

Auf einem sonnigen Feldrain
Unter lauter lächelnden Dingen gehst du.
Hier ist kein Mensch und kein Hunger nach Macht.
Staunend verstehst du,

jählings erleuchtet, die Stimmen von Mittag und Mitternacht.

Alles ist dein, und alles ist gut.
Alles ist groß von der göttlichen Lust.

3 33



Schwingen wachsen dem schweren Blut,
und schon schwebt deine Brust.

Weiße Sonne ruft: Komm!
Wiederspiegelnd den Glanz und die Reinheit des Ziels,
hebt dich hinan, o hinan der unendliche Strom
deines Gefühls.

Bis in den Anklang der Worte hinein spricht sich auch hier
dieselbe Erfahrung aus. Auch hier ist die menschliche Welt mit
ihrem «Hunger nach Macht», wo sich das eine Lehen nur auf
Kosten des andern durchsetzen kann, wie weggerückt, und an

ihre Stelle tritt das befreiende Gefühl des Einklangs mit allem
Leben. Noch deutlicher wird hier das Gefühl der Enthebung
von aller Erdenschwere betont: «Schwingen wachsen dem schweren

Blut, und schon schwebt deine Brust.» Noch überwältigender
tritt der Charakter einer plötzlichen, den Menschen «jählings
erleuchtenden» Offenbarung hervor: «Alles ist dein», und
ausdrücklich wird hier die Erfahrung auf die besondere mittägliche
Stunde bezogen, die «Stimmen von Mittag» (denn die zugleich
erwähnte Mitternacht ist aus dem Gesamtzusammenliang des

Gedichts nicht gerechtfertigt und scheint nur — in diesem

Jugendgedicht des Dichters — auf einem nachlässigen Fortge-
zogen-werden von sprachlichen Assoziationen zu beruhn). Aber
mit dem Gefühl der Einheit mit allem Leben verbindet sich hier
zugleich ein andrer, ebenfalls typisch wiederkehrender Zug
dieses mittäglichen Erlebens. Das ist das zugleich erschütternde
und beglückende Bewußtsein, die Welt in einer ganz neuen
Schönheit erkannt zu haben, das Überwältigtsein von der wie
in einer Offenbarung plötzlich erkannten Vollkommenheit der
Welt: «Und alles ist gut. Alles ist groß in der göttlichen Lust.»

Wenn ich noch ein drittes Gedicht desselben Dichters kurz
mit heranziehe, so darum, weil damit der besondere deutsche
Charakter aller bisherigen Mittagsgedichte deutlich wird, deren
Grundstimmung am ehesten als die einer schwerelosen Heiterkeit

bezeichnet werden kann, als das befreiende reine Gefühl
des Enthobenseins. Einzig hei Eichendorff klang etwas von dem
schweren und bedrückenden Gefühl der Schwüle an. Dieser
Charakter ändert sich, wenn wir uns jetzt vorzugsweise dem Erleben
des südlicheren Mittags zuwenden. Hier, wo die Hitze ausgepräg-

34



ter, sengend und gradezu lebensfeindlich werden kann, ändert

sich notwendig das Erleben, und was im Norden ungetrübte
Heiterkeit war, das nimmt im Süden etwas Bedrohliches,
Unheimliches, um nicht zu sagen Furchtbares an. An diese andre

Seite rührt ein andres, aus dem Erlebnis Italiens und damit der

volleren Hitze des Südens erwachsene Gedicht «Poebene». In
ihm heißt es:

Der kleine trockenheiße Ebenenwind
fällt in das Röhricht, draus der Mittag weint.
Durch breites Flußbett schleicht ein dürftiger Fluß :

Vorbei an bleichem Turm, vom Alter blind,
an gelber Stadt vorbei, die traumversteint,
an ihrer Stille sterbend, schlafen muß.

Hier, wo in der steinernen Menschenstadt der Bezug zur
umgebenden Natur verloren gegangen ist, wo um so erbarmungsloser
die brütende Hitze über den steinernen Straßen und Mauern
liegt, hat die Mittagserfahrung nicht mehr das Beglückende
einer Enthebung und des Einklangs mit dem umgebenden Leben.
Es bleibt nur das beklemmende Gefühl einer bleiernen Schwere,

so daß die Stadt, «an ihrer Stille sterbend, schlafen muß.» Dies

ist der bedrückende Rest der Mittagserfahrung, der übrig bleibt,
wenn das Erlebnis des Verbundenseins mit dem übergewaltigen
Leben der Natur verloren gegangen ist. Aber vielleicht — und
hier regt sich ein Verdacht — vielleicht ist dies Gedicht wirklich
nicht aus einer zu Ende durchgelebten Erfahrung hervorgewachsen,

sondern nur aus einer flüchtigen Impression vom
vorbeifahrenden Eisenbahnzug aus, und vielleicht -würde sich der
volle Gehalt des Mittagserlebens erst ausschließen, wenn man es

in der großartig gesteigerten Form des Südens bis ans Ende
durchhält.

IV.

In diesem Zusammenhang muß sich die Aufmerksamkeit um
so nachdrücklicher den Zeugnissen zuwenden, die unter dem
stärkeren Eindruck der südlichen Mittagsglut entstanden sind.
Hierhin gehört an erster Stelle ein Gedicht Leconte de Lisles,
in dem das Übergewaltige und fast Erschreckende dieser Stunde
besonders eindringlich dargesteRt ist.

35



Midi
Midi, roi des étés, épandu sur la plaine,
tombe en nappes d'argent des hauteurs du ciel bleu.
Tout se tait. L'air flamboie et brûle sans baleine;
la terre est assoupie en sa robe de feu.

L'étendue est immense, et les champs n'ont point d'ombre,
et la source est tarie où buvaient des troupeaux;
la lontaine forêt, dont la lisière est sombre,
dort là-bas, immobile, en un pesant repos.

Seuls, les grands blés mûris, tels qu'une mer dorée,

se déroulent au loin, dédaigneux du sommeil;
pacifiques enfants de la terre sacrée,
ils épuisent sans peur la coupe de soleil.

Parfois, comme un soupir de leur âme brûlante,
du sein des épis lourds qui murmurent entre eux,
une ondulation majestueuse et lente
s'éveille, et va mourir à l'horizon poudreux.

Non loin, quelques bœufs blancs, couchés parmi les herbes,
bavent avec lenteur sur leurs fanons épais,
et suivent de leurs yeux languissants et superbes
le songe intérieur qu'ils n'achèvent jamais.

Homme, si, le cœur plein de joie ou d'amertume,
tu passais vers midi dans les champs radieux,
fuis! la nature est vide et le soleil consume:
rien n'est vivant ici, rien n'est triste ou joyeux.

Mais si, désabusé des larmes et du rire,
altéré de l'oubli de ce monde agité,
tu veux, ne sachant plus pardonner ou maudire,
goûter une suprême et morne volupté,

viens! Le soleil te parle en paroles sublimes;
dans la flamme implacable absorbe-toi sans fin,
et retourne à pas lents vers les cités infimes,
le cœur trempé sept fois dans le néant divin.

Wenn man versucht, dies in deutscher Prosa verdeutlichend
zu umschreiben würde man etwa übersetzen:

36



«Mittag, König der Sommer, über die Ebene ausgebreitet, fällt
in silbernen Tüchern von den Höben des blauen Himmels. Alles
schweigt. Die Luft flammt und brennt ohne Hauch; die Erde
schlummert in ihrem Feuerkleid. Die Ebene ist unendlich, und
die Felder haben keinen Schatten, und die Quelle ist versiegt, wo
Herden tranken; der ferne, dunkel gesäumte Wald schläft dort
drüben unbeweglich einen schweren Schlaf. Nur die großen reifen
Kornfelder wogen in der Ferne wie ein goldenes Meer und
verachten den Schlummer; friedliche Kinder der heiligen Erde
trinken sie furchtlos den Kelch der Sonne bis zur Neige. Zuweilen,

wie ein Seufzer ihrer brennennden Seele, steigt aus den

schweren, miteinander murmelnden Ähren ein majestätisches
langsames Wogen auf und erstirbt wieder am staubigen Horizont.
In der Nähe speicheln einige weiße Ochsen, im Grase ruhend,
langsam auf ihre dicken Wammen und folgen mit ihren prächtigen

schmachtenden Blicken dem inneren Traum, den sie nie
vollenden. O Mensch, wenn du, das Herz voller Freude oder
Bitterkeit, gegen Mittag durch die strahlenden Felder gingst,
fliehe! Die Natur ist leer und die Sonne verzehrt: nichts ist hier
lebendig, es gibt weder Trauriges noch Freudiges. Aber wenn du
der Tränen und des Lachens müde, durstig nach Vergessen dieser

bewegten Welt, nach einer letzten und düsteren Wollust verlangst,
weil du nicht mehr verzeihen oder verfluchen kannst, komm!
Die Sonne spricht zu dir in erhabenen Worten; versenke dich
ohne Ende in diese unerbittliche Flamme und kehre mit
langsamen Schritten zu den unteren Stätten zurück, das Herz siebenfach

gestählt in dem göttlichen Nichts.»
Sehr viel heißer, drückender, unerbittlicher wird hier der Mittag

empfunden, wo im Übermaß der Hitze das Leben wie ausgestorben

erscheint. An die Stelle der heitern Gelöstheit im
schwebenden Traum tritt die dumpfe Schwere des Schlafs. Und doch
kehren dieselben Züge in verwandelter Form auch hier wieder:
Die Unendlichkeit, mit der sich die Ebene auftut, die Jenseitigkeit,

in der alle irdische Lust und alles irdische Leid aufgehoben
sind, «es gibt weder Trauriges noch Freudiges», und die jetzt in
unerbittlich fordernder Starre dem Menschen gegenübersteht.
Es ist ein unheimliches und drohendes Erlebnis, vor dem der
Mensch zurückschreckt und fliehen möchte. Aber jetzt kommt
die Umkehrung: wenn der Mensch nicht zurückschreckt, sondern

37



standhält, besonders dann, wenn er ohnehin des irdischen Treibens

müde geworden ist, dann ergibt sich in diesem Furchtbaren
zugleich eine eigene Befriedigung, «eine letzte und düstere
Wollust». Es ist die Erfahrung des Absoluten, die sich hier auftut,

oder des «göttlichen Nichts», wie sie heim Dichter in einem
gewissen pessimistischen Unterton aufgefaßt wird. In seiner
unerbittlichen Flamme wird der Mensch von allem Unwesentlichen
und Zufälligen gereinigt und kommt so erst, wenn auch durch
schmerzhaften Verzicht, zu seiner letzten Vollendung.

Die Erfahrung des Mittags, die Begegnung des Absoluten und
die eigne Vollendung des Menschen treten hierbei in einen
notwendigen inneren Zusammenhang. Dieser ist hier bei Leconte de

Lisle zum ersten Mal ganz klar ans Licht getreten, wenn auch
vielleicht noch etwas getrübt durch einen gewissen weltschmerz-
lerischen, zu Byron und Lenau hinüberweisenden Pessimismus.
Dies Ersterben der Lebensregungen, wie es in heiterer Gelassenheit

etwa bei C.F.Meyer ausgesprochen ist:

Nichts, das mich verdroß, Nichts, das mich freute!
Nieder rinnt ein schmerzenloses Heute,

das wird liier in einer selbstquälerischen Wollust genossen, in der

doch noch ein ungelöster Rest von Lehensgier zurückbleibt, und
die echt erfahrene Begegnung mit dem Absoluten wird dann doch

ins Nihilistische verzerrt, so daß sie sich nicht voll in ihrem
eignen Wesen entfalten kann.

V.

Hier kann dann weiterführend Nietzsche eintreten, für den
das Erlebnis des Mittags wohl die tiefste Erfahrung bedeutet,
die er, der Nordländer, in der Landschaft des Mittelmeers
gemacht hat und für den dann diese besondre Erfahrung eine
für seine gesamte Philosophie grundlegende Bedeutung gewinnt:1
Im «Wanderer» heißt es an einer Stelle, die zwar zunächst in einem
übertragenen Sinn vom «Mittag des Lebens» spricht, dann aber
unmittelbar zum Erlebnis der mittäglichen Tageszeit zurückführt:

1 Den «großen Mittag» bei Nietzsche habe ich im Buch «Das Wesen der

Stimmungen», Frankfurt a. M. 1941, ausführlicher dargestellt, so daß ich mich
hier auf das für den gegenwärtigen Zusammenhang Unentbehrliche beschränken

kann.

38



«Es wird stille um ihn, die Stimmen klingen fem und ferner;
die Sonne scheint steil auf ihn herab. Auf einer verborgenen
Waldwiese sieht er den großen Pan schlafend; alle Dinge der
Natur sind mit ihm eingeschlafen, einen Ausdruck von Ewigkeit
im Gesicht — so dünkt es ihn. Er will nichts, er sorgt sich um
nichts, sein Herz steht still, nur sein Auge lebt, — es ist ein Tod
mit wachen Augen. Vieles sieht da der Mensch, was er nie sah

Er fühlt sich glücklich dabei, aber es ist ein schweres, schweres

Glück.»
Es handelt sich auch hier also ausdrücklich um die heiße

Stille des Mittags, in der das Rascheln des Windes verstummt
und sich kein Blatt mehr regt. Vieles erinnert unmittelbar an
das Bild, wie es, dann allerdings in reicherer Beobachtung, von
Leconte de Lisle gezeichnet war. Es ist die Stille, von der die
Alten sagten, daß Pan schliefe, und auch Nietzsche macht von
sich aus ausdrücklich auf das Panische dieser Erfahrung auf-
merksam. Die ganze Natur schläft, «einen Ausdruck von Ewigkeit

im Gesicht». Das Ewige, Zeitentrückte, das in allen
bisherigen Zeugnissen in der einen oder andern Form hervorgehoben

wurde, tritt auch hier als bezeichnender Bestandteil des

mittäglichen Erlebens hervor, und grade die Übereinstimmung weist
darauf hin, daß es sielt hier nicht um die Zufälligkeit eines
individuellen Erlebnisses, sondern um einen wesensmäßigen Bestandteil

der Mittagerfahrung selbst handelt. Es ist ein Entrücktsein
über den Strom der Zeit, ein Enthobensein über das Leben mit
seinen Wünschen und Sorgen, und wie in dem letztgenannten
Gedicht die unerbittliche Starrheit dieses Zustands so unheimlich
hervortrat, so ist es auch bei Nietzsche seine Nähe zum Tod, die
ihm diesen bedrohlichen, übergewaltigen Zug gibt. Seil)er wie
unbeteiligt ist der Mensch nur noch ein wahrnehmendes und
erkennendes Wesen, zu einer früher nicht gekannten Feinheit der
Wahrnehmung befähigt, und hier setzt dann die positive Wendung

ein, die bei de Lisle unter dem Druck seines weltschmerz-
lerischen Pessimismus nicht zur Entfaltung kommen konnte.
«Vieles sieht da der Mensch, was er nie sah.» Nietzsche beschreibt
diesen Zustand einer Entriickung aus dem Strom der Zeit als ein
Glück, aber es ist ein Glück besondrer, zwiespältiger Art, ein
eigentümlich schweres und dunkles Glück, in dem die ganze Un-
heimlichkeit dieser Stunde mitschwingt und in der durchaus noch

39



eine Verwandtschaft zu der «letzten und düsteren Wollust» des

französischen Gedichts erhalten ist.
In andrer, dichterisch schon stärker ins Symbolische gesteigerter

Weise tritt die Mittagserfahrung sodann im «Zarathustra» hervor.

Hier heißt es an der einen, für den gegenwärtigen
Zusammenhang wohl wichtigsten Stelle:

«Sieh doch — still! der alte Mittag schläft, er bewegt den Mund:
trinkt er nicht eben einen Tropfen Glücks — einen alten, braunen
Tropfen goldenen Glücks, goldenen Weins?— Was geschah mir,
horch! Flog die Zeit wohl davon? Falle ich nicht? Fiel ich
nicht — horch! in den Brunnen der Ewigkeit? Wie? Ward
die Welt nicht eben vollkommen? Rund und reif? Oh des goldenen

runden Reifs — wohin fliegt er wohl?»
Die unheimliche und lastende Schwere des Glücks kehrt hier

in den dichterisch gewählteren Worten nur um so nachdrücklicher
wieder. Nietzsche spricht von einem «alten, braunen Tropfen
goldenen Glücks», einem letzten Tropfen schweren alten Weins
vergleichbar. Was aber im einzelnen darin ausgesprochen wird,
sind wiederum genau dieselben Erfahrungen, die schon in der
frühern Stelle des «Wanderer» enthalten waren, so daß die beiden

Belege sich wechselseitig wunderbar bestätigen und ergänzen.
Es handelt sich zunächst um eine eigentümliche Weise des

Zeiterlebens, um ein Gefühl der Enthebung aus dem Fluß der
reißenden Zeit in eine Sphäre der Ewigkeit. Die Zeit «flog
davon» und der Mensch fällt in den «Brunnen der Ewigkeit». Der
sorgende Bezug zur Zukunft ist aufgehoben, und der Augenblick,
das «schmerzenlose Heute», ruht selbstgenügsam und glücklich
in sich selber.

Diese Ewigkeit erscheint aber weiter als der tragende Grund,
der jedes einzelne Dasein trägt, und wenn es in der Fortsetzung
sogleich heißt:

«Oh Himmel über mir... wann trinkst du diese wunderliche
Seele — wann, Brunnen der Ewigkeit! du heiterer schauerlicher
Mittags-Abgrund! wann trinkst du meine Seele in dich zurück?»
so wird ganz deutlich, daß diese Ewigkeit mit dem aller
Individuation vorausliegenden Urgrund alles Seins, mit dem alles

umgreifenden Alleben selber zusamenfällt. Wo das einzelne Leiten
wie gestorben scheint, ist es in Wahrheit in den Urgrund selber

zurückgetreten, und das schwere Glück ist das einer Geborgenheit

40



im Urgrund. So sind es dieselben Erfahrungen, die leise anklingend
in dem kleinen Gedicht von Allmers, ausgeprägter dann in den Versen

Weinhebers hervorgetreten waren, bei beiden aber den Charakter

einer unbeschwerten Heiterkeit behalten hatten, hier nur mit
der größeren Schwere und Kraft und auch Unheimlichkeit, die aus

dem veränderten Charakter des südlichen Mittags hervorgeht.
Mit dieser Enthebung über den Lauf der Zeit verbindet sich

jetzt aber noch ein zweites, das ebenfalls in den angeführten
Sätzen deutlich zum Ausdruck kommt und das als ein eigentümlicher

neuer Zug hinzutritt, der in den früheren Zeugnissen nur
keimhaft angelegt war und der bei Nietzsche erst in seiner ganzen
Entschiedenheit hervorbricht. Im Zustand dieser Beglückung
offenbart sich zugleich für den Menschen die Welt in ihrer
Vollkommenheit. «Wie? Ward die Welt nicht eben vollkommen?»
Diese durch mehrfache Wiederholung im Fortgang des Stücks
nachdrücklich hervorgehobene Frage weist darauf hin, wie
entscheidend wichtig für Nietzsche die Erfahrung von der Vollendung

der Welt für das Erlebnis des Mittags ist. Als «rund und
reif» wird diese Vollkommenheit in den folgenden Worten näher
gekennzeichnet: rund als der Ausdruck einer in sich abgeschlossenen

reinen Vollendung, der es nach keiner Seite hin an ihrer
Vollkommenheit fehlt, reif als der Ausdruck einer bis ans Letzte,
bis zur vollkommenen Entfaltung gelangten Entwicklung. Beide
Worte werden auch bei andern Zeugnissen von der Erfahrung des

Mittags immer wiederkehren. Vielleicht war es schon eine
Vorahnung, wenn bei Eichendorff von den «stillen, weiten Kreisen»
die Rede war, in die die Gefühle aus den ins Grenzenlose
fortlaufenden «festen Gleisen» zurücktreten oder wenn es bei Weinheber

hieß : «es kreist schon ganz leicht um mich». Immer wieder
ist es das Symbol des Kreises, in dem sich das Bild der vollkommen

gewordenen Welt mit dem der in sich ruhenden und nicht
mehr ins Unendliche weiterlaufenden Ewigkeit verbindet.

VI.

In besonders eindrucksvoller Weise ist das Erlebnis des Mittags
dann bei d'Annunzio ausgesprochen, dem als einem Italiener sich
die Erfahrung der sommerlichen Hitze und des darin geschehenden

Stillstands alles Lebens sehr viel mächtiger aufdrängen
mußte. Insbesondre seine Laudi sind gradezu durchzogen vom

41



dichterischen Ausdruck dieser Erfahrung des Mittags und der
sommerlichen Hitze. Aus der Zahl der Zeugnisse sei vor allem das

eine Gedicht herangezogen:

Meriggio
A mezzo il giorno
sul Mare etrusco
pallido verdicante
corne il dissepolto
hronzo dagli ipogei, grava
la bonaccia. Non bava
di vento intorno
alita. Non tréma canna
su la solitaria
spiaggia aspra di rusco,
di ginepri arsi. Non suona

voce, se ascolto

La foce è come salso

stagno
Come il hronzo sepolcrale
pallida verdica in pace
quella che sorridea.
Quasi letèa,
obliviosa, eguale,

segno non mostra
di corrente, non ruga
d'aura. La fuga
delle due rive
si chiude corne un cerchio
di canne, che circonscrive
l'oblio silente; e le canne
non han susurri

Bonaccia, calura,
per ovunque silenzio.
L'Estate si matura
sul mio capo come un pomo
che promesso mi sia,
che cogliere io debba

42



con la mia mano,
che suggéré io debba

con le mie labbra solo.

Perdutto è ogni traccia
dell' uomo. Voce non suona,
se ascolto. Ogni duolo

umano m'abbandona.
Non ho più nome.

E sento che il mio volto
s'indora dell'oro
meridiano,
e che la mia bionda
barb a riluce
come la paglia marina;
sento che il lido rigato
con si delicato
lavoro dall'onda
e dal vento è come

il mio palato, è come

il cavo della mia mano
ove il tatto s'affina.

E la mia forza supina
si stampa nell'arena,
diffondesi nel mare ;

e. il fiume è la mia vena,
il monte è la mia fronte,..
E io sono nel fiore
della stiancia, nella scaglia
della pina, nella bacca
del ginepro; io son nel fuco,
nella paglia marina,
in ogni cosa esigua,
in ogni cosa immane,
nella sabbia contigua,
nelle vette lontane.
Ârdo, riluco.
E non ho più nome.
E l'alpi e l'isole e i golfi

43



e i capi e i fari e i boschi
e le foci ch'io nomai
non Ii an più l'usato nome
che snona in labbra umane.
Non bo più nome né sorte
tra gli uomini; ma il mio nome
è Meriggio. In tutto io vivo
tacito corne la Morte.

E la mia vita è divina.

In Ermanglung einer angemessenen dichterischen Übersetzung
könnte das in deutscher Prosaumschreibung etwa folgendermaßen
wiedergegeben werden:

Mittag

«Auf seiner Höhe steht der Tag über dem etruskischen Meer,
das bleich und grünlich schimmert wie eine ausgegrabene Bronze
aus den unterirdischen Grüften, schwer von Meeresstille. Kein
Hauch von Wind atmet ringsum. Nicht zittert das Rohr an dem

einsamen Strand, der rauh ist von Dornen und versengtem
Wacholder. Keine Stimme tönt, wenn ich lausche Die Mündung
des Flusses ist wie ein stehendes Brakwasser Wie eine
Grabbronze schimmert sie bleich und grünlich und lächelt in Frieden.

Wie im Lethe, vergessen und gleich machend, zeigt sie

kein Zeichen von Strömung. Die Flucht der beiden Ufer schließt
sich wie ein Kreis von Rohr, der das schweigende Vergessen
umschreibt. Kein Flüstern regt sich im Rohr

Meeresstille, drückende Sommerhitze, überall Schweigen. Der
Sommer reift über meinem Haupte wie ein Apfel, der mir
versprochen sei, den ich pflücken müßte mit meiner Hand, den ich
schmecken müßte mit meinen Lippen. Verloren ist jede Spur
vom Menschen. Keine Stimme tönt, wenn ich lausche. Jeder
menschliche Schmerz verläßt mich. Ich habe keinen Namen
mehr. Und ich fühle, wie mein Gesicht sich vergoldet mit dem
Gold des Mittags und wie mein blonder Bart leuchtet wie das

Schilf, ich fühle, wie der fein geschwungene Strand mit so zarter
Arbeit der Welle und des Windes wie mein Gaumen ist oder die
Höhlung meiner Hand, wo der Tastsinn sich verfeinert.

Und meine Kraft drückt sich rückwärts in den Sand, verbrei-

44



tet sich im Meer, und der Fluß ist meine Ader, der Berg meine
Stirn Und ich hin in der Blüte der Stiancia, in der Schuppe
des Pinienzapfens, in der Beere des Wacholders, ich bin im Tang,
im Schilf, in jedem geringen wie in jedem großen Ding, in dem

Sand, der mich berührt, wie in den fernen Gipfeln. Ich brenne,
ich glänze. Ich habe keinen Namen mehr. Und die Alpen und
die Inseln und die Buchten und die Vorgebirge und die Türme
und die Wälder und die Mündungen der Flüsse haben keinen
gewohnten Namen mehr, der in menschlichen Lippen klingt. Ich
habe nicht mehr Name noch Schicksal; sondern mein Name ist
Mittag. Ich lebe in allem, schweigend wie der Tod.

Und mein Leben ist göttlich.»

Wenn man versucht, das für den gegenwärtigen Zusammenhang
Wesentliche herauszuheben und auf die allgemeine Fragestellung
zu beziehn, so handelt es sich etwa um folgendes: Es ist heißer
Mittag an einer Stelle, wo sich einer der italienischen Flüsse —
es könnte der Arno sein — ins Ligurische Meer ergießt. Es ist
eine Zeit der allgemeinen Stille. Kein Hauch, kein Laut, keine
Bewegung, selbst das Wasser des Flusses liegt ganz still. Diese

Stille bedeutet zugleich Vergessen, d. h. mit dem Aufhören der

Bewegung hört das Lehen seiher auf. So ist der Fluß zugleich das

unmittelbar anschaulich erfaßte Sinnbild des Lebensstroms
selber, der zum Stillstand gekommen ist. Also ganz ähnlich wie bei
Nietzsche. Die Vergangenheit ist ferngerückt und wie abgefallen,
und der Mensch erreicht ein Jenseits von allem Leben, das sich

später als ein Heraustreten aus jeder individuellen Gestalt und
ein Zurücktreten in den Urgrund des Allebens selber offenbart.
Aber sehr bezeichnend für die innere Notwendigkeit, mit der sich
das Naturerleben ins Symbolische steigert, ist jetzt das Bild des

Kreises, das — wie schon bei Eichendorff und Nietzsche, so auch
hier — auftaucht, ganz ungezwungen aus der naturhaften
Anschauung: «Die Flucht der beiden Ufer schließt sich wie ein
Kreis von Rohr.» Aber es liegt mehr darin als der bloße
Natureindruck, denn schon in der Fortsetzung des Satzes, «welcher das

schweigende Vergessen umschreibt», taucht jetzt die tiefere
Bedeutung auf. Im Kreis, der schon anschaulich das in sich
Geschlossene verkörpert, dem Gegenbild jeder ins Unendliche
fortlaufenden Bewegung, ist der Fluß zum Stillstand gekommen und

45



zum stagnierenden Wasser geworden, wie es im Gedicht ausdrücklich

heißt. Aher wie der Fluß zugleich in übertragener Bedeutung

den Fluß des Lebens darstellt, das nicht mehr in die Zukunft
vorwärts drängt, so ist der Kreis von Rohr ganz unmittelbar das

Symbol der Ewigkeit, in die das Lehen eingegangen ist. Es ist der

«goldene Reif» der Ewigkeit, von dem auch Nietzsche spricht.
Aber es tritt hier zugleich ein Neues hinzu, was bisher nur leise

in Nietzsches Zusatz «rund und reif» angeklungen hatte: Als
sommerlich ist der Mittag zugleich die Zeit der Reife. «Der Sommer

reift über meinem Haupte wie ein Apfel, der mir versprochen
sei.» Die Reife ist, so der zweite Grundbegriff, der hier auftaucht,
und die in den verschiedenen Zeugnissen übereinstimmend
hervorgehobene Vision der Vollendung nimmt einen eignen, neuen,
schwermütigen und zugleich beglückenden Klang an. Auch das

Reifen der Frucht bedeutet ein Ans-Ende-kommen, ein Sich-voll-
enden, der Vollendung des Kreises vergleichbar. Und reifen heißt
zugleich: über sich selbst hinausführen, sich selbst verlieren und
aufgehn in einem objektiv gewordnen Werk. Insofern kommt
auch von hier aus ganz unmittelbar der Übergang: «Verloren ist
jede Spur vom Menschen.» Das heißt nicht nur, daß in der
Einsamkeit kein andrer Mensch begegnet, sondern daß am Erlebenden

seiher nichts Menschliches mehr haften gehliehen ist. Die

ganze Bedürftigkeit und Unvollkommenheit des Menschseins ist
abgefallen. «Ich habe keinen Namen mehr.» Schon hier klingt
dieser Satz an, um am Schluß dann noch einmal mit größerem
Nachdruck aufgenommen zu werden. Der Mensch als ein mit
Namen benennbares Einzelwesen ist aufgegangen in einem größeren,
vollendeten Ganzen. Es vollzieht sich also auch hier dieselbe
Erfahrung, wie sie bei Nietzsche und in leichterer Form dann schon
bei Allmers und Weinheher hervorgetreten war. Das Vergessen
der Zeit bedeutet die Aufbebung der Individualität und das

Aufgehn in einer umfassenden Einheit des Allebens, wie es sich zum
Schluß des Gedichts dann in überwältigend schönen (in der
übersetzenden Umschreibung leider nur grade andeutbaren) Versen
ausdrückt. Der Mensch findet sich wieder in allem umgehenden
Leben: im Sand, im Meer, im Fluß, im Berg, im Wald und in der

Wolke, in der Blüte wie in der Frucht. Der Mensch lebt mit «in

jedem geringen wie in jedem großen Ding». Und wenn zum Teil
auch scheinbar unbelebte Dinge genannt werden, so sind sie doch

46



alle als Leben verstanden, als im Untergrund einiges Leben, und
sind ebenfalls alle aus der Vereinzelung der von den Menschen

gegebenen Namen herausgetreten.
So heißt es zum Schluß, das Ergebnis des ganzen wie

zusammenfassend: «Ich habe nicht mehr Namen noch Schicksal,
sondern mein Name ist Mittag, ich lebe in allem, schweigend wie der
Tod.» «Mein Name ist Mittag», das scheint der Namenlosigkeit zu
widersprechen, aber Mittag, im Italienischen selber groß geschrieben

und damit zur Gottheit erhoben, ist kein Eigenname mehr,
der ein einzelnes Leben aus dem andern heraushebt, sondern ist
der Name des umfassenden, jetzt in der Stunde der Reife einen

Augenblick innehaltenden und darin dem Menschen spürbar
werdenden Lebens selber. Ausdrücklich heißt es von der Einheit
allen Lebens: «Ich lebe in allem», aber bedeutsam ist zugleich
der Zusatz: «schweigend wie der Tod». Das lastende Schweigen,
von dem die Erfahrung des Mittags ausging, wird hier wieder
aufgenommen. Es ist die dunkle Seite dieses panisch-dionysischen

Lebensgefühls, wie es dann im letzten Satz, den Gehalt der
mittäglichen Erfahrung wie einer letzten Verdichtung bekenntnishaft

zusammenfassend, ausklingt: «Und mein Leben ist göttlich.»
Noch ein andres Gedicht d'Annunzios aus der Reihe der Laudi,

der Preisgedichte, sei danehengestellt, weil es die dunkle und
unheimliche Seite dieser Erfahrung der Reife besonders eindringlich

hervortreten läßt. Das Gedicht führt bei d'Annunzio den
lateinischen Titel:

Furit aestus
Un falco stride nel color di perla :

tutto il cielo si squarcia come un velo.
0 brivido su i mari taciturni,
o soffio, indizio del sùbito nembo!
0 sangue mio come i mari d'estate!
La sforza annoda tutte le radici:
sotto la terra sta, nascosta e immensa.
La pietra brilla più d'ogni altra inerzia.

La luce copre abissi di silenzio,
simile ad occhio immobile che celi
moltitudine folio di desiri.
L'Ignoto viene a me, l'lgnoto attendo!

47



Quel che mi fu da presso, ecco, è lontano.
Quel che vivo mi parve, ecco, ora è spento.
T'amo, o tagliente pietra che su l'erta
brillo pronta a ferire il nudo piede.

Mia dira sete, tu mi più cara
che tutte le dolci acque dei ruscelli.
Abita nella mia selvaggia pace
la febbre come dentro le paludi.
Pieno di grida è il riposato petto.
L'ora è giunta, o mia Messe, l'ora è giunta!
Terribile nel cuore des meriggio
pesa, o Messe, la tua maturnità.

Dabei muß wiederum an die Stelle einer formentsprecbenden
Übersetzung die Unvollkommenheit einer behelfsmäßigen Prosa-

umscbreibung treten, die selbst im Inhaltlichen den Sinn des

Originals nur anzudeuten vermag:

Es brütet die Hitze
«Ein Falke schreit im perlengrauen Raum: Der ganze Himmel

zerreißt wie ein Schleier. O Schauer über den schweigenden Meeren,

o Hauch, du Zeichen des plötzlichen Sturms! 0 mein Blut,
wie die Meere des Sommer! Eine Kraft verknüpft alle Wurzeln:
unten steht die Erde, verborgen und ungeheuer. Der Fels sprengt
mehr als alle andre Kraft.

Das Licht bedeckt die Abgründe des Schweigens, ähnlich wie
das unbewegte Auge törichte Mengen von Wünschen verhüllt.
Das Unbekannte kommt zu mir, ich erwarte das Unbekannte!
Was mir nahe war, siehe, das ist fern. Was mir lebendig erschien,
siehe, das ist ausgelöscht. Ich liebe dich, o scharfer Fels, der du
unter der steilen Anhöhe empordrängst, bereit, den nackten Fuß
zu verletzen.

Mein grausamer Durst, du bist mir lieber als alle süßen Wasser
der Bäche. Es wohnt in meinem wilden Frieden das Fieber wie
in Sümpfen. Voller Schreie ist meine bewegungslose Brust. Die
Stunde ist gekommen, o meine Ernte, die Stunde ist gekommen!
Schrecklich im Herzen des Mittags wiegt, o Ernte, deine Reife.»

Wieder ist es die Erfahrung der Entrückung in der sommerlichen

Hitze. Die Nähe erscheint wie ferngerückt und das Leben-

48



dige wie erstorben. Auch hier ist es die verborgene Einheit allen
Lebens, die Kraft, die «alle Wurzeln verknüpft». Aber bezeichnend

ist es, wie untergründig, wie chthonisch diese Kraft hier
verstanden wird. Es ist die Erde, die «verborgen und ungeheuer»
alles trägt und hervorbringt und im Stein gewaltig nach oben

drängt.
Es ist eine unheimliche Stunde, und unter der Stille der

Oberfläche vollzieht sich ein gewaltiges Geschehen. Es ist auch hier
die Stunde — und daran erinnert es noch einmal an die
angeführte Stelle des «Zarathustra» — in der ein letztes Geheimnis
offenbar wird. Es ist eine Theophanie, die Erscheinung eines
Gottes in der mittäglichen Stunde, freilich eines namenlosen
Gottes, des «Unbekannten», wie es ausdrücklich in zweimaliger
Nennung heißt. «Das Unbekannte kommt zu mir, ich erwarte das

Unbekannte.» Das Unbekannte, auch im Italienischen, wie im
frühern Gedicht der Mittag und der Sommer und im folgenden
sogleich noch einmal die Reife, groß geschrieben, trägt dadurch
die Personifizierung, die Vergöttlichung deutlich an sich. Das

Unbekannte ist der Mittag, ist der große Pan, ist das alles

umgreifende, selber namenlose und unfaßbare Leben, in das alles
Einzelleben zurückgesunken ist und in dem es als Glied mitlebt.

Aber die Stille dieser Stunde verbirgt nur obenhin die
Bedrohlichkeit des Geschehens. Es ist ein wilder, rauher, urwaldhafter

Friede, in dem verborgen das Fieber wie in Sümpfen
wohnt und zum Ausbruch drängt wie ein plötzlicher Sturm, dessen

Anzeichen man schon in jedem leisesten Hauch zu spüren
glaubt. Es ist die Zeit der Reife. Aber Reife heißt Ernte.
In der Frucht hat sich das einzelne Leben voRendet, vollendet
in der Doppeldeutigkeit, die diesem Wort anhaftet: es ist zu
seiner Vollkommenheit und zu seinem Ende gekommen. Und so

ist es zugleich die schauerliche Sommererfahrung Hebbels:

Zu weit im Leben ist zu nah am Tod.

Das Lehen ist zum Stillstand gekommen auf der Höhe des

Tages wie des Jahres. Das ist die Erfahrung eines tiefen Glücks,
denn die Last der Vergangenheit und die Bedrohnis der Zukunft
und alle Bedürftigkeit des Lehens sind abgefallen. Aber es ist
zugleich ein beklemmendes Glück, denn

Alles Vollendete fällt heim zum Uralten.

4 49



Das vollendete Leben bat keinen Sinn mehr, der es weiterhin
als einzelnes Dasein rechtfertigt, und die beglückende Rückkehr
ins umfassende Leben ist auf seiner Höhe zugleich Tod des

einzelnen Daseins. In diesem Sinn erklärt sich das Schreckliche
dieser Göttererscheinung, wie sie in den beiden letzten Versen
zusammengefaßt ist: «Schrecklich im Herzen des Mittags wiegt,
o Ernte, deine Reife.» Der Anblick dieses Gottes bringt den Tod.

VII.

An dieser Stelle könnte man noch an ein Gedicht Stéphane
Mallarmés erinnern, das in zeitlicher Reihenfolge zwar schon

vor d'Annunzio hätte kommen müssen, aber wie in diesen
Überlegungen überhaupt auf die zeitliche Ordnung verzichtet ist,
so wäre überdies im vorliegenden Fall die Umstellung schon
dadurch gerechtfertigt, daß der bei d'Annunzio sehr viel ausdrücklicher

herausgehobene gedankliche Inhalt dazu dienen kann,
etwas Licht in einige bei Mallarmé verbleibende Dunkelheiten
zu bringen. Es handelt sich um das Gedicht:

Tristesse d'Eté
Le soleil, sur le sable, ô lutteuse endormie,
En l'or de tes cheveux chauffe un bain langoureux
Et, consumant l'encens sur ta joue ennemie,
II mêle avec les pleurs un breuvage amoureux.

De ce blanc Flamboiement l'immuable accalmie
T'a fait dire, attristée, ô mes baisers peureux,
«Nous ne serons jamais une seule momie
Sous l'antique désert et les palmiers heureux!»

Mais ta chevelure est une rivière tiède,
Où noyer sans frissons l'âme qui nous obsède
Et trouver ce Néant que tu ne connais pas
Je goûterai le fard pleuré par tes paupières,
Pour voir s'il sait donner au cœur que tu frappas
L'insensibilité de l'azur et des pierres.

Obgleich in diesem Fall deutsche Versübersetzungen (von R.
Netzer und vor allem die vollendete von R. v. Schaukai) vorhan-

50



den wären, begnügen wir uns auch hier mit der Prosaumschreibung,

die vielleicht das rein Gedankliche des französischen
Gedichts etwas wörtlicher wiedergeben kann. Das hieße etwa:

Sommerliche Traurigkeit
«Die Sonne wärmt, o eingesclilafene Kämpferin, auf dem Sand

im Gold deiner Haare ein schmachtendes Bad und mischt den
Weihrauch, den sie auf deiner feindlichen Wange verzehrt, mit
Tränen zu einem Liehestrank. Die unbewegliche Ruhe dieses

weißen Flammens hat dich, unter meinen bangen Küssen traurig
Gewordene, sagen machen: ,Niemals werden wir eine einzige Mumie

sein in der antiken Wüste und unter glücklichen Palmen.'
Aber deine Haare sind ein müder Strom, darin die Seele, die uns
besessen hält, ohne Schaudern zu ertränken und dieses Nichts
zu finden, das du nicht kennst. Ich will die Schminke kosten,
die von deinen Lidern geweint ist, um zu sehn, ob sie dem Herzen,

das du getroffen hast, die Fühllosigkeit des Himmels oder
der Steine zu geben vermag.»

Der Inhalt, in dem wir sofort einige der schon bisher als typisch
erkannten Grundziige wiederfinden, nimmt unmittelbar die bei
d'Annunzio dargestellte Situation auf, nur daß, was dort das

Erlebnis des einzelnen Menschen war, hier zugleich mit dem
Liebeserlebnis zu zweien verschmolzen ist, was dann sogleich neue
Verwicklungen ergibt: In der Mittagshitze am Strande des Meers
bricht überwältigend das Erlebnis der Ewigkeit auf: das «Nichts»,
in dem alles einzelne Leben versinkt; denn dieses Nichts, in dem

er sich «ohne Schaudern», besser wohl noch: ohne ein
zurückhaltendes Bedenken, ohne Zögern ertränken will, ist nicht das

drohende Nichts des gähnenden Abgrunds, sondern ein tragendes
und verlockendes Nichts, eben die Unendlichkeit selber, in der
die Bestimmungen jedes einzelnen Seins aufgehoben werden. Das

bestimmt sich sogleich näher aus den folgenden Zeilen; denn die
Fühllosigkeit, die sie dem Herzen gibt, ist nicht mit dumpfer
Stumpfheit zu verwechseln, sondern ist, neben der ewig währenden

Festigkeit der Steine im blauen Azur des Himmels verkörpert.

Die vollkommen gerundete Himmelsschale — wir treffen
hierin verborgen alle die bekannten Symbole — und das reine
Blau des Himmels, das Azur.

Das Azur ist bei Mallarmé ebenfalls eins der entscheidenden,

51



immer wiederkehrenden Grundsymbole und von dem gewöhnlichen,

ebenfalls viel gebrauchten Blau deutlich unterschieden. Das

Azur ist die Farbe der strahlenden Heiterkeit: l'Azur rit sur la
haie — enfance des bois de roses sous l'azur — usw. Es ist die
Farbe zugleich der unendlichen Ferne und der unendlichen
Vollkommenheit. Sein Gegensatz ist der prächtige Purpur und der
dunkle Glanz des Golds, ebenfalls die bevorzugten Farbenbezeichnungen

bei Mallarmé und oft mit dem Azur in einer einzigen
Wendung zusammengenommen: avalanches d'or du vieil azur,
Goldlawinen aus altem Azur, und ähnlich. So ergibt sich zwischen
ihnen der prächtige, eigentümlich venezianische Farbenklang,
wie er in manchen Gemälden Tizians oder Tintorettos (etwa denen
im Anticollegio des Dogenpalasts) so berauschend hervortritt.
Mallarmé kennt als Gegensatz zugleich das finstre Schwarz und
die fahlen gelblichen und bräunlichen Töne des Rauchs, der die
Sonne verdeckt. Er kennt neben dem Blau auch das Weiß, die
Farbe der unberührbaren Reinheit und so als andrer Ausdruck
der Vollkommenheit dem Blau verwandt. Das Weiß ist dann seine
andre Lieblingsfarhe und verbindet sich mit ihm oft zu einer
einzigen Einheit: les blancs sanglots glissant sur l'azur des

corolles — un blanc jet d'eau soupire vers l'Azur — und ähnlich.
Aber es fehlt in seiner Farbenskala (die übrigens in seinen späteren

Gedichten als vielleicht schon allzu sinnenhaft merklich
zurücktritt) das Grün, die Farbe des kräftigen Wachstums und
Lebens, wie überhaupt der ganze Farbbereich, der vom Grün über
das reine (nicht zum schmutzigen Ton entarteten) Gelb bis zum
reinen (nicht durch ein Blau gebrochenes) Rot hinüberführt.
Seine Farbenskala, teils vom Blau und teils vom Weiß bestimmt,
liegt auf der Seite des Kalten, Fernen, Unendlichen, und wenn
sich dem vom Gold und vom Purpur her ein andrer Ton entgegenstellt,

so ist es wiederum nichts Aktives gegenüber der Passivität
des reinen Blau, nicht das im Endlichen Nahe und Warme und
Vertraute gegenüber dessen Kälte, sondern selber wieder etwas
Kostbares und Prächtiges und dadurch aus der Alltäglichkeit
Herausgehobenes und Fernes, selber ein Ausdruck der höchsten Voll-
kommenheit.

Aus dem hier nur eben angedeuteten Hintergrund ist dann der
volle Symbolgehalt des Azur zu verstehen, wie er am
ausdrücklichsten in dem einen «l'Azur» überschriebenen Gedicht

52



hervortritt. Es beginnt, ganz klar das Wesen dieses reinen Blan
hervorhebend :

De l'éternel azur la sereine ironie
belle indolemment comme les fleurs

«Die heitere Ironie des ewigen Blau... schön in ihrer
Gleichgültigkeit wie die Blumen.»

Es ist also die unbewegliche Ruhe des fleckenlosen Himmels,
die in einem so unendlichen Gegensatz zur schmerzhaften
Getriebenheit des menschlichen Lebens steht, daß sein bloßes Dasein
wie ein Hohn auf die menschliche Unvollkommenheit erscheint
und den trotzigen Widerspruch des Menschen gradezu
herausfordert, so daß er sich freuen kann, wenn der Qualm der Schornsteine

den strahlenden Glanz verdunkelt: Le Ciel est mort. —
Vers toi, j'accours! donne, ô matière, l'oubli de l'Idéal cruel...
«Laß du, Materie, das grausame Ideal vergessen!» worin zugleich
mit ausdrücklichen Worten die Sphäre des Azur als die des Ideals
bezeichnet wird, und das Ideal erscheint hier in seiner unerreichbaren

Vollkommenheit als grausam, weil es mit seiner Forderung,
vor der der Mensch versagt, die Sünde erst zur Sünde macht. So

führt der Anblick der strahlenden Heiterkeit den gequälten
Menschen zu einer um so größeren Verhärtung in seinem Schmerz,
doch kann auch davon und dem genaueren Gehalt des Gedichts
hier nicht die Rede sein, sondern nur von der überwältigenden
Schlußwendung, die unmittelbar in den Mittelpunkt der
gegenwärtigen Fragestellung führt:

En vain! l'Azur triomphe, et je l'entends qui chante
Dans les cloches
Où fuir dans la révolte inutile et perverse?
Je suis hanté. L'Azur! L'Azur! L'Azur! L'Azur!

«Das Blau siegt, und ich höre, wie es in den Glocken singt.
Wohin soll ich fliehn in dieser sinnlosen und verkehrten
Auflehnung? Ich hin bezaubert. Das Blau! Das Blau! Das Blau!
Das Blau!»

Der Mensch ist also überwältigt, und die trotzige Auflehnung
schlägt wie gegen seinen Willen um in ein beglückendes Aufgehn
in dieser von einer einzigen Schönheit durchwalteten neuen Welt.
Allerdings ist es ein Aufgehn, das den Verzicht auf jedes Eigen-

53



dasein verlangt, ein Versinken alles Endlichen im Unendlichen,
das sich im Blau verkörpert, und in diesem Sinn endet das
Gedicht mit dem vierfach wiederholten Anruf an das unendliche
Blau, vierfach wiederholt als Ausdruck dieser unendlichen
Erfüllung, in der dem Menschen nur noch ein Stammeln bleibt. Ein
Absolutes ist hier erreicht.

Und genau an diese Stelle führt auch das Gedicht von der
sommerlichen Traurigkeit. Während das Mädchen bang noch an der

Möglichkeit einer vollkommenen Vereinigung zweifelt, die es sich
entrückt von der gegebenen Umwelt in einer ins Ideale gesteigerten

Landschaft, «unter glücklichen Palmen», vorstellt, weil es die

Ewigkeit erst jenseits des Todes erwartet, findet der Dichter das

«Nichts», die zeitentrückte Vollkommenheit, die jene nicht kannte,
schon in dem Augenblick selbst, indem er sich rückhaltlos in den
Strom ihrer warmen goldenen Haare versenkt — Gold vor dem

Hintergrund des reinen Blau, auch hier also wieder der bezeichnende

symbolische Farbenklang —. Die Haare, mit deren
dampfender Wärme das Gedicht beginnt, erscheinen, wie sie in ihrer
Feuchtigkeit niederfallen, als ein Strom, als ein Fließen, und
bringen damit ein neues, ebenfalls sehr bezeichnendes Symbol
hinein. Wie der Strom allgemein der Strom des Lebens ist — das

läßt sich vor allem an der Dichtung Eichendorffs besonders zwingend

entwickeln — der Strom, der den einzelnen Menschen
verlockt, sein Einzeldasein aufzugeben und unterzutauchen,
aufgenommen so von dem Strom des unendlichen Lehens, so auch hier;
aber bezeichnend ist wiederum, wie in der besonderen Stunde des

Mittags das Bild sich verwandelt und, genau wie bei d'Annunzio
der Fluß dann stillesteht und sich zum Kreise weitet, wie
Brakwasser dort an die Stelle der sich ständig erneuernden Strömung
tritt, so ist auch hier das Laue, Träge dieses Stroms bedeutsam, das

nicht mehr in eine ferne liegende Unendlichkeit weiterläuft,
sondern ohne Bewegung, ohne Zeitverlauf also, stillesteht und im
Meer der Ewigkeit versinkt.

Und noch eine letzte bestätigende Parallele muß hier
hinzugezogen werden: Der «Nachmittag eines Fauns», wohl das

bekannteste der Gedichte Mallarmés, das trotz seines leicht irreführenden

Titels im strengen Sinn ein Mittagsgedicht ist, denn wie
midi nicht so sehr die allgemeine Tageszeit, sondern spezieller die

genaue Stunde des Mittags bedeutet, so beginnt der après-midi schon

54



unmittelbar nach 12 Uhr und umfaßt also die Zeit, von der hier
die Rede ist, wo die Sonne ihren höchsten Stand soeben
überschritten und die Mittagsglut erst ihre Höhe erreicht hat. Nur
so ist es auch möglich, daß dann ausgerechnet zum Schluß, nach
dem erregenden Traum, von dem «stolzen Schweigen des Mittags»
die Rede ist. Hier erscheinen dem Faun im trügerischen Flimmern

der Mittagsglut die Nymphen, die er vergeblich zu erhaschen
sucht. Doch kann an dieser Stelle wieder nur von dem äußersten
Abschluß die Rede sein, wo die Vision als Trugbild zerrinnt und
der Faun allein in der Unendlichkeit aufgeht, weil dies unmittelbar

mit dem früheren Gedicht zusammengeht und es so von einer
neuen Seite bestätigt. Da heißt es:

l'âme
De paroles vacante et ce corps alourdi
Tard succombent au fier silence de midi:
Sans plus il faut dormir
Sur le sable altéré gisant et comme j'aime

Ouvrir ma bouche à l'astre efficace des vins!
«Die von Worten entleerte Seele und der schwer gewordene

Körper verfallen träg dem stolzen Schweigen des Mittags. Jetzt
heißt es nichts als auf dem durstigen Sande liegend schlafen...
und wie ich es liebe, den Mund dem Gestirn, das die Weine
hervorbringt, zu öffnen.»

Auch hier handelt es sich also um das Aufgehn des schwer und
bewegungslos gewordenen Körpers und der aller bestimmten
Vorstellungen entleerten Seele in dem Meer dieser Ewigkeit. Offenen
Mundes, damit ist noch einmal ausdrücklich der hingegebene Zug
hervorgehoben, der sich nicht abzuschließen versucht, der die
Wirkung des Mittags ganz in sich einströmen läßt, und sehr
treffend wird auf die dionysisch-berauschende Wirkung des ganzen
Mittagserlebens zum Schluß in der Erwähnung des Weins noch
einmal angespielt.

\V arum aber wird nun, so müßte man zum Schluß noch einmal
fragen, die rauschhaft beglückende Wirkung des Unendlichkeitserlebens

hier als «sommerliche Traurigkeit» empfunden? Aber
das ist kaum ein Widerspruch, denn in allen diesen Fällen handelt

es sich um ein eigentümlich berauschendes Glück, dessen

seltsame Schwere schon Nietzsche mit ganz ähnlichen Worten her-

55



vorliebt, und nicht durch Zufall häufen sich in der Beschreibung
die Bezeichnungen der Schwere: tiède, tard, alourdi, die in das

Glück zugleich einen unheimlichen und bedrückenden Zug
hineinbringen, so daß dem Menschen doch wieder vor diesem Glück
bangt. Der Zug der Trauer bleibt in diesem doppelsinnigen Glücksgefühl

enthalten und drängt sich besonders dann hervor, wenn
das Erlebnis noch nicht ganz zu seiner letzten Vollendung gekommen

ist und die Preisgabe des Eigendaseins noch irgendwie
schmerzlich nachklingt. Dieser «Erdenrest» macht sich dann im
Erleben zu zweien besonders schmerzlich bemerkbar, weil grade
im letzten Erleben Grenzen des Verstehens spürbar werden, die
in diesem Gedicht im «Nichts, das du nicht kennst», anklingen
und eben jene Traurigkeit erzeugen.

VIII.
Wenn man abschließend versucht, den Ertrag dieser Deutungen

systematisch zusammenzufassen, so genügen ein paar kurze
Erinnerungen, denn alles Wichtige ist schon in den Gedichten
selber enthalten und jedesmal auch in ausdrücklicher begrifflicher

Deutlichkeit (und manchmal vielleicht schon etwas allzu
pedantisch erscheinend) herausgehoben worden. Auffallend ist,
bis in die Formulierungen hinein, die Übereinstimmung zwischen
den einzelnen Zeugnissen, die sich in einer stetigen Reihe von
den Formen einer heiteren und stillen Seligkeit in den deutschen

Mittagserfahrungen bis zu der übergewaltigen und oft sclireck-
lichen Form des südlichen Mittags mit seinem schweren und
dunklen, eigentümlich untergründigen Glück steigert. Diese überaus

auffallende Übereinstimmung beweist, daß es sich hier nicht
um unverbindliche Träumereien oder um individuell-zufällige
oder gar als pathologisch-abwegig zu bezeichnende Erlebnisse
einzelner Menschen handelt, sondern um etwas, was als allgemein
verbindlich der Erfahrung des Mittags zugrundeliegt und dessen

Gehalt man in diesem Sinn als Metaphysik des Mittags bezeichnen

könnte.
Folgende Züge können als immer wiederkehrend und darum

als allgemein gültig aus den verschiedenen dichterischen
Zeugnissen hervorgehoben werden:

1. Die Erfahrung des Mittags ist das Erlebnis einer Stille, in

56



der alles Leben zur Ruhe gekommen ist und kein Laut vernehmbar

bleibt.
2. Das Schweigen des Mittags ist Stillstand des Lebens

überhaupt, sowohl im erlebenden Menschen als auch in der umgebenden

Natur. Dieser Stillstand ist dem Schlaf und dem Tod verwandt.
3. Getragen von dieser Stille in und außer ihm fühlt sich der

Mensch im Einklang mit dem umfassenden Leben der Allnatur.
Es ist ein eigentümlich wiederkehrendes pantheistisches, ja im
Grunde panisches und echt heidnisches Erleben, das seine letzte

Vollendung nur im Süden findet.
4. Aufgehend in dem umfassenden Leben und von ihm getragen,

fühlt sich der Mensch von den Fesseln seines individuellen
Daseins befreit Er taucht unter in dem namenlosen Grunde der

Ewigkeit.
5. So zeigt sich die Erfahrung als eine Erhebung über den Fluß

der geschichtlichen Zeit in die höhere Ebene der Ewigkeit. Als
ihr Symbol erscheint, typisch wiederkehrend, der in sich
geschlossene Kreis.

6. Ineins damit zeigt sich das Erlebnis des Mittags als eine

Offenbarung, die die Welt in ihrer Vollkommenheit sehen läßt
wie sie diese grade in der Stunde des Mittags erreicht hat. Der
Mittag des Tages und der Sommer als Mittag des Jahres und die
Reife als Mittag des Lebens verschmelzen so zur untrennbaren
Einheit.

7. Das Erlebnis des Mittags ist ein seltsames, schweres und
dunkles Glück. Die Erhebung über die Schranken des individuellen

Daseins wirkt befreiend und beglückend. Aber da die
vollendete Reife dieses Daseins zugleich das Ende des einzelnen
Daseins bedeutet, ist mit der leuchtenden Erfahrung der Ewigkeit
zugleich der dunkle Mitgeschmack des Todes verbunden. Das

gibt der beseligenden Erfahrung des Mittags zugleich einen Zug
beängstigender Unheimlichkeit. Das Erlebnis ist eigentümlich
doppelseitig.

Nachdem hier die Erfahrung des Mittags mit ein paar
verhältnismäßig zufällig aufgenommenen Zeugnissen in wenigen
allgemeinen Grundzügen gezeichnet ist, wäre zu hoffen, durch eine
systematische Behandlung möglichst des ganzen vorhandenen
Materials ein zugleich reicheres und gefestigteres Bild dieser höchst
bedeutsamen Erfahrung zu gewinnen.

57


	Der Mittag

