Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 8 (1948)

Artikel: Uber den Satz von Hofmannsthal: "Was Geist ist, erfasst nur der
Bedrangte" : aus der (ungedruckten) Festschrift zum 70. Geburtstag
(26.1.1948) von Rudolf Alexander Schroder

Autor: Binswanger, Ludwig
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber den Satz von Hofmannsthal:

«Was Geist ist, erfaft nur der Bedringte»"

Aus der (ungedruckten) Festschrift zum 70. Geburtstag
(26.1.1948) von Rudolf Alexander Schréder

Von Ludwig Binswanger

In diesem Satz scheint uns Hofmannsthal das Geheimnis seiner
Existenz, ja der kiinstlerischen Daseinsform iiberhaupt ausge-
sprochen zu haben. Das sprachliche Gefiige erinnert an Sitze
wie die folgenden: «Was Gesundheit ist, erfaBt nur der Kranke»
oder «Was Freiheit ist, erfafit nur der Gefangene»; trotzdem
spricht dieser Satz uns doch ganz anders an als solche Sitze. Wir
glauben unmittelbar zu vernehmen, daB er einen tieferen, wesen-
hafteren Sinn ausdriickt als die Meinung, dafl nur der Verlust
eines Gutes uns instand setze, den Wert dieses Gutes (recht) zu
erfassen, ja es striaubt sich etwas in uns, Geist und Bedringnis
iiberhaupt als Gegensitze aufzufassen.

Rein sprachlich bedeutet Bedringnis oder Bedringtsein mehr
als Befangensein und weniger als Gefangensein. Das Mehr oder
Weniger bezieht sich auf den Grad der Beschrinkung unserer
Freiheit. Die deutsche Sprache unterscheidet diese Grade der
Freiheitsheschrinkung sehr fein, indem sie sagt: wir sind be-
fangen gegeniiber jemandem, wir sind bedringt von etwas oder
jemandem, wir sind gefangen oder haben uns gefangen in etwas,
z. B. in einem Wahn. Im Gefangensein in etwas sind wir unserer
Freibeit vollig verlustig, sind uns <alle Ausgiinge versperrt», im
Gegeniibersein geniigt die kleinste Wendung, um uns von dem
Gegeniiber zu befreien, im Bedringtsein von etwas sind uns
zwar nicht alle Ausginge versperrt, sind wir unserer Freiheit
zwar nicht vollig verlustig, aber auch nicht mehr imstande, uns
von dem Bedringenden einfach abzuwenden und einem Aus-

1 Buch der Freunde. Herausgegeben von R. A.Schrider. Inselverlag 1929,
2. Auflage, S.44.



gang zuzuwenden. Das Bedringende ist — als Bedringendes —
das Unabwendbare, Unausweichliche, das uns nicht nur an-geht
und an-spricht, sondern uns an-springt, anHfillt, an-schreit, das
an uns an- oder in uns ein-dringt, uns belastet oder bedriickt,
schmerzt oder juckt, erhitzt oder gefrieren lifit, uns verdunkelt
oder blendet, uns iiberfiillt oder entleert, uns ver-riickt oder auf
einem Punkt festnagelt, uns «auBler uns bringt» oder («<bodenlos»)
langweilt. Wihrend das Gegeniiber uns bloB angeht und an-
spricht, ist es die Weise des Bedrdngenden, uns zu be-anspruchen,
d. h. unser gesamtes Dascin in Anspruch zu nehmen oder in Be-
wegung zu setzen. Die Ridumlichkeit des Bedringtseins ist die
unmittelbare Néihe, ihre Zeitlichkeit die absolute Dringlichkeit
des hic et nunc, die urgence der Franzosen. Im Bedringtsein
«sehen wir nicht iiber unsere Nasenspitze hinaus» und erleben
wir die Zeit nicht mehr als Vergangenheit und Zukunft, auch
nicht als eigentliche Gegenwart, sondern nur noch als vom Be-
dringenden véllig ausgefiillten, von keiner Uhr zu messenden
«Augenblick». _

Die einzigartige riumlich-zeitliche Struktur des Bedringtseins
und seine so vielfachen und so gegensitzlichen Modifikationen,
in denen es fiir uns (leiblich-seelisch-geistig) in Erscheinung
tritt, weisen darauf hin, daf} es sich beim Bedringtsein um eine
bestimmte Weise unseres gesamten Daseins oder In-der-Welt-
seins handeln muBl. Es ist die Weise des Unvertrautseins in und
mit der Welt %, eine Weise des Daseins, in der unsere Freiheit in
Frage und auf die Probe gestellt wird durch einen unvertrauten,
nimlich unangemessenen oder unentsprechenden Anspruch der
Welt, durch ein, wie die Griechen sagen, unsymmetrisches (= un-
verhiltnismifBiges) Verhiltnis von Selbst und Welt. Diese Un-
symmetrie zeigt sich deutlich in den angefiihrten Ausdriicken fir
die Formen der Bedringnis. Bedringt sind wir, wenn es uns zu
heifl oder zu kalt, zu laut oder zu still, zu hell oder zu dunkel,
ziw schwer oder zu leicht, zu voll oder zu leer wird usw., kurz
wenn das vertraute Maf3 der Entsprechung von Selbst und Welt
iiberschritien wird. Da das Selbst aber nicht tiber dieses Mal}
verfiigt, dasselbe vielmehr stindig von der Um-, Mit- und Eigen-

2 Der Ausdruck Welt bedeuntet hier iiberall das Seiende im Ganzen.



welt * bedroht wird, ist Bedringtsein ein wesenhafter Zug des
In-der-Welt-seins. Bedridngnis erweist sich nach all dem einer-
seits als Leiden, und zwar als Leiden unter der aufgehobenen
Entsprechung von Selbst und Welt, anderseits als Beanspruchung
unseres gesamten Daseins zur Wiederherstellung derselben, d. h.
zur Wiedergewinnung unserer Freiheit.

Diese Beanspruchung bedeutet mehr als eine bloBe Wendung
und Zuwendung zu einem (offenen) Ausgang, ndmlich einen
Aufbruch, und zwar im doppelten Sinne dieses Wortes: das Auf-
brechen eines Ausgangs aus der Situation der Bedringnis durch
den Aufbruch des Daseins selbst zur Wiedergewinnung seiner
Freiheit in einem neuen, «angemessenen» oder «entsprechenden»
Verhaltnis zur Welt. Wo dieser Aufbruch des Daseins nicht
(mehr) moglich ist, wandelt sich das Bedringtsein-von in ein
Gefangensein-in, nimlich in der «Unangemessenheit> von Selbst
und Welt, d. h.in der Verzweiflung, im Fanatismus, im Wahn.
Hier ist das Selbst nicht mehr frei, sondern an die Welt ver-
fallen.

Welcher Art ist nun das dem Bedringtsein eigentiimliche «Er-
fassen»? Ist es ein Begreifen, Verstehen, ein blofes Inne-werden
oder Vernehmen? Das (diskursive) Begreifen ist eine Weise des
Gegeniiberseins, das Verstehen steht je nach den Bedeutungen,
die man ihm gibt, bald dem Gegeniibersein, bald dem Bedringt-
sein naher. Das unmittelbare Inne-werden oder Vernehmen hin-
gegen ist vom Bedringtsein nicht zu losen. Wahrend das «Durch-
laufen» des Begreifens «Zeit und Ruhe» braucht, iberfillt uns
das Innewerden «plétzlich» aus der Welt her. Dieses Uberfallen-
werden verrdt den Charakter der Bedrdngnis hesonders dann,
wenn es, wie es seinerzeit bei Rousseau der Fall war, — als er
die Ausschreibung der Preisaufgabe der Akademie zu Dijon im
Mercure de France las und sofort ihrer Losung inne wurde — zu
geradezu ohnmachtsihnlichen Zustinden wund Entriickungen
fithrt . Das dem Bedringtsein eigentiimliche Erfassen ist dem-

3 Die eigenweltliche Bedringnis bezeichnen wir bekanntlich schlechthin
als Drang!

% Vgl. aber vor allem auch Kierkegaard:
«So bin ich nun einmal gebaut; im ersten Schauer der Ahnung hat meine
Seele sofort alle Konsequenzen durchlaufen, deren wirkliches Eintreten oft

3



nach mehr ein Erleiden als ein Tun, mehr ein Vernehmen-
miilfen als ein Begreifenwollen, mehr ein Sichaufdringen einer
Bedeutsamkeit als das Erschlieen und Verstehen einer bestimm-
ten Bedeutung. Im Bedringtsein erfassen wir die Welt in sich uns
aufdringenden, auf uns eindringenden, uns unmittelbar bean-
spruchenden Bedeutsamkeiten, diese aber so unmittelbar, so
«nackt», so «eindringlich», daf} wir uns ihnen nicht durch das
bloBe Denken, das immer ein Gegeniibersein bedeutet, entzichen
kénnen.

Wenn nun, was Geist ist, nur der Bedriingte erfal3t, so muf} Hof-
mannsthal also unter dem Wassein des Geistes etwas verstehen, des-
sen wir nur unmittelbar innewerden, das wir nur erleidend verneh-
men, aber nicht diskursiv begreifen konnen, etwas also, das uns
als blole Bedeutsamkeit iiberfillt, aber keineswegs schon Be-
deutung ist. Dieses Erfassen bezeichnen wir als Intuition oder
noch besser als Inspiration. Jede echte Intuition oder Inspiration
ist aus der Bedringnis geboren, ja ist eine Weise des Bedringt-
seins! Damit ist gesagt, dafl Intuition oder Inspiration nicht nur
Weisen subjektiver Transzendentalitit sind, sondern dafl es sich
hier um ein «Zusammenfallen» von subjektiver und objektiver
Transzendentalitit handelt. In solchen Daseinsweisen werden
die vertrauten Weltentwiirfe ° unvertraut, neuartig, bekommt «die
Welt» ein anderes Gesicht, beansprucht sie uns auf andere Weise,
sind Welt und Dasein in einem neuen Aufbruch. Dieses immer
neue Aufbrechen von Welt und Dasein aus der Bedringnis aber
ist das Wassein des Geistes. Geist ist das Leiden unter unserer Un-
freiheit und der es tberwindende Aufbruch unserer Freiheit.
Insofern ist das Geistigsein oder «Sein im Geist» die hochste

lange Zeit in Anspruch nimmt. Die Konzentration der Ahnung vergiBt man
nie. So muB indessen, meine ich, ein Beobachter gebaut sein; ist er aber so
gebaut, so wird er auch viel zu leiden bekommen. Der erste Moment muf}
ithn so vollig iiberwiltigen, dall er die Besinnung verlieren mochte; indem er
aber erbleichend dahinsinkt nimmt er die Idee in sich auf, und nun tritt er
in den Rapport zur Wirklichkeit, worin ithm aus dieser die Idee entgegentritt.
Steht ein Mensch nicht in diesem weiblichen Verhiltnis zur Idee, so taugt
er nicht zum Beobachter; denn wer nicht das Totale entdeckt, entdeckt
eigentlich nichts.» (Die Wiederholung. Ges. Werke III, 134 f.)

5 Weltentwiirfe nennen wir (mit Heidegger) die Horizonte des Verstehens
und Deutens des Seienden im Ganzen.

4



Seinsméglichkeit des Daseins, diejenige Seinsmacht, die es als
menschliches, als humanes Dasein bestimmt. Dabei bleibt es vollig
unentschieden, in welche «geistige Region» der Aufbruch erfolgt,
in die der Religion, der Philosophie, der Kunst oder Wissenschaft
oder, wie es der von allen Seiten so bedringte «Schwierige» Hof-
mannsthals zeigt, in den «Geist der Liebe».

I's ist ein Leichtes, schon an wenigen Beispielen zu zeigen, daf3
Hofmannsthal das Wassein des Geistes so verstanden hat, wie es
hier ausgefiihrt wurde. Geist bedeutet fiir Hofmannsthal zunichst
einmal Weltentwurf, Verschiedenheit des Geistes Verschieden-
heit der Weltentwiirfe, sich schon zeigend in den Weltentwiirfen
der Sprache:

«Daf3 wir Deutschen das uns Umgebende», so notiert er sich im
selben Buch der Freunde (S.95f), «als ein Wirkendes — die
Wirklichkeit’ bezeichnen, die lateinischen Europiier als die ,Ding-
lichkeit’, zeigt die fundamentale Verschiedenheit des Geistes, und
dal3 jene und wir in ganz verschiedener Weise auf dieser Welt
zu Hause sind». Hier spricht Hofmannsthal etwas sehr Bedeu-
tungsvolles aus, die Tatsache namlich, dal der Weltentwurf es ist,
der uns <auf dieser Welt» zu Hause sein 1af3t, so dafl die Verschie-
denheiten der Weltentwiirfe dariiber entscheiden, wie wir «in die-
ser Welt» zu Hause sind. Das Zuhausesein in der Welt ist nur ein
anderer Ausdruck fiir das Beheimatetsein in ihr oder das Ver-
trautsein mit ihr. Das Vertrautsein mit der Welt ist das Gegenteil
vom Bedringtsein von der Welt. Das Bedringtsein bedroht unser
Zuhausesein in der Welt, insofern es unsern bisherigen Weltent-
wurf in Frage stellt und, was auf dasselbe hinauskommt, uns
selbst, d.h. unser Selbst «geistig» entwurzelt. Im Bedringtsein
entscheidet es sich, ob wir wirklich in unserem Weltentwurf zu-
hause sind, uns in ihm als Selbst befestigt haben, oder ob er uns
notigt, zur Wiedergewinnung unserer Freiheit aus unserem «Hause»
aufzubrechen, heimatlos die Wanderschaft anzutreten und ein
neues Zuhause in einem neuen Weltentwurf zu suchen. Dies ist
der Sinn des erschiitternden Traeumes von Agur in «Wege und
Begegnungen».

Bevor wir hiezu tibergehen, miissen wir aber noch einer ande-
ren, echt philosophischen Feststellung im Buch der Freunde
(S.48) gedenken: «Fin Ding ist eine unausdeutbare Deutbarkeit».

Auch dieser Satz spricht aus, dafl uns jedes «Ding» nur deut-

5



bar wird in einem bestimmten Deutungs-, das aber heif3t in einem
bestimmten Welt-entwurf, in einem apriorischen Verstehens- und
Deutungshorizont, wie es der vorhergehende Ausspruch gezeigt
hat. DaB} diese Deutbharkeit jedes Dings aber nicht nur unausdeut-
bar ist, dal «der Geist» also einen unerschépflichen, unhegrenz-
ten oder unendlichen «Horizont» darstellt — fiir dessen Deutbar-
keit es keine Deutung mehr gibt —, daf} «der Geist» nur als je-
weiliger «Horizont» oder Weltentwurf zu «erfassen» ist — das
zeigt, wie tief Hofmannsthal das Geistigsein oder Sein im Geist,
das, «Was Geist ist», als immer neuen Aufbruch, als <endlose»
Wanderschaft «erfaf3t», erlebt und erlitten hat.

In der unausschépfbaren kleinen Abhandlung Wege und Be-
gegnungen wird die «dumpfe Bewegung des ungeheuren Auf-
bruchs» in dem groBartigen (wirklichen oder phantasierten?)
Traum von Agur bildlich dargestellt. Agur ist ein «Konig iiber
ein namenloses gewaltiges Volk von Wandernden». Wir wissen
von der Psychoanalyse her, aber auch aus Dostojewskij’s Novelle
«Der ewige Gatte», dafl die Aufbietung des «Volks» im Traum
und in der triumerischen Phantasie um so gréfler, seine Bewe-
gungen um so ungeheurer sind, je intimer und je intensiver die
Erschiitterungen sind, die sich im Triumenden selbst abspielen.
«Der stumme Aufbruch eines ganzen Volkes», das stumme «Ab-
brechen der Zelte», ist das Darstellungsmittel des Traumes fir
den stummen Aufbruch des Daseins des Traumers aus seinem Zu-
hausesein in der Welt. Aber — und damit spricht Hofmannsthal
wiederum eine tiefe philosophische Wahrheit aus — der Auf-
bruch ist nicht nur stummer Abschied vom Zuhause, sondern zu-
gleich ein Gehen, Suchen und Begegnen des Neuen. «<Aber es ist
sicher, daf} das Gehen und das Suchen und das Begegnen irgend-
wie zu den Geheimnissen des Iiros gehéren. Es ist sicher, da wir
auf unsrem gewundenen Wege nicht blo3 von unsren Taten nach
vorwirts gestoflen werden, sondern immer gelockt von etwas, das
scheinbar immer irgendwo auf uns wartet und immer verhiillt
ist. Es ist etwas von Liebesgier, von Neugierde der Liebe in uns-
rem Vorwirtsgehen, auch dann, wenn wir die Einsamkeit des
Waldes suchen oder die Stille der hohen Berge oder einen leeren
Strand, an dem wie cine silberne Franse das Meer leise rauschend
zergeht. Allen einsamen Begegnungen ist etwas sehr Siifles bei-
gemengt, und ware es nur die Begegnung mit einem einsam ste-

6



henden groflen Baum oder die Begegnung mit einem Tier des
Waldes, das lautlos anhilt und aus dem Dunkel her auf uns dugt.»

DafBl im Aufbruch des Daseins Geist und Eros zusammenge-
horen, sowohl als das zum Aufbruch «Treibende» wie als sein
lockendes Ziel, sowohl als Abbrechen der Zelte wie als Suchen
nach einem Zuhausesein, daBl also Geist immer Geist der Liebe
ist, davon ist Hofmannsthal nicht weniger durchdrungen als der
Plato des Symposion. Wir konnen nicht linger hierbei verweilen.
Wenn nur deutlich wird, daB3 die Licbe es ist, die dem Geist neue
Horizonte erdffnet, die ihm jedes Ding, Wald und Berg, Strauch
und Meer, Baum und Tier neu begegnen lafit, ihm inmitten der
unausdeutbaren Deutbarkeit der Dinge neue Deutungsméglich-
keiten und damit ein neues «Zuhausesein in der Welt» ermog-
licht. Schon lingst muf} ja klar geworden sein: wihrend das Be-
dringtsein von etwas die Bedringnis im Sinne der Nihe bedeutet,
bedeutet die unausdeutbare Deutbarkeit der Dinge die Bedring-
nis der unbegrenzten, unendlichen Ferne. Auch in dieser Hin-
sicht ist der Mensch das «Zwischenwesen» kat’exochen, das We-
sen namlich, das seinen Weg suchen muf} zwischen dem Be-
driangtsein von der Welt, was immer nur heiflen kann, vom
Seienden im Ganzen oder einem Etwas aus diesem Seienden (wo-
zu auch das eigene Dasein als Seiendes gehort), und dem Be-
dringtsein vom «Geist» als der «uferlosen», unausschopfbaren
Vieldeutigkeit der Weltentwiirfe, der Moglichkeiten des Boden-
fassens des Daseins (wie Heidegger sagt) im jeweiligen Welient-
wurf. Ob die Bedrdngnis dessen, der allein zu erfassen vermag
was Geist ist, jene Bedringnis der Nihe oder diese Bedringnis
der Ferne ist oder beide zugleich, wird die folgende Betrachtung
zeigen.

In «Der Dichter und diese Zeit» spricht Hofmannsthal von dem
«Geheimnis des Geistes», «dafl es Geister giebt, die unter dem
ungeheuren Druck ® des ganzen angesammelten Daseins zu leben
vermégen — wie ja die Dichter tun». Und wie der Held einer be-
kannten Legende liegt der Dichter «gespenstisch im Dunkeln», ist
jedes Erlebnis, auf daB es «einmal als ein Karfunkelstein gliiht
an seinem himmlischen Gewand», «eine offene Wunde an seiner
Seele». Der Dichter leidet an allen Dingen «und indem er an

¢ Alle Hervorhebungen in den Zitaten stammen von mir (L. B.)



ihnen leidet, genieBt er sie». «Keinen Gedanken, der sich an ihn
dringt, darf er von sich scheuchen». «Er ist so verliebt ins Hand-
werk des Topfers oder des Schusters, daBl er nie von dem Fenster
fortkime, wiire es nicht, weil er dann wieder dem Jiager zusehen
muf} oder dem Fischer oder dem Fleischhauer». Der Dichter ist
also der leidvoll Bedringte von den «Dingen» und der in bestan-
digem Aufbruch Begriffene, der bestandig aufbrechen Miissende.
So ist er iiberall «zuhause» und nirgends. Auch seine seelischen
Bedringnisse, seine Dumpfheit, Depressionen, Verworrenheiten,
Schmerzen sind «Konstellationen, Konfigurationen der Dinge in
ihm, die er nicht die Kraft hat zu entziffern». Die Bedringnis der
(eigenweltlichen) Niahe ist hier zugleich Bedringnis durch die
unausdeutbhare Deutbarkeit der Dinge, durch den Geist. Diese Be-
dringnis ist um so grofler, als die Dichter «nicht ertragen zu ge-
stalten, woran sie nicht glauben», wovon sie nicht <ergriffen» sind
«in tiefster Seele», was fiir sie nicht «ein Ausruhen» bedeutet «im
Wirbel des Daseins». Dichten, so kénnen wir also sagen, ist ein
Bedringtsein nicht nur von der Nihe, sondern auch von der
Ferne, von der unausdeutbaren Deutbarkeit der Dinge, bestin-
diger Aufbruch des Daseins und Aufbrechen des Weltentwurfs
ineins mit einer leidenschaftlichen Sehnsucht nach einem Aus-
ruhen in gliubigem Vertrauen, in liebender Begegnung mit dem
Seienden im Ganzen im «Gedicht», im jeweiligen vertrauend-
glaubigen Ansprechen und Aussprechen des begegnenden Seien-
den — als Gedicht. Aber nie kann «das Gedicht» das Ganze aus-
sprechen; es kann nur ein Ausruhen sein auf der ewigen Wander-
schaft, in der ewigen Bedringnis des Geistes aus der Welt her
und aus ihm selbst. Infolgedessen kommt die Wanderschaft des
Dichters nie an ein Ziel, bedeutet jedes Gedicht, wie jedes Werk
der Kunst iiberhaupt, ein Zuhausesein und einen Aufbruch zu-
gleich.

%

All das wird noch deutlicher in dem zweifellos autobiographi-
schen Brief des «Philipp Lord Chandos» («Ein Brief»). Hier zer-
fillt der Weltentwurf, zerfallen die abstrakten Worte, «deren sich
doch die Zunge naturgemidfl bedienen muf}, um irgendwelches
Urteil an den Tag zu geben», «<wie modrige Pilze». Alle bisherigen
Urteile werden «<bedenklich», «der Geist» zwingt den Autor, «alle
Dinge, die in einem solchen Gesprich vorkamen, in einer unheim-
lichen Nihe zu sehen»; es gelingt ihm nicht mehr, die Menschen

8



und ihre Handlungen «mit dem vereinfachenden Blick der Ge-
wohnheit zu erfassen». Die Worte schwimmen um ihn, gerinnen
zu Augen, die ihn anstarrenund in die er wieder hineinstarren muf.
«Wirbel sind sie, in die hinabzusehen mich schwindelt, die sich
unaufhaltsam drehen und durch die hindurch man ins Leere
kommt», also ins Nichts!

Gegeniiber dieser Bedringnis der Nihe und deren unheimlich
leerem Hintergrund stehen die «guten Augenblicke» (des Sich-
entwindens aus der Bedringnis im Sinne des Aufbruchs), in de-
nen «etwas vollie Unbenanntes und auch kaum Benennbares»,
<irgendeine Erscheinung meiner alltiglichen Umgebung mit einer
iiberschwellenden Flut hoheren Lebens wie ein Gefil} erfiillend,
mir sich ankiindet». Wir werden hier an das <hshere Gesicht auf
die Dinge» erinnert, von dem lbsen in dem groflen Gedicht «Auf
den Héhen» spricht und in dem er den Aufbruch und steilen Auf-
stieg aus dem «Alltagstrott» auf die Hohe kiinstlerischer Betrach-
tung und Gestaltung «des Lebens» schildert. «Eine GieBkanne»
schreibt Hofmannsthal, «eine auf dem Felde verlassene Egge, ein
Hund in der Sonnme, ein drmlicher Kirchhof, ein Kriippel, ein
kleines Bauernhaus, alles dies kann das GefiBl meiner Offen-
barung werden». Und wieder griindet diese Offenbarung, diese
neue Begegnung mit den «Dingen» und «Geschopien», dieser neue
Weltentwurf, in einem «ungeheueren Anteilnehmen», einem «Hin-
tiberflieBen in jene Geschipfe oder ein Fiihlen, dafl ein Fluidum
des Lebens und Todes, des Traumes und Wachens fiir einen Au-
genblick in sie hiniibergeflossen ist — von woher?» Auch hier ist
es der Eros, der sich der Bedringnis der Nahe entwindet, der das
Dasein zem Aufbruch mahnt und treibt, «die Zelte abbricht» und
den geisticen Umbruch vollzieht, die geistige Wanderschaft an-
tritt, «in der diese Zusammensetzung von Nichtigkeiten mich mit
einer solchen Gegenwart des Unendlichen durchschauert, von den
Wurzeln der Haare bis ins Mark der Fersen mich durchschauert,
dafl ich in Worte ausbrechen méchte, von denen ich weil3, fande
ich sie, so wiirden sie jene Cherubim, an die ich nicht glaube,
niederzwingen». Wir sehen: das bisher Nichtige, Alltagliche bricht
in einer neuen Bedeutsamkeit auf, bricht so bedringend auf, daf} es
uns «bis ins Mark durchschauert», unsern Weltentwurf, unsern Halt
in der Welt nichtigt und uns von der «Gegenwart des Unendlichen»
durchdringen 14Bt. Leib und Seele, Kérper und Geist sind hier nicht

9



mehr geschieden. «L’urgence», sagt René Le Senne, «rameéne le
moi vers son corps». Aber, so miissen wir hinzufiigen, le corps
wird hier — wir sehen von der Dringlichkeit der Panifc ab — zu-
gleich das eigentliche Gefill des Geistes, ja er wird selber Geist,
wenn auch unaussprechbarer, noch keiner Worte fihiger, sie nur
tiberschwinglich ahnender Geist. Es ist, «als bestiinde unser Kor-
per aus lauter Chiffern, die uns alles aufschlieBen». Von solchen
«Zustinden» weifl Hofmannsthal selbst nicht anzugeben, ob er
sie «dem Geist oder dem Korper zurechnen soll». Aber auch hier
ist es die Liebe, die dem Geist im Aufbruch nicht nur den Weg
weist, sondern ihn «erfiillt»: «Diese stummen und manchmal un-
belebten Kreaturen heben sich mir mit einer solchen Fiille, einer
solchen Gegenwart der Liehe entgegen, daBl mein begliicktes Auge
auch ringsum auf keinen toten Fleck zu fallen vermag. Es er-
scheint mir alles, alles, was es gibt, alles, dessen ich mich ent-
sinne, alles, was meine verworrensten Gedanken bertihren, etwas
zu sein». Die Liebe also ist es, die alles ins Sein hebt und zu einem,
wenn auch noch undeutharen Etwas macht. Dieses ungegen-
stindliche, ahnende <«Denken», durch das wir «in ein neues,
ahnungsvolles Verhilinis zum ganzen Dasein treten konntens,
wiirde uns dann méglich, «wenn wir anfingen, mit dem Herzen
zit denken». Mit dem Herzen denken kénnen wir aber nur dann,
wenn unser Dasein vom Eros «aufgebrochen» ist, wenn es sich
der Bedringnis der Nibe entwindet und der Bedringnis der
Ferne uiberliflt. Nur derart bedringt, erfassen wir, was Geist isi.
Dieses Erfassen bedeutet aber, wie wir jetzt wissen, keineswegs
nur ein Innewerden oder Verstehen, sondern zugleich ein Hab-
haftwerden des Geistes, einen geistigen Halt, ein Zuhausesein im
unaufhorlichen «Wirbel> des Daseins. DaB3 aber geistiger Halt,
daB} das Zuhausesein in der Welt stindig bedroht ist vom Auf-
bruch, vom Abbrechen der Zelte, gerade das «erfaBlt» wieder
nur der Bedringte. Und er «erfaBt» es in erster Linie, wie wir
sahen, an dem Sprache genannten geistigen Halt. Sind wir doch
alle einig, daBl es der Weltentwurf der Sprache ist, der unser
Dasein in erster Linie in der Welt, im Seienden als Ganzen, Fuf}
fassen laflt. Daher, wo das Dasein im Aufbruch begriffen ist, wo
das Seiende in neuen Bedeutsamkeiten «aufbricht», zu allererst
«die Worte», die Triger der Bedeutungen, ins Wanken geraten.
Das Mit-dem-Herzen-denken des Aufbruchs ist daher ein «Den-

10



ken in einem Material, das unmittelbarer, flissiger, glithender ist
als Worte», in einer Sprache, in welcher nicht mehr die Worte,
die festgelegten Worthedeutungen, die Triger des Gesprichs
sind, sondern «die Dinge» in ihrer unausdeutbaren Deutbarkeit
«aufbrechen», in einer Sprache, in welcher, wie Hofmannsthal
sagt, «die stummen Dinge zu mir sprechen».

Daf} Geist und Bedringnis wesenhaft zusammengehoren, zeigt
uns aber nicht nur der Dichter und Kiinstler iiberhaupt, der
Philosoph und «geistige Mensch» tiberhaupt, sondern zeigen uns
auch gewisse Krankheiten des Geistes. Hier aber mit dem Unter-
schied, dafl dem Abbrechen der Zelie, dem Zertriimmern der
Welt, wie es im Faust heilt, kein neuer geistiger Aufbruch des
Daseins mehr beschieden ist, der Geist vielmehr sich fingt in
einem Zuhausesein in der Welt, aus dem es keinen Aufbruch
mehr gibt. Dieses Zuhausesein bedeutet nicht mehr einen Halt
auf der Wanderschaft des Geistes, sondern das Ende seiner Wan-
derschaft. Der «Grund», die Bedringnis, mag derselbe sein, heim
Dichter wie beim «metaphysisch aufgebrochenen» Schizophre-
nen, beim Genie wie beim Wahnsinn; aber nur beim Dichter,
beim Kiinstler, beim geistig Schaffenden tiberhaupt, bliht auf
diesem Grunde die Bliite «des Geistes». Unsere Ausfithrungen
bestitigen und fithren nur naher aus, was R. 4. Schréder in einem
seiner schonsten Gedichte ausgesprochen hat, die Tatsache ndm-

lich, «DaB alles Blithen nur auf dunklem Grunde bliiht».

11



	Über den Satz von Hofmannsthal: "Was Geist ist, erfasst nur der Bedrängte" : aus der (ungedruckten) Festschrift zum 70. Geburtstag (26.I.1948) von Rudolf Alexander Schröder

