
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 8 (1948)

Artikel: Über den Satz von Hofmannsthal: "Was Geist ist, erfasst nur der
Bedrängte" : aus der (ungedruckten) Festschrift zum 70. Geburtstag
(26.I.1948) von Rudolf Alexander Schröder

Autor: Binswanger, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über den Satz von Hofmannsthal:

«"Was Geist ist, erfaßt nur der Bedrängte»1
Aus der (ungedruckten) Festschrift zum 70. Geburtstag

(26.1.1948) von Rudolf Alexander Schröder

Von Ludwig Binswanger

In diesem Satz scheint uns Hofmannstlial das Geheimnis seiner

Existenz, ja der künstlerischen Daseinsform überhaupt
ausgesprochen zu haben. Das sprachliche Gefüge erinnert an Sätze

wie die folgenden: «Was Gesundheit ist, erfaßt nur der Kranke»
oder «Was Freiheit ist, erfaßt nur der Gefangene»; trotzdem
spricht dieser Satz uns doch ganz anders an als solche Sätze. Wir
glauben unmittelbar zu vernehmen, daß er einen tieferen,
wesenhafteren Sinn ausdrückt als die Meinung, daß nur der Verlust
eines Gutes uns instand setze, den Wert dieses Gutes (recht) zu
erfassen, ja es sträubt sich etwas in uns, Geist und Bedrängnis
überhaupt als Gegensätze aufzufassen.

Rein sprachlich bedeutet Bedrängnis oder Bedrängtsein mehr
als Befangensein und weniger als Gefangensein. Das Mehr oder
Weniger bezieht sich auf den Grad der Beschränkung unserer
Freiheit. Die deutsche Sprache unterscheidet diese Grade der
Freiheitsbeschränkung sehr fein, indem sie sagt: wir sind
befangen gegenüber jemandem, wir sind bedrängt von etwas oder
jemandem, wir sind gefangen oder haben tins gefangen in etwas,
z. B. in einem Wahn. Im Gefangensein in etwas sind wir unserer
Freiheit völlig verlustig, sind uns «alle Ausgänge versperrt», im
Gegenübersein genügt die kleinste Wendung, um uns von dem
Gegenüber zu befreien, im Bedrängtsein von etwas sind uns
zwar nicht alle Ausgänge versperrt, sind wir unserer Freiheit
zwar nicht völlig verlustig, aber auch nicht mehr imstande, uns
von dem Bedrängenden einfach abzuwenden und einem Aus-

1 Buch der Freunde. Herausgegeben von R. A. Schröder. Inselverlag 1929,
2. Auflage, S. 44.

1



gang zuzuwenden. Das Bedrängende ist — als Bedrängendes —
das Unabwendbare, Unausweichliche, das uns nicht nur an-geht
und an-spricht, sondern uns an-springt, an-fällt, an-schreit, das

an uns an- oder in uns ein-dringt, uns heiastet oder bedrückt,
schmerzt oder juckt, erhitzt oder gefrieren läßt, uns verdunkelt
oder blendet, uns überfüllt oder entleert, uns ver-rückt oder auf
einem Punkt festnagelt,uns «außer uns bringt» oder («bodenlos»)
langweilt. Während das Gegenüber uns bloß angeht und
anspricht, ist es die Weise des Bedrängenden, uns zu be-ansprucben,
d. h. unser gesamtes Dasein in Anspruch zu nehmen oder in
Bewegung zu setzen. Die Räumlichkeit des Bedrängtseins ist die
unmittelbare Nähe, ihre Zeitlichkeit die absolute Dringlichkeit
des hic et nunc, die urgence der Franzosen. Im Bedrängtsein
«sehen wir nicht über unsere Nasenspitze hinaus» und erleben
wir die Zeit nicht mehr als Vergangenheit und Zukunft, auch
nicht als eigentliche Gegenwart, sondern nur noch als vom
Bedrängenden völlig ausgefüllten, von keiner Uhr zu messenden

«Augenblick».
Die einzigartige räumlich-zeitliche Struktur des Bedrängtseins

und seine so vielfachen und so gegensätzlichen Modifikationen,
in denen es für uns (leiblich-seelisch-geistig) in Erscheinung
tritt, weisen darauf hin, daß es sich beim Bedrängtsein um eine
bestimmte Weise unseres gesamten Daseins oder In-der-Welt-
seins handeln muß. Es ist die Weise des Unvertrautseins in und
mit der Welt 2, eine Weise des Daseins, in der unsere Freiheit in
Frage und auf die Probe gestellt wird durch einen unvertrauten,
nämlich unangemessenen oder unentsprechenden Anspruch der

Welt, durch ein, wie die Griechen sagen, unsymmetrisches
unverhältnismäßiges) Verhältnis von Selbst und Welt. Diese Un-

symmetrie zeigt sich deutlich in den angeführten Ausdrücken für
die Formen der Bedrängnis. Bedrängt sind wir, wenn es uns zu
heiß oder zu kalt, zu laut oder zu still, zu hell oder zu dunkel,
zu schwer oder zu leicht, zu voll oder zu leer wird usw., kurz
wenn das vertraute Maß der Entsprechung von Seihst und Welt
überschritten wird. Da das Seihst aber nicht über dieses Maß

verfügt, dasselbe vielmehr ständig von der Um-, Mit- und Eigen-

2 Der Ausdruck Welt bedeutet hier überall das Seiende im Ganzen.

2



welt3 bedroht wird, ist Bedrängtsein ein ivesenhafter Zug des

In-der-Welt-seins. Bedrängnis erweist sich nach all dem einerseits

als Leiden, und zwar als Leiden unter der aufgehobenen
Entsprechung von Selbst und Welt, anderseits als Beanspruchung
unseres gesamten Daseins zur Wiederherstellung derselben, d. h.

zur Wiedergewinnung unserer Freiheit.
Diese Beanspruchung bedeutet mehr als eine bloße Wendung

und Zuwendung zu einem (offenen) Ausgang, nämlich einen
Aufbruch, und zwar im doppelten Sinne dieses Wortes: das

Aufbrechen eines Ausgangs aus der Situation der Bedrängnis durch
den Aufbruch des Daseins selbst zur Wiedergewinnung seiner
Freiheit in einem neuen, «angemessenen» oder «entsprechenden»
Verhältnis zur Welt. Wo dieser Aufbruch des Daseins nicht
(mehr) möglich ist, wandelt sich das Bedrängtsein-von in ein
Gefangensein-in, nämlich in der «Unangemessenheit» von Selbst
und Welt, d. h. in der Verzweiflung, im Fanatismus, im Wahn.
Hier ist das Selbst nicht mehr frei, sondern an die Welt
verfallen.

Welcher Art ist nun das dem Bedrängtsein eigentümliche
«Erfassen»? Ist es ein Begreifen, Verstehen, ein bloßes Inne-werden
oder Vernehmen? Das (diskursive) Begreifen ist eine Weise des

Gegenüberseins, das Verstehen stellt je nach den Bedeutungen,
die man ihm gibt, bald dem Gegenübersein, bald dem Bedrängtsein

näher. Das unmittelbare Inne-werden oder Vernehmen
hingegen ist vom Bedrängtsem nicht zu lösen. Während das «Durchlaufen»

des Begreifens «Zeit und Ruhe» braucht, überfällt uns
das Innewerden «plötzlich» aus der Welt her. Dieses Überfallenwerden

verrät den Charakter der Bedrängnis besonders dann,
wenn es, wie es seinerzeit bei Rousseau der Fall war, — als er
die Ausschreibung der Preisaufgabe der Akademie zu Dijon im
Mercure de France las und sofort ihrer Lösung inne wurde — zu
geradezu ohnmachtsähnlichen Zuständen und Entrückungen
führt4. Das dem Bedrängtsein eigentümliche Erfassen ist dein-

3 Die eigenweltliche Bedrängnis bezeichnen wir bekanntlich schlechthin
als Drang!

i Vgl. aber vor allem auch Kierkegaard:
«So bin ich nun einmal gebaut; im ersten Schauer der Ahnung hat meine
Seele sofort alle Konsequenzen durchlaufen, deren wirkliches Eintreten oft

3



nach mehr ein Erleiden als ein Tun, mehr ein Vernehmen-
müßeti als ein BegrcifentcoZZew, mehr ein Sichaufdrängen einer
Bedeutsamkeit als das Erschließen und Verstehen einer bestimmten

Bedeutung. Im Bedrängtsein erfassen wir die Welt in sich uns
aufdrängenden, auf uns eindringenden, uns unmittelbar
beanspruchenden Bedeutsamkeiten, diese aber so unmittelbar, so

«nackt», so «eindringlich», daß wir uns ihnen nicht durch das

bloße Denken, das immer ein Gegenübersein bedeutet, entziehen
können.

Wenn nun, was Geist ist, nur der Bedrängte erfaßt, so muß
Hofmannsthal alsounter dem Wassein des Geistes etwas verstehen, dessen

wir nur unmittelbar innewerden, das wir nur erleidend vernehmen,

aber nicht diskursiv begreifen können, etwas also, das uns
als bloße Bedeutsamkeit überfällt, aber keineswegs schon
Bedeutung ist. Dieses Erfassen bezeichnen wir als Intuition oder
noch hesser als Inspiration. Jede echte Intuition oder Inspiration
ist aus der Bedrängnis geboren, ja ist eine Weise des Bedrängtseins!

Damit ist gesagt, daß Intuition oder Inspiration nicht nur
Weisen subjektiver Transzendentalität sind, sondern daß es sich
hier um ein «Zusammenfallen» von subjektiver und objektiver
Transzendentalität handelt. In solchen Daseinsweisen werden
die vertrauten Weltentwürfe 5 unvertraut, neuartig, bekommt «die
Welt» ein anderes Gesicht, beansprucht sie uns auf andere Weise,
sind Welt und Dasein in einem neuen Aufbruch. Dieses immer
neue Aufbrechen von Welt und Dasein aus der Bedrängnis aber
ist das Wassein des Geistes. Geist ist das Leiden unter unserer
Unfreiheit und der es überwindende Aufbruch unserer Freiheit.
Insofern ist das Geistigsein oder «Sein im Geist» die höchste

lange Zeit in Anspruch nimmt. Die Konzentration der Ahnung vergißt man
nie. So muß indessen, meine ich, ein Beobachter gebaut sein; ist er aber so

gebaut, so wird er auch viel zu leiden bekommen. Der erste Moment muß
ihn so völlig überwältigen, daß er die Besinnung verlieren möchte; indem er
aber erbleichend dahinsinkt nimmt er die Idee in sich auf, und nun tritt er

in den Rapport zur Wirklichkeit, worin ihm aus dieser die Idee entgegentritt.
Steht ein Mensch nicht in diesem weiblichen Verhältnis zur Idee, so taugt
er nicht zum Beobachter; denn wer nicht das Totale entdeckt, entdeckt
eigentlich nichts.» (Die Wiederholung. Ges. Werke III, 134 f.)'

5 Weltentioür/e nennen wir (mit Heidegger) die Horizonte des Verstehens
und Deutens des Seienden im Ganzen.

4



Seinsmöglichkeit des Daseins, diejenige Seinsmaclit, die es als

menschliches, als humanes Dasein bestimmt. Dabeibleibt es völlig
unentschieden, in welche «geistige Region» der Aufbruch erfolgt,
in die der Religion, der Philosophie, der Kunst oder Wissenschaft

oder, wie es der von allen Seiten so bedrängte «Schwierige»
Hofmannsthals zeigt, in den «Geist der Liehe».

Es ist ein Leichtes, schon an wenigen Beispielen zu zeigen, daß
Hofmannsthal das Wassein des Geistes so verstanden hat, wie es

hier ausgeführt wurde. Geist bedeutet für Hofmannsthal zunächst
einmal Weltentwurf, Verschiedenheit des Geistes Verschiedenheit

der Weltentwürfe, sich schon zeigend in den Weltentwürfen
der Sprache:

«Daß wir Deutschen das uns Umgebende-», so notiert er sich im
selben Buch der Freunde (S. 95 f), «als ein Wirkendes — die
Wirklichkeit' bezeichnen, die lateinischen Europäer als die

,Dinglichkeit', zeigt die fundamentale Verschiedenheit des Geistes, und
daß jene und wir in ganz verschiedener Weise auf dieser Welt
zu Hause sind». Hier spricht Hofmannsthal etwas sehr
Bedeutungsvolles aus, die Tatsache nämlich, daß der Weltentwurf es ist,
der uns «auf dieser Welt» zu Hause sein läßt, so daß die
Verschiedenheiten der Weltentwürfe darüber entscheiden, wie wir «in dieser

Welt» zu Hause sind. Das Zuhausesein in der Welt ist nur ein
anderer Ausdruck für das Beheimatetsein in ihr oder das

Vertrautsein mit ihr. Das Vertrautsein mit der Welt ist das Gegenteil
vom Bedrängtsein von der Welt. Das Bedrängtsein bedroht unser
Zuhausesein in der Welt, insofern es unsern bisherigen Weltentwurf

in Frage stellt und, was auf dasselbe hinauskommt, uns
seihst, d. h. unser Selbst «geistig» entwurzelt. Im Bedrängtsein
entscheidet es sich, ob wir wirklich in unserem Weltentwurf
zuhause sind, uns in ihm als Selbst befestigt haben, oder ob er uns
nötigt, zur Wiedergewinnung unserer Freiheit aus unserem «Hause»

aufzubrechen, heimatlos die Wanderschaft anzutreten und ein
neues Zuhause in einem neuen Weltentwurf zu suchen. Dies ist
der Sinn des erschütternden Traumes von Agur in «Wege und
Begegnungen».

Bevor wir hiezu übergehen, müssen wir aber noch einer anderen,

echt philosophischen Feststellung im Buch der Freunde
(S. 48) gedenken: «fön Ding ist eine unausdeutbare Deutbarkeit».

Auch dieser Satz spricht aus, daß uns jedes «Ding» nur deut-

5



bar wird in einem bestimmten Deutungs-, das aber beißt in einem
bestimmten Wcll-entururf, in einem apriorischen Verstehens- und
Deutungshorizont, wie es der vorhergehende Ausspruch gezeigt
hat. Daß diese Deutbarkeit jedes Dings aber nicht nur unausdeut-
bar ist, daß «der Geist» also einen unerschöpflichen, unbegrenzten

oder unendlichen «Horizont» darstellt — für dessen Deutbarkeit

es keine Deiitung mehr gibt —, daß «der Geist» nur als

jeweiliger «Horizont» oder Weltentwurf zu «erfassen» ist — das

zeigt, wie tief Iiofmannsthal das Geistigsein oder Sein im Geist,
das, «Was Geist ist», als immer neuen Aufbruch, als «endlose»

Wanderschaft «erfaßt», erlebt und erlitten hat.
In der unausschöpfbaren kleinen Abhandlung Wege und

Begegnungen wird die «dumpfe Bewegung des ungeheuren
Aufbruchs» in dem großartigen (wirklichen oder phantasierten?)
Traum von Agur bildlich dargestellt. Agur ist ein «König über
ein namenloses gewaltiges Volk von Wandernden». Wir wissen

von der Psychoanalyse her, aber auch aus Dostojewskij's Novelle
«Der ewige Gatte», daß die Aufbietung des «Volks» im Traum
und in der träumerischen Phantasie um so größer, seine

Bewegungen um so ungeheurer sind, je intimer und je intensiver die

Erschütterungen sind, die sich im Träumenden seihst abspielen.
«Der stumme Aufbruch eines ganzen Volkes», das stumme
«Abbrechen der Zelte», ist das Darstellungsmittel des Traumes für
den stummen Aufbruch des Daseins des Träumers aus seinem Zü-
hausescin in der Welt. Aber — und damit spricht Hofmannsthal
wiederum eine tiefe philosophische Wahrheit aus — der
Aufbruch ist nicht nur stummer Abschied vom Zuhause, sondern
zugleich ein Gehen, Suchen und Begegnen des Neuen. «Aber es ist
sicher, daß das Gehen und das Suchen und das Begegnen irgendwie

zu den Geheimnissen des Eros gehören. Es ist sicher, daß wir
auf unsrem gewundenen Wege nicht bloß von unsren Taten nach
vorwärts gestoßen werden, sondern immer gelockt von etwas, das

scheinbar immer irgendwo auf uns wartet und immer verhüllt
ist. Es ist etwas von Liebesgier, von Neugierde der Liebe in unsrem

Vorwärtsgehen, auch dann, wenn wir die Einsamkeit des

Waldes suchen oder die Stille der hohen Berge oder einen leeren
Strand, an dem wie eine silberne Franse das Meer leise rauschend
zergeht. Allen einsamen Begegnungen ist etwas sehr Süßes

beigemengt, und wäre es nur die Begegnung mit einem einsam ste-

6



henden großen Baum oder die Begegnung mit einem Tier des

Waldes, das lautlos anhält und aus dem Dunkel her auf uns äugt.»
Daß im Aufbruch des Daseins Geist und Eros zusammengehören,

sowohl als das zum Aufbruch «Treibende» wie als sein
lockendes Ziel, sowohl als Abbrechen der Zelte wie als Suchen
nach einem Zuhausesein, daß also Geist immer Geist der Liebe
ist, davon ist Hofmannsthal nicht weniger durchdrungen als der
Plato des Symposion. Wir können nicht länger hierbei verweilen.
Wenn nur deutlich wird, daß die Liebe es ist, die dem Geist neue
Horizonte eröffnet, die ihm jedes Ding, Wald und Berg, Strauch
und Meer, Baum und Tier neu begegnen läßt, ihm inmitten der
unausdeutbaren Deutbarkeit der Dinge neue Deutungsmöglichkeiten

und damit ein neues «Zuhausesein in der Welt» ermöglicht.

Schon längst muß ja klar geworden sein: während das

Bedrängtsein von etwas die Bedrängnis im Sinne der Nähe bedeutet,
bedeutet die unausdeutbare Deutbarkeit der Dinge die Bedrängnis

der unbegrenzten, unendlichen Ferne. Auch in dieser
Hinsicht ist der Mensch das «Zwischenwesen» Icat'exochen, das Wesen

nämlich, das seinen Weg suchen muß zwischen dem
Bedrängtsein von der Welt, was immer nur heißen kann, vom
Seienden im Ganzen oder einem Etwas aus diesem Seienden (wozu

auch das eigene Dasein als Seiendes gehört), und dem
Bedrängtsein vom «Geist» als der «uferlosen», unausschöpfbaren
Vieldeutigkeit der Weltentwürfe, der Möglichkeiten des Bodenlassens

des Daseins (wie Heidegger sagt) im jeweiligen Weltentwurf.

Ob die Bedrängnis dessen, der allein zu erfassen vermag
was Geist ist, jene Bedrängnis der Nähe oder diese Bedrängnis
der Ferne ist oder beide zugleich, wird die folgende Betrachtung
zeigen.

In «Der Dichter und diese Zeit» spricht Hofmannsthal von dem
«Geheimnis des Geistes», «daß es Geister giebt, die unter dem
ungeheuren Druck 6 des ganzen angesammelten Daseins zu leben
vermögen — wie ja die Dichter tun». Und wie der Held einer
bekannten Legende liegt der Dichter «gespenstisch im Dunkeln», ist
jedes Erlebnis, auf daß es «einmal als ein Karfunkelstein glüht
an seinem himmlischen Gewand», «eine offene Wunde an seiner
Seele». Der Dichter leidet an allen Dingen «und indem er an

6 Alle Hervorhebungen in den Zitaten stammen von mir (L. B.)

7



ilnieu leidet, genießt er sie». «Keinen Gedanken, der sich an ihn
drängt, darf er von sich scheuchen». «Er ist so verlieht ins Handwerk

des Töpfers oder des Schusters, daß er nie von dem Fenster
fortkäme, wäre es nicht, weil er dann wieder dem Jäger zusehen
muß oder dem Fischer oder dem Fleischhauer». Der Dichter ist
also der leidvoll Bedrängte von den «Dingen» und der in beständigem

Aufbruch Begriffene, der beständig aufbrechen Müssende.
So ist er überall «zuhause» und nirgends. Auch seine seelischen

Bedrängnisse, seine Dumpfheit, Depressionen, Verworrenheiten,
Schmerzen sind «Konstellationen, Konfigurationen der Dinge in
ihm, die er nicht die Kraft hat zu entziffern». Die Bedrängnis der
(eigenweltlichen) Nähe ist hier zugleich Bedrängnis durch die
unausdeutbare Deutbarkeit der Dinge, durch den Geist. Diese

Bedrängnis ist um so größer, als die Dichter «nicht ertragen zu
gestalten, woran sie nicht glauben», wovon sie nicht «ergriffen» sind
«in tiefster Seele», was für sie nicht «ein Ausruhen» bedeutet «im
Wirbel des Daseins». Dichten, so können wir also sagen, ist ein
Bedrängtsein nicht nur von der Nähe, sondern auch von der
Ferne, von der unausdenkbaren Deutbarkeit der Dinge, beständiger

Aufbruch des Daseins und Aufbrechen des Weltentwurfs
ineins mit einer leidenschaftlichen Sehnsucht nach einem
Ausruhen in gläubigem Vertrauen, in liebender Begegnung mit dem
Seienden im Ganzen im «Gedicht», im jeweiligen vertrauend-
gläubigen Ansprechen und Aussprechen des begegnenden Seienden

— als Gedicht. Aber nie kann «das Gedicht» das Ganze

aussprechen; es kann nur ein Ausruhen sein auf der ewigen Wanderschaft,

in der ewigen Bedrängnis des Geistes aus der Welt her
und aus ihm selbst. Infolgedessen kommt die Wanderschaft des

Dichters nie an ein Ziel, bedeutet jedes Gedicht, wie jedes Werk
der Kunst überhaupt, ein Zuhausesein und einen Aufbruch
zugleich.

All das wird noch deutlicher in dem zweifellos autobiographischen

Brief des «Philipp Lord Chandos» («Ein Brief»). Hier
zerfällt der Weltentwurf, zerfallen die abstrakten Worte, «deren sich
doch die Zunge naturgemäß bedienen muß, um irgendwelches
Urteil an den Tag zu geben», «wie modrige Pilze». Alle bisherigen
Urteile werden «bedenklich», «der Geist» zwingt den Autor, «alle

Dinge, die in einem solchen Gespräch vorkamen, in einer unheimlichen

Nähe zu sehen» ; es gelingt ihm nicht mehr, die Menschen

8



und ihre Handlungen «mit dem vereinfachenden Blick der
Gewohnheit zu erfassen». Die Worte schwimmen um ihn, gerinnen
zu Augen, die ihn anstarren und in die er wieder hineinstarren muß.
«Wirbel sind sie, in die hinabzusehen mich schwindelt, die sich

unaufhaltsam drehen und durch die hindurch man ins Leere

kommt», also ins Nichts!
Gegenüber dieser Bedrängnis der Nähe und deren unheimlich

leerem Hintergrund stehen die «guten Augenblicke» (des
Sichentwindens aus der Bedrängnis im Sinne des Aufbruchs), in
denen «etwas völlig Unbenanntes und auch kaum Benennbares^,

«irgendeine Erscheinung meiner alltäglichen Umgebung mit einer
überschivellenden Flut höheren Lebens wie ein Gefäß erfüllend,
mir sich ankündet». Wir werden hier an das «höhere Gesicht auf
die Dinge» erinnert, von dem Ibsen in dem großen Gedicht «Auf
den Höhen» spricht und in dem er den Aufbruch und steilen
Aufstieg aus dem «Alltagstrott» auf die Höhe künstlerischer Betrachtung

und Gestaltung «des Lebens» schildert. «Eine Gießkanne»
schreibt Hofmannsthal, «eine auf dem Felde verlassene Egge, ein
Hund in der Sonne, ein ärmlicher Kirchhof, ein Krüppel, ein
kleines Bauernhaus, alles dies kann das Gefäß meiner
Offenbarung werden». Und wieder gründet diese Offenbarung, diese

neue Begegnung mit den «Dingen» und «Geschöpfen», dieser neue
Weltentwurf, in einem «ungeheueren Anteilnehmen», einem
«Hinüberfließen in jene Geschöpfe oder ein Fühlen, daß ein Fluidum
des Lebens und Todes, des Traumes und Wachens für einen
Augenblick in sie hinübergeflossen ist — von woher?» Auch hier ist
es der Eros, der sich der Bedrängnis der Nähe entwindet, der das

Dasein zum Aufbruch mahnt und treibt, «die Zelte abbricht» und
den geistigen Umbruch vollzieht, die geistige Wanderschaft
antritt, «in der diese Zusammensetzung von Nichtigkeiten mich mit
einer solchen Gegenwart des Unendlichen durchschauert, von den

Wurzeln der Haare bis ins Mark der Fersen mich durchschauert,
daß ich in Worte ausbrechen möchte, von denen ich weiß, fände
ich sie, so würden sie jene Cherubim, an die ich nicht glaube,
niederzwingen». Wir sehen: das bisher Nichtige, Alltägliche bricht
in einer neuen Bedeutsamkeit auf, bricht so bedrängend auf, daß es

uns «bis ins Mark durchschauert», unsern Weiter:twurf, unsern Halt
in der Welt nichtigt und uns von der «Gegenwart des Unendlichen»

durchdringen läßt. Leib und Seele, Körper und Geist sind hier nicht

9



mehr geschieden. «L'urgence», sagt René Le Senne, «ramène le
moi vers son corps». Aber, so müssen wir hinzufügen, le corps
wird hier — wir sehen von der Dringlichkeit der Panik ab —
zugleich das eigentliche Gefäß des Geistes, ja er wird seiher Geist,

wenn auch unaussprechbarer, noch keiner Worte fähiger, sie nur
iiberschwänglich ahnender Geist. Es ist, «als bestünde unser Körper

aus lauter Chiffern, die uns alles aufschließen». Yon solchen
«Zuständen» weiß Hofmannstbal selbst nicht anzugeben, ob er
sie «dem Geist oder dem Körper zurechnen soll». Aber auch hier
ist es die Liebe, die dem Geist im Aufbruch nicht nur den Weg
weist, sondern ihn «erfüllt»: «Diese stummen und manchmal
unbelebten Kreaturen heben sich mir mit einer solchen Fülle, einer
solchen Gegenwart der Liebe entgegen, daß mein beglücktes Auge
auch ringsum auf keinen toten Fleck zu fallen vermag. Es

erscheint mir alles, alles, was es gibt, alles, dessen ich mich
entsinne, alles, was meine verworrensten Gedanken berühren, etwas

zu sein». Die Liebe also ist es, die alles ins Sein hebt und zu einem,
wenn auch noch undeutbaren Etwas macht. Dieses ungegen-
sländlicke, ahnende «Denken», durch das wir «in ein neues,
ahnungsvolles Verhältnis zum ganzen Dasein treten könnten»,
würde uns dann möglich, «wenn wir anfingen, mit dem Herzen

zu denken». Mit dem Herzen denken können wir aber nur dann,
wenn unser Dasein vom Eros «aufgebrochen» ist, wenn es sich
der Bedrängnis der Nähe entwindet und der Bedrängnis der
Ferne überläßt. Nur derart bedrängt, erfassen wir, was Geist ist.
Dieses Erfassen bedeutet aber, wie wir jetzt wissen, keineswegs

nur ein Innewerden oder Verstehen, sondern zugleich ein
Habhaftwerden des Geistes, einen geistigen Halt, ein Zuhausesein im
unaufhörlichen «Wirbel» des Daseins. Daß aber geistiger Halt,
daß das Zuhausesein in der Welt ständig bedroht ist vom
Aufbruch, vom Abbrechen der Zelte, gerade das «erfaßt» wieder
nur der Bedrängte. Und er «erfaßt» es in erster Linie, wie wir
sahen, an dem Sprache genannten geistigen Halt. Sind wir doch
alle einig, daß es der Weltentwurf der Sprache ist, der unser
Dasein in erster Linie in der Welt, im Seienden als Ganzen, Fuß
fassen läßt. Daher, wo das Dasein im Aufbruch begriffen ist, wo
das Seiende in neuen Bedeutsamkeiten «aufbricht», zu allererst
«die Worte», die Träger der Bedeutungen, ins Wanken geraten.
Das Mit-dem-Herzen-denken des Aufbruchs ist daher ein «Den-

10



ken in einem Material, das unmittelbarer, flüssiger, glühender ist
als Worte», in einer Sprache, in welcher nicht mehr die Worte,
die festgelegten Wortbedeutungen, die Träger des Gesprächs
sind, sondern «die Dinge» in ihrer nnausdeutbaren Deutbarkeit
«aufbrechen», in einer Sprache, in welcher, wie Hofmannsthal
sagt, «die stummen Dinge zu mir sprechen».

Daß Geist und Bedrängnis wesenhaft zusammengehören, zeigt
uns aber nicht nur der Dichter und Künstler überhaupt, der
Philosoph und «geistige Mensch» überhaupt, sondern zeigen uns
auch gewisse Krankheiten des Geistes. Hier aber mit dem
Unterschied, daß dem Abbrechen der Zelte, dem Zertrümmern der
Welt, wie es im Faust heißt, kein neuer geistiger Aufbruch des

Daseins mehr beschieden ist, der Geist vielmehr sich fängt in
einem Zuhausesein in der Welt, aus dem. es keinen Aufbruch
mehr gibt. Dieses Zuhausesein bedeutet nicht mehr einen Halt
auf der Wanderschaft des Geistes, sondern das Ende seiner
Wanderschaft. Der «Grund», die Bedrängnis, mag derselbe sein, beim
Dichter wie heim «metaphysisch aufgebrochenen» Schizophrenen,

heim Genie wie heim Wahnsinn; aber nur beim Dichter,
heim Künstler, beim geistig Schaffenden überhaupt, blüht auf
diesem Grunde die Blüte «des Geistes». Unsere Ausführungen
bestätigen und führen nur näher aus, was R. A. Schröder in einem
seiner schönsten Gedichte ausgesprochen hat, die Tatsache nämlich,

«Daß alles Blühen nur auf dunklem Grunde blüht».

11


	Über den Satz von Hofmannsthal: "Was Geist ist, erfasst nur der Bedrängte" : aus der (ungedruckten) Festschrift zum 70. Geburtstag (26.I.1948) von Rudolf Alexander Schröder

