Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 7 (1947)

Rubrik: Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jahresberichte — Mitteilungen
Rapports — Informations

IITe Congrés des Sociétés de Philosophie de langue francaise')

Brillamment organisé par la Société belge de Philosophie et la Société
philosophique de Louvain, le III® Congrés des Sociétés de philosophie de
langue frangaise a tenu ses assises tantdt a Bruxelles, tantot a Louvain, du
2 au 6 septembre 1947, Les Valeurs: tel était le théme principal auquel une
quarantaine de philosophes ont apporté leur contribution. Nous sommes for-
cés, faute de place?), de résumer quelques-unes des communications qui nous
ont paru apporter des vues originales sur le domaine de I’axiologie.

M. R. Jolivet (Lyon) pose les problémes relatifs a P’axiologie autour de
I’alternative: absoluité ou relativité des valeurs, qui comprend les questions:
les valeurs sont-elles objectives ou subjectives, immuables ou variables,
indépendantes ou hiérarchisées, réelles ou imaginaires? Les réponses diver-
gentes données a ces questions poussent M. J. Wahl (Paris) & nier la possi-
bilité d’une théorie générale de la Valeur. Etudier la Valeur, c¢’est en cons-
tater le déclin, puisqu’elle est une qualité tertiaire inséparable de ’homme
et pourtant le transcendant. Au contraire, M. E. Dupréel (Bruxelles) estime
que les problémes de la philosophie classique recevront, aprés critique de
leurs notions fondamentales, des solutions nouvelles selon la méthode axio-
logique, qui respecte la pluralité des valeurs et leurs évidences propres.
M. G. Berger (Marseille) tente, selon la méthode phénoménologique, de déga-
ger la structure générale des valeurs classiques (Vrai, Bien, Beau). La Valeur
lui apparait comme idéale et pourtant doit étre sentie et éprouvée comme
un appel de la transcendance; liée & un ordre, elle ne se confond pas avec
I’Absolu, quoiqu’elle soit une perspective sur 1’Absolu; elle est bipolaire
(Bien-Mal) et provoque un élan vers le haut ou vers le bas. A c6té des
valeurs classiques, les valeurs sociales, religieuses, hédoniques, etc. ont
chacune une structure propre. La découverte de relations, d’oppositions, de
distinctions entre les valeurs, comme leur complémentarité, provoquent leur
épanouissement.

M.R.Le Senne (Paris) jette les bases d’une métaphysique axiologique,
fondée sur ce postulat: «Toute valeur est 1'unité d’une relation entre une
Source éternelle, la Valeur absolue, et ses expressions historiques, les valeurs
déterminées, par lesquelles elle se donne aux esprits, suivant leur nature et

1) Actes du IIle Congrés des Sociétés de Philosophie de langue frangaise Bruxelles-Louvain
2—6 septembre 1946. E. Nauwelaerts, Louvain, J. Vries, Paris, 1947.
?) Nous omettons pour la méme raison de signaler les communications des philosophes suisses.

277



leur choix, quand ils se dévouent & la recherche de la Valeur»? (P.107.)
Dans cette perspective, I'Un, I’Esprit, Dieu, sont différents noms donnés a la
Valeur, envisagée dans des expériences diverses. L’Etre est la valeur de
Peffectif, du connaissable; le Devoir-Etre est celle de l’acte créateur. La
Valeur s’éprouve dans les valeurs qui permettent de la viser en vue de
I’épanouissement dans la paix, la joie et I’amitié. Les rapports entre I’Etre
et la Valeur se raménent, selon le P. Etcheverry (Toulouse) aux relations
nécessaires entre l’acte cherchant la perfection et une perfection attirante
et objective, selon M. A. Forest (Montpellier), 4 une étude de la notion
d’ordre, con¢gu comme mesure de toute valeur et totalité des relations intelli-
gibles (Ordre est ici synonyme de catégorie, d’espéce, de rang, inséparable des
étres). Au dela de l'ordo ordinatus du réalisme et de l'ordo ordinans de I'idéa-
lisme, il y a un ordo moralis universel et incarné dans le concret, seul fonde-
ment d’une ontologie & caractére moral.

Les réflexions de M. G. Bastide (Toulouse) se rapportent davantage a
I’éthique axiologique qu’a la métaphysique des valeurs: I'acte de comprendre
est une promotion de valeurs selon un trajet tripolaire entre le Je, le Tu et
le Cela. La Vérité est la commune référence du Je et du Tu par rapport
a un Cela, la Beauté est l'intériorisation par le Je du Tu-Cela, la Moraliteé,
qui conditionne les autres relations axiologiques, est le perfectionnement du
Je par rapport au Tu. Précaire, parce que libre, 'acte de comprendre privi-
légie I’agir sur le patir. M. ]J. Guitton (Avignon) explique la création et la
subsistance des valeurs non par un évolutionisme mécaniste, mais par une
finalité transcendante. Le «consentement profond» transforme un hasard, un
possible en une valeur. Pour M.L.Husson (Montpellier), la destinée de
I’homme, qui posséde en lui-méme une finalité, est conditionnée par sa nature,
sa situation et sa foi dans le but ultime auquel il tend. Refusant tout nihilisme
moral, M. R. Polin (Lille) défend un subjectivisme axiologique. Si les valeurs
sont objectives, il nous faut un moyen pour les connaitre dans leur vérité;
mais connaitre une vérité n’est pas agir, et les valeurs connues dans leur per-
fection excluent 'action, la liberté au profit de la contemplation. Par contre,
les valeurs congues comme subsjectives sont inadéquates par rapport au donné
qu’il faut transformer (Devoir-étre éthique), et poussent a ’action réalisatrice.
L’esprit, selon M. M. de Corte (Liége), «tendance créatrice des valeurs» doit
g'incarner dans la vie, «tendance adaptatrice» et non g’en abstraire, il doit
souffrir les valeurs (dans le sens de pitir), qui agissent sur lui en tant que
valeurs concrétes s’insérant dans la vie.

L’idée de vérité, pour M. H.-J. Pos (Amsterdam), se découvre dans une
tension entre le sujet connaissant et la Vérité, indépendante de lui, dont
I’objectivité n’est pas immuable et irréelle, puisque le réel est le rationnel.
Il 0’y a pas de vérité sans jugement, qui est ’engagement de I’esprit dans le
réel. Dans la science moderne, selon M™€ P, Destouches-Février (Paris), les
vérités de fait (dues a I'expérimentation et a ’observation) et les vérités de
droit (dues aux raisonnements a partir de principes vrais) s’interférent en vue
de découvertes, qui jugent de Uefficacité des théories. Cette notion, a la fois
valeur de connaissance et d’action, propriété de I’ensemble sujet-objet, confére
la valeur aux propositions reconnues comme vraies.

278



Le monde du poétique selon M. R. Bayer (Paris) est ’ensemble des valeurs
contemplées par plusieurs et non encore conquises, véritable «axiophanie», que
Partiste, comme Werttriger, comme chorége et aéde de la foule, va mettre
en forme. Grice & son originalité technique, il ouvre 'univers des effets, qui
consiste en la transparence de l'axiophanie. La valeur esthétique est la mise
en valeur des valeurs.

Les communications d’histoire de la philosophie comprenaient de remar-
quables études de M. H. Gouhier (Paris) sur I’évolution et la création dans
I’histoire des idées (étude des diverses méthodes de I’histoire de la philoso-
phie), . de M. J. Morean (Bordeaux) sur «Aristote et la théorie de I’Etre», de
M. E. Bréhier (Paris) sur «une théorie des valeurs dans la philosophie antique»
(a propos du terme «valeur» chez les Stoiciens), de M. F. Grégoire (Louvain)
sur «Hegel et la divinité de ’Etat» (mise au point au sujet de certaines con-
fusions), etc.

Le Congrés a invité la Société Romande de Philosophie & présenter sa candi-
dature pour l'organisation du IV® Congrés, qui aura lieu en 1949. Puisse-t-elle
offrir a nos hotes belges et 2 nos amis francais I’atmosphére favorable a de
tels entretiens, telle que nous ’avons vécue en Belgique cet été. Puissent les
organisateurs du III® Congrés trouver ici le témoignage de notre vive grati-

tude. G. Widmer.

Deutschschweizerische Philosophische Vereinigung

Die Tagung der Deutschschweizerischen Philosophischen Vereinigung
wurde im Jahre 1947 am 11. Mai wie iiblich in Olten abgehalten. Unter dem
Titel «Stellungnahme zur Philosophie» erorterte Professor Dr. André Mercier
(Bern), ankniipfend an die Schilderung seines eigenen philosophischen
Werdeganges, im wesentlichen die Frage nach den Wegen zur philosophischen
Erkenntnis. Der Referent ist der Ansicht, daf} sich niemand an das philo-
sophische Denken heranwagen sollte, der nicht iiber entscheidende «Vor-
experimente» in den Reichen des Wissens, Fiihlens und Glaubens verfiigt.
Drei Vorbedingungen werden dem kiinftigen Philosophen (wie M. sich ihn vor-
stellt) zu erfiillen auferlegt: das wirkliche Erlernen einer Wissenschaft bis in
ihre Einzelheiten; das ernste Spiel mit einer Kunst, das Verwirklichung und
Interpretation ihrer Werke einschlie8t, und schlie8lich das Ringen um einen
Glauben oder Unglauben, um eine moralische Haltung. Im Hinblick auf die
immer wieder vertretene erste Forderung hilt es indessen der Referent bei den
heutigen Verhiltnissen nicht fiir empfehlenswert, die Mathematik zur An-
niherung an die Philosophie zu wihlen. Alle ihre Vorziige in Anschlag ge-
bracht: daB sie die Denkweise der Wissenschaft par excellence, die Ubungs-
lehrerin alles logischen Denkens darstellt, so bleibt doch von ihr her der Uber-
gang zu den Problemen den Wirklichkeit, wie sie sich dem Physiker, Biologen,
Psychologen oder Historiker stellen, schwierig. Zudem sind ihre Spezial-
probleme, soweit sie die Philosophie angehen, Probleme der Logistik, die nur
von hochqualifizierten Spezialisten gelost werden konnen und eher von den

nach der Physik hin orientierten Gelehrten bedeutende Forderung erfahren
haben.

279



Anders verhilt es sich mit der zweiten Forderung, die die Auseinander-
setzung mit einer Kunst neben der wissenschaftlichen Schulung zu ihrem
Ziele hat. Sie griindet in der Ansicht des Referenten, dal Wissenschaft und
Kunst zwei Wege zur Erkenntnis darstellen, daB Gemeinsames es ist, was
beiden zugrunde liegt: hier eine Harmonik, die alle Kiinste fundiert, dort
die Mathematik als die reinste Lehre von der Formalisierung der Natur. Was
im iibrigen gegen den Nichterkenntnischarakter der Kunst zu sprechen
scheint, daBl sie weder den Beweis noch die Methode kennt, fillt bei genauerer
Betrachtung dahin. Die Kunst besitzt ihren Beweis, der sogar starker als der
wissenschaftliche einschliagt. Denn er appelliert nicht an den Verstand, son-
dern an das Gefiihl. Und wenn die Methode der Wissenschaft in der Wechsel-
beziehung zwischen Theorie und Erfahrung beruht, so 1iBt sich fiir den, der
sich im Medium einer Kunst bewegt, Wesentliches in das Schema der Wech-
selbeziehung mit einer «Theorie» einschliefen. Die Unterscheidung zwischen
dem Schionen und HiBlichen wird so gut erlernt wie die zwischen wahr und
falsch. Das Gefiihl des Schonen deckt sich mit der Uberzeugung des Richtigen.
Solche Ubereinstimmung von Kunst und Wissenschaft liBt die Frage nach
ihrer Unterscheidung gar nicht stellen. Wesentlich bleibt die Tatsache, daB
beide Wege zur Erkenntnis sind, der gegeniiber das Unterscheidende, daB sie
durch Verstand und Gefiihl definiert werden konnen, von sekundirer Bedeu-
tung ist. Auch die Meinung, die die Kunst von der Wissenschaft durch den
Gegensatz von subjektiv und objektiv abzuriicken sucht, entbehrt der Stich-
haltigkeit. In der Entwicklung der Polyphonie von Palestrina bis Bach
offenbart sich objektive Erkenntnis, Erkenntnis der Schonheit des kontra-
punktischen Zusammenklanges, die die musikalische Komposition bis in
unsere Zeit zu prigen vermochte.

In der Erorterung des Verhiltnisses, das von Glaubensfragen aus sich zur
Erkenntnis ergibt, wies M. auf die persénliche wie sachliche Bedeutung des
Glaubensmoments im Bereich des «definiten Wissens» (Russel) hin. Wie die
Physik durch einen Glauben beherrscht ist, zeigt das Kausalitdtsprinzip in der
Lagrangeschen Form. Es stellt die Formel eines Glaubens, des Glaubens an
die Méglichkeit dar, Voraussagen wissenschaftlicher Art iiber das Verhalten
der natiirlichen Dinge zu machen, so zwar, daB nicht das Prinzip als physi-
kalische Aussage, wohl aber der Glaube an die Méglichkeit der Voraussagen
philosophisch grundsitzlich ist. Dieser Glaube als das, was die Zielsetzung
der positiven Erkenntnis leitet, ist zwar nicht der Glaube der Religion. Aber
das Faktum, daB er in der Geschichte der Menschheit zum Ersatz des reli-
giosen Glaubens wurde und damit eine Krise einleitete, die heute noch weit
von ihrem AbschluB steht, betont seine epochale Bedeutung. Bestitigung
dieses Glaubens an die Anwendbarkeit theoretischer Aussagen gibt die
moderne Technik, iiber der aber nicht die wohltuende Kraft der theoretischen
Forschung vergessen werden sollte.

Der abschlieBende Teil des Vortrages galt den Forderungen, die sich aus
solcher Stellungnahme zur Philosophie fiir eine ideale Schulbildung ergeben.
Das menschliche Leben erfordert die Unterscheidung zwischen wahr und
falsch, schon und hiBlich, gut und bose. In dieser dreifachen Richtung sollte,
wo immer vollkommene Bildung erstrebt wird, jungen Menschen geholfen

280



werden. An einen Philosophieunterricht braucht dabei nicht gedacht zu wer-
den. Wichtig vor allem ist, daB jeder Lehrer, ob er am Gymnasium in irgend-
einem Spezialfach, am Konservatorium oder in einer Kunstakademie unter-
richte, sich des Gleichgewichts dieser drei Momente bewuBt bleibt und hiefiir
iiber die geniigende Vorbildung verfiigt. Wo allerdings die Vermittlung der
drei Erkenntnisformen in ihrer reinsten Form zum Anliegen wird, konzen-
triert sich fiir den Referenten die kiinftige Bildung auf den Religionsunter-
richt als Ubung im Erforschen der gottlichen Gebote, auf die Musik als
harmonische Befriedigung des Geistes und schlieBlich auf die Mathematik
als der Wissenschaft von der idealen Konstruierbarkeit. Auf solche Weise
wird dem theoretischen Moment der Erkenntnis seine Bedeutung zuriick-
gegeben, um deren Wiederherstellung im Sinne eines moralischen, kiinst-
lerischen und wissenschaftlichen Gleichgewichts der Mensch von heute ringt.

Eugen HeuB.

Société romande de philosophie

La quarante-deuxiéme séance de la Société romande de philosophie a eu
lieu a Rolle le dimanche 15 juin 1947.

Depuis leur rencontre précédente, les membres de cette société avaient
eu la tristesse de perdre deux des habitués de «Rolle»: le linguiste genevois
Charles Bally et le philosophe vaudois Jean de la Harpe, dont le président
évoqua avec émotion la mémoirel,

C’était M. René Scherer, professeur a 1'Université et président de la
Section neuchiteloise de la Société romande, qui avait été chargé de pré-
senter un exposé philosophique 2 la réunion du matin; il le fit sous le titre:
«La dialectique platonicienne». Voici comment, d’aprés I'auteur lui-méme,
peut se résumer cet exposé, ot s alliaient, de la maniére la plus heureuse, les
dons du philosophe et ceux de I'helléniste.

M. Schzrer montra d’abord que la dialectique platonicienne était un
mouvement a la fois linéaire et discontinu, impliquant une alternance de
bonds intuitifs et de vérifications discursives: l'intuition atteint une hypo-
thése et vise, sans l'atteindre, & un «anhypotheton» dernier; la vérification
descend a une définition particuliére. Mais, en vertu de l’insatisfaction de
I’amour, la question reste toujours ouverte, et la démarche apparait comme
un perpétuel exercice en vue d’une recherche plus sérieuse. La résultante est
ascendante.

Le logos dialectique comporte ainsi tous les éléments d’un syllogisme, ou
I’hypothése joue le role de moyen terme, ce dont M. Scherer donna de nom-
breux exemples. Ce qui caractérise le syllogisme dialectique, c’est qu’il est
précédé d’une question et que la conquéte de I’hypothése (moyen terme) y
joue le rdle essentiel, la descente discursive étant généralement plus rapide.
Cette derniére constitue, au contraire, ’essentiel du syllogisme aristotélicien.

Ou est, en tout cela, le critére de vérité? Ni dans ’ascension intuitive, qui
peut «dévier» et «échouer», ni dans la descente discursive, qui se réduit 4 un

1 Voir page 1 la notice nécrologique consacréc 2 Jean de la Harpe, qui a été le premier président
de la Société suisse de philosophie et le président central de la Société romande de philesophie.

281



développement. Le critére ne peut étre que dans un sentiment intérieur de
satisfaction et dans la conviction que toute ferveur est récompensée par les
dieux, les dieux n’étant pas trompeurs, (Cf. Descartes, Princ. I, 29, et Mé-
dit. VI). Le critére est dans la sollicitude et la véracité divines.

Une comparaison de la démarche dialectique et des régles de méthode
énoncées par Descartes, révéle de surprenantes correspondances, mais une
opposition concernant en particulier les rapports du simple et du complexe:
chez Platon l’'induction unifie et la déduction désarticule; chez Descartes,
c’est le contraire: 'induction «divise par parcelles», la déduction reconstruit
le tout.

Reste le role de I'expérience chez Platon et Descartes. Ce role est le sui-
vant: I’expérience intervient:

1) pour poser le probléme; 2) pour éliminer les routes qui ne ménent a
aucun résultat positif. Ni chez 'un, ni chez I’autre ’expérience n’est un cri-
tére; elle n’est pas méme constitutive de la méthode. Elle maintient 1’ame
en contact avec les problémes a résoudre, évite au raisonnement de se perdre
dans 'imaginaire, mais ne donne pas la clef de vérité,

Entre Platon et Descartes il y a Aristote. Par son syllogisme Aristote a
prétendu forcer la pensée a se mouvoir, non dans le poétique ou le conven-
tionnel, mais dans le nécessaire. Mais cet avantage, il ’a obtenu a un prix
terrible, en sacrifiant l’invention dialectique (maieutique). La méthode carté-
sienne de mathématique universelle, sans étre parfaite, unit les avantages de
la dialectique et du syllogisme: elle invente dans le nécessaire.

Cette remarquable communication fut suivie, durant tout 'aprés-midi, d’un
entretien général qui permit aux auditeurs de M. Scharer de le remercier
et de lui poser de nombreuses questions; il y répondit avec précision, élégance

et profondeur. Henri Reverdin.

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz (PGI)

Am 17. April 1947 hielt in Luzern Dr. Josef Ro66sli (Luzern) anliBlich
eines Diskussionsnachmittags der PGIL. ein eingehendes Referat iiber «Die
existenzialphilosophische Anthropologie von Jean Paul Sartre».

Aus unserem Mitgliederkreis wurde Dr. P. Ildefons Betschart (Einsiedeln),
bisher Lehrer der Philosophie am Lyzeum der Stiftsschule Einsiedeln, an das
Pipstliche philosophische Institut der Universitdt Salzburg berufen. Im pidda-
gogischen Kurs der Salzburger Hochschulwochen (August 1947) hielt er eine
Vortragsreihe iiber: «Der hl. Benedikt und sein Orden als Erzieher des
Abendlandes». Dr. P. Ludwig Riber (Einsiedeln) iibernahm seinen Philo-
sophieunterricht am Lyzeum in Einsiedeln. Dr. Gebhard Frei (Schoneck)
sprach vor der «Gesellschaft fiir christliche Kultur» Basel in sechs Abend-
vortrigen iiber «Anthroposophie und Christentum». Auf einer Studientagung
der Katholischen Volkshochschule Ziirich hielt er vier Vorlesungen iiber
die «Philosophie der neuesten Zeit». Universititsprofessor Dr. Eduard Mon-
talta (Zug-Fryburg) iibernahm die Leitung des Heilpddagogischen Seminars
an der Universitit Fryburg; er steht auch als Direktor dem Institut fiir Heil-

282



pidagogik in Luzern vor und zeichnet als Herausgeber der «Heilpidagogi-
schen Werkblitter» (Zweimonatschrift fiir Heilerziehung, Institut fiir Heil-
pidagogik in Luzern). Dr. Jos. Triitsch (Schwyz) erteilt den Unterricht in
der Philosophie am Kollegium Maria Hilf zu Schwyz.

Dr. Hans Urs von Balthasar (Basel) publizierte: «Wahrheit, I. Buch: Wahr-
heit in der Welt» (Benziger Verlag, Einsiedeln-Ziirich 1947). Er schrieb
ferner iiber W. Nigg: GroBe Heilige (1946) in «Schweiz. Rundschau»,
46. Jahrg., 1946/47, S.940—946. Univ.-Prof. Dr. Friedrich Dessauer (Fry-
burg) verdffentlichte: «Zwei Biicher — nicht fiir Jedermann !» (iiber P. von
Lieven: Im Einklang mit dem Ewigen, und iiber Hans Weber: Das gemeinsame
Leben) in «Schweiz. Rundschau», 46. Jahrg. 1946/47, S.372—375, sowie da-
selbst S. 480—495: «Bemerkungen iiber die weltanschauliche Bedeutung
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse». Dr. P. Ildefons Betschart (Einsie-
deln - Salzburg) publizierte: «Zu philosophischen Neuerscheinungen», in
«Civitas», 2. Jahrg., 1946/47, S. 53—58. Dr. Gebhard Frei (Schéneck) be-
sprach das Eranos-Jahrbuch Bd. 13, 1945, Der Geist, in «Neue Zeitschr. fiir
Missionswissenschaft», 2. Jahrg., 1946, S.318—319; ferner schrieb er in der
«Schweiz Rundschau», 46. Jahrg., 1946/47, S. 585—593: Psychologie, Para-
psychologie und Weltanschauung» und daselbst auch: «Reinkarnation und
katholischer Glaube», 47. Jahrg., 1947/48, S.169—178. Dr. G. Hegglin (Stans)
besprach das Jahrbuch der Schweiz. Philos. Gesellschaft, 4.Bd. (1944) in
«Schweiz. Rundschau», 46. Jahrg., 1946/47, S.748—750. Dr. P. Clodoald Hu-
batka (Stans) besprach in «Divus Thomas» (Fryburg), 24. Jahrg., 1946, S. 235
bis 237, R.Roetschi: Hummanitit und Idealismus 1943, ferner ebenda:
Philosophie in der Schweiz 1946, S. 452—456. Dr, P. Rafael Meile (Engel-
berg) schrieb iiber «Die Bantu-Philosophie» in «Neue Zeitschr. fiir Mis-
sionswissenschaft», 2. Jahrg., 1946, S.283—288. Univ.-Prof. Dr. Eduard Mon-
talta (Zug-Fryburg) behandelte «Aufbau und Aufgaben des Instituts fiir
Heilpidagogik in Luzern» in «Heilpidagogische Werkblitter», 16. Jahrg.,
1947, S.12—18. In «Civitas», 2. Jahrg., 1947, S.253—257 schrieb er iiber
«Schiilerauslese»; sodann: «Die heilpidagogische Beobachtungsstation im
Dienste von Schule und Fiirsorge» in «Schweizerschule», 33. Jahrg., 1946/47,
S.705—711; ferner in «Anstaltsfiihrung», 9. Jahrg., 1947, S. 82—93 iiber
«Autoritit und Freiheit im Erziehungsheim». In der Festgabe fiir Univ.-
Prof. Dr. Albert Michotte van den Berck Lowen verfaite er «Psychologie
und Erziehung» (Louvain 1947) und im Jahresbericht der Heilpidagogischen
Beobachtungsstation Bethlehem in Wangen bei Olten, 1946: «Das hem-
mungslose Kind». Dr. P. Hildebrand Pfiffner (Einsiedeln-Ascona) verfalte
iiber die Asthetik bei Croce und Maritain eine Studie: «Due estetiche», «Civi-
tas», 2.Jahrg., 1946/47, S.345—351, Dr. Julius Seiler (Schéneck) besprach
P. Niggli: «Schulung und Naturerkenntnis» (1945) in «Schweiz. Rundschau»
47. Jahrg., 1947/48, S.149. Dr.J. Strebel (Luzern) vercffentlichte folgende
Studien in den «Nova Acta Paracelsica», 3. Jahrg., 1946 :«Uber Wesen und
Zweck der sog, niederen Magie im Sinne ven Paracelsus», S.43—48; «Plotin
und Paracelsus iiber Horoskopie und Schicksal», S.95—109; «Paracelsus
und die Rosenkreuzler», S. 110—132; «lIst Augustin Hirschvogel Mono-

283



grammist der authentischen Bildstiche von Paracelsus?», S. 133—146. Dr. Ale-
xander Willwoll (Edlibach) besprach Oskar Pfister: Das Christentum und
die Angst (1944) in «Anima», 1. Jahrg., 1946/47, S. 205—207. Dr. Hugo WyB
(Olten) schrieb «Das Wort als Nahrung» in «Schweiz. Rundschau», 46. Jahrg.,
1946/47, S.720—721; ferner «Zu Franz Dilgers Don-Bosco-Buch» (1946)
daselbst, 47. Jahrg., 1947/48, S.58—59. Dr. J. Ziircher (Ziirich) besprach die
8. Auflage (1945) von B. Bavink: Ergebnisse und Probleme der Natur-
wissenschaften in «Schweiz. Rundschau», 46. Jahrg., 1946/47, S. 662—668.

Die «Annalen der Philosophischen Gesellschaft Innerschweiz» (Redaktion
und Auslieferung: Dr. Emil SpieB, Werd bei Eschenz/Thurg.) brachten in
ihrem 3. Jahrgang ab Juli 1946 bisher folgende Beitrige. Heft 1: Alfred
Staub (Zug): «Die Kausalitit in der Physik»; Dr. Julius Seiler (Schéneck):
«Bemerkungen zur Frage der Kausalitit in der Physik»; Heft 2/3: Dr. Hans
Urs von Balthasar (Basel): «Von der Aufgabe der katholischen Philosophie
in der Zeit», Es ist die erweiterte Fassung des Referates, das der Verfasser
am 18. Oktober 1945 in Luzern vor der PGI. gehalten unter dem Titel:
«Moderne und katholische Philosophie, Trennendes und Einendes»; Heft 4:
Dr. Heinz Schaerr (Montana): «Materialien zur Diskussion iitber die Angst».
In diesen 4 Heften lieferten Besprechungen: Dr. Gebhard Frei (Schoneck)
iber Ehrlich, Walter: Lehre vom Karman 1945 und iiber Rahner, Hugo:
Griechische Mythen in christlicher Deutung 1945; sowie Dr. Julius Seiler
(Schéneck) iiber Bucher, Zeno: Die Innenwelt der Atome, Ergebnisse der
Atomphysik naturphilosophisch bearbeitet 1946 und iiber HaenBler, Ernst:
Auf festem Grund, der neue Diesseitsglaube 1945.

Maximilian Roesle, Sekretir.

Philosophische Gesellschaft Basel

22. Oktober 1946: Prof. Dr. David Katz (Stockholm): Gestaltgesetze der
geistigen Arbeit. 13. November 1946: Dr. Daniel Christoff (Genf): Interiori-
tit und Irreversibilitit als Grundlagen des Erkennens. 3. Dezember 1946:
Rudolf Kassner: Das Erbe des 19. Jahrhunderts. 16. Dezember 1946: Prof. Dr.
K. R.Popper (London): Das Problem der Induktion und seine L&sung.
16. Januar 1947: Prof. Dr. Georg Lukacs (Budapest): Goethes Faust und
Hegels Phinomenologie des Geistes. 5.Februar 1947: Dr. Gustav Bally (Zii-
rich): Die Uberwindung der Verginglichkeit im Mythus (das Inzestmotiv),
ein Beitrag zur Geschichte der Zeitauffassung. 18. Februar 1947: Dr. Lud-
wig Binswanger (Kreuzlingen): Henrik Ibsen und das Problem der Selbst-
realisierung in der Kunst. 3. Médrz 1947: Antoinette Virieux-Reymond (Rolle):
La pensée philosophique dans la Suisse romande (in Verbindung mit der
Akademikerinnenvereinigung). 20. Mai 1947: Prof. Dr. D. Reichinstein (Zi-
rich): Philosophie der mathematischen Behandlung der Naturwissenschaften.
5.Juni 1947: Dr.Dolf Sternberger (Heidelberg): Toleranz aus Leidenschaft
fiir die Wahrheit. 1. Juli 1947: Prof. Dr. Martin Buber (Jerusalem): Gottes-
liebe und die Gottesidee. 21. Oktober 1947: Prof. Dr. Rudolf Ehrenberg (Got-

284



tingen): Biologie und Offenbarungsglaube. 11. November 1947: Prof. Dr.
Georg Misch (Gottingen): Platons politisches Sendschreiben (der siebte Brief).
3. Dez. 1947 Prof. Dr. Hermann GauB, Basel, Dialektik bei Hegel und Platon.

Philosophische Gesellschaft Bern

24. April 1946: Jahresversammlung mit Vortrag von Prof. Dr. Tranekjaer
Rasmussen (Kopenhagen): «Psychologie und Erkenntnis». 27. Juli 1946: Vor-
trag von Prof. Dr. Ferdinand Gonseth (Ziirich): «Ist die dialektische Philo-
gophie eine neue Philosophie?». 2. November 1946: Vortrag von Privatdozent
Dr. St. Zurukzogiu (Bern): «Psychohygiene und Erkenntnisnot». 30. November
1946: Behandlung des Postulates von GroBirat Fr. Schwarz (Bern) betr. «Die
geistige Erneuerung der Universitit», mit einleitendem Vortrag von GroBirat
Fr. Schwarz (Bern). 14. Dezember 1946: Fortsetzung und vorlidufiger Ab-
schluB der Behandlung des Postulates von Grofirat Schwarz. 17.Dezember
1946: Gemeinsame Veranstaltung mit der Naturforschenden Gesellschaft Bern,
Vortrag von Prof. Dr. Karl Popper (London): «Die Physik des Nichts». 11. Ja-
nuar 1947: Vortrag von Dr, Gerhard Krinzlin (Ziirich): «Philosophie und
Theologie». 15. Mdz 1947: Vortrag von Herrn P. NuBbaum (Bern): «Moderne
Physik und Philosophie» (I. Teil). 29. Midrz 1947: Vortrag von Dr. Ernst
HaenBler (Basel): «Der neue Diesseitsglaube». 12. April 1947: Vortrag von
Prof. Dr, Martin Werner (Bern): «Der Gottesglaube». 26. April 1947: Vortrag
von Prof. Dr. Kurt Leese (Hamburg): «Vom Sinn der Geschichte». 10. Mai
1947: Jahresversammlung mit Vortrag von Herrn P. NuBbaum (Bern): «Mo-
derne Physik und Philosophie» (IL Teil). 15. Oktober 1947: Gemeinsame Ver-
anstaltung mit der Schweizerischen Gesellschaft fiir Asienkunde: Vortrag von
Prof. Dr. J. J.L. Duyvendak (Leiden): «Wu-wei, das ,Nicht-Handeln’ Laotses
im chinesischen Denken». 12. Dezember 1947: Gemeinsam mit der Naturfor-
schenden Gesellschaft Bern, Vortrag von Prof. Dr. H. Kénig (Bern): «Pflicht
und Méglichkeit der Zusammenarbeit zwischen Naturwissenschafter und Philo-
soph».

Société philosophique de Fribourg

25 novembre 1946: Norbert Luyten, «La philosophie d’Eddington»;
20 décembre 1946: Symposium sur la personne: 1. Eduard Montalta, «Beitrag
der experimentellen Psychologie zum Personbegriffs, 2. Thomas Deman, «La
notion de personne du point de vue de la philosophie morale», 3. Pierre Aeby,
«La notion de personne en droit»; 24 janvier 1947: Ambroise Carré (Paris),
«L’influence des philosophies sur la jeunesse universitaire de France»;
28 février 1947: Ramon Sugranyes de Franch, «Miguel Unamuno»; 28 avril
1947: Joseph Bochenski, «Réflexions sur le progrés de la philosophie»; 23 mai
1947: Marie-Dominique Philippe, «L’Aristote de M. L. Robin»; 27 juin 1947:
Georges de Plinval, «Cicéron et la philosophie du droit dans le De Legibus».

La Société publiait un Bulletin polycopié, dont 7 numéros ont paru au
cours de ’année.

285



Groupe genevois de la Société romande de philosophie

13 décembre 1946: Rolin Wavre, «L’imagination du réel»; 24 janvier 1947:
Daniel Christoff, «Instant et raison»; 14 février 1947: Ch. Baudouin, «Le
symbole religieux et la psychologie»; 14 mars 1947: Arnold Reymond, «Re-
marques sur le nécessaire, le contingent et la liberté (modalités de I’étre)»;
2 mai 1947: Frédéric Klein, «Peut-on prédire ’avenir? Quelques considéra-
tions historiques et philosophiques»; 30 mai 1947: Marcel Raymond, «Rous-
seau et le sentiment de ’existence».

Groupe neuchitelois de la Société romande de philosophie

22 octobre 1946: Samuel Gagnebin, «Introduction a une discussion sur
Leibniz»; 20 novembre: Felix Fiala, «Philosophie ouverte et philosophie
fermée»; 16 décembre: Charles Favarger, «L’évolution du dualisme espace-
temps chez Bergson»; 24 février 1947: Gaston Bachelard, «Le rationalisme
appliqué»; 2 avril: Philippe Muller, «Le passage de I'animal a I’humain
d’aprés Gehlen»; 6 mai: Gabriel Marcel, «<Epreuve et témoignage»; 25 juin:
Daniel Christoff, «L.e fondement de la valeur».

Groupe vaudois de la Société romande de philosophie

5 octobre 1946: Joseph Vaglio, «<Du logos a la connaissance du fait scienti-
fique»; 2 novembre 1946: Maurice Gex, «A propos du III® centenaire de la
naissance de Leibniz: un philosophe leibnizien méconnu, Joseph-Pierre Durand
de Gros»; 14 décembre 1946: Fernand-Lucien Mueller (Genéve), «Remarques
sur la notion d’histoire de la philosophie»; 18 janvier 1947: Elie Gagnebin,
«Est-il légitime d’inférer une morale d’une histoire de la vie?» 15 février 1947:
Arnold Reymond, «Réflexions sur les modalités de I’étre: le nécessaire, le
contingent et la liberté»; 22 février 1947: Gaston Bachelard (Paris), «Ratio-
nalisme et technique»; 31 mai 1947: Mario Pensa, «Essai de caractérologie
hégélienne».

Philosophische Gesellschaft Ziirich

6. November 1946: Prof. Dr. D. Reichinstein: Philosophie der mathematischen
Behandlung der Naturwissenschaften. 4. Dezember: Dr. A. von Schelting: Die
Geschichtsphilosophie Peter Tschaadajews. 22.Januar 1947: Frl. Dr. Aebi:
Entwurf zu einem natiirlichen System der Wissenschaften. 5. Februar: Dr.
Rud. Meyer: Das Friedensproblem bei Nikolaus von Kues und Leibniz.
30. April: Dr. Hans Kunz: Der deutsche Existentialismus, mit besonderer Be-
riicksichtigung Martin Heideggers, 21. Mai: Diskussion. Einleitendes Votum
von Prof. Dr. Thévenaz: Kurzer Uberblick iiber die franzosische Existenzphilo-
sophie. 4. Juni: Prof. Dr. Hermann Friedmann: Ethik in der Welt der Formen.
2. Juli: Dr. G. Edlin: Wahrheit und Wert.

286



	Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

