
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Rubrik: Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahresberichte — Mitteilungen
Rapports — Informations

IIIe Congrès des Sociétés de Philosophie de langue française1)

Brillamment organisé par la Société belge de Philosophie et la Société

philosophique de Louvain, le IIIe Congrès des Sociétés de philosophie de

langue française a tenu ses assises tantôt à Bruxelles, tantôt à Louvain, du
2 au 6 septembre 1947. Les Valeurs: tel était le thème principal auquel une

quarantaine de philosophes ont apporté leur contribution. Nous sommes forcés,

faute de place2), de résumer quelques-unes des communications qui nous

ont paru apporter des vues originales sur le domaine de l'axiologie.
M. R. Jolivet (Lyon) pose les problèmes relatifs à l'axiologie autour de

l'alternative: absoluité ou relativité des valeurs, qui comprend les questions:
les valeurs sont-elles objectives ou subjectives, immuables ou variables,
indépendantes ou hiérarchisées, réelles ou imaginaires? Les réponses

divergentes données à ces questions poussent M. J. Wahl (Paris) à nier la possibilité

d'une théorie générale de la Valeur. Etudier la Valeur, c'est en constater

le déclin, puisqu'elle est une qualité tertiaire inséparable de l'homme

et pourtant le transcendant. Au contraire, M. E. Dupréel (Bruxelles) estime

que les problèmes de la philosophie classique recevront, après critique de

leurs notions fondamentales, des solutions nouvelles selon la méthode axio-

logique, qui respecte la pluralité des valeurs et leurs évidences propres.
M. G. Berger (Marseille) tente, selon la méthode phénoménologique, de dégager

la structure générale des valeurs classiques (Vrai, Bien, Beau). La Valeur
lui apparaît comme idéale et pourtant doit être sentie et éprouvée comme

un appel de la transcendance; liée à un ordre, elle ne se confond pas avec
l'Absolu, quoiqu'elle soit une perspective sur l'Absolu; elle est bipolaire
(Bien-Mal) et provoque un élan vers le haut ou vers le bas. A côté des

valeurs classiques, les valeurs sociales, religieuses, hédoniques, etc. ont
chacune une structure propre. La découverte de relations, d'oppositions, de

distinctions entre les valeurs, comme leur complémentarité, provoquent leur
épanouissement.

M. R. Le Senne (Paris) jette les bases d'une métaphysique axiologique,
fondée sur ce postulat: «Toute valeur est l'unité d'une relation entre une
Source éternelle, la Valeur absolue, et ses expressions historiques, les valeurs
déterminées, par lesquelles elle se donne aux esprits, suivant leur nature et

1) Actes du III© Congrès des Sociétés de Philosophie de langue française Bruxelles-Louvain
2—6 septembre 1946. E. Nauwelaerts, Louvain, J. Vries, Paris, 1947.

a) Nous omettons pour la même raison de signaler les communications des philosophes suisses.

277



leur choix, quand ils se dévouent à la recherche de la Valeur»? (P. 107.)
Dans cette perspective, l'Un, l'Esprit, Dieu, sont différents noms donnés à la
Valeur, envisagée dans des expériences diverses. L'Etre est la valeur de

l'effectif, du connaissable; le Devoir-Etre est celle de l'acte créateur. La
Valeur s'éprouve dans les valeurs qui permettent de la viser en vue de

l'épanouissement dans la paix, la joie et l'amitié. Les rapports entre l'Etre
et la Valeur se ramènent, selon le P. Etcheverry (Toulouse) aux relations
nécessaires entre l'acte cherchant la perfection et une perfection attirante
et objective, selon M. A. Forest (Montpellier), à une étude de la notion
d'ordre, conçu comme mesure de toute valeur et totalité des relations intelligibles

(Ordre est ici synonyme de catégorie, d'espèce, de rang, inséparable des

êtres). Au delà de Vordo ordinatus du réalisme et de Vordo ordinans de l'idéalisme,

il y a un ordo moralis universel et incarné dans le concret, seul fondement

d'une ontologie à caractère moral.
Les réflexions de M. G. Bastide (Toulouse) se rapportent davantage à

l'éthique axiologique qu'à la métaphysique des valeurs: l'acte de comprendre
est une promotion de valeurs selon un trajet tripolaire entre le Je, le Tu et
le Cela. La Vérité est la commune référence du Je et du Tu par rapport
à un Cela, la Beauté est l'intériorisation par le Je du Tu-Cela, la Moralité,
qui conditionne les autres relations axiologiques, est le perfectionnement du
Je par rapport au Tu. Précaire, parce que libre, l'acte de comprendre privilégie

l'agir sur le pâtir. M. J. Guitton (Avignon) explique la création et la
subsistance des valeurs non par un évolutionisme mécaniste, mais par une
finalité transcendante. Le «consentement profond» transforme un hasard, un
possible en une valeur. Pour M. L. Husson (Montpellier), la destinée de

l'homme, qui possède en lui-même une finalité, est conditionnée par sa nature,
sa situation et sa foi dans le but ultime auquel il tend. Refusant tout nihilisme
moral, M. R. Polin (Lille) défend un subjectivisme axiologique. Si les valeurs

sont objectives, il nous faut un moyen pour les connaître dans leur vérité;
mais connaître une vérité n'est pas agir, et les valeurs connues dans leur
perfection excluent l'action, la liberté au profit de la contemplation. Par contre,
les valeurs conçues comme subsjectives sont inadéquates par rapport au donné

qu'il faut transformer (Devoir-être éthique), et poussent à l'action réalisatrice.
L'esprit, selon M. M. de Corte (Liège), «tendance créatrice des valeurs» doit
s'incarner dans la vie, «tendance adaptatrice» et non s'en abstraire, il doit
souffrir les valeurs (dans le sens de pâtir), qui agissent sur lui en tant que
valeurs concrètes s'insérant dans la vie.

L'idée de vérité, pour M. H.-J. Pos (Amsterdam), se découvre dans une
tension entre le sujet connaissant et la Vérité, indépendante de lui, dont
l'objectivité n'est pas immuable et irréelle, puisque le réel est le rationnel.
Il n'y a pas de vérité sans jugement, qui est l'engagement de l'esprit dans le
réel. Dans la science moderne, selon Mme P. Destouches-Février (Paris), les

vérités de fait (dues à l'expérimentation et à l'observation) et les vérités de

droit (dues aux raisonnements à partir de principes vrais) s'interfèrent en vue
de découvertes, qui jugent de 1 'efficacité des théories. Cette notion, à la fois
valeur de connaissance et d'action, propriété de l'ensemble sujet-objet, confère
la valeur aux propositions reconnues comme vraies.

278



Le monde du poétique selon M. R. Bayer (Paris) est l'ensemble des valeurs
contemplées par plusieurs et non encore conquises, véritable «axiophanie», que
l'artiste, comme Wertträger, comme chorège et aède de la foule, va mettre
en forme. Grâce à son originalité technique, il ouvre l'univers des effets, qui
consiste en la transparence de l'axiophanie. La valeur esthétique est la mise
en valeur des valeurs.

Les communications d'histoire de la philosophie comprenaient de

remarquables études de M. H. Gouhier (Paris) sur l'évolution et la création dans

l'histoire des idées (étude des diverses méthodes de l'histoire de la philosophie),

de M. J. Moreau (Bordeaux) sur «Aristote et la théorie de l'Etre», de

M. E. Bréhier (Paris) sur «une théorie des valeurs dans la philosophie antique»
(à propos du terme «valeur» chez les Stoïciens), de M.F.Grégoire (Louvain)
sur «Hegel et la divinité de l'Etat» (mise au point au sujet de certaines
confusions), etc.

Le Congrès a invité la Société Romande de Philosophie à présenter sa
candidature pour l'organisation du IVe Congrès, qui aura lieu en 1949. Puisse-t-elle
offrir à nos hôtes belges et à nos amis français l'atmosphère favorable à de
tels entretiens, telle que nous l'avons vécue en Belgique cet été. Puissent les

organisateurs du IIIe Congrès trouver ici le témoignage de notre vive gratitude.

G. Widmer.

Deutschschweizerische Philosophische Vereinigung

Die Tagung der Deutschschweizerischen Philosophischen Vereinigung
wurde im Jahre 1947 am 11. Mai wie üblich in Ölten abgehalten. Unter dem

Titel «Stellungnahme zur Philosophie» erörterte Professor Dr. André Mercier
(Bern), anknüpfend an die Schilderung seines eigenen philosophischen
Werdeganges, im wesentlichen die Frage nach den Wegen zur philosophischen
Erkenntnis. Der Referent ist der Ansicht, daß sich niemand an das

philosophische Denken heranwagen sollte, der nicht über entscheidende
«Vorexperimente» in den Reichen des Wissens, Fühlens und Glaubens verfügt.
Drei Vorbedingungen werden dem künftigen Philosophen (wie M. sich ihn
vorstellt) zu erfüllen auferlegt: das wirkliche Erlernen einer Wissenschaft bis in
ihre Einzelheiten; das ernste Spiel mit einer Kunst, das Verwirklichung und

Interpretation ihrer Werke einschließt, und schließlich das Ringen um einen
Glauben oder Unglauben, um eine moralische Haltung. Im Hinblick auf die

immer wieder vertretene erste Forderung hält es indessen der Referent bei den

heutigen Verhältnissen nicht für empfehlenswert, die Mathematik zur
Annäherung an die Philosophie zu wählen. Alle ihre Vorzüge in Anschlag
gebracht: daß sie die Denkweise der Wissenschaft par excellence, die Übungslehrerin

alles logischen Denkens darstellt, so bleibt doch von ihr her der Übergang

zu den Problemen den Wirklichkeit, wie sie sich dem Physiker, Biologen,
Psychologen oder Historiker stellen, schwierig. Zudem sind ihre Spezial-
probleme, soweit sie die Philosophie angehen, Probleme der Logistik, die nur
von hochqualifizierten Spezialisten gelöst werden können und eher von den

nach der Physik hin orientierten Gelehrten bedeutende Förderung erfahren
haben.

279



Anders verhält es sich mit der zweiten Forderung, die die Auseinandersetzung

mit einer Kunst neben der wissenschaftlichen Schulung zu ihrem
Ziele hat. Sie gründet in der Ansicht des Referenten, daß Wissenschaft und
Kunst zwei Wege zur Erkenntnis darstellen, daß Gemeinsames es ist, was
beiden zugrunde liegt: hier eine Harmonik, die alle Künste fundiert, dort
die Mathematik als die reinste Lehre von der Formalisierung der Natur. Was

im übrigen gegen den Nichterkenntnischarakter der Kunst zu sprechen
scheint, daß sie weder den Beweis noch die Methode kennt, fällt bei genauerer
Betrachtung dahin. Die Kunst besitzt ihren Beweis, der sogar stärker als der
wissenschaftliche einschlägt. Denn er appelliert nicht an den Verstand,
sondern an das Gefühl. Und wenn die Methode der Wissenschaft in der
Wechselbeziehung zwischen Theorie und Erfahrung beruht, so läßt sich für den, der
sich im Medium einer Kunst bewegt, Wesentliches in das Schema der
Wechselbeziehung mit einer «Theorie» einschließen. Die Unterscheidung zwischen
dem Schönen und Häßlichen wird so gut erlernt wie die zwischen wahr und
falsch. Das Gefühl des Schönen deckt sich mit der Überzeugung des Richtigen.
Solche Übereinstimmung von Kunst und Wissenschaft läßt die Frage nach

ihrer Unterscheidung gar nicht stellen. Wesentlich bleibt die Tatsache, daß

beide Wege zur Erkenntnis sind, der gegenüber das Unterscheidende, daß sie

durch Verstand und Gefühl definiert werden können, von sekundärer Bedeutung

ist. Auch die Meinung, die die Kunst von der Wissenschaft durch den

Gegensatz von subjektiv und objektiv abzurücken sucht, entbehrt der
Stichhaltigkeit. In der Entwicklung der Polyphonie von Palestrina bis Bach
offenbart sich objektive Erkenntnis, Erkenntnis der Schönheit des

kontrapunktischen Zusammenklanges, die die musikalische Komposition bis in

unsere Zeit zu prägen vermochte.
In der Erörterung des Verhältnisses, das von Glaubensfragen aus sich zur

Erkenntnis ergibt, wies M. auf die persönliche wie sachliche Bedeutung des

Glaubensmoments im Bereich des «definiten Wissens» (Rüssel) hin. Wie die

Physik durch einen Glauben beherrscht ist, zeigt das Kausalitätsprinzip in der

Lagrangeschen Form. Es stellt die Formel eines Glaubens, des Glaubens an
die Möglichkeit dar, Voraussagen wissenschaftlicher Art über das Verhalten
der natürlichen Dinge zu machen, so zwar, daß nicht das Prinzip als

physikalische Aussage, wohl aber der Glaube an die Möglichkeit der Voraussagen

philosophisch grundsätzlich ist. Dieser Glaube als das, was die Zielsetzung
der positiven Erkenntnis leitet, ist zwar nicht der Glaube der Religion. Aber
das Faktum, daß er in der Geschichte der Menschheit zum Ersatz des

religiösen Glaubens wurde und damit eine Krise einleitete, die heute noch weit
von ihrem Abschluß steht, betont seine epochale Bedeutung. Bestätigung
dieses Glaubens an die Anwendbarkeit theoretischer Aussagen gibt die

moderne Technik, über der aber nicht die wohltuende Kraft der theoretischen

Forschung vergessen werden sollte.
Der abschließende Teil des Vortrages galt den Forderungen, die sich aus

solcher Stellungnahme zur Philosophie für eine ideale Schulbildung ergeben.
Das menschliche Leben erfordert die Unterscheidung zwischen wahr und

falsch, schön und häßlich, gut und böse. In dieser dreifachen Richtung sollte,
wo immer vollkommene Bildung erstrebt wird, jungen Menschen geholfen

280



werden. An einen Philosophieunterricht braucht dahei nicht gedacht zu werden.

Wichtig vor allem ist, daß jeder Lehrer, ob er am Gymnasium in irgendeinem

Spezialfach, am Konservatorium oder in einer Kunstakademie
unterrichte, sich des Gleichgewichts dieser drei Momente bewußt bleibt und hiefür
über die genügende Vorbildung verfügt. Wo allerdings die Vermittlung der
drei Erkenntnisformen in ihrer reinsten Form zum Anliegen wird, konzentriert

sich für den Referenten die künftige Bildung auf den Religionsunterricht

als Übung im Erforschen der göttlichen Gebote, auf die Musik als

harmonische Befriedigung des Geistes und schließlich auf die Mathematik
als der Wissenschaft von der idealen Konstruierbarkeit. Auf solche Weise

wird dem theoretischen Moment der Erkenntnis seine Bedeutung
zurückgegeben, um deren Wiederherstellung im Sinne eines moralischen,
künstlerischen und wissenschaftlichen Gleichgewichts der Mensch von heute ringt.

Eugen Heuß.

Société romande de philosophie
La quarante-deuxième séance de la Société romande de philosophie a eu

lieu à Rolle le dimanche 15 juin 1947.

Depuis leur rencontre précédente, les membres de cette société avaient

eu la tristesse de perdre deux des habitués de «Rolle»: le linguiste genevois
Charles Bally et le philosophe vaudois Jean de la Harpe, dont le président
évoqua avec émotion la mémoire1.

C'était M. René Schaerer, professeur à l'Université et président de la
Section neuchâteloise de la Société romande, qui avait été chargé de

présenter un exposé philosophique à la réunion du matin; il le fit sous le titre:
«La dialectique platonicienne». Voici comment, d'après l'auteur lui-même,

peut 8e résumer cet exposé, où s'alliaient, de la manière la plus heureuse, les

dons du philosophe et ceux de 1 helléniste.
M. Schaerer montra d'abord que la dialectique platonicienne était un

mouvement à la fois linéaire et discontinu, impliquant une alternance de
bonds intuitifs et de vérifications discursives: l'intuition atteint une hypothèse

et vise, sans l'atteindre, à un «anhypotheton» dernier; la vérification
descend à une définition particulière. Mais, en vertu de l'insatisfaction de

l'amour, la question reste toujours ouverte, et la démarche apparaît comme
un perpétuel exercice en vue d'une recherche plus sérieuse. La résultante est
ascendante.

Le logos dialectique comporte ainsi tous les éléments d'un syllogisme, où

l'hypothèse joue le rôle de moyen terme, ce dont M. Schserer donna de
nombreux exemples. Ce qui caractérise le syllogisme dialectique, c'est qu'il est

précédé d'une question et que la conquête de l'hypothèse (moyen terme) y
joue le rôle essentiel, la descente discursive étant généralement plus rapide.
Cette dernière constitue, au contraire, l'essentiel du syllogisme aristotélicien.

Où est, en tout cela, le critère de vérité? Ni dans l'ascension intuitive, qui
peut «dévier» et «échouer», ni dans la descente discursive, qui se réduit à un

1 Voir page 1 la notice nécrologique consacrée à Jean de la Harpe, qui a été le premier président
de la Société suisse de philosophie et le président central de la Société romande de philosophie.

281



développement. Le critère ne peut être que dans un sentiment intérieur de
satisfaction et dans la conviction que toute ferveur est récompensée par les

dieux, les dieux n'étant pas trompeurs. (Cf. Descartes, Princ. I, 29, et Médit.

VI). Le critère est dans la sollicitude et la véracité divines.
Une comparaison de la démarche dialectique et des règles de méthode

énoncées par Descartes, révèle de surprenantes correspondances, mais une
opposition concernant en particulier les rapports du simple et du complexe:
chez Platon l'induction unifie et la déduction désarticule; chez Descartes,
c'est le contraire: l'induction «divise par parcelles», la déduction reconstruit
le tout.

Reste le rôle de l'expérience chez Platon et Descartes. Ce rôle est le
suivant: l'expérience intervient:

1) pour poser le problème; 2) pour éliminer les routes qui ne mènent à

aucun résultat positif. Ni chez l'un, ni chez l'autre l'expérience n'est un
critère; elle n'est pas même constitutive de la méthode. Elle maintient l'âme
en contact avec les problèmes à résoudre, évite au raisonnement de se perdre
dans l'imaginaire, mais ne donne pas la clef de vérité.

Entre Platon et Descartes il y a Aristote. Par son syllogisme Aristote a

prétendu forcer la pensée à se mouvoir, non dans le poétique ou le
conventionnel, mais dans le nécessaire. Mais cet avantage, il l'a obtenu à un prix
terrible, en sacrifiant l'invention dialectique (maieutique). La méthode
cartésienne de mathématique universelle, sans être parfaite, unit les avantages de

la dialectique et du syllogisme: elle invente dans le nécessaire.

Cette remarquable communication fut suivie, durant tout l'après-midi, d'un
entretien général qui permit aux auditeurs de M. Schœrer de le remercier
et de lui poser de nombreuses questions; il y répondit avec précision, élégance
et profondeur. Henri Reverdin.

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz (PGI)

Am 17. April 1947 hielt in Luzern Dr. Josef Röösli (Luzern) anläßlich
eines Diskussionsnachmittags der PGI. ein eingehendes Referat über «Die

existenzialphilosophische Anthropologie von Jean Paul Sartre».
Aus unserem Mitgliederkreis wurde Dr. P. Ildefons Betschart (Einsiedeln),

bisher Lehrer der Philosophie am Lyzeum der Stiftsschule Einsiedeln, an das

Päpstliche philosophische Institut der Universität Salzburg berufen. Im
pädagogischen Kurs der Salzburger Hochschulwochen (August 1947) hielt er eine

Vortragsreihe über: «Der hl. Benedikt und sein Orden als Erzieher des

Abendlandes». Dr. P. Ludwig Räber (Einsiedeln) übernahm seinen

Philosophieunterricht am Lyzeum in Einsiedeln. Dr. Gebhard Frei (Schöneck)
sprach vor der «Gesellschaft für christliche Kultur» Basel in sechs

Abendvorträgen über «Anthroposophie und Christentum». Auf einer Studientagung
der Katholischen Volkshochschule Zürich hielt er vier Vorlesungen über
die «Philosophie der neuesten Zeit». Universitätsprofessor Dr. Eduard Mon-
talta (Zug-Fryburg) übernahm die Leitung des Heilpädagogischen Seminars

an der Universität Fryburg; er steht auch als Direktor dem Institut für Heil-

282



pädagogik in Luzern vor und zeichnet als Herausgeber der «Heilpädagogischen

Werkblätter» (Zweimonatschrift für Heilerziehung, Institut für
Heilpädagogik in Luzern). Dr. Jos. Trütsch (Schwyz) erteilt den Unterricht in
der Philosophie am Kollegium Maria Hilf zu Schwyz.

Dr. Hans Urs von Balthasar (Basel) publizierte: «Wahrheit, I.Buch: Wahrheit

in der Welt» (Benziger Verlag, Einsiedeln-Zürich 1947). Er schrieb
ferner über W. Nigg: Große Heilige (1946) in «Schweiz. Rundschau»,
46. Jahrg., 1946/47, S. 940—946. Univ.-Prof. Dr. Friedrich Dessauer (Fry-
burg) veröffentlichte: «Zwei Bücher — nicht für Jedermann!» (über P. von
Lieven: Im Einklang mit dem Ewigen, und über Hans Weber: Das gemeinsame
Leben) in «Schweiz. Rundschau», 46. Jahrg. 1946/47, S. 372—375, sowie
daselbst S. 480—495: «Bemerkungen über die weltanschauliche Bedeutung
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse». Dr. P. Ildefons Betschart (Einsiedeln

- Salzburg) publizierte: «Zu philosophischen Neuerscheinungen», in
«Civitas», 2. Jahrg., 1946/47, S. 53—58. Dr. Gebhard Frei (Schöneck)
besprach das Eranos-Jahrbuch Bd. 13, 1945, Der Geist, in «Neue Zeitschr. für
Missionswissenschaft», 2. Jahrg., 1946, S. 318—319; ferner schrieb er in der
«Schweiz Rundschau», 46. Jahrg., 1946/47, S. 585—593: Psychologie,
Parapsychologie und Weltanschauung» und daselbst auch: «Reinkarnation und
katholischer Glaube», 47. Jahrg., 1947/48, S. 169—178. Dr. G. Hegglin (Stans)
besprach das Jahrbuch der Schweiz. Philos. Gesellschaft, 4. Bd. (1944) in
«Schweiz. Rundschau», 46. Jahrg., 1946/47, S. 748—750. Dr. P. Glodoald Hu-
batka (Stans) besprach in «Divus Thomas» (Fryburg), 24. Jahrg., 1946, S. 235

bis 237, R. Roetschi: Hummanität und Idealismus 1943, ferner ebenda:

Philosophie in der Schweiz 1946, S. 452—456. Dr. P. Rafael Meile (Engelberg)

schrieb über «Die Bantu-Philosophie» in «Neue Zeitschr. für
Missionswissenschaft», 2. Jahrg., 1946, S. 283—288. Univ.-Prof. Dr. Eduard Mon-

talta (Zug-Fryburg) behandelte «Aufbau und Aufgaben des Instituts für
Heilpädagogik in Luzern» in «Heilpädagogische Werkblätter», 16. Jahrg.,
1947, S. 12—18. In «Civitas», 2. Jahrg., 1947, S. 253—257 schrieb er über
«Schülerauslese»; sodann: «Die heilpädagogische Beobachtungsstation im
Dienste von Schule und Fürsorge» in «Schweizerschule», 33. Jahrg., 1946/47,

S.705—711; ferner in «Anstaltsführung», 9. Jahrg., 1947, S. 82—93 über
«Autorität und Freiheit im Erziehungsheim». In der Festgabe für Univ.-
Prof. Dr. Albert Michotte van den Berck Löwen verfaßte er «Psychologie
und Erziehung» (Louvain 1947) und im Jahresbericht der Heilpädagogischen
Beobachtungsstation Bethlehem in Wangen bei Ölten, 1946: «Das

hemmungslose Kind». Dr. P. Hildebrand Pfiffner (Einsiedeln-Ascona) verfaßte
über die Ästhetik bei Croce und Maritain eine Studie: «Due estetiche», «Civitas»,

2. Jahrg., 1946/47, S. 345—351. Dr. Julius Seiler (Schöneck) besprach
P. Niggli: «Schulung und Naturerkenntnis» (1945) in «Schweiz. Rundschau»

47. Jahrg., 1947/48, S< 149. Dr. J. Strebel (Luzern) veröffentlichte folgende
Studien in den «Nova Acta Paracelsica», 3. Jahrg., 1946 :«Uber Wesen und

Zweck der sog. niederen Magie im Sinne von Paracelsus», S. 43—48; «Plotin
und Paracelsus über Horoskopie und Schicksal», S. 95—109; «Paracelsus

und die Rosenkreuzler», S. 110—132; «1st Augustin Hirschvogel Mono-

283



grammist der authentischen Bildstiche von Paracelsus?», S. 133—146. Dr.
Alexander Willwoll (Edlihach) besprach Oskar Pfister: Das Christentum und
die Angst (1944) in «Anima», 1. Jahrg., 1946/47, S. 205—207. Dr. Hugo Wyß
(Ölten) schrieb «Das Wort als Nahrung» in «Schweiz. Rundschau», 46. Jahrg.,
1946/47, S. 720—721; ferner «Zu Franz Dilgers Don-Bosco-Buch» (1946)
daselbst, 47. Jahrg., 1947/48, S. 58—59. Dr. J. Zürcher (Zürich) besprach die
8. Auflage (1945) von B. Bavink: Ergebnisse und Probleme der
Naturwissenschaften in «Schweiz. Rundschau», 46. Jahrg., 1946/47, S. 662—668.

Die «Annalen der Philosophischen Gesellschaft InnerSchweiz» (Redaktion
und Auslieferung: Dr. Emil Spieß, Werd bei Eschenz/ Thurg.) brachten in
ihrem 3. Jahrgang ab Juli 1946 bisher folgende Beiträge. Heft 1: Alfred
Staub (Zug): «Die Kausalität in der Physik»; Dr. Julius Seiler (Schöneck):
«Bemerkungen zur Frage der Kausalität in der Physik»; Heft 2/3: Dr. Hans
Urs von Balthasar (Basel): «Von der Aufgabe der katholischen Philosophie
in der Zeit». Es ist die erweiterte Fassung des Referates, das der Verfasser
am 18. Oktober 1945 in Luzern vor der PGI. gehalten unter dem Titel:
«Moderne und katholische Philosophie, Trennendes und Einendes»; Heft 4:
Dr. Heinz Schaerr (Montana) : «Materialien zur Diskussion über die Angst».
In diesen 4 Heften lieferten Besprechungen: Dr. Gebhard Frei (Schöneck)
über Ehrlich, Walter: Lehre vom Karman 1945 und über Rahner, Hugo:
Griechische Mythen in christlicher Deutung 1945; sowie Dr. Julius Seiler

(Schöneck) über Bucher, Zeno: Die Innenwelt der Atome, Ergebnisse der

Atomphysik naturphilosophisch bearbeitet 1946 und über Haenßler, Ernst:
Auf festem Grund, der neue Diesseitsglaube 1945.

Maximilian Roesle, Sekretär.

Philosophische Gesellschaft Basel

22. Oktober 1946: Prof. Dr. David Katz (Stockholm): Gestaltgesetze der
geistigen Arbeit. 13. November 1946: Dr. Daniel Christoff (Genf): Interiori-
tät und Irreversibilität als Grundlagen des Erkennens. 3. Dezember 1946:

Rudolf Kassner: Das Erbe des 19. Jahrhunderts. 16. Dezember 1946: Prof. Dr.
K. R. Popper (London) : Das Problem der Induktion und seine Lösung.
16. Januar 1947: Prof. Dr. Georg Lukacs (Rudapest) : Goethes Faust und

Hegels Phänomenologie des Geistes. 5.Fehruar 1947: Dr. Gustav Bally
(Zürich): Die Überwindung der Vergänglichkeit im Mythus (das Inzestmotiv),
ein Beitrag zur Geschichte der Zeitauffassung. 18. Februar 1947: Dr. Ludwig

Binswanger (Kreuzlingen) : Henrik Ibsen und das Problem der
Selbstrealisierung in der Kunst. 3. März 1947: Antoinette Virieux-Reymond (Rolle):
La pensée philosophique dans la Suisse romande (in Verbindung mit der

Akademikerinnenvereinigung). 20. Mai 1947: Prof. Dr. D. Reichinstein
(Zurich) : Philosophie der mathematischen Behandlung der Naturwissenschaften.
5. Juni 1947: Dr. Dolf Sternberger (Heidelberg): Toleranz aus Leidenschaft
für die Wahrheit. 1. Juli 1947: Prof. Dr. Martin Buber (Jerusalem): Gottesliebe

und die Gottesidee. 21. Oktober 1947: Prof. Dr. Rudolf Ehrenberg (Göt-

284



tingen): Biologie und Offenbarungsglaube. 11. November 1947: Prof. Dr.
Georg Misch (Göttingen) : Piatons politisches Sendschreiben (der siebte Brief).
3. Dez. 1947 Prof. Dr. Hermann Gauß, Basel, Dialektik bei Hegel und Piaton.

Philosophische Gesellschaft Bern

24. April 1946: Jahresversammlung mit Vortrag von Prof. Dr. Tranekjaer
Rasmussen (Kopenhagen): «Psychologie und Erkenntnis». 27. Juli 1946: Vortrag

von Prof. Dr. Ferdinand Gonseth (Zürich): «Ist die dialektische
Philosophie eine neue Philosophie?». 2. November 1946: Vortrag von Privatdozent
Dr. St. Zurukzogm (Bern) : «Psychohygiene und Erkenntnisnot». 30. November
1946: Behandlung des Postulates von Großrat Fr. Schwarz (Bern) betr. «Die

geistige Erneuerung der Universität», mit einleitendem Vortrag von Großrat
Fr. Schwarz (Bern). 14. Dezember 1946: Fortsetzung und vorläufiger
Abschluß der Behandlung des Postulates von Großrat Schwarz. 17. Dezember
1946: Gemeinsame Veranstaltung mit der Naturforschenden Gesellschaft Bern,
Vortrag von Prof. Dr. Karl Popper (London): «Die Physik des Nichts». 11.

Januar 1947: Vortrag von Dr. Gerhard Kränzlin (Zürich): «Philosophie und

Theologie». 15. Mäz 1947: Vortrag von Herrn P.Nußbaum (Bern): «Moderne

Physik und Philosophie» (I. Teil). 29. März 1947: Vortrag von Dr. Ernst
Haenßler (Basel): «Der neue Diesseitsglaube». 12. April 1947: Vortrag von
Prof. Dr. Martin Werner (Bern): «Der Gottesglaube». 26. April 1947: Vortrag
von Prof. Dr. Kurt Leese (Hamburg): «Vom Sinn der Geschichte». 10. Mai
1947: Jahresversammlung mit Vortrag von Herrn P.Nußbaum (Bern):
«Moderne Physik und Philosophie» (II. Teil). 15. Oktober 1947: Gemeinsame

Veranstaltung mit der Schweizerischen Gesellschaft für Asienkunde: Vortrag von
Prof. Dr. J. J. L. Duyvendak (Leiden) : «Wu-wei, das ,Nicht-Handeln' Laotses

im chinesischen Denken». 12. Dezember 1947: Gemeinsam mit der Naturforschenden

Gesellschaft Bern, Vortrag von Prof. Dr. H.König (Bern): «Pflicht
und Möglichkeit der Zusammenarbeit zwischen Naturwissenschafter und
Philosoph».

Société philosophique de Fribourg
25 novembre 1946: Norbert Luyten, «La philosophie d'Eddington»;

20 décembre 1946: Symposium sur la personne: 1. Eduard Montalta, «Beitrag
der experimentellen Psychologie zum Personbegriff», 2. Thomas Deman, «La

notion de personne du point de vue de la philosophie morale», 3. Pierre Aeby,
«La notion de personne en droit»; 24 janvier 1947: Ambroise Carré (Paris),
«L'influence des philosophies sur la jeunesse universitaire de France»;
28 février 1947: Ramon Sugranyes de Franch, «Miguel Unamuno»; 28 avril
1947: Joseph Bochenski, «Réflexions sur le progrès de la philosophie»; 23 mai
1947: Marie-Dominique Philippe, «L'Aristote de M. L.Robin»; 27 juin 1947:

Georges de Plinval, «Cicéron et la philosophie du droit dans le De Legibus».
La Société publiait un Bulletin polycopié, dont 7 numéros ont paru au

cours de l'année.

285



Groupe genevois de la Société romande de philosophie

13 décembre 1946: Rolin Wavre, «L'imagination du réel»; 24 janvier 1947:
Daniel Christoff, «Instant et raison»; 14 février 1947: Ch. Baudouin, «Le

symbole religieux et la psychologie»; 14 mars 1947: Arnold Reymond,
«Remarques sur le nécessaire, le contingent et la liberté (modalités de l'être)»;
2 mai 1947: Frédéric Klein, «Peut-on prédire l'avenir? Quelques considérations

historiques et philosophiques»; 30 mai 1947: Marcel Raymond, «Rousseau

et le sentiment de l'existence».

Groupe neuchâtelois de la Société romande de philosophie

22 octobre 1946: Samuel Gagnebin, «Introduction à une discussion sur
Leibniz»; 20 novembre: Felix Fiala, «Philosophie ouverte et philosophie
fermée»; 16 décembre: Charles Favarger, «L'évolution du dualisme espace-
temps chez Bergson»; 24 février 1947: Gaston Bachelard, «Le rationalisme
appliqué»; 2 avril: Philippe Muller, «Le passage de l'animal à l'humain
d'après Gehlen»; 6 mai: Gabriel Marcel, «Epreuve et témoignage»; 25 juin:
Daniel Christoff, «Le fondement de la valeur».

Groupe vaudois de la Société romande de philosophie

5 octobre 1946: Joseph Vaglio, «Du logos à la connaissance du fait scientifique»;

2 novembre 1946: Maurice Gex, «A propos du IIIe centenaire de la
naissance de Leibniz: un philosophe leibnizien méconnu, Joseph-Pierre Durand
de Gros»; 14 décembre 1946: Fernand-Lucien Mueller (Genève), «Remarques
sur la notion d'histoire de la philosophie»; 18 janvier 1947: Elie Gagnebin,
«Est-il légitime d'inférer une morale d'une histoire de la vie?» 15 février 1947:
Arnold Reymond, «Réflexions sur les modalités de l'être: le nécessaire, le
contingent et la liberté»; 22 février 1947: Gaston Bachelard (Paris),
«Rationalisme et technique»; 31 mai 1947: Mario Pensa, «Essai de caractérologie
hégélienne».

Philosophische Gesellschaft Zürich

6. November 1946: Prof. Dr. D. Reichinstein: Philosophie der mathematischen
Behandlung der Naturwissenschaften. 4. Dezember: Dr. A. von Schelting: Die
Geschichtsphilosophie Peter Tschaadajews. 22. Januar 1947: Frl. Dr. Aehi:
Entwurf zu einem natürlichen System der Wissenschaften. 5. Februar: Dr.
Rud. Meyer: Das Friedensproblem bei Nikolaus von Kues und Leibniz.
30. April: Dr. Hans Kunz: Der deutsche Existentialismus, mit besonderer
Berücksichtigung Martin Heideggers. 21. Mai: Diskussion. Einleitendes Votum
von Prof. Dr. Thévenaz: Kurzer Überblick über die französische Existenzphilosophie.

4. Juni: Prof. Dr. Hermann Friedmann: Ethik in der Welt der Formen.
2. Juli: Dr. G. Edlin: Wahrheit und Wert.

286


	Jahresberichte - Mitteilungen = Rapports - Informations

