
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen — Comptes rendus

Paul Häberlin: Ethik im Grundriß. Schweizer Spiegel Verlag,
Zürich, 1946 (231 S.).
Die These, die das Buch beherrscht, ist aus früheren Veröffentlichungen

Häberlin8 bekannt: es ist «der Satz von der ewigen Vollendung» (9). Dem

ethischen Sinn des Satzes ist bedingungslos zuzustimmen: die Welt, in der

sich die sittlichen Aufgaben stellen, haben wir nicht zu kritisieren, sondern
anzuerkennen. Mit der Welt, wie sie ist, unzufrieden sein hieße: mit den

Pflichten unzufrieden sein, die man hat, — die der Auftrag sind, mit dem

uns die Wirklichkeit immer von neuem die Möglichkeit gibt, über das, was

wir selbst jeweilen sind, hinauszuwachsen. — H. verzichtet meist und so auch

in dem neuen Buch auf Darlegung der Beziehungen, die seine

philosophiegeschichtliche Stellung bestimmen; er nennt keine Eigennamen. Da indessen
die Fragen, die sich dem aufmerksamen Leser stellen, ihre historischen
Voraussetzungen haben, mag hier der Versuch gemacht werden, durch den

Hinweis auf ein paar philosophiegeschichtliche Tatsachen das Neue in H. s.

Ethik um so bestimmter hervortreten zu lassen.

Vor allem sei festgestellt, daß der ethische Sinn des Satzes von der

ewigen Vollendung in unmittelbare Nähe der Lehre Fichtes von der Un-

störbarkeit der sittlichen Weltordnung (gerade auch in ihren späteren
Formulierungen) und von der Sinnenwelt als der «fortwährenden Deutung des

Pflichtgebots» (S.W. V 185) führt. «Die Welt», heißt es in Vorlesungen von
1812 (N.W. III 84), «ist in jedem Augenblick die beste; nicht zwar etwa
für Glückseligkeit und Genuß, sondern für die sittliche Bildung aller.» Und
manches Mal wird in Fichtes Werken die ethische Forderung wiederholt,
daß man sich keine andern Pflichten wünsche als die, von denen uns die
Welt redet. «Wem die Welt nicht recht ist und wer sich nach einer anderen

sehnt, dem ist eigentlich das Pflichtgesetz nicht recht, welches diese Welt
ihm vorhält» (N.W. 1315). «Die Welt, wie sie ist, ist die Sphäre unserer
Pflicht. Diese anders haben wollen heißt, seine Pflicht anders wollen. Dies
besteht aber nicht mit einem Willen, der in der P/licht aufgegangen ist»

(N.W. III 101). Wir wollen «zu unsrer Aufgabe stehen und zufrieden sein

mit ihr», sagt Häberlin (113).
Der Satz von der ewigen Vollendung hat rieben der ethischen auch eine

metaphysische Seite. Auch in dieser Hinsicht besteht — für eine bestimmte

Epoche Fichtes — Übereinstimmung. H. spannt den Bogen seines Buches

über das im engen Sinne Ethische hinaus und greift ins Religionsphilosophische

über. Es ist darum hier ohne Belang, daß bei Fichte die in Betracht
fallenden Sätze ausdrücklich von der religiösen Haltung gelten wollen. Für
sie, sagt die 16. Vorlesung der «Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters» (1806),

17 257



gebe es «durchaus nichts Mißfälliges und Ungestaltetes mehr in der Welt
Was da ist, so wie es ist und weil es ist, strebt und arbeitet für das ewige
Leben, und es mußte in dem System dieser Entwicklung also sein. Irgend
etwas anders wünschen, wollen oder lieben, würde heißen, gar kein Leben
wollen oder dasselbe in einem niederen Grade der Vollendung wollen. Die

Religion erhebt ihren Geweihten absolut über die Zeit als solche und
über die Vergänglichkeit und versetzt ihn unmittelbar in den Besitz der
Einen Ewigkeit Was noch außer diesem Einen Grundleben ihm erscheine,
ist nicht außer ihm, sondern in ihm und bloß eine zeitige Gestalt seiner

Entwicklung nach einem absoluten Gesetze, das da gleichfalls in ihm selber

ist... Was er erblickt, erblickt er als ewig und in der Ewigkeit: nichts kann

wahrhaftig sein, das nicht eben darum ewig wäre» (S.W. VII 235). In einer
etwas veralteten Sprache sagen diese Sätze, was H. über die «ewige
Vollendung» sagt. H. verlangt den Glauben an sie, und nachdrücklich wiederholt

er, daß der volle, der uneingeschränkte Glaube stets nur «Ziel» ist;
auch Fichte sagt mit Bezug auf die angeführten Sätze — nicht, daß sie

einen existierenden Typus von Menschen charakterisieren, sondern daß sie

«Erkenntnis der wahren Religion» sein wollen.
Bei Fichte hat sich diese Lehre aus den keimhaften Möglichkeiten

entwickelt, die (in den frühesten Arbeiten zur Wissenschaftslehre) das «Ich
bin Ich» enthielt. In seinen Hauptwerken tritt indessen die Metaphysik der

ewigen Vollendung zurück. Da ist die Spannung (die ebensosehr Spannung in
uns wie Spannung in der Welt ist) viel zu sehr betont, als daß «Vollendung»
behauptet werden könnte. Das Wesen der Menschheit ist «mit dem
göttlichen Willen übereinstimmensollende Freiheit», heißt es in Vorlesungen
aus Fichtes letztem Lebensjahr (S. W. IV 523). Bei ihm steht die Ethik
in unlöslichem Zusammenhang mit der aus der Philosophie Kants
hergeleiteten Theorie, die das Dasein in Raum und Zeit als problembelastete
bloße Erscheinung begreift. In diesem Dasein aber kann es zum ewig
Notwendigen nur ein gespanntes Verhältnis geben: die These vom radikalen
Bösen hat in Fichtes Sittenlehre von 1798 wie noch in der von 1812 ihren
Platz (S.W. IV 198; N.W. III 60). Zu dem Gedanken der ewigen Vollendung
hat sich Fichte 1806 emporgesteigert, doch nur mit Lockerung des

Kantischen Erbes, das er sonst zu festigen bestrebt war. So hat er selbst in

jenen Sätzen ein noch ungesichertes Erbe zurückgelassen, dem nun erst
durch Häberlin sein systematischer Ort und seine volle Würdigung zuteil
geworden ist.

Der Satz von der ewigen Vollendung will nicht zum Quietismus führen:
die Aufgabe eines jeden Menschen gehört zu dessen eigenem Sein„ «Wir
sollen nicht anders sein wollen, als wir sind» (denn gerade so, wie wir
jeweilen sind, sind wir in dem Zusammenhang des stets vollendeten Seins

«in Ordnung »); «aber wir sollen anders werden wollen, als wir sind» (114).
Bei Fichte scheint Ähnliches zu stehen (die Stelle stammt aus dem Jahre
1805) : «Unser wahrhaftiges und unmittelbares Sein in der göttlichen Idee
kommt unablässig vor als Anforderung eines Werdens, demnach als

Mißbilligung unseres jedesmaligen stehenden Seins» (S.W. VI 387). Allein hier
könnte der Wortlaut über den Unterschied hinwegtäuschen. Fichte denkt

258



sich das «wahrhaftige und unmittelbare Sein» als den überzeitlichen Grund
der ewigen Bestimmung des Menschen (a. a. 0.362/63). H. aber bezieht das

menschliche «Sein», dessen bedingungslose Bejahung er verlangt, auf den

individuellen Menschen mit all seinen jeweiligen Unzulänglichkeiten. «Jeder
Zustand ist in sich vollendet» (11). «Sittlichkeit ist Arbeit an der rechten

Vervollkommnung, aber sie ist zugleich Mut zur Unvollkommenheit» (114).
«Überwunden werden muß das moralistische Ideal der ,Vollkommenheit' durch
das sittliche Ideal des Jasagens zu uns selbst in aller Unvollkommenheit»
(112). Solches Jasagen nicht leisten können, heißt: von der eigenen Subjektivität

beherrscht sein. Aber der Mensch soll um objektive Haltung und
damit um innere Überlegenheit über sich selbst ringen. Die sittliche
Aufgabe fordert Überwindung des «subjektiven Eigensinns». H. weist zwar nicht
hin auf Rom. 9,20; aber das höchst unfichtische Pathos dieses Paulus-
Wortes ist auch das seinige: «Wir sind Subjekt der Sittlichkeit; sie ist
Selbst-Gestaltung. Aber nicht wir sind Schöpfer der Selbst-Gestalt» (112).
Solch tiefe Demut ist Fichte fremd geblieben; wo er dieses Wort braucht,
meint er fast immer das, was H. «die Angstform der dämonistischen
Devotion» nennt (67; vgl. 115).

Die Philosophie H.s ist menschlich anders gestimmt als die Philosophie
Fichtes. Aber in der theoretischen Struktur ist viel Ähnliches. Hier wie dort
ist die Aufgabe des Menschen als für diesen selbst konstitutiv begriffen.
H. verlangt Überwindung des innern Widerspruchs, den der Mensch in sich
hat; Fichte desgleichen (S. W. III 10f.). Und beide erkennen, daß die
Arbeit an der sittlichen Aufgabe den einzelnen in die Zusammenhänge der
Gemeinschaft eingliedert.

Fichte war von Spinoza tief berührt. In H.s Buch zeigt das zwar nicht
häufig, aber eindringlich, einmal (103) auch zusammen mit dem Wort
«Substanz», verwendete Wort «Modus», daß sich auch er dessen bewußt

ist, was mit ihm verbindet. Es sind nicht bloß um diese Termini kreisende
Gedanken. In der Praefatio zum 3. Teil seiner Ethik betont Spinoza seinen

Abstand von denen, die über die menschlichen Leidenschaften und
Handlungen ihre Kritik ergießen: ihm ist es darum zu tun, sie zu verstehen.

Am Schluß des ersten Abschnittes seines Buches sagt H. das gleiche.
Nimmt man hinzu, daß (wie man längst weiß) Parmenides und Piaton

die Urahnherren der Philosophie H.s sind, so ist über das Woher des neuen
Buches wohl das Wesentlichste gesagt. (Daß im Hinblick auf einzelne Stellen
noch andere Namen — es wären dies insbesondere Kant, Schelling, Hegel —
genannt werden könnten, versteht sich.) Auch die Antwort auf die

Frage nach dem Wohin ist zum Teil bereits gegeben. Das Buch bleibt
unbeirrt auf der großen Linie, die von den Griechen zum klassischen Zeitalter
der deutschen Philosophie führt, und setzt sie fort. Der Verfasser kennt
die modernen Strömungen; in der Tiefenpsychologie ist er zu Hause. Allein
das hat keinen Einfluß auf Haltung und grundsätzliche Fragestellung; aber

gelegentlich fallen Worte, die den in Mißverständnissen befangenen Fragen
und Klagen gegenüber die vom alten Erbgut geforderte Richtung zeigen.

Keineswegs, als ob alte Lehren zu Fesseln geworden wären; aber der

Geist, der ihre Geschichte bewegt hat, der auf Klärung der ewigen Ideen

259



gerichtete Geist der Wahrheit, verlangt einen Glauben, den der modernen
Unsicherheit gegenüber in seinem unerschütterlichen Recht festzuhalten H.s

ernstes Anliegen ist. «Daß wir Vollendung wollen, daß wir die Idee des wahrhaft

Guten haben, daß wir an dies Gute glauben: das ist unsre Objektivität»
(38). Auch im eigensinnigen, unguten Willen waltet die Idee des Guten.

Unrichtigkeit ist immer «eine Zerrform der Richtigkeit, und diese steckt
immer darin» (23). — Umstritten sind die Lehren auch der größten
Philosophen stets gewesen. H.s Ethik, die manches in Ehren gehaltene Wort zu
entwerten unternimmt, stellt sich zum Kampf der Geister. Sie hat die großen
Probleme der jüngsten Zeit — die Probleme der Humanität, der
Zivilisation, der Vermassung, der politischen Macht, des Rechts, der Gerechtigkeit
und viele andere — als Probleme des Glaubens aufgegriffen. Möge sich das

Zeitalter ehrlich auf die tief erlebten Sätze einlassen und Stellung zu
ihnen nehmen FWfz Medicus.

Iljin Iwan: Die Philosophie Hegels als kontemplative Gotteslehre.
A. Francke AG., Bern, 1946, 432 Seiten.
«Die Geschichte der Hegelauffassung im 20. Jahrhundert ist die Geschichte

der wiedererwachenden Metaphysik.» In dieses Wort faßt in einem
orientierenden Aufsatz, betitelt «Wandlung des Hegelbildes in Deutschland seit der

Jahrhundertwende» (Idealismus, Jahrb. f. idealistische Phil., 1934), K. Nadler
ihren Eindruck über die modernen Bemühungen um Hegel zusammen.
Bescheidener formuliert kann das allerdings nur heißen, daß aus der Fülle
der modernen Hegelliteratur einige Werke herausragen, die mit der
historischen Interpretation Hegels ein wesentliches, systematisches Anliegen
verbinden. Dazu gehören u. a. B. Groces immer noch ansprechende kritische
Studie «Lebendiges und Totes in Hegels Philosophie» (1909), R. Kroners
im wesentlichen historisch orientiertes, aber sich im Vorwort zum 2. Bande

zu einer philosophia perennis bekennendes Buch «Von Kant zu Hegel»
(1921 u. 24), N. Hartmanns «Hegel» von 1929 und neuerdings (1941) Löwiths
«Von Hegel bis Nietzsche», das, bestimmt von der Geschichtsauffassung der
Nachhegelianer, die Frage nach Sein und Sinn der Geschichte aufwirft. In
diese unvollständige Reihe von Werken, in denen das quid juris des Hegel-
schen Philosophierens Bedeutung gewinnt, muß auch das umfassende,
literaturkundige Werk des ehemaligen Moskauer Philosophieprofessors I. Iljin
eingereiht werden. 1918 zweibändig in russischer Sprache erschienen, stellt es

in seiner jetzigen Form Hegels Ontologie oder — wie der Verfasser sagt —
seine «Gotteslehre» darstellerisch wie kritisch in den Mittelpunkt der

Betrachtung.
Iljin will zunächst Hegel verstehen, ehe er sich kritisch zu ihm verhält.

In den «Schau- und Denkakt» Hegels sich richtig einzufühlen, «die schöpferische

Einstellung des Philosophen so zu übernehmen, daß man aus ihr zu
leben und zu philosophieren beginnt» (S. 7), darum geht es ihm allererst.
Zum Ziel solchen Verstehenwollens wird daher in erster Linie die
Herausarbeitung der «philosophischen Grundkonzeption» von Hegels Philosophie.
In folgerichtigem, nachvollziehendem Denken bis dorthin zu gelangen, wo

260



ihr Kerngehalt, ihre «Grundidee» faßbar wird, darauf konzentriert sich der
erste Teil des Buches (bis zum 9. Kapitel). Etappenweise, in klarer Gedankenführung,

geschieht diese Aufbauarbeit, eine gedankliche Leistung von
imposanter Größe, die das philosophische Können des Verfassers ins beste Licht
rückt.

Entscheidend für Iljins Hegelverstehen bleibt dabei, daß er den gnoseologischen

Ansatz der «Wissenschaft der Logik» wie der Enzyklopädie, wonach

Philosophie Denken, mehr noch: «eine eigentümliche Weise des Denkens ist»,
zu seinem Ausgangspunkt erwählt. Das bedingt, so wie Iljin Hegel auslegt,
sofort eine scharfe Antithese gegenüber allem, was Nichtdenken ist, in erster
Linie gegenüber dem «Empirisch-Konkreten» (Welt, Erfahrung). «Das
Empirisch-Konkrete muß vor dem Antlitz der Philosophie verschwinden, weil es

seinem ganzen Wesen nach dem Denken heterogen ist», formuliert der
Verfasser S. 27 das «negative Pathos der spekulativen Philosophie», damit
festlegend, daß in die philosophische Grundkonzeption Hegels das «Empirische»
nicht eingehen kann. Die Frage, ob Hegel angesichts des bestehenden
Unterschieds zwischen dem Nichtsein (dem {xrj elvai und dem nicht das Seiende

sein (dem |j.Yj ôv eîvat) dem Empirischen nicht doch eher die zweite Möglichkeit

eingeräumt hat, zieht der Verfasser nicht in Erwägung. Hegels Ausgangsthese

von der Philosophie, die Denken ist, erhält darum in solcher Auslegung
einen ausgesprochen weltverneinenden Charakter, der sich mit jedem weitern
Schritt der ontologischen Grundlegung verschärft. Die mit ihr verbundene

negativ ausscheidende Tätigkeit richtet sich zunächst noch gegen das

herkömmliche Verstandesdenken — Hegels «formelles» Denken —, dem der
Verfasser das zweite Kapitel des Buches mit der Absicht widmet, den Denkakt

des abstrahierenden Denkens als genau so dem Wesen der spekulativen
Philosophie unangemessen zu erweisen, wie es das Empirisch-Konkrete als

«objektives Sein» ihr ist. Nach diesen negativen Vorentscheidungen sieht sich

der Verfasser vor die positive Aufgabe gestellt, die «Struktur» des spekulativen

Denkakts, d. h. die von Hegel hervorgehobene «eigentümliche Weise»
des philosophischen Denkens, zur Gegebenheit zu bringen. Mit Recht bemerkt
I. S. 58: «Hegel hat nie eine besondere Erkenntnistheorie (will sagen: Theorie
des Erkennens) geschrieben. Seine Lehre vom Wesen des wahren Erkennens
ist überall in seinen Werken zerstreut.» Um deshalb die Art eines Denkens,
dem mit Hegels Worten «die notwendigen Formen und eigenen Bestimmungen

zum Inhalt und zur höchsten Wahrheit werden», erhellen zu können,
bedient sich der Verfasser Vorstellungsweisen der Husserlschen Phänomenologie,

allerdings hervorhebend, daß «die heutige wissenschaftliche Logik
Hegels Denkakt kaum zu wiederholen und anzunehmen geneigt ist» (S. 50).
Immerhin vermag ihre Unterscheidung in Bewußtsein und Gegenstand soviel

zur Kennzeichnung «jeder wahren philosophischen Spekulation» beizutragen,
daß sie mindestens den «Ort» bezeichnet, wo sich die entscheidende Wendung
vollzieht. Sie verlegt Iljin in die Verschmelzung von Subjekt und Objekt, in
ein der mystischen Schau (S. 57) ähnliches Einswerden, bei dem das Bewußtsein

seine schlechte Subjektivität verliert und sich «ganz dem wahren Leben des

Gegenstandes hingibt». Verglichen mit Stellen Hegels über seinen eigenen Denkakt

(etwa dem § 23 der Enzyklopädie) dürfen die sehr breit- und intensiv

261



gehaltenen Ausführungen des Verfassers mit dem Ergebnis, daß der
Intuitionist Hegel gegenüber einer Psychologie des Denkens einerseits, einer Logik
des Sinnes anderseits eine «Psycho-Logik des selbstvergessenen Denkens»

(S. 66) verwirklicht, in der Denken und logischer Sinn zur Identität gelangen,
als zutreffend gelten. Schwieriger gestaltet sich dagegen der nächste Schritt
der ontologischen Grundlegung, den I. in dem Kapitel «Die Realität des

Begriffs» vor sich gehen läßt. Die Schwierigkeit besteht für ein wie das

Iljinsche, von Etappe zu Etappe fortschreitendes Unternehmen darin, vom
«Objekt», das vorderhand noch in der Form des Bewußtseins lebt, zum Erweis
überzugehen, daß das Logische das Reale, «an und für sich Seiende» und
hinwiederum die absolute Realität der Begriff sei. Hier hilft dem Verfasser weder

eine Phänomenologie noch eine moderne Gegenstandstheorie weiter. Er
muß, um den Übergang vollziehen zu können, «den Weg zu Hegels Vorgängern
und geistigen Ahnen» (S. 82) gehen, d. h. aus der ontologischen Tradition
heraus den Versuch unternehmen, die Hegeische Identität von Denken und
Sein zur Einsicht zu bringen. Diese historisierende Erhellung des Satzes: «was
gedacht ist, ist», mit seiner Umkehrung: «Was ist, ist nur, insofern es

Gedanke ist», wird zwar durch ein selbständiges Durchdenken der
«Grundprämisse der Hegeischen Philosophie» nachträglich ergänzt (S. 92—96),
unseres Erachtens lediglich mit dem Ergebnis, daß ein Realitätskriterium, wie

Iljin es im Erleben «eines ungewissen, unauflösbaren» und «überzeugenden»
Widerstandes von dem, was der Mensch selbst nicht ist» (S. 94), aufstellt,
zu keiner ontologischen Einsicht führen kann und sicher auch Hegels
entscheidendem Durchbruch durch den subjektiven Idealismus und die
Reflexionsphilosophie nicht gerecht wird. Indessen bleibt der Ernst, mit dem der
Verfasser diese Übergangsfrage behandelt, nicht minder bemerkenswert wie
der Enthusiasmus, der die drei nächsten Kapitel durchzieht. Sie sind der

Schilderung «des dem spekulativen Begriffe immanenten Lebensrhythmus»
(S.96) gewidmet. Es kann hier, unserer Absicht gemäß, lediglich Iljins Weg
zu dem hin anzudeuten, was er Hegels Grundkonzeption nennt, im einzelnen

auf sie nicht eingegangen werden. Worauf der Verfasser in seiner
Interpretation von Hegels Absolutum in diesen Abschnitten hinzielt, besteht in
der Einsicht, daß das Grundgesetz, nach dem sich das Leben des Begriffs
abspielt, das der Ganzheit, des Ganzbleibens durch innere Gliederung, durch
Gestaltwerdung, durch das Schöpferische lebendiger Formen ist. Die
Ausführungen über die «Allgemeinheit des Begriffes» (5. Kap.), die «objektive
Dialektik» (6. Kap.) und die «spekulative Konkretheit» (7. Kap.) stellen
demgemäß eine innere Einheit dar, in der Hegels ontologische Ganzheitslehre
nach ihren wesentlichen Seiten hin zur Ausprägung gelangt, am
überzeugendsten wohl im 7. Kapitel. Mit ihrer Darlegung gelangt der Verfasser zum
abschließenden Glied seiner Gedankenkette, die, mit dem Ausschluß des

Empirischen vom wahren Sein beginnend, dieses nunmehr mit dem Begriff
identisch sein läßt und in Weiterbestimmung desselben als «substantielle
Grundlage jeden Seins und Lebens», als Substanz, Subjekt und Gottheit selbst,
zur Formulierung führt, daß Hegels Philosophie Pantheismus sei. Unter
Pantheismus versteht Iljin jene Lehre, «die die konkret-empirische Welt
ablehnt (Akosmismus) und die einzige und ausschließliche Realität Gottes

262



behauptet» (S. 195). Von da her erfährt Hegels Pantheismus im Hinblick auf
die Identifizierung von Begriff und Gott die nähere Bestimmung eines «in

panlogistischer Form konzipierten Pantheismus» (S. 197) oder auch eines

«Panepistemismus» (S. 196).
Bis zu dieser Herausarbeitung der Hegeischen Philosophie als «spekulativer

Theologie» (S. 203) hält der Verfasser mit Folgerichtigkeit seine

Grundhaltung des Verstehens durch. Damit indessen, daß er sich im Besitz
der Hegeischen Grundkonzeption wähnt, ändert sich die Methode, dergestalt,
daß sie in ein Entlarven der Schwierigkeiten umschlägt, in die die Hegeische
Philosophie vom Zeitpunkt an gerät, da sie den Schritt von einer reinen
Logoslehre zur Philosophie der Realität, der Natur und des Geistes, macht.
Der Leitgedanke, den der Verfasser den Ausführungen des zweiten Teils
seines Buchs (vom 10. Kap. an) zugrundelegt, ist deshalb so zu formulieren:
Ein in panlogistischer Form konzipierter Pantheismus tritt mit der Realität
des Empirischen in Berührung und sieht sich genötigt, in irgendeiner Form
Stellung zu ihr zu nehmen. Er kann einmal — so schildert, öfters sich
wiederholend und nicht völlig eindeutig, I. die Möglichkeiten der
Auseinandersetzung, die für Hegel bestehen — uneingeschränkt von der Welt bejaht
werden, so, daß das Gesetz des Begriffs die Realität umfaßt. Diese «herrliche
Vision» (S. 356) einer absoluten Harmonie von Vernunft und Natur verwirklicht

Hegel als «introvertierter Intellektualist» (S. 357) indessen nicht. Umgekehrt

kann aber auch auf die Eigengesetzlichkeit und Eigenwilligkeit einer
Welt hingewiesen werden, in der die Idee jedes Existenzrecht verliert. Vor
diese Möglichkeit gestellt, sieht I. den spekulativen Philosophen «mit
Unwillen und Zorn das Sein der Welt einfach leugnen» (S. 250). Da Hegel
bei dieser Abweisung der Welt nicht stehen bleiben kann, läßt ihn Iljin,
nachdem «Jahre verstrichen» (S. 252), schließlich die empirische Welt
anerkennen. Aber aus solcher Anerkennung der Welt als Element des «Vernünftigen»

zieht der Verfasser für die Hegeische Philosophie Konsequenzen
schlechthin negativer Art. Der Ton, auf den die Darstellung abgestimmt
wird, läßt sich vernehmbar machen durch den Satz, Hegel hätte besser getan,
seine Idee nicht ins Medium der Welt eintreten zu lassen. Das heißt: der
Nachweis wird geführt, daß eine zum Gehalt der Welt gewordene Idee ihre
ideelle Würde und Göttlichkeit völlig einbüßt, bzw. im Zusammenhang
einer Welt, die sie ohnehin maximal nicht zu durchdringen vermag, eine
vollständige «Depotenzierung» (S. 269) erleidet. Dieser Gedanke einer schrittweisen

Verarmung der Idee im Zustand der Welt wird nur einmal (auf S. 300)

von der Gegenerwägung durchkreuzt, daß die Idee in der Welt reicher an
Realität sei als in ihrem «vorweltlichen», d. h. logischen Sein. Im übrigen
erfährt das Thema der Depotenzierung der Idee eine Behandlung, die «im
Zeichen des Zusammenbruchs der ganzen Philosophie Hegels steht» (S. 250).
Der Abbau des spekulativen Denkaktes auf einen Begriff, der nicht mehr
denkt, sondern gedankenlos sich entwickelt, wird als Versagen des

Logosbegriffes ausgelegt, an dessen Stelle der Telosbegriff treten muß. Wenn aber
schon der Übergang vom Rationalismus zum Teleologismus eine Übernahme
irrationaler Momente in die panlogistische Konzeption bedeutet, so führen
weitere Anpassungen an die Empirie zur völligen Entstellung der spekula-

263



tiven Gesetze, «zur Zersetzung des göttlichen Gewehes» (S. 373). Und schließlich

verliert sich in der «unendlichen Tragödie» einer im Element der Empirie
ringenden und leidenden Idee jede Spur ihrer ursprünglichen Göttlichkeit.
«Alle diese Schwierigkeiten, Unzulänglichkeiten und Konflikte sind daraus
entstanden, daß die göttliche Substanz sich in den ,Weltzustand' versetzte und
eine sinnlich-empirische Existenz einging» (S. 374).

Aber diese Darstellung des Hegeischen Denkens, die den Akzent auf die
destruktive Bedeutung von Welt und Realität für die Idee verlegt, erweckt
mancherlei Bedenken. Was zunächst hervorzuheben ist, betrifft Iljins
Unternehmen, Hegels Ontologie, deren Grundlegung sich als Logik vollzieht, in
einer Gotteslehre zu fixieren. Hegel hat allerdings erklärt: man könne sich
dahin ausdrücken (sie!), «daß der Inhalt der Logik die Darstellung Gottes sei,
wie er in seinem ewigen Wesen ist.» Aber dieser Ausdruck blieb eine

Umschreibung des Logischen durch eine inhaltliche oder gegenständliche Vor-
ßtellungsweise. Die Grundlegung der Ontologie selbst nahm den Weg der
radikalen Auslöschung und Austilgung alles Inhaltlichen und Gegenständlichen.

Dabei stand fest, daß überhaupt kein Inhalt — er sei ein weltlicher
oder überweltlicher — als Absolutes anerkannt werden dürfe, sondern allein
der Gedanke. Diese radikale etlOXV] spricht Hegel mit dem Satze aus: «Die

Philosophie überhaupt hat es noch mit konkreten Gegenständen, Gott, Natur,
Geist, in ihren Gedanken zu tun; aber die Logik beschäftigt sich ganz nur
mit diesen für sich in ihrer vollständigen Abstraktion» (W. d. Logik, 2.

Vorrede). Eine weitere Bestimmung des Absoluten konnte darum allein bedeuten,

es rein formal zu determinieren, ohne je auf Inhaltliches zu rekurrieren,
eine Aufgabe, die sich konkret in der sukzessiven Überwindung des Zufälligen,

Unbestimmten, Formlosen in der logischen Sphäre stellte und dort, wo
das Ziel erreicht wurde, die Logik als «Wissenschaft von der absoluten Form»
begründete. Hegels ontologische Absicht lag somit keineswegs in der Richtung

einer spekulativen Theologie. Sie verwirklichte sich in einer
Formwissenschaft, die im «Begriff» als «absoluter Bestimmtheit» oder als «absoluter

Form», in der jedes Glied eine durch und mit allen andern bestimmte
Stelle einnimmt, d. h. nichts Zufälliges übrig läßt, ihren Exponenten fand.
Daß dabei der «Begriff» als Subjekt der absoluten Bestimmtheit nicht mehr
logisch, sondern organisch zu denken war, hat auch Iljin gesehen (z.B. S. 178).
Trotzdem legte er Hegels ontologische Konzeption panlogistisch fest.

Wenn sich aus dieser Konstituierung der Ontologie als Logik für Hegel die
weitere Aufgabe ergab, zu zeigen, daß das Wesen der Welt nicht im Inhaltlichen

der Wahrnehmung besteht, sondern Begriff ist, so ließ sich indessen

der Nachweis nicht so erbringen, wie Iljin meint, daß es hätte geschehen
müssen. Und das führt zu einem zweiten Bedenken. Es kann dem Verfasser
der Vorwurf nicht erspart werden, daß er in seiner Kritik an Hegel mit
einem fremden Maßstab herantritt. Wenn immer wieder die Erwartung einer
vernünftigen Rechtfertigung der Welt im Ganzen an Hegels Philosophie
geknüpft wird, und, da ihre Erfüllung ausbleibt, die strengsten Konsequenzen

gezogen werden, dann wird unseres Erachtens vergessen, daß die damalige
Philosophie nicht mehr im Zeichen des Pantheismus stand. Kants Einsicht, daß

die Welt als Ganzes kein Gegenstand der Erfahrung ist, war eine Entschei-

264



dung, die nicht ohne Folge für die spekulative Philosophie blieb. Schon

Schelling verzichtete darauf, die Welt im Ganzen begrifflich zu verstehen,
und Hegels Jenenser Realphilosophien von 1803 und 1805 zeigen deutlich, daß

Inhalte der Welt (Planetensystem, Erde, Organismus, Mensch), jedoch nicht
sie in ihrer Unendlichkeit zum Gegenstand des Begriffes werden. Sie selbst

bleibt eine Sphäre der Unbestimmtheit gegenüber dem sich in ihr abhebendem

Endlichen, Begrenzten. Dieser Sachverhalt kann unseres Erachtens nicht
Gegenstand einer Kritik, sondern allein eines geisteswissenschaftlichen Ver-
stehens sein, das die epochale Wendung von der pantheistischen
Betrachtungsweise des 17. Jahrhunderts, wo über dem Ganzen der Weltinhalt zurücktritt,

zu einer Weltansicht zu erhellen hätte, in der der Umfang gegenüber
seinen Inhalten an Bedeutung verliert.

So aber fragt es sich schließlich, ob der Gedanke der «Form» im Sinne

der absoluten Bestimmtheit in engern Sphären der Realität, in denen ihn
Hegel zu verankern suchte, jenen Zusammenbruch erlitt, den anzunehmen
das Buch Iljins nahelegt. Wir sind hier anderer Ansicht und meinen, daß

Hegel gegenüber mechanistischen Betrachtungsweisen des Natürlichen und

Geistigen kraft seiner ontologischen Konzeption dazu kam, Gestaltungsbereiche

der Natur und des Geistes herauszuarbeiten, Bereiche, die zugleich
Ganzheitsbereiche sind. Aber freilich, wenn Iljin an Hegel zeigen wollte, daß

jede Philosophie zum Scheitern verurteilt ist, die ihre Sinnerfüllung in einer
Theodizee sieht, dann ist ihm eine höchst eindringliche Demonstration
gelungen. Als ein solches Dokument für «das Mißlingen aller philosophischen
Versuche in der Theodizee» behält das dramatisch geschriebene Buch hedeu-
tenden Wert. Eugen Heuß.

Festschrift zum 70. Geburtstag von Fritz Medicus. Verlag Eugen
Rentsch, Erlenbach-Zürich, 1946.
Cet ouvrage, témoignage de la haute estime dont jouit M. Medicus dans

le monde philosophique, contient 13 études (les philosophes sont libres de

toute superstition...) qui émanent d'auteurs très divers; sur des sujets très
divers eux aussi, mais que relie un souci commun de retrouver l'authentique,
de conserver ou de ranimer par delà tout dogmatisme et toute scolastique,
la flamme de la tradition. Qu'il s'agisse de morale, de religion, de politique,
de pédagogie, on distingue à travers ces essais une même volonté de déblayer
la recherche philosophique des matériaux encombrants, de poser les fondements

de nouvelles certitudes.

Il faudrait un long article pour porter un jugement critique sur un tel
ensemble de travaux, où se manifeste souvent l'influence de la phénoménologie
husserlienne et de l'existentialisme. On ne saurait même les grouper sans
arbitraire. Aussi me bornerai-je à quelques indications sur chacun d'eux, en

respectant leur ordre de publication dans l'ouvrage.
Il contient d'abord une pénétrante étude sur Erasmus von Rotterdam, de

M. Ernst von Aster. L'auteur caractérise l'attitude individualiste du grand
humaniste en face de l'Eglise et de Luther, et montre chez lui l'exigence

265



constante de concilier la Révélation et l'esprit de tolérance. Une tolérance
dont la notion constitue le thème de l'important essai qui suit, de M. Hans
Barth (Die Idee der Toleranz). On y trouve une tentative de dégager
l'essence de cette notion sur le plan politique, moral et religieux, et une
insistance sur le caractère nécessairement inadéquat de toute image ou définition
de l'inconditionné, c'est-à-dire de la vérité totale. Cette inadéquation se
traduit dans le domaine de la foi par la piété, tandis que le dogmatisme, qui
prend pour l'Absolu des symboles n'exprimant qu'un rapport avec lui, falsifie
l'expérience religieuse.

On demeure dans le domaine religieux avec l'étude du R. P. Ildefons
Betschart, d'Einsiedeln, sur Theophrastus Paracelsus in religiöser Schau. L'auteur

y retrace la vie courte et douloureuse du fameux médecin et occultiste,
évoque sa pensée religieuse empreinte du plus farouche individualisme, son

culte de la nature et son goût de la recherche, nous le montre s'en prenant
avec une égale violence aux catholiques et aux protestants. Pour Paracelse,

qui parle d'une façon émouvante de l'église spirituelle à élever dans l'être
intérieur, les ordres catholiques ne valent pas mieux que les sectes protestantes:

tous et toutes doivent quelque chose à Lucifer.
Suivent deux études d'histoire de la philosophie, l'une de M. Emile Bré-

hier: D'une nouvelle orientation de la pensée philosophique en France. Au

cours d'une analyse des courants de pensée qui se sont développés dans son

pays au XXe siècle, l'auteur s'en prend avec vigueur, et avec une sévérité

que d'aucuns jugeront excessive, à l'existentialisme de Sartre. L'autre est de

M. Julius Ebbinghaus: Über die gegenwärtige Lage der Geisteswissenschaften
in Deutschland^ où le philosophe de Marburg s'élève contre les tendances
irrationalistes qui florissaient en Allemagne à la veille de la dernière guerre,
et dénonce en elles les produits d'une confusion mentale dont il s'applique
à découvrir les causes. A son avis, il ne saurait y avoir de salut que par une
restauration de la raison, de l'objectivité, de la précision dans la pensée.

On trouve ensuite quelques pages très denses de M. Paul Haberlin
(Prolegomenon zur Ethik). L'éminent philosophe bâlois y insiste sur l'unité de

l'Etre dans son éternel achèvement, proposition qui doit présider à toutes les

démarches d'une éthique soucieuse d'échapper au relativisme et aux
caprices de la subjectivité.

C'est du problème posé par l'Homunculus goethéen qu'il est question dans

l'étude de M. Richard Hoenigswald (Homunculus, eine Problemskizze zu
Goethes «Faust»). Contre les commentateurs du passé, l'auteur soutient
qu'«Homunculus» symbolise un moment important dans l'évolution de la

pensée de Goethe, et que cet étrange personnage occupe dans l'œuvre du

poète-penseur une place qu'on ne peut lui ravir sans mutiler l'ensemble.

Après une étude de M. Ernst Hoffmann (Zur Begriffsbestimmung der
christlichen Philosophie), M. Walter Liechti, de Baden, sous ce titre:
Selbstbesinnung des technischen Menschen, rend un vibrant hommage au jubilaire,
qui l'a préservé du danger de voir dans la technique une sorte de destin
inéluctable. M. Medicus a su rendre sensible à toute une génération de
techniciens la valeur de la personne et du sentiment de responsabilité, lui faire

266



comprendre la nécessité d'intégrer la technique dans une perspective plus
vaste.

Dans un article qu'il intitule Göttermacht und Gottesfreiheit, M. Fritz
Marti (Brinklow) marque à son tour l'impossibilité de fixer à titre définitif
l'essence divine, la différence qui existe entre la vraie croyance et toute
forme de superstition. Puis M. Louis Meylan, de Lausanne, dans un essai sur
Pestalozzi et Véducation de rhumanité trace un portrait bien venu du grand
éducateur, dont tous les efforts convergeaient vers ce but unique: éduquer
l'homme à l'humanité, faire de l'individu une personne.

On trouve encore dans ce volume une contribution de M. Hermann Schma-

lenbach (Bâle) sur Macht und Recht: Piatons Absage an die Politik, où

l'auteur éclaire la genèse des idées politiques de Platon, issues de son contact

étroit avec le monde de son époque, et montre combien le problème des

rapports entre la puissance et le droit a dominé les préoccupations du grand
philosophe; et une étude de M. Paul Tillich (New York) : Zwei Wege der
Religionsphilosophie, à la fois historique et comparative, selon laquelle deux

types de philosophie religieuse se retrouvent sous-jacents à toute l'histoire
de la pensée: le type ontologique (représenté par la doctrine de Saint

Augustin) et le type cosmologique (représenté par le système de St. Thomas

d'Aquin). De là un problème que M. Tillich résout dans le sens qui lui paraît
le plus positif et constructif à la fois.

Ai-je dit qu'un «Glückwunsch», d'une haute élévation de pensée, dû à la

plume de MM. Hans Barth et Walter Rüegg, sert d'introduction à Natur und
Geist F.-L. Müller.

Martin Buber: Dialogisches Leben. Gesammelte philosophische
und pädagogische Schriften. Gregor Müller Verlag, Zürich,
1947.

Buber gehört zu jenen Autoren, die, Anregungen Feuerbachs aufgreifend
und weiterführend, das Du als philosophisches Problem von ontologischer
Relevanz exponiert haben. Er tat es zuerst in seiner 1922 erschienenen Schrift
«Ich und Du». Sie findet sich jetzt wieder an erster Stelle abgedruckt in
diesem Bande seiner gesammelten philosophischen und pädagogischen Arbeiten,
neben «Zwiesprache», «Die Frage an den Einzelnen», «Über das Erzieherische»,

«Über Charaktererziehung» und «Das Problem des Menschen». Auch
ohne die letzte, umfangreichste, hier zum erstenmal deutsch erscheinende

Abhandlung (sie gibt einerseits, an die Fragen in Kants «Logik» anknüpfend,
eine gedrängte Übersicht über die anthropologischen Problemstellungen von
Aristoteles bis Kant, Hegel und Marx, Feuerbach und Nietzsche, andererseits

eine Darstellung der und Auseinandersetzung mit den gegenwärtigen
«Anthropologien» Heideggers und Schelers, sie als Ausdruck der «Krise» deutend)
müßte man dem Verfasser und dem Verlage dankbar sein, daß sie uns diese

gehaltvollen, mit einer leidenschaftlichen Bewegung die Wirklichkeit der

Beziehung zum mitmenschlichen und göttlichen Du vertretenden und kündenden

Schriften erneut zugänglich gemacht haben. Hans Kunz.

267



Philosophie in der Schiveiz. Beiträge von Paul Häberlin, Karl
Dürr, Hans Barth, Perceval Frutiger, Wilhelm Keller, Eduard
Scherrer, Hermann Frey. Schriften der Mlle. Marie Gretler-
Stiftung, Zürich. Eugen Rentsch Verlag, Erfenbach-Zürich
1946.

Daß es nationale Unterschiede der Philosophen und Philosophien gibt, ist
nicht zu bestreiten, obzwar deren allgemeingültige präzise Fassung kaum je
überzeugend gelingen dürfte. Wo es versucht wurde, war der wesentliche
Antrieb nicht ein sachliches Erkenntnisinteresse, sondern eine nationalistische
Leidenschaft, die dafür blind machen mußte, daß nationale Eigentümlichkeiten

der Idee der Philosophie widerstreiten und daher Zeichen der
Unzulänglichkeit in der Anstrengung, jene Idee zu realisieren, sind. Darüber waren
Bich alle Autoren, die sich zu dieser Dokumentation der «Philosophie in der
Schweiz» zusammenfanden, von vornherein im klaren. Und so ist denn auch

kein nationales Manifest entstanden; denn «als die ausschlaggebende
Perspektive durfte», wie der Herausgeher (Barth) im Vorwort bemerkt, «nur die

in Betracht kommen, daß verschiedene Vertreter der Philosophie zum
Ausdruck brachten, was sich auf ihrem Gebiete zu der allgemeinen, einen

philosophischen Problematik sagen läßt». Das ist in zuverlässiger, sachlicher Weise

geschehen; daß nicht alle Beiträge das gleiche Niveau einhalten, ließ sich

nicht vermeiden. Häberlin handelt «Von der Zukunft der Philosophie in der

Schweiz», Dürr vom «Anteil der Schweiz an der Entwicklung der Logik»,
Barth «Über den schweizerischen Beitrag zur Staatsphilosophie, erläutert an
Werken Pestalozzis», Frutiger von «La Philosophie en Suisse romande»,
Keller von «Aufnahme und Verarbeitung neuerer deutscher philosophischer
Strömungen in der Schweiz», Scherrer über «Was erwartet der jugendliche
Mensch von einer philosophischen Schulung?» und Frey von der «Philosophie
am Gymnasium». //uns Kunz.

Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus?
Europa Verlag, Zürich, 1947.

Diese kleine Schrift des im Vordergrund des öffentlichen Interesses stehenden

französischen «Existentialisten», welche die deutsche Übertragung eines

(auch) in der Schweiz gehaltenen Vortrages bringt, ist als Antwort auf
Vorwürfe konzipiert, die Sartre von vorwiegend politischer Seite gemacht worden

sind. Von da her wird das Niveau bestimmt, und man müßte dem Autor
deshalb Unrecht tun, wenn man mit allzu hohen philosophischen Ansprüchen
an sie herantreten würde. Er unterscheidet einen christlichen und einen
atheistischen Existentialismus, sieht jenen durch Jaspers und Gabriel Marcel,
diesen durch Heidegger und ihn selber vertreten. Indessen darf das, was der
Verfasser hier sagt, nur auf die von ihm verkörperte Gestalt des Existentialismus

bezogen werden. Die für sie charakteristischen Hauptthesen sind: die
«Existenz» des Menschen geht seiner «Essenz» voraus. Er «ist» das, wozu er

268



sich macht, daher notwendig und unausweichlich frei und für all sein Tun
verantwortlich. Von hier aus erfolgt die Selbstverteidigung. Hans Kunz.

Ludwig Klages: Vom Wesen des Rhythmus. 2. Auflage. Verlag
Gropengießer, Zürich und Leipzig, 1944.
Es handelt sich um die unveränderte, lediglich durch ein paar Zeilen des

Vorworts ergänzte zweite Auflage der zuerst 1934 seihständig erschienenen
Schrift. «Zu irgendwelchen Berichtigungen», schreibt Klages, «bestand kein
Anlaß, da in den drei Jahrzehnten, die seit der Konzeption ihres
Grundgedankens verflossen sind, nichts hervorgetreten ist, was ihre Argumente zu
erschüttern vermochte.» uans Kunz.

E. S. Rüssel: Lebende Kräfte des Organischen. Aus dem
Englischen übersetzt von Ruth Keller. A. Francke AG. Verlag,
Bern o. J. (Sammlung Dalp, Band 31).
Die organischen Prozesse lassen sich in ihrem Geschehenstypus weder aus

den mechanischen Bewegungsgesetzen ableiten noch gemäß den bewußten
menschlichen Willenshandlungen deuten. Vielmehr eignet ihnen ein
spezifischer, irreduzibler Charakter der «zweckmäßigen», das Lehen des Organismus

(oder seiner Art) bewahrenden Zielgerichtetheit. Ohne das Wesen dieses

besonderen Geschehenstypus genauer zu analysieren, bringt Rüssel doch eine

große Fülle von überzeugenden illustrierenden Beispielen sowohl aus dem

innerorganischen Bereich wie aus der Sphäre der Beziehungen zwischen
Lebewesen und Umwelt, fast ausschließlich der englisch-amerikanischen
Literatur entnommen. Und gerade darin liegt das Verdienst der fließend
lesbaren Ubersetzung dieses Buches, daß es uns mit den in englischer Sprache

publizierten biologischen Forschungen bekannt macht, um deretwillen man
die etwas stiefmütterliche Berücksichtigung der deutschen Literatur gern in
Kauf nimmt. Hans Kunz_

Léon Brunschvicg: L'esprit européen, Collection Etre et Penser,
20e cahier, Neuchâtel, La Baconnière, 1947.

Dans son 20e cahier de philosophie, la collection Etre et Penser offre au

public le précieux texte des leçons professées par Léon Brunschvicg, à la

Sorbonne, de décembre 1939 à mars 1940, sur l'être spécifique de notre
continent.

L'Europe, on le devine, n'est pas une expression géographique, pour
l'illustre rationaliste: «Dans le monde antique, Alexandrie a été, tout autant

que Rome, et ce qu'est de nos jours New York, le centre d'une humanité à

laquelle rien n'est étranger de ce qui fait la grandeur, de ce qui fait la
noblesse de l'esprit européen». Non, l'Europe ne se laisse pas délimiter comme

un objet spatial; elle s'affirme en tant que structure intérieure à la fois
dynamique et durable, en tant que forme de conscience. «C'est un esprit de

discernement, fondé sur la discipline et sur la fermeté du jugement.»

269



Pour pouvoir saisir la conscience européenne dans l'efficacité de son acte
multiple, il est indispensable, estime Brunschvicg, de se tourner vers son
histoire. Rappelons donc quelques-unes des manifestations historiques
saillantes d'où notre auteur voit émerger les caractères du génie dit occidental:

Demander ce qui doit être tenu pour vrai, non pas uniquement à une
révélation surnaturelle ou à la tradition, mais à l'intelligence, telle est l'idée que
le «miracle» grec a fait surgir. L'idéalisme de Platon prouve l'accomplissement
de cette féconde synthèse: «Sagesse, héroïsme, sainteté se réunissent dans le
Socrate platonicien pour dessiner le type exemplaire de l'homme européen.»

Par les âpres querelles philosophiques et religieuses au coin desquelles
elles sont marquées, la Renaissance et la Réforme provoquent une déception
dont témoigne la position sceptique qu'adopte, contre son gré, Montaigne.
Aussi Descartes a-t-il pour tâche de faire passer toutes les valeurs du signe
négatif au signe positif. On ne soulignera jamais assez l'importance de
l'intervention cartésienne. «Par Descartes, l'homme reconquiert le droit de

prononcer en certitude lumineuse le mot de vérité.» Et l'auteur du Discours

ne se contente pas de retrouver des modes de penser déjà mis en œuvre par
les Anciens et dont le moyen âge avait laissé perdre le bénéfice. Certes, il
s'appuie sur le passé; mais il en dégage une méthode capable de créer les

disciplines qui, désormais, constitueront le fondement de notre civilisation:
géométrie analytique et physique mathématique.

S'il amplifie et perfectionne sur plus d'un point le spiritualisme de

Descartes, Leibniz en compromet pourtant l'essor par son refus — habilement
voilé — d'élever l'homme au rang de puissance autonome. Quelle que soit en

effet son ingéniosité philosophique, et même sa profondeur, la théorie de

l'harmonie préétablie ne laisse pas de tourner la liberté en dérision.
A l'instar de Descartes, Kant devra donc redresser une situation spirituelle

devenue grave; il devra trancher, en faveur de l'homme, le problème de

savoir «si c'est à nous qu'il appartient de prendre l'initiative d'organiser ou si

nous avons seulement à nous insérer dans une organisation toute faite». On

a tort de prétendre que la morale de Kant est abstraite et formelle. Elle exige
de chacun qu'il se replie sur soi pour rejoindre à sa base le principe qui
porte l'espoir d'une communion intime et universelle. De la sorte, Brunschvicg
pense qu'avec elle l'esprit européen est parvenu au sentiment clair et profond
de sa vocation humaine.

L'analyse du maître français trouve encore un grand axe de référence dans

le développement de la pensée anglo-saxonne, au XIXe siècle. Comment se

présente en effet l'entreprise de Spencer? Les deux courants de l'empirisme
britannique (celui qui part de Locke en direction de la philosophie des

lumières, et celui dont Burke alimente la contre-révolution qui traverse le

XIXe siècle), «Spencer s'est efforcé de les réunir dans une doctrine qui,
après le double échec de l'hégélianisme et du positivisme, apparaît comme la

troisième tentative du siècle pour opérer la synthèse définitive de la connaissance

de l'univers et des données de l'histoire».
Aboutissant à dresser devant nous le noir bloc de VInconnaissablef cette

vaste systématisation avive d'ailleurs, en quelque sorte, le point d'interrogation

sous le signe duquel notre destin se joue: sommes-nous condamnés à nous

270



débattre dans une nuit sans étoile, dans une confusion mentale impliquant
l'affrontement indéfini de toutes les crédulités et de toutes les incrédulités
Ou bien existe-t-il une méthode liée à la constitution de la science véritable
et qui nous donne le droit à la certitude exprimée par Descartes de «n'être
plus sujet à être trompé ni par les promesses d'un alchimiste, ni par les

prédictions d'un astrologue, ni par les impostures d'un magicien, ni par les

artifices ou la vanterie d'aucun de ceux qui font profession de savoir plus
qu'ils ne savent.»

Si Brunschvicg croit pouvoir prendre ce second parti, ce n'est point qu'il
sous-estime les obstacles auxquels se heurte l'intelligence, tandis qu'elle tente
d'élucider le monde. Mais le mysticisme lui-même, remarque-t-il, a besoin
d'une norme de vérité et doit, par conséquent, demeurer en rapport avec une
discipline du jugement. Cette discipline du jugement nous mène à concevoir
la nature comme histoire, car elle est l'œuvre d'une raison qui se développe
dans l'histoire. En d'autres termes, l'esprit européen ne se repose jamais.
Il va de crise en crise, et chacune de ces crises nous montre la nécessité
de rectifier et purifier sans cesse notre idée du savoir. Il nous prépare aussi

d'une façon continue des moyens propres à nous rendre plus douces les

conditions de la vie quotidienne, à nous faciliter la jouissance de tous les

résultats conquis dans les domaines de l'art et de la pensée. Mais pour que
la culture ne se borne pas à «rôder en quelque sorte autour des âmes», pour
qu'elle serve à forger la civilisation, il faut que l'Europe accepte de devenir
l'Europe, c'est-à-dire une communauté spirituelle. Georges Mottier.

Maurice Gex: Méthodologie, Lausanne, Rouge, 1947.
Les résultats de la science moderne ne sont accessibles qu'à une minorité

d'hommes. Ils exigent, pour leur expression, un puissant appareil mathématique

que seuls quelques initiés possèdent. Et l'on ne peut séparer le résultat
de son expression mathématique, si bien que le physicien Langevin plaisantait:
«Le Calcul Tensoriel sait mieux la physique que le physicien lui-même». Ainsi,
nul n'entre dans le microcosme s'il n'est mathématicien. Et il est presque
chimérique de vouloir vulgariser les résultats scientifiques: trop exacte, cette
vulgarisation reste inintelligible pour le profane; facilement compréhensible,
elle est approchée, erronée même.

La science va-t-elle donc échapper à l'entreprise d'un esprit ouvert, curieux,
philosophique en un mot, qui désire s'informer sans se spécialiser? Admettons

que, pour comprendre véritablement un résultat scientifique, il faille devenir
à son tour physicien. Cependant M. Gex nous dit: «La connaissance des résultats

des sciences est pure érudition, mais, connaître les méthodes, c'est détenir
un instrument intellectuel utilisable pour de nouvelles conquêtes, c'est posséder

une culture, un pouvoir et non pas un acquis mort, un savoir stérile»
(p. 7). Et précisément, négliger les résultats pour s'enquérir de la méthode,
se demander non pas ce que le physicien a trouvé, mais comment il a pu
le trouver, c'est s'interroger non plus sur la chose, mais sur l'esprit, sur son
fonctionnement, toujours semblable quelle que soit la réalité à laquelle il
s'applique en se spécialisant.

271



Le Cours de méthodologie de M. Gex n'est donc pas une initiation à la
science, mais une «Découverte de l'Esprit», tel qu'il fonctionne au contact de

la réalité physique, mathématique, biologique, psychologique ou sociale.

Certains s'imaginent que le savant «constate ce qui est» et se borne à

enregistrer ce que l'expérience lui dicte d'une manière univoque. Persuadés d'être
à l'avant-garde du progrès, ils nous ramènent à Condillac et vénèrent Diderot-
Ce qui est certain, c'est que l'expérience nous révèle un donné d'une richesse

incomparable: chaque fait étudié est en quelque sorte polyvalent, et susceptible

d'une foule d'interprétations diverses; en tant que fait pur, il n'est
qu'indication vague, que chaos encore informe. Et voici le travail réservé au
savant: réduire cette polyvalence foncière du donné expérimental à ce que
l'on pourrait appeler une «univalence», une univocité des faits d'expérience au
sein d'une théorie une, qui leur donne leur unique raison d'être. Il n'y a

donc science que pour un esprit conscient de son unité propre et persuadé

que l'univers est aussi un qu'il le pressent. Son souci de faire correspondre
adéquatement le donné expérimental — et ses multiples facettes — à l'unité
de ses exigences l'amène à des luttes dramatiques contre la polyvalence du

réel, qui résiste parfois victorieusement. Devant l'effort unifiant du savant se

dresse comme un obstacle métaphysique, qui contraint le chercheur à rester

sur le qui-vive, à reviser des principes communément admis, bref, à vivre
de la vie spirituelle la plus intense. L'obstacle a créé la valeur.

Et à la valeur propre de cet esprit, le savant croit plus que quiconque.
Cela est même étonnant: plus la nature se fait pressante, plus impérieuses
deviennent ses injonctions, et plus l'esprit se replie sur lui-même, développe
ses puissances propres. Sous la contrainte du monde matériel, il met en œuvre
ses ressources les plus formelles. En soit témoin l'extrême complexité
mathématique des résultats de la physique moderne: on dirait que plus l'esprit
renonce aux séductions empiriques et au donné immédiat, plus il se rapproche
de cette nature insaississable. Tournant le dos au sensible il s'élève dans des

régions de plus en plus formelles, manie des notions de plus en plus abstraites,
et semble rejoindre, aux antipodes du sensible et de l'immédiat, le fond même
de la nature. Belle leçon, en vérité, que plus d'un matérialiste pourrait méditer.

Ce pouvoir qu'a l'esprit de se dépasser lui-même est sa marque authentique;

mais il ne peut tenter de s'élever au-dessus de lui-même s'il ne reste
fidèle à son exigence fondamentale d'unité. Et la découverte de l'esprit que
nous propose M. Gex dans sa Méthodologie est autant découverte de l'unité de

l'esprit que de sa puissance. Il ne faudrait cependant pas croire que l'esprit
scientifique affirme son unité au détriment de la réalité qu'il étudie: tout de

soumission, il est soucieux avant tout de transformer la polyvalence du donné

en une univalence parfaitement idoine, et c'est en maintenant continuellement
le contact entre le donné et le construit — par une sorte de mouvement que
M. Bachelard définit comme dialectique — qu'il y parvient. Livré à ses

propres ressources, l'esprit risque de se noyer; mais il collabore avec la nature
et il semble bien qu'il a besoin de ce secours pour s'affirmer pleinement.
N'y a-t-il pas là une belle leçon métaphysique à tirer de l'effort scientifique
Le respect de la polyvalence concrète et le souci de ne pas sacrifier à l'unité

272



de l'esprit sont deux qualités nécessaires et tout l'art est de passer de l'un à

l'autre sans heurts.
Que l'on considère les mathématiques, où apparaissent ce pouvoir de

dépassement et ce souci d'unité: la réalité empirique nous suggère l'idée du
nombre. Cette idée n'est pas abstraite de la réalité, mais est construite à

partir d'elle. La complexité du réel fait place à l'univocité du nombre, mais
au prix, pour ainsi dire, d'une «feinte» de l'esprit. «Pour dénombrer un troupeau

de moutons, par exemple, l'esprit doit feindre de considérer chaque
mouton comme identique aux autres en envisageant chaque bête comme une
unité. Ensuite l'esprit assemble ces unités identiques et indivisibles par un
acte de synthèse intellectuelle» (p. 50; c'est nous qui soulignons). Cette
«feinte» n'est autre chose que le jeu de l'esprit, stimulé par l'expérience
sensible, et contrôlé par elle. C'est encore par une feinte que le mathématicien
donne un sens à l'opération 3 —10 que ne sait résoudre l'expérience
concrète. De feinte en feinte, l'esprit semble s'éloigner de la polyvalence
sensible, mais en réalité il s'en rapproche et lui confère l'intelligibilité.

Que si nous passons aux sciences expérimentales, nous retrouvons ces bonds

en avant de l'esprit, signes de son audace et garantie de son efficacité. Il
suffit du problème épineux du fondement de l'induction (§ 38, p. 121) pour
s'en convaincre: sûr de lui et de ses puissances unifiantes, l'esprit affirme la

généralité de ce qu'il n'a constaté et vérifié que dans le particulier.
Du reste, que l'esprit scientifique s'attache à la réalité biologique, sociologique

ou historique, il reste tel qu'il est, et certaines constantes demeurent.

L'objet de ses recherches s'est modifié, s'est humanisé en sociologie et en

histoire, mais «comme l'esprit humain est un, nous retrouvons dans toutes
les sciences l'emploi des mêmes procédés de la pensée» (p. 215).

Ces procédés, ces constantes de l'esprit humain, M. Gex les résume brillamment

dans le dernier chapitre de sa Méthodologie. On y voit comment l'intuition

et la pensée discursive collaborent sans jamais s'opposer: «Toute
connaissance digne de ce nom suppose à la fois intuition et pensée discursive»

(p. 221). L'analyse et la synthèse sont également deux opérations complémentaires:

le mouvement dialectique de la pensée scientifique comprend ce

rythme alterné où une synthèse vague est explicitée par une analyse précise,
laquelle est vérifiée par une nouvelle synthèse plus vaste. Enfin la vérité et
l'erreur étant définies comme des propriétés des jugements, «la vérité d'une
certaine proposition dépend non seulement de sa confrontation avec la réalité,
mais encore des rapports complexes qu'elle soutient avec une foule d'autres
propositions engagées dans un système» (p. 228).

«Traité de l'esprit humain», tel est le véritable titre de l'ouvrage que nous
venons de présenter. Quiconque a la bonne foi de reconnaître qu'il n'est paj
l'unique dépositaire de l'esprit humain condensé dans sa propre personne, se

doit de savoir comment l'esprit scientifique fonctionne, lui qui est le fruit
d'un effort universel et international. Et nous ne pouvons que dire à M. Gex

notre reconnaissance de nous avoir placés face à nous-mêmes.

J.-Claude Piguet.

18 273



«Dialectica». Revue internationale de philosophie de la connaissance.

Vol. 1 (1947), Nos. parus 1, 2 et 3. Neuchâtel, Editions
du Griffon.
En répondant à la demande des rédacteurs des Studia philosophica, nous

n'avons pas seulement l'intention de donner une idée des divers articles
parus, mais aussi quelques précisions sur la perspective dans laquelle
s'engage notre action.

A nos yeux, toute philosophie authentique est intimement liée à une activité

particulière, qui, d'une part, pose des questions fondamentales dépassant
les limites d'une pure technique, et, d'autre part, formule certaines exigences,
d'autant plus précises et impitoyables que cette activité est plus évoluée.

Pour la plupart des collaborateurs de Dialectica, le problème philosophique

est lié à la recherche scientifique. Mais s'ils n'ont aucune intention
de renoncer à leur spécialisation, du moins renoncent-ils à n'être que des

spécialistes. Qu'il existe d'autres sources de la réflexion philosophique, ils
le savent bien, et c'est avec joie qu'ils voient des esprits riches d'une autre
expérience venir compléter la leur.

Un tel effort ne nous semble pourtant avoir de signification et d'efficacité
que s'il est orienté par certaines idées directrices, qui doivent en assurer
sinon une unité dogmatique, bien fragile et tout à fait contraire à notre
point de vue, du moins une certaine continuité méthodique. La philosophie
qui inspire notre revue a été développée dans les nombreux ouvrages de deux
de ses directeurs, MM. G. Bachelard et F. Gonseth, qui sont suffisamment
connus pour que nous n'ayons pas à les rappeler ici. L'idée centrale est celle
de la constitution dialectique de la science, qui nous a fourni à la fois un
titre et le thème du premier numéro.

Vidée de dialectique possède à la fois une origine ancienne et des réson-

nances actuelles d'un grand intérêt; mais comme elle se prête à des

interprétations assez variées, il convenait de préciser d'emblée l'usage que nous
en faisions. Dans le No 1, M. Bachelard nous présente la philosophie des

sciences comme un dialogue engagé entre deux tendances philosophiques,
dont l'une pourrait être l'idéalisme et l'autre le réalisme, mais qui prend
bien plus d'acuité si l'on choisit des pôles moins éloignés, comme le
rationalisme formalisant et le matérialisme technique. Rappelant les beaux entretiens

de Zurich sur les fondements et la méthode des sciences mathématiques
de décembre 1938, M. Gonseth nous montre comment l'ancienne conception
d'une connaissance prédicative a fait place à l'idée plus souple d'une
connaissance dialectique, placée sous l'idée dominante de l'expérience ouverte,
mais qui repose tout le problème de l'instance légitime de la pensée scientifique.

Dans un cadre plus étroit et sous une forme peut-être déroutante, mais
combien incisive, un praticien des méthodes expérimentales, M. H. König,
présente la pensée dialectique comme une pensée authentiquement
expérimentale.

Mais ne fallait-il pas aussi rappeler, même très sommairement, d'une part
la longue évolution de l'idée de dialectique et le rôle qu'elle joue dans

d'autres doctrines contemporaines? C'est ce qu'ont bien voulu tenter
M. K. Dürr en s'attachant plus spécialement à la dialectique de Platon et à

274



celle de Hegel, et M. E. Walter dans quelques pages consacrées au matérialisme

dialectique. Après avoir jeté ces premiers jalons, on mesure peut-être
mieux l'ampleur de l'effort entrepris. Les lacunes sont immenses; des points
de vue importants ont été complètement négligés, celui du philosophe et
mathématicien Albert Lautman (exécuté en 1944), tout inspiré de la dialectique

platonicienne, celui d'un Croce (ce qui nous vaudra une heureuse mise

au point de M. Günther dans une lettre publiée dans le No 2 et une réponse
de M. Bernays dans le No 4), et combien d'autres.

Pouvait-il en être autrement? Si l'idée de dialectique avait pu être définie,
exposée dans son développement historique, analysée dans son efficacité
actuelle, critiquée et comparée en 80 pages, assurément cette idée n'aurait
pas mérité l'intérêt qu'on lui portait. Le débat reste donc encore largement
ouvert et nous reverrons souvent apparaître cette idée le long de notre route
(voir p. ex. les précisions apportées par M. Bernays dans le No 2).

Il ne pouvait pourtant pas être question de maintenir nos regards fixés
toujours sur la même idée. Le deuxième fascicule posait un nouveau problème,
celui de l'objectivité et de la subjectivité. Question d'une importance capitale

pour la physique contemporaine, où l'indiscernabilité des corpuscules
diminue l'individualité de l'objet microscopique et fait jouer à l'observateur,
dans la théorie même, un rôle beaucoup moins neutre qu'en physique
classique (article de Mme P. Destouches-Février). Sujet qui appelle aussi la

comparaison entre deux activités considérées souvent comme fort éloignées,
l'art et la science: l'art du poète (dans les remarques de MM. F. et J.-P.
Gonseth suggérées par l'œuvre de M.Bachelard), mais aussi l'art du peintre
et du sculpteur (dans l'étude de M. R. Hainard, cet ami aussi passionné de

son art que respectueux de l'effort du savant, cet homme qui dans sa

recherche intense de la nature et de lui-même, nous rencontre sur son

chemin). Dans le même numéro, le soussigné a tenté de montrer comment
l'exigence d'ouverture, nécessaire dans une connaissance dialectique, doit
être complétée par une recherche de fermeture, dont le but est en somme
de retrouver une certaine objectivité.

Le No 3 est consacré à la notion d'espèce. Après que M. S- Gagnebin ait
posé le problème dans sa généralité, plusieurs savants, M. P. Niggli pour
la minéralogie, M. E. Gagnebin pour la biologie en général, M. F. Gonseth

pour le calcul des probabilités, M. C. Favarger pour la botanique et M. G.

Dubois pour la zoologie, viennent apporter les témoignages de disciplines
particulières. Ces témoignages concluent avec une remarquable unité à

l'impossibilité d'une définition rigoureuse, unique et définitive de la notion
d'espèce, mais à l'efficacité de cette notion lorsqu'elle est acceptée avec

une certaine frange d'indétermination, avec la possibilité de s'ouvrir et
de se modifier et qu'elle est engagée dans une discipline expérimentale;
lorsqu'elle se réclame, pour tout dire en un mot, d'une connaissance
dialectique.

Pour terminer, qu'il nous soit permis de signaler la rubrique du portrait
philosophique, inaugurée par M. S. Gagnebin pour le troisième centenaire
de la naissance de Leibniz, celle de l'évolution des idées où nous trouvons,
à côté d'articles déjà cités, une étude de M. M. Pensa sur le logos hégélien,

275



un hommage à M. Mannoury (de M. A. Preismann), des études critiques de

l'ouvrage de M. H. Reichenbach, Philosophie Foundations of Quantum
Mechanics (par M. W. Pauli, qui nous a promis d'autre part sa collaboration
active pour la préparation d'un prochain numéro) et de celui de M. G. Polya,
How to Solve It (par M. P. Bernays), enfin des renseignements sur l'actualité
philosophique.

On le voit, notre effort porte en apparence sur un secteur assez délimité
de la recherche philosophique, sur le problème de la connaissance, et plus
spécialement sur celui de la connaissance scientifique où il plonge avidement
ses racines. Mais nous pensons que notre expérience d'homme de science,
étroitement associée à notre expérience d'homme, doit nous permettre
d'apporter une contribution non négligeable à la philosophie, qui, pour être
fidèle à elle-même, doit s'engager dans le monde actuel avec tous les
problèmes et toutes les réponses de notre temps. p fiala.

276


	Besprechungen = Comptes rendus

