Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 7 (1947)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Paul Hiberlin: Ethik im Grundri. Schweizer Spiegel Verlag,
Ziirich, 1946 (231 S.).

Die These, die das Buch beherrscht, ist aus friiheren Versffentlichungen
Hiberlins bekannt: es ist «der Satz von der ewigen Vollendung» (9). Dem
ethischen Sinn des Satzes ist bedingungslos zuzustimmen: die Welt, in der
sich die sittlichen Aufgaben stellen, haben wir nicht zu kritisieren, sondern
anzuerkennen. Mit der Welt, wie sie ist, unzufrieden sein hieBe: mit den
Pflichten unzufrieden sein, die man hat, — die der Auftrag sind, mit dem
uns die Wirklichkeit immer von neuem die Moglichkeit gibt, iiber das, was
wir selbst jeweilen sind, hinauszuwachsen. — H. verzichtet meist und so auch
in dem neuen Buch auf Darlegung der Beziehungen, die seine philosophie-
geschichtliche Stellung bestimmen; er nennt keine Eigennamen. Da indessen
die Fragen, die sich dem aufmerksamen Leser stellen, ihre historischen
Voraussetzungen haben, mag hier der Versuch gemacht werden, durch den
Hinweis auf ein paar philosophiegeschichtliche Tatsachen das Neue in H, s,
Ethik um so bestimmter hervortreten zu lassen.

Vor allem sei festgestellt, da der ethische Sinn des Satzes von der
ewigen Vollendung in unmittelbare Nihe der Lehre Fichtes von der Un-
storbarkeit der sittlichen Weltordnung (gerade auch in ihren spiiteren For-
mulierungen) und von der Sinnenwelt als der «fortwihrenden Deutung des
Pflichtgebots» (S. W. V 185) fiihrt. «Die Welt», heiBt es in Vorlesungen von
1812 (N.W. III 84), «ist in jedem Augenblick die beste; nicht zwar etwa
fiir Gliickseligkeit und GenuB, sondern fiir die sittliche Bildung aller.» Und
manches Mal wird in Fichtes Werken die ethische Forderung wiederholt,
daB man sich keine andern Pflichten wiinsche als die, von denen uns die
Welt redet. «Wem die Welt nicht recht ist und wer sich nach einer anderen
sehnt, dem ist eigentlich das Pflichtgesetz nicht recht, welches diese Welt
ihm vorhilt» (N. W. I315), «Die Welt, wie sie ist, ist die Sphidre unserer
Pflicht. Diese anders haben wollen heillt, seine Pflicht anders wollen. Dies
besteht aber nicht mit einem Willen, der in der Pilicht aufgegangen ist»
(N. W. II1101). Wir wollen «zu unsrer Aufgabe stehen und zufrieden sein
mit ihr», sagt Haberlin (113).

Der Satz von der ewigen Vollendung hat neben der ethischen auch eine
metaphysische Seite. Auch in dieser Hinsicht besteht — fiir eine bestimmte
Epoche Fichtes — Ubereinstimmung. H. spannt den Bogen seines Buches
iiber das im engen Sinne Ethische hinaus und greift ins Religionsphilosophi-
sche iiber. Es ist darum hier ohne Belang, daB bei Fichte die in Betracht
fallenden Sitze ausdriicklich von der religiosen Haltung gelten wollen. Fiir
sie, sagt die 16. Vorlesung der «Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters» (1806),

17 257



gebe es «durchaus nichts MiBfilliges und Ungestaltetes mehr in der Welt ...
Was da ist, so wie es ist und weil es ist, strebt und arbeitet fiir das ewige
Leben, und es muBte in dem System dieser Entwicklung also sein. Irgend
etwas anders wiinschen, wollen oder lieben, wiirde heillen, gar kein Leben
wollen oder dasselbe in einem niederen Grade der Vollendung wollen. Die
Religion erhebt ihren Geweihten absolut iiber die Zeit als solche und
iiber die Verginglichkeit und versetzt ihn unmittelbar in den Besitz der
Einen Ewigkeit ... Was noch auller diesem Einen Grundleben ihm erscheine,
ist nicht aufler ihm, sondern in ihm und bloB eine zeitige Gestalt seiner
Entwicklung nach einem absoluten Gesetze, das da gleichfalls in ihm selber
ist ... Was er erblickt, erblickt er als ewig und in der Ewigkeit: nichts kann
wahrhaftig sein, das nicht eben darum ewig wire» (S. W. VII 235). In einer
etwas veralteten Sprache sagen diese Sidtze, was H. iiber die «ewige Voll-
endung» sagt. H. verlangt den Glauben an sie, und nachdriicklich wieder-
holt er, daB der volle, der uneingeschrinkte Glaube stets nur «Ziel» ist;
auch Fichte sagt mit Bezug auf die angefliihrten Sitze — nicht, daB sie
einen existierenden Typus von Menschen charakterisieren, sondern daB sie
«Erkenntnis der wahren Religion» sein wollen.

Bei Fichte hat sich diese Lehre aus den keimhaften Moglichkeiten ent-
wickelt, die (in den friihesten Arbeiten zur Wissenschaftslehre) das «Ich
bin Ich» enthielt. In seinen Hauptwerken tritt indessen die Metaphysik der
ewigen Vollendung zuriick. Da ist die Spannung (die ebensosehr Spannung in
uns wie Spannung in der Welt ist) viel zu sehr betont, als daBl «Vollendung»
behauptet werden konnte. Das Wesen der Menschheit ist «mit dem gott-
lichen Willen iibereinstimmensollende Freiheit», heilt es in Vorlesungen
aus Fichtes letztem Lebensjahr (S. W. IV 523). Bei ihm steht die Ethik
in unléslichem Zusammenhang mit der aus der Philosophie Kants her-
geleiteten Theorie, die das Dasein in Raum und Zeit als problembelastete
bloBe Erscheinung begreift. In diesem Dasein aber kann es zum ewig Not-
wendigen nur ein gespanntes Verhiltnis geben: die These vom radikalen
Bésen hat in Fichtes Sittenlehre von 1798 wie noch in der von 1812 ihren
Platz (S.W. IV198; N. W. III 60). Zu dem Gedanken der ewigen Vollendung
hat sich Fichte 1806 emporgesteigert, doch nur mit Lockerung des Kan-
tischen Erbes, das er sonst zu festigen bestrebt war. So hat er selbst in
jenen Sitzen ein noch ungesichertes Erbe zuriickgelassen, dem nun erst
durch Hiberlin sein systematischer Ort und seine volle Wiirdigung zuteil
geworden ist.

Der Satz von der ewigen Vollendung will nicht zum Quietismus fiihren:
die Aufgabe eines jeden Menschen gehért zu dessen eigenem Sein, «Wir
sollen nicht anders sein wollen, als wir sind» (denn gerade so, wie wir
jeweilen sind, sind wir in dem Zusammenhang des stets vollendeten Seins
«in Ordnung »); «aber wir sollen anders werden wollen, als wir sind» (114).
Bei Fichte scheint Ahnliches zu stehen (die Stelle stammt aus dem Jahre
1805): «Unser wahrhaftiges und unmittelbares Sein in der gottlichen Idee
kommt unablissig vor als Anforderung eines Werdens, demnach als Mil-
billigung unseres jedesmaligen stehenden Seins» (S.W. VI387). Allein hier
konnte der Wortlaut iiber den Unterschied hinwegtiuschen. Fichte denkt

258



sich das «wahrhaftige und unmittelbare Sein» als den iiberzeitlichen Grund
der ewigen Bestimmung des Menschen (a.a.0.362/63). H. aber bezieht das
menschliche «Sein», dessen bedingungslose Bejahung er verlangt, auf den
individuellen Menschen mit all seinen jeweiligen Unzulinglichkeiten. «Jeder
Zustand ist in sich vollendet» (11). «Sittlichkeit ist Arbeit an der rechten
Vervollkommnung, aber sie ist zugleich Mut zur Unvollkommenheit» (114).
«Uberwunden werden muB8 das moralistische Ideal der ,Vollkommenheit’ durch
das sittliche Ideal des Jasagens zu uns selbst in aller Unvollkommenheit»
(112). Solches Jasagen nicht leisten konnen, heilt: von der eigenen Subjek-
tivitit beherrscht sein. Aber der Mensch soll um objektive Haltung und
damit um innere Uberlegenheit iiber sich selbst ringen. Die sittliche Auf-
gabe fordert Uberwindung des «subjektiven Eigensinns». H. weist zwar nicht
hin auf Rom. 9,20; aber das hochst unfichtische Pathos dieses Paulus-
Wortes ist auch das seinige: «Wir sind Subjekt der Sittlichkeit; sie ist
Selbst-Gestaltung. Aber nicht wir sind Schéopfer der Selbst-Gestalt» (112).
Solch tiefe Demut ist Fichte fremd geblieben; wo er dieses Wort braucht,
meint er fast immer das, was H. «die Angstform der ddmonistischen De-
votion» nennt (67; vgl. 115).

Die Philosophie H.s ist menschlich anders gestimmt als die Philosophie
Fichtes. Aber in der theoretischen Struktur ist viel Ahnliches. Hier wie dort
ist die Aufgabe des Menschen als fiir diesen selbst konstitutiv begriffen.
H. verlangt Uberwindung des innern Widerspruchs, den der Mensch in sich
hat; Fichte desgleichen (S. W. III 10f.). Und beide erkennen, daB die
Arbeit an der sittlichen Aufgabe den einzelnen in die Zusammenhinge der
Gemeinschaft eingliedert.

Fichte war von Spinoza tief beriihrt. In H.s Buch zeigt das zwar nicht
hiufig, aber eindringlich, einmal (103) auch zusammen mit dem Wort
«Substanz», verwendete Wort «Modus», daB sich auch er dessen bewufit
ist, was mit ihm verbindet. Es sind nicht bloB um diese Termini kreisende
Gedanken, In der Praefatio zum 3. Teil seiner Ethik betont Spinoza seinen
Abstand von denen, die iiber die menschlichen Leidenschaften und Hand-
lungen ihre Kritik ergieBen: ihm ist es darum zu tun, sie zu verstehen.
Am SchluB des ersten Abschnittes seines Buches sagt H. das gleiche.

Nimmt man hinzu, daB (wie man lingst weill) Parmenides und Platon
die Urahnherren der Philosophie H.s sind, so ist iiber das Woher des neuen
Buches wohl das Wesentlichste gesagt. (DaB im Hinblick auf einzelne Stellen
noch andere Namen — es wiren dies insbesondere Kant, Schelling, Hegel —
genannt werden konnten, versteht sich.) Auch die Antwort auf die
Frage nach dem Wohin ist zum Teil bereits gegeben. Das Buch bleibt un-
beirrt auf der groBen Linie, die von den Griechen zum klassischen Zeitalter
der deutschen Philosophie fiihrt, und setzt sie fort. Der Verfasser kennt
die modernen Stromungen; in der Tiefenpsychologie ist er zu Hause. Allein
das hat keinen EinfluB auf Haltung und grundsitzliche Fragestellung; aber
gelegentlich fallen Worte, die den in MiBverstindnissen befangenen Fragen
und Klagen gegeniiber die vom alten Erbgut geforderte Richtung zeigen.
Keineswegs, als ob alte Lehren zu Fesseln geworden wiren; aber der
Geist, der ihre Geschichte bewegt hat, der auf Klirung der ewigen Ideen

259



gerichtete Geist der Wahrheit, verlangt einen Glauben, den der modernen
Unsicherheit gegeniiber in seinem unerschiitterlichen Recht festzuhalten H.s
ernstes Anliegen ist. «<Dal wir Vollendung wollen, daB wir die Idee des wahr-
haft Guten haben, dal wir an dies Gute glauben: das ist unsre Objektivitit»
(38). Auch im eigensinnigen, unguten Willen waltet die Idee des Guten.
Unrichtigkeit ist immer «eine Zerrform der Richtigkeit, und diese steckt
immer darin» (23). — Umstritten sind die Lehren auch der gréBten Philo-
sophen stets gewesen. H.s Ethik, die manches in Ehren gehaltene Wort zu
entwerten unternimmt, stellt sich zum Kampf der Geister. Sie hat die grofen
Probleme der jiingsten Zeit — die Probleme der Humanitdt, der Zivili-
sation, der Vermassung, der politischen Macht, des Rechts, der Gerechtigkeit
und viele andere — als Probleme des Glaubens aufgegriffen. Moge sich das

Zeitalter ehrlich auf die tief erlebten Sitze einlassen und Stellung zu

ihnen nehmen ! Fritz Medicus.

Iljin Iwan: Die Philosophie Hegels als kontemplative Gotteslehre.
A. Francke AG., Bern, 1946, 432 Seiten.

«Die Geschichte der Hegelauffassung im 20. Jahrhundert ist die Geschichte
der wiedererwachenden Metaphysik.» In dieses Wort faBt in einem orien-
tierenden Aufsatz, betitelt «Wandlung des Hegelbildes in Deutschland seit der
Jahrhundertwende» (Idealismus, Jahrb. f. idealistische Phil., 1934), K. Nadler
ihren Eindruck iiber die modernen Bemiihungen um Hegel zusammen.
Bescheidener formuliert kann das allerdings nur heilen, daB aus der Fiille
der modernen Hegelliteratur einige Werke herausragen, die mit der histo-
rischen Interpretation Hegels ein wesentliches, systematisches Anliegen ver-
binden. Dazu gehoren u.a. B.Croces immer noch ansprechende kritische
Studie «Lebendiges und Totes in Hegels Philosophie» (1909), R.XKroners
im wesentlichen historisch orientiertes, aber sich im Vorwort zum 2. Bande
zu einer philosophia perennis bekennendes Buch «Von Kant zu Hegel»
(1921 u. 24), N. Hartmanns «Hegel» von 1929 und neuerdings (1941) Lowiths
«Von Hegel bis Nietzsche», das, bestimmt von der Geschichtsauffassung der
Nachhegelianer, die Frage nach Sein und Sinn der Geschichte aufwirft. In
diese unvollstindige Reihe von Werken, in denen das quid juris des Hegel-
schen Philosophierens Bedeutung gewinnt, muBl auch das umfassende, litera-
turkundige Werk des ehemaligen Moskauer Philosophieprofessors I. Iljin ein-
gereiht werden. 1918 zweibéndig in russischer Sprache erschienen, stellt es
in seiner jetzigen Form Hegels Ontologie oder — wie der Verfasser sagt —
seine «Gotteslehre» darstellerisch wie kritisch in den Mittelpunkt der
Betrachtung.

Iljin will zunichst Hegel verstehen, ehe er sich kritisch zu ihm verhilt.
In den «Schau- und Denkakt» Hegels sich richtig einzufiihlen, «die schopfe-
rische Einstellung des Philosophen so zu iibernehmen, da man aus ihr zu
leben und zu philosophieren beginnt» (S.7), darum geht es ihm allererst.
Zum Ziel solchen Verstehenwollens wird daher in erster Linie die Heraus-
arbeitung der «philosophischen Grundkonzeption» von Hegels Philosophie.
In folgerichtigem, nachvollziechendem Denken bis dorthin zu gelangen, wo

260



ithr Kerngehalt, ihre «Grundidee» faBbar wird, darauf konzentriert sich der
erste Teil des Buches (bis zum 9. Kapitel). Etappenweise, in klarer Gedanken-
filhrung, geschieht diese Aufbauarbeit, eine gedankliche Leistung von impo-
santer Grolle, die das philosophische Kiénnen des Verfassers ins beste Licht
riickt.

Entscheidend fiir I1jins Hegelverstehen bleibt dabei, dal er den gnoseolo-
gischen Ansatz der «Wissenschaft der Logik» wie der Enzyklopidie, wonach
Philosophie Denken, mehr noch: «eine eigentiimliche Weise des Denkens ist»,
zu seinem Ausgangspunkt erwihlt, Das bedingt, so wie Iljin Hegel auslegt,
sofort eine scharfe Antithese gegeniiber allem, was Nichtdenken ist, in erster
Linie gegeniiber dem «Empirisch-Konkreten» (Welt, Erfahrung). «Das Empi-
risch-Konkrete mufl vor dem Antlitz der Philosophie verschwinden, weil es
geinem ganzen Wesen nach dem Denken heterogen ist», formuliert der Ver-
fasser S.27 das «negative Pathos der spekulativen Philosophie», damit fest-
legend, daB in die philosophische Grundkonzeption Hegels das «Empirische»
nicht eingehen kann. Die Frage, ob Hegel angesichts des bestehenden Unter-
schieds zwischen dem Nichtsein (dem p4) elvar ) und dem nicht das Seiende
sein (dem pi) 0velvay) dem Empirischen nicht doch eher die zweite Moglich-
keit eingerdumt hat, zieht der Verfasser nicht in Erwdgung. Hegels Ausgangs-
these von der Philosophie, die Denken ist, erhdlt darum in solcher Auslegung
einen ausgesprochen weltverneinenden Charakter, der sich mit jedem weitern
Schritt der ontologischen Grundlegung verschirft. Die mit ihr verbundene
negativ ausscheidende Titigkeit richtet sich zunichst noch gegen das her-
kommliche Verstandesdenken — Hegels «formelles» Denken —, dem der
Verfasser das zweite Kapitel des Buches mit der Absicht widmet, den Denk-
akt des abstrahierenden Denkens als genau so dem Wesen der spekulativen
Philosophie unangemessen zu erweisen, wie es das Empirisch-Konkrete als
«objektives Sein» ihr ist. Nach diesen negativen Vorentscheidungen sieht sich
der Verfasser vor die positive Aufgabe gestellt, die «Struktur» des spekula-
tiven Denkakts, d.h. die von Hegel hervorgehobene «eigentiimliche Weise»
des philosophischen Denkens, zur Gegebenheit zu bringen. Mit Recht bemerkt
I. S.58: «Hegel hat nie eine besondere Erkenntnistheorie (will sagen: Theorie
des Erkennens) geschrieben. Seine Lehre vom Wesen des wahren Erkennens
ist iiberall in seinen Werken zerstreut.» Um deshalb die Art eines Denkens,
dem mit Hegels Worten «die notwendigen Formen und eigenen Bestimmun-
gen zum Inhalt und zur hochsten Wahrheit werden», erhellen zu konnen,
bedient sich der Verfasser Vorstellungsweisen der Husserlschen Phinomeno-
logie, allerdings hervorhebend, daB «die heutige wissenschaftliche Logik
Hegels Denkakt kaum zu wiederholen und anzunehmen geneigt ist» (S.50).
Immerhin vermag ihre Unterscheidung in BewuBtsein und Gegenstand soviel
zur Kennzeichnung «jeder wahren philosophischen Spekulation» beizutragen,
daB sie mindestens den «Ort» bezeichnet, wo sich die entscheidende Wendung
vollzieht. Sie verlegt Iljin in die Verschmelzung von Subjekt und Objekt, in
ein der mystischen Schau (S.57) #hnliches Einswerden, bei dem das BewuBt-
sein seine schlechte Subjektivitidt verliert und sich «ganz dem wahren Leben des
Gegenstandes hingibt», Verglichen mit Stellen Hegels iiber seinen eigenen Denk-
akt (etwa dem § 23 der Enzyklopédie) diirfen die sehr breit- und intensiv

261



gehaltenen Ausfithrungen des Verfassers mit dem Ergebnis, daf der Intui-
tionist Hegel gegeniiber einer Psychologie des Denkens einerseits, einer Logik
des Sinnes anderseits eine «Psycho-Logik des selbstvergessenen Denkens»
(8. 66) verwirklicht, in der Denken und logischer Sinn zur Identitit gelangen,
als zutreffend gelten. Schwieriger gestaltet sich dagegen der nichste Schritt
der ontologischen Grundlegung, den I. in dem Kapitel «Die Realitit des
Begriffs» vor sich gehen lift. Die Schwierigkeit besteht fiir ein wie das
Iljinsche, von Etappe zu Etappe fortschreitendes Unternehmen darin, vom
«Objekt», das vorderhand noch in der Form des BewuBtseins lebt, zum Erweis
ilberzugehen, daB das Logische das Reale, «an und fiir sich Seiende» und
hinwiederum die absolute Realitit der Begriff sei. Hier hilft dem Verfasser we-
der eine Phinomenologie noch eine moderne Gegenstandstheorie weiter. Er
muB, um den Ubergang vollziehen zu konnen, «den Weg zu Hegels Vorgiingern
und geistigen Ahnen» (S.82) gehen, d.h. aus der ontologischen Tradition
heraus den Versuch unternehmen, die Hegelsche Identitit von Denken und
Sein zur Einsicht zu bringen. Diese historisierende Erhellung des Satzes: «was
gedacht ist, ist», mit seiner Umkehrung: «Was ist, ist nur, insofern es
Gedanke ist», wird zwar durch ein selbstindiges Durchdenken der «Grund-
primisse der Hegelschen Philosophie» mnachtriglich erginzt (S.92—96),
unseres Erachtens lediglich mit dem Ergebnis, dafl ein Realitdtskriterium, wie
Iljin es im Erleben «eines ungewissen, unauflésbaren» und «iiberzeugenden»
Widerstandes von dem, was der Mensch selbst nicht ist» (S.94), aufstellt,
zu keiner ontologischen Einsicht fiithren kann und sicher auch Hegels ent-
scheidendem Durchbruch durch den subjektiven Idealismus und die Refle-
xionsphilosophie nicht gerecht wird. Indessen bleibt der Ernst, mit dem der
Verfasser diese Ubergangsfrage behandelt, nicht minder bemerkenswert wie
der Enthusiasmus, der die drei nichsten Kapitel durchzieht. Sie sind der
Schilderung «des dem spekulativen Begriffe immanenten Lebensrhythmus»
(S.96) gewidmet. Es kann hier, unserer Absicht gemil}, lediglich Iljins Weg
zu dem hin anzudeuten, was er Hegels Grundkonzeption nennt, im einzel-
nen auf sie nicht eingegangen werden. Worauf der Verfasser in seiner Inter-
pretation von Hegels Absolutum in diesen Abschnitten hinzielt, besteht in
der Einsicht, daB das Grundgesetz, nach dem sich das Leben des Begriffs
abspielt, das der Ganzheit, des Ganzbleibens durch innere Gliederung, durch
Gestaltwerdung, durch das Schopferische lebendiger Formen ist. Die Aus-
fiilhrungen iiber die «Allgemeinheit des Begriffes» (5.Kap.), die «objektive
Dialektik» (6. Kap.) und die «spekulative Konkretheit» (7. Kap.) stellen dem-
gemiB eine innere Einheit dar, in der Hegels ontologische Ganzheitslehre
nach ihren wesentlichen Seiten hin zur Ausprigung gelangt, am iiberzeu-
gendsten wohl im 7. Kapitel. Mit ihrer Darlegung gelangt der Verfasser zum
abschlieBenden Glied seiner Gedankenkette, die, mit dem AusschluB des
Empirischen vom wahren Sein beginnend, dieses nunmehr mit dem Begriff
identisch sein a8t und in Weiterbestimmung desselben als «substantielle
Grundlage jeden Seins und Lebens», als Substanz, Subjekt und Gottheit selbst,
zur Formulierung fiihrt, daB Hegels Philosophie Pantheismus sei. Unter
Pantheismus versteht Iljin jene Lehre, «die die konkret-empirische Welt
ablehnt (Akosmismus) und die einzige und ausschlieBliche Realitit Gottes

262



behauptet» (S.195). Von da her erfiahrt Hegels Pantheismus im Hinblick auf
die Identifizierung von Begriff und Gott die nihere Bestimmung eines «in
panlogistischer Form konzipierten Pantheismus» (S.197) oder auch eines
«Panepistemismus» (S. 196).

Bis zu dieser Herausarbeitung der Hegelschen Philosophie als «spekula-
tiver Theologie» (S.203) hilt der Verfasser mit Folgerichtigkeit seine
Grundhaltung des Verstehens durch. Damit indessen, dal er sich im Besitz
der Hegelschen Grundkonzeption wihnt, dndert sich die Methode, dergestalt,
daB sie in ein Entlarven der Schwierigkeiten umschligt, in die die Hegelsche
Philosophie vom Zeitpunkt an gerit, da sie den Schritt von einer reinen
Logoslehre zur Philosophie der Realitdt, der Natur und des Geistes, macht.
Der Leitgedanke, den der Verfasser den Ausfithrungen des zweiten Teils
seines Buchs (vom 10. Kap. an) zugrundelegt, ist deshalb so zu formulieren:
Ein in panlogistischer Form konzipierter Pantheismus tritt mit der Realitit
des Empirischen in Beriihrung und sieht sich gendtigt, in irgendeiner Form
Stellung zu ihr zu nehmen. Er kann einmal — so schildert, 6fters sich
wiederholend und nicht véllig eindeutig, I. die Moglichkeiten der Auseinan-
dersetzung, die fiir Hegel bestehen — uneingeschrinkt von der Welt bejaht
werden, so, daB das Gesetz des Begriffs die Realitdt umfaBt. Diese «herrliche
Vision» (S.356) einer absoluten Harmonie von Vernunft und Natur verwirk-
licht Hegel als «introvertierter Intellektualist> (S.357) indessen nicht. Umge-
kehrt kann aber auch auf die Eigengesetzlichkeit und Eigenwilligkeit einer
Welt hingewiesen werden, in der die Idee jedes Existenzrecht verliert, Vor
diese Moglichkeit gestellt, sieht I. den spekulativen Philosophen «mit Un-
willen und Zorn das Sein der Welt einfach leugnen» (S.250). Da Hegel
bei dieser Abweisung der Welt nicht stehen bleiben kann, laBt ihn Iljin,
nachdem «Jahre verstrichen» (S.252), schlieBlich die empirische Welt aner-
kennen. Aber aus solcher Anerkennung der Welt als Element des «Verniinf-
tigen» zieht der Verfasser fiir die Hegelsche Philosophie Konsequenzen
schlechthin negativer Art. Der Ton, auf den die Darstellung abgestimmt
wird, liBt sich vernehmbar machen durch den Satz, Hegel hiitte besser getan,
seine Idee nicht ins Medium der Welt eintreten zu lassen. Das heift: der
Nachweis wird gefiihrt, dall eine zum Gehalt der Welt gewordene Idee ihre
ideelle Wiirde und Gottlichkeit vollig einbiiBt, bzw. im Zusammenhang
einer Welt, die sie ohnehin maximal nicht zu durchdringen vermag, eine voll-
stindige «Depotenzierung» (S.269) erleidet. Dieser Gedanke einer schritt-
weisen Verarmung der Idee im Zustand der Welt wird nur einmal (auf S. 300)
von der Gegenerwigung durchkreuzt, daB die Idee in der Welt reicher an
Realitdt sei als in ihrem «vorweltlichen», d.h. logischen Sein. Im iibrigen
erfihrt das Thema der Depotenzierung der Idee eine Behandlung, die «im
Zeichen des Zusammenbruchs der ganzen Philosophie Hegels steht» (S. 250).
Der Abbau des spekulativen Denkaktes auf einen Begriff, der nicht mehr
denkt, sondern gedankenlos sich entwickelt, wird als Versagen des Logos-
begriffes ausgelegt, an dessen Stelle der Telosbegriff treten muB. Wenn aber
schon der Ubergang vom Rationalismus zum Teleologismus eine Ubernahme
irrationaler Momente in die panlogistische Konzeption bedeutet, so fiithren
weitere Anpassungen an die Empirie zur vélligen Entstellung der spekula-

263



tiven Gesetze, «zur Zersetzung des gottlichen Gewebes» (S.373). Und schlieB-
lich verliert sich in der «unendlichen Tragodie» einer im Element der Empirie
ringenden und leidenden Idee jede Spur ihrer urspriinglichen Géttlichkeit.
«Alle diese Schwierigkeiten, Unzuldnglichkeiten und Konflikte sind daraus
entstanden, daB die gottliche Substanz sich in den ,Weltzustand’ versetzte und
eine sinnlich-empirische Existenz einging» (S.374).

Aber diese Darstellung des Hegelschen Denkens, die den Akzent auf die
destruktive Bedeutung von Welt und Realitidt fiir die Idee verlegt, erweckt
mancherlei Bedenken, Was zunichst hervorzuheben ist, betrifft Iljins Unter-
nehmen, Hegels Ontologie, deren Grundlegung sich als Logik vollzieht, in
einer Gotteslehre zu fixieren. Hegel hat allerdings erkldart: man konne sich
dahin ausdriicken (sic!), «daBl der Inhalt der Logik die Darstellung Gottes sei,
wie er in seinem ewigen Wesen ..... ist.» Aber dieser Ausdruck blieb eine
Umschreibung des Logischen durch eine inhaltliche oder gegenstindliche Vor-
stellungsweise. Die Grundlegung der Ontologie selbst nahm den Weg der
radikalen Ausloschung und Austilgung alles Inhaltlichen und Gegenstind-
lichen. Dabei stand fest, dal iiberhaupt kein Inhalt — er sei ein weltlicher
oder iiberweltlicher — als Absolutes anerkannt werden diirfe, sondern allein
der Gedanke. Diese radikale émox7} spricht Hegel mit dem Satze aus: «Die
Philosophie iiberhaupt hat es noch mit konkreten Gegenstinden, Gott, Natur,
Geist, in ihren Gedanken zu tun; aber die Logik beschiftigt sich ganz nur
mit diesen fiir sich in ihrer vollstindigen Abstraktion» (W. d. Logik, 2. Vor-
rede). Eine weitere Bestimmung des Absoluten konnte darum allein bedeu-
ten, es rein formal zu determinieren, ohne je auf Inhaltliches zu rekurrieren,
eine Aufgabe, die sich konkret in der sukzessiven Uberwindung des Zufilli-
gen, Unbestimmten, Formlosen in der logischen Sphire stellte und dort, wo
das Ziel erreicht wurde, die Logik als «Wissenschaft von der absoluten Form»
begriindete. Hegels ontologische Absicht lag somit keineswegs in der Rich-
tung einer spekulativen Theologie. Sie verwirklichte sich in einer Form-
wissenschaft, die im «Begriff> als «absoluter Bestimmtheit» oder als «abso-
luter Form», in der jedes Glied eine durch und mit allen andern bestimmte
Stelle einnimmt, d.h. nichts Zufilliges iibrig ldB8t, ihren Exponenten fand.
DaBl dabei der «Begriff> als Subjekt der absoluten Bestimmtheit nicht mehr
logisch, sondern organisch zu denken war, hat auch Iljin gesehen (z.B. S.178).
Trotzdem legte er Hegels ontologische Konzeption panlogistisch fest.

Wenn sich aus dieser Konstituierung der Ontologie als Logik fiir Hegel die
weitere Aufgabe ergab, zu zeigen, daB das Wesen der Welt nicht im Inhalt-
lichen der Wahrnehmung besteht, sondern Begriff ist, so lieB sich indessen
der Nachweis nicht so erbringen, wie Iljin meint, daB es hitte geschehen
miissen. Und das fithrt zu einem zweiten Bedenken. Es kann dem Verfasser
der Vorwurf nicht erspart werden, daB er in seiner Kritik an Hegel mit
einem fremden MaBstab herantritt, Wenn immer wieder die Erwartung einer
verniinftigen Rechtfertigung der Welt im Ganzen an Hegels Philosophie
gekniipft wird, und, da ihre Erfiilllung ausbieibt, die strengsten Konsequenzen
gezogen werden, dann wird unseres Erachtens vergessen, dall die damalige
Philosophie nicht mehr im Zeichen des Pantheismus stand. Kants Einsicht, daB
die Welt als Ganzes kein Gegenstand der Erfahrung ist, war eine Entschei-

264



dung, die nicht ohne Folge fiir die spekulative Philosophie blieb. Schon
Schelling verzichtete darauf, die Welt im Ganzen begrifflich zu verstehen,
und Hegels Jenenser Realphilosophien von 1803 und 1805 zeigen deutlich, daB
Inhalte der Welt (Planetensystem, Erde, Organismus, Mensch), jedoch nicht
sie in ihrer Unendlichkeit zum Gegenstand des Begriffes werden. Sie selbst
bleibt eine Sphire der Unbestimmtheit gegeniiber dem sich in ihr abhebendem
Endlichen, Begrenzten. Dieser Sachverhalt kann unseres Erachtens nicht
Gegenstand einer Kritik, sondern allein eines geisteswissenschaftlichen Ver-
stehens sein, das die epochale Wendung von der pantheistischen Betrach-
tungsweise des 17. Jahrhunderts, wo iiber dem Ganzen der Weltinhalt zuriick-
tritt, zu einer Weltansicht zu erhellen hitte, in der der Umfang gegeniiber
seinen Inhalten an Bedeutung verliert.

So aber fragt es sich schlieBlich, ob der Gedanke der «Form» im Sinne
der absoluten Bestimmtheit in engern Sphiren der Realitdt, in denen ihn
Hegel zu verankern suchte, jenen Zusammenbruch erlitt, den anzunehmen
das Buch Iljins nahelegt. Wir sind hier anderer Ansicht und meinen, daf}
Hegel gegeniiber mechanistischen Betrachtungsweisen des Natiirlichen und
Geistigen kraft seiner ontologischen Konzeption dazu kam, Gestaltungs-
bereiche der Natur und des Geistes herauszuarbeiten, Bereiche, die zugleich
Ganzheitsbereiche sind. Aber freilich, wenn Iljin an Hegel zeigen wollte, dal
jede Philosophie zum Scheitern verurteilt ist, die ihre Sinnerfiillung in einer
Theodizee sieht, dann ist ihm eine hdchst eindringliche Demonstration
gelungen. Als ein solches Dokument fiir «das MiBlingen aller philosophischen
Versuche in der Theodizee» behilt das dramatisch geschriebene Buch bedeu-

tenden Wert. Eugen HeulB.

Festschrift zum 70. Geburtstag von Fritz Medicus. Verlag Eugen
Rentsch, Erlenbach-Ziirich, 1946.

Cet ouvrage, témoignage de la haute estime dont jouit M. Medicus dans
le monde philosophique, contient 13 études (les philosophes sont libres de
toute superstition...) qui émanent d’auteurs trés divers; sur des sujets trés
divers eux aussi, mais que relie un souci commun de retrouver ’authentique,
de conserver ou de ranimer par deld tout dogmatisme et toute scolastique,
la flamme de la tradition. Qu’il s’agisse de morale, de religion, de politique,
de pédagogie, on distingue a travers ces essais une méme volonté de déblayer
la recherche philosophique des matériaux encombrants, de poser les fonde-
ments de nouvelles certitudes.

I1 faudrait un long article pour porter un jugement critique sur un tel
ensemble de travaux, ou se manifeste souvent 'influence de la phénoménologie
husserlienne et de I’existentialisme, On ne saurait méme les grouper sans arbi-
traire. Aussi me bornerai-je & quelques indications sur chacun d’eux, en res-
pectant leur ordre de publication dans I'ouvrage.

Il contient d’abord une pénétrante étude sur Erasmus von Rotterdam, de
M. Ernst von Aster. L’auteur caractérise ’attitude individualiste du grand
humaniste en face de I’Eglise et de Luther, et montre chez lui ’exigence

265



constante de concilier la Révélation et I'esprit de tolérance. Une tolérance
dont la notion constitue le théme de l'important essai qui suit, de M. Hans
Barth (Die Idee der Toleranz). On y trouve une tentative de dégager les-
sence de cette notion sur le plan politique, moral et religieux, et une insis-
tance sur le caractére nécessairement inadéquat de toute image ou définition
de 'inconditionné, c’est-a-dire de la vérité totale. Cette inadéquation se tra-
duit dans le domaine de la foi par la piété, tandis que le dogmatisme, qui
prend pour I’Absolu des symboles n’exprimant qu’un rapport avec lui, falsifie
I’expérience religieuse.

On demeure dans le domaine religieux avec I’étude du R. P. Ildefons
Betschart, d’Einsiedeln, sur Theophrastus Paracelsus in religioser Schau. L’au-
teur y retrace la vie courte et douloureuse du fameux médecin et occultiste,
évoque sa pensée religieuse empreinte du plus farouche individualisme, son
culte de la nature et son goiit de la recherche, nous le montre s’en prenant
avec une égale violence aux catholiques et aux protestants. Pour Paracelse,
qui parle d’'une fagon émouvante de I’église spirituelle a élever dans I’étre
intérieur, les ordres catholiques ne valent pas mieux que les sectes protes-
tantes: tous et toutes doivent quelque chose a Lucifer.

Suivent deux études d’histoire de la philosophie, I'une de M. Emile Bré-
hier: D’une nouvelle orientation de la pensée philosophique en France. Aun
cours d’une analyse des courants de pensée qui se sont développés dans son
pays au XX¢ siécle, 'auteur s’en prend avec vigueur, et avec une sévérité
que d’aucuns jugeront excessive, a l’existentialisme de Sartre. L’autre est de
M. Julius Ebbinghaus: Uber die gegenwirtige Lage der Geisteswissenschaften
in Deutschland, ou le philosophe de Marburg s’éléve contre les tendances
irrationalistes qui florissaient en Allemagne a la veille de la derniére guerre,
et dénonce en elles les produits d’une confusion mentale dont il s’applique
a découvrir les causes, A son avis, il ne saurait y avoir de salut que par une
restauration de la raison, de I’objectivité, de la précision dans la pensée.

On trouve ensuite quelques pages trés denses de M. Paul Hiberlin (Pro-
legomenon zur Ethik). L’éminent philosophe balois y insiste sur I'unité de
I’Etre dans son éternel achévement, proposition qui doit présider a toutes les
démarches d’une éthique soucieuse d’échapper au relativisme et aux ca-
prices de la subjectivité.

C’est du probléme posé par I"'Homunculus goethéen qu’il est question dans
I’étude de M. Richard Hoenigswald (Homunculus, eine Problemskizze zu
Goethes «Faust»). Contre les commentateurs du passé, 'auteur soutient
qu'«Homunculus» symbolise un moment important dans I’évolution de la
pensée de Goethe, et que cet étrange personnage occupe dans ’euvre du
poéte-penseur une place qu’on ne peut lui ravir sans mutiler ’ensemble.

Aprés une étude de M. Ernst Hoffmann (Zur Begriffsbestimmung der
christlichen Philosophie), M. Walter Liechti, de Baden, sous ce titre: Selbst-
besinnung des technischen Menschen, rend un vibrant hommage au jubilaire,
qui I’a préservé du danger de voir dans la technique une sorte de destin
inéluctable. M, Medicus a su rendre sensible & toute une génération de tech-

niciens la valeur de la personne et du sentiment de responsabilité, lui faire

266



comprendre la nécessité d’intégrer la technique dans une perspective plus
vaste,

Dans un article qu’il intitule Gdéttermacht und Gottesfreiheit, M. Fritz
Marti (Brinklow) marque a son tour l'impossibilité de fixer a titre définitif
I’essence divine, la différence qui existe entre la vraie croyance et toute
forme de superstition. Puis M. Louis Meylan, de Lausanne, dans un essai sur
Pestalozzi et I'éducation de 'humanité trace un portrait bien venu du grand
éducateur, dont tous les efforts convergeaient vers ce but unique: éduquer
I’homme a I’humanité, faire de l'individu une personne.

On trouve encore dans ce volume une contribution de M. Hermann Schma-
lenbach (Bile) sur Macht und Recht: Platons Absage an die Politik, on
I’auteur éclaire la genése des idées politiques de Platon, issues de son con-
tact étroit avec le monde de son époque, et montre combien le probléeme des
rapports entre la puissance et le droit a dominé les préoccupations du grand
philosophe; et une étude de M. Paul Tillich (New York): Zwei Wege der Re-
ligionsphilosophie, a la fois historique et comparative, selon laquelle deux
types de philosophie religieuse se retrouvent sous-jacents a toute [’histoire
de la pensée: le type ontologique (représenté par la doctrine de Saint
Augustin) et le type cosmologique (représenté par le systéme de St. Thomas
d’Aquin). De 12 un probléme que M. Tillich résout dans le sens qui lui parait
le plus positif et constructif a la fois.

Ai-je dit qu’un «Gliickwunsch», d’une haute élévation de pensée, dii a la
plume de MM. Hans Barth et Walter Riiegg, sert d’introduction a Natur und

Geist ? F.-L. Miiller.

Martin Buber: Dialogisches Leben. Gesammelte philosophische
und pidagogische Schriften. Gregor Miiller Verlag, Ziirich,
1947.

Buber gehort zu jenen Autoren, die, Anregungen Feuerbachs aufgreifend
und weiterfithrend, das Du als philosophisches Problem von ontologischer
Relevanz exponiert haben, Er tat es zuerst in seiner 1922 erschienenen Schrift
«Ich und Du». Sie findet sich jetzt wieder an erster Stelle abgedruckt in die-
sem Bande seiner gesammelten philosophischen und pidagogischen Arbeiten,
neben «Zwiesprache», «Die Frage an den Einzelnen», «Uber das Erziehe-
rische», «Uber Charaktererziehung» und «Das Problem des Menschen». Auch
ohne die letzte, umfangreichste, hier zum erstenmal deutsch erscheinende
Abhandlung (sie gibt einerseits, an die Fragen in Kants «Logik» ankniipfend,
eine gedringte Ubersicht iiber die anthropologischen Problemstellungen von
Aristoteles bis Kant, Hegel und Marx, Feuerbach und Nietzsche, andererseits
eine Darstellung der und Auseinandersetzung mit den gegenwiirtigen «Anthro-
pologien» Heideggers und Schelers, sie als Ausdruck der «Krise» deutend)
miiBte man dem Verfasser und dem Verlage dankbar sein, daf} sie uns diese
gehaltvollen, mit einer leidenschaftlichen Bewegung die Wirklichkeit der
Beziehung zum mitmenschlichen und gottlichen Du vertretenden und kiinden-
den Schriften erneut zuginglich gemacht haben, Hans: Kunz:

267



Philosophie in der Schweiz. Beitrige von Paul Hiberlin, Karl
Diirr, Hans Barth, Perceval Frutiger, Wilhelm Keller, Eduard
Scherrer, Hermann Frey. Schriften der Mlle. Marie Gretler-
Stiftung, Ziirich. Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Ziirich
1946.

Dall es nationale Unterschiede der Philosophen und Philosophien gibt, ist
nicht zu bestreiten, obzwar deren allgemeingiiltige prizise Fassung kaum je
iiberzeugend gelingen diirfte. Wo es versucht wurde, war der wesentliche
Antrieb nicht ein sachliches Erkenntnisinteresse, sondern eine nationalistische
Leidenschaft, die dafiir blind machen muBte, daB nationale Eigentiimlich-
keiten der Idee der Philosophie widerstreiten und daher Zeichen der Unzu-
linglichkeit in der Anstrengung, jene Idee zu realisieren, sind. Dariiber waren
sich alle Autoren, die sich zu dieser Dokumentation der «Philosophie in der
Schweiz» zusammenfanden, von vornherein im klaren. Und so ist denn auch
kein nationales Manifest entstanden; denn «als die ausschlaggebende Per-
spektive durfte», wie der Herausgeber (Barth) im Vorwort bemerkt, «nur die
in Betracht kommen, dal verschiedene Vertreter der Philosophie zum Aus-
druck brachten, was sich auf ihrem Gebiete zu der allgemeinen, einen philo-
sophischen Problematik sagen ldBt». Das ist in zuverlissiger, sachlicher Weise
geschehen; daB nicht alle Beitrige das gleiche Niveau einhalten, lieB sich
nicht vermeiden. Hiberlin handelt «Von der Zukunft der Philosophie in der
Schweiz», Diirr vom «Anteil der Schweiz an der Entwicklung der Logik»,
Barth «Uber den schweizerischen Beitrag zur Staatsphilosophie, erldutert an
Werken Pestalozzis», Frutiger von «La Philosophie en Suisse romande»,
Keller von «Aufnahme und Verarbeitung neuerer deutscher philosophischer
Stromungen in der Schweiz», Scherrer iiber «Was erwartet der jugendliche
Mensch von einer philosophischen Schulung?» und Frey von der «Philosophie

am Gymnasiump». Hans Kunz.

Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus?
Europa Verlag, Ziirich, 1947.

Diese kleine Schrift des im Vordergrund des offentlichen Interesses stehen-
den franzosischen «Existentialisten», welche die deutsche Ubertragung eines
(auch) in der Schweiz gehaltenen Vortrages bringt, ist als Antwort auf Vor-
wiirfe konzipiert, die Sartre von vorwiegend politischer Seite gemacht wor-
den sind. Von da her wird das Niveau bestimmt, und man miite dem Autor
deshalb Unrecht tun, wenn man mit allzu hohen philosophischen Anspriichen
an sie herantreten wiirde. Er unterscheidet einen christlichen und einen
atheistischen Existentialismus, sieht jenen durch Jaspers und Gabriel Marcel,
diesen durch Heidegger und ihn selber vertreten. Indessen darf das, was der
Verfasser hier sagt, nur auf die von ihm verkorperte Gestalt des Existentia-
lismus bezogen werden. Die fiir sie charakteristischen Hauptthesen sind: die

«Existenz» des Menschen geht seiner «Essenz» voraus. Er «ist» das, wozu er

268



sich macht, daher notwendig und unausweichlich frei und fiir all sein Tun

verantwortlich., Von hier aus erfolgt die Selbstverteidigung.  Hans Kunz.

Ludwig Klages: Vom Wesen des Rhythmus. 2. Auflage. Verlag
Gropengiefler, Ziirich und Leipzig, 1944.

Es handelt sich um die unverinderte, lediglich durch ein paar Zeilen des
Vorworts erginzte zweite Auflage der zuerst 1934 selbstindig erschienenen
Schrift. «Zu irgendwelchen Berichtigungen», schreibt Klages, «bestand kein
AnlaB}, da in den drei Jahrzehnten, die seit der Konzeption ihres Grund-
gedankens verflossen sind, nichts hervorgetreten ist, was ihre Argumente zu

erschiittern vermochte.» Hans Kune

E.S. Russel: Lebende Krifte des Organischen. Aus dem Eng-
lischen iibersetzt von Ruth Keller. A.Francke AG. Verlag,
Bern o.]). (Sammlung Dalp, Band 31).

Die organischen Prozesse lassen sich in ihrem Geschehenstypus weder aus
den mechanischen Bewegungsgesetzen ableiten noch gemidB den bewufBten
menschlichen Willenshandlungen deuten, Vielmehr eignet ihnen ein spezi-
fischer, irreduzibler Charakter der «zweckmiBigen», das Leben des Organis-
mus (oder seiner Art) bewahrenden Zielgerichtetheit. Ohne das Wesen dieses
besonderen Geschehenstypus genauer zu analysieren, bringt Russel doch eine
groBe Fiille von iiberzeugenden illustrierenden Beispielen sowohl aus dem
innerorganischen Bereich wie aus der Sphidre der Beziehungen zwischen
Lebewesen und Umwelt, fast ausschlieBlich der englisch-amerikanischen Lite-
ratur entnommen. Und gerade darin liegt das Verdienst der flieBend les-
baren Ubersetzung dieses Buches, dal es uns mit den in englischer Sprache
publizierten biologischen Forschungen bekannt macht, um deretwillen man
die etwas stiefmiitterliche Beriicksichtigung der deutschen Literatur gern in

Kauf nimmt. Hans Kunz.

Léon Brunschvicg: L’esprit européen, Collection Etre et Penser,

20¢ cahier, Neuchatel, La Baconniere, 1947.

Dans son 20 cahier de philosophie, la collection Etre et Penser offre au
public le précieux texte des lecons professées par Léon Brunschvicg, a la
Sorbonne, de décembre 1939 a mars 1940, sur 1’étre spécifique de notre
continent.

L’Europe, on le devine, n’est pas ume expression géographique, pour
I'illustre rationaliste: «Dans le monde antique, Alexandrie a été, tout autant
que Rome, et ce quest de nos jours New York, le centre d’'une humanité a
laquelle rien n’est étranger de ce qui fait la grandeur, de ce qui fait la
noblesse de I’esprit européen». Non, I’Europe ne se laisse pas délimiter comme
un objet spatial; elle s’affirme en tant que structure intérieure a la fois dyna-
mique et durable, en tant que forme de conscience. «C’est un esprit de
discernement, fondé sur la discipline et sur la fermeté du jugement.»

269



Pour pouvoir saisir la conscience européenne dans l’efficacité de son acte
multiple, il est indispensable, estime Brunschvicg, de se tourner vers son
histoire. Rappelons donc quelques-unes des manifestations historiques sail-
lantes d’ou notre auteur voit émerger les caractéres du génie dit occidental:

Demander ce qui doit étre tenu pour vrai, non pas uniquement a une révé-
lation surnaturelle ou a la tradition, mais a l'intelligence, telle est 'idée que
le «miracle» grec a fait surgir. L’idéalisme de Platon prouve ’accomplissement
de cette féconde synthése: «Sagesse, héroisme, sainteté se réunissent dans le
Socrate platonicien pour dessiner le type exemplaire de 'homme européen.»

Par les dpres querelles philosophiques et religieuses au coin desquelles
elles sont marquées, la Renaissance et la Réforme provoquent une déception
dont témoigne la position sceptique qu’adopte, contre son gré, Montaigne.
Aussi Descartes a-t-il pour tiche de faire passer toutes les valeurs du signe
négatif au signe positif. On ne soulignera jamais assez I'importance de l'inter-
vention cartésienne. «Par Descartes, ’homme reconquiert le droit de pro-
noncer en certitude lumineuse le mot de vérité.» Et auteur du Discours
ne se contente pas de retrouver des modes de penser déja mis en ceuvre par
les Anciens et dont le moyen age avait laissé perdre le bénéfice. Certes, il
g’appuie sur le passé; mais il en dégage une méthode capable de créer les
disciplines qui, désormais, constitueront le fondement de notre civilisation:
géométrie analytique et physique mathématique.

S’il amplifie et perfectionne sur plus d’un point le spiritualisme de Des-
cartes, Leibniz en compromet pourtant ’essor par son refus — habilement
voilé — d’élever ’homme au rang de puissance autonome. Quelle que soit en
effet son ingéniosité philosophique, et méme sa profondeur, la théorie de
I’harmonie préétablie ne laisse pas de tourner la liberté en dérision.

A Dinstar de Descartes, Kant devra donc redresser une situation spirituelle
devenue grave; il devra trancher, en faveur de I’homme, le probléme de
savoir «si c’est a nous qu’il appartient de prendre l'initiative d’organiser ou si
nous avons seulement a4 nous insérer dans une organisation toute faite». On
a tort de prétendre que la morale de Kant est abstraite et formelle. Elle exige
de chacun qu’il se replie sur soi pour rejoindre a sa base le principe qui
porte I’espoir d’'une communion intime et universelle. De la sorte, Brunschvicg
pense qu’avec elle ’esprit européen est parvenu au sentiment clair et profond
de sa vocation humaine.

L’analyse du maitre frangais trouve encore un grand axe de référence dans
le développement de la pensée anglo-saxonne, au XIX® siécle. Comment se
présente en effet 'entreprise de Spencer? Les deux courants de ’empirisme
britannique (celui qui part de Locke en direction de la philosophie des
lumiéres, et celui dont Burke alimente la contre-révolution qui traverse le
XIXe sieécle), «Spencer s’est efforcé de les réunir dans une doctrine qui,
aprés le double échec de ’hégélianisme et du positivisme, apparait comme la
troisiéme tentative du siécle pour opérer la synthése définitive de la connais-
sance de I'univers et des données de I’histoire».

Aboutissant a dresser devant nous le noir bloc de I’Inconnaissable, cette
vaste systématisation avive d’ailleurs, en quelque sorte, le point d’interroga-
tion sous le signe duquel notre destin se joue: sommes-nous condamnés a nous

270



débattre dans une nuit sans étoile, dans une confusion mentale impliquant
Paffrontement indéfini de toutes les crédulités et de toutes les incrédulités ?
Ou bien existe-t-il une méthode liée a la constitution de la science véritable
et qui nous donne le droit a la certitude exprimée par Descartes de «n’étre
plus sujet a étre trompé ni par les promesses d'un alchimiste, ni par les
prédictions d’un astrologue, ni par les impostures d’un magicien, ni par les
artifices ou la vanterie d’aucun de ceux qui font profession de savoir plus
qu’ils ne savent.»

Si Brunschvicg croit pouvoir prendre ce second parti, ce n’est point qu’il
sous-estime les obstacles auxquels se heurte l'intelligence, tandis qu’elle tente
d’élucider le monde, Mais le mysticisme lui-méme, remarque-t-il, a besoin
d’une norme de vérité et doit, par conséquent, demeurer en rapport avec une
discipline du jugement. Cette discipline du jugement nous méne a concevoir
la nature comme histoire, car elle est I'ccuvre d’une raison qui se développe
dans I’histoire. En d’autres termes, 1’esprit européen ne se repose jamais.
Il va de crise en crise, et chacune de ces crises nous montre la nécessité
de rectifier et purifier sans cesse notre idée du savoir. Il nous prépare aussi
d’une facon continue des moyens propres a nous rendre plus douces les
conditions de la vie quotidienne, & nous faciliter la jouissance de tous les
résultats conquis dans les domaines de I’art et de la pensée. Mais pour que
la culture ne se borne pas a «rdder en quelque sorte autour des ames», pour
qu’elle serve a forger la civilisation, il faut que I’Europe accepte de devenir
I’Europe, c’est-a-dire une communauté spirituelle. Georges Mottier.

Maurice Gex: Méthodologie, Lausanne, Rouge, 1947.

Les résultats de la science moderne ne sont accessibles qu’a une minorité
d’hommes. Ils exigent, pour leur expression, un puissant appareil mathéma-
tique que seuls quelques initiés posseédent. Et ’on ne peut séparer le résultat
de son expression mathématique, si bien que le physicien Langevin plaisantait:
«Le Calcul Tensoriel sait mieux la physique que le physicien lui-méme». Ainsi,
nul n’entre dans le microcosme s’il n’est mathématicien. Et il est presque
chimérique de vouloir vulgariser les résultats scientifiques: trop exacte, cette
vulgarisation reste inintelligible pour le profane; facilement compréhensible,
elle est approchée, erronée méme.

La science va-t-elle donc échapper a ’entreprise d’un esprit ouvert, curieux,
philosophique en un mot, qui désire s’informer sans se spécialiser? Admettons
que, pour comprendre véritablement un résultat scientifique, il faille devenir
a son tour physicien. Cependant M. Gex nous dit: «La connaissance des résul-
tats des sciences est pure érudition, mais, connaitre les méthodes, ¢’est détenir
un instrument intellectuel utilisable pour de nouvelles conquétes, c’est possé-
der une culture, un pouvoir et non pas un acquis mort, un savoir stérile»
(p-7). Et précisément, négliger les résultats pour s’enquérir de la méthode,
se demander non pas ce que le physicien a trouvé, mais comment il a pu
le trouver, c’est s’interroger non plus sur la chose, mais sur ’esprit, sur son
fonctionnement, toujours semblable quelle que soit la réalité a laquelle il
s’applique en se spécialisant.

271



Le Cours de méthodologie de M. Gex n’est donc pas une initiation a la
science, mais une «Découverte de I’Esprit», tel qu’il fonctionne au contact de
la réalité physique, mathématique, biologique, psychologique ou sociale,

Certains s’imaginent que le savant «constate ce qui est» et se borne a enre-
gistrer ce que I’expérience lui dicte d’'une maniére univoque. Persuadés d’étre
a P’avant-garde du progrés, ils nous raménent i Condillac et vénérent Diderot...
Ce qui est certain, c’est que I’expérience nous révéle un donné d’une richesse
incomparable: chaque fait étudié est en quelque sorte polyvalent, et suscep-
tible d’une foule d’interprétations diverses; en tant que fait pur, il n’est
qu’indication vague, que chaos encore informe. Et voici le travail réservé au
savant: réduire cette polyvalence fonciére du donné expérimental a ce que
I’on pourrait appeler une «univalence», une univocité des faits d’expérience au
sein d’une théorie une, qui leur donne leur unique raison d’étre. Il n’y a
donc science que pour un esprit conscient de son unité propre et persuadé
que 'univers est aussi un qu’il le pressent. Son souci de faire correspondre
adéquatement le donné expérimental — et ses multiples facettes — a l’unité
de ses exigences 'améne A des luttes dramatiques contre la polyvalence du
réel, qui résiste parfois victorieusement. Devant I'effort unifiant du savant se
dresse comme un obstacle métaphysique, qui contraint le chercheur a rester
sur le qui-vive, & reviser des principes communément admis, bref, a vivre
de la vie spirituelle la plus intense. L’obstacle a créé la valeur.

Et a la valeur propre de cet esprit, le savant croit plus que quiconque.
Cela est méme étonnant: plus la nature se fait pressante, plus impérieuses
deviennent ses injonctions, et plus ’esprit se replie sur lui-méme, développe
ses puissances propres, Sous la contrainte du monde matériel, il met en ceuvre
ses ressources les plus formelles. En soit témoin I'extréme complexité mathé-
matique des résultats de la physique moderne: on dirait que plus 'esprit
renonce aux séductions empiriques et au donné immeédiat, plus il se rapproche
de cette nature insaississable. Tournant le dos au sensible il s’éléve dans des
régions de plus en plus formelles, manie des notions de plus en plus abstraites,
et semble rejoindre, aux antipodes du sensible et de I'immédiat, le fond méme
de la nature. Belle lecon, en vérité, que plus d’'un matérialiste pourrait méditer.

Ce pouvoir qu’a I'esprit de se dépasser lui-méme est sa marque authen-
tique; mais il ne peut tenter de s’élever au-dessus de lui-méme s’il ne reste
fidéle a son exigence fondamentale d’unité. Et la découverte de I'esprit que
nous propose M. Gex dans sa Méthodologie est autant découverte de I'unité de
I’esprit que de sa puissance. Il ne faudrait cependant pas croire que l’esprit
scientifique affirme son unité au détriment de la réalité qu’il étudie: tout de
soumission, il est soucieux avant tout de transformer la polyvalence du donné
en une univalence parfaitement idoine, et c’est en maintenant continuellement
le contact entre le donné et le construit — par une sorte de mouvement que
M. Bachelard définit comme dialectique — qu’il y parvient. Livré a ses
propres ressources, l’esprit risque de se noyer; mais il collabore avec la nature
et il semble bien qu’il a besoin de ce secours pour s’affirmer pleinement.
N’y a-t-il pas 12 une belle lecon métaphysique a tirer de I'effort scientifique ?
Le respect de la polyvalence concréte et le souci de ne pas sacrifier a 'unité

272



.

de I’esprit sont deux qualités nécessaires et tout P’art est de passer de I'un a
l'autre sans heurts.

Que 'on considére les mathématiques, out apparaissent ce pouvoir de dé-
passement et ce souci d’unité: la réalité empirique nous suggére I'idée du
nombre. Cette idée n’est pas abstraite de la réalité, mais est construite a
partir d’elle. La complexité du réel fait place a 'univocité du nombre, mais
au prix, pour ainsi dire, d’'une «feinte» de ’esprit. <Pour dénombrer un trou-
peau de moutons, par exemple, 'esprit doit feindre de considérer chaque
mouton comme identique aux autres en envisageant chaque béte comme une
unité, Ensuite I'esprit assemble ces unités identiques et indivisibles par un
acte de synthése intellectuelle» (p.50; c’est nous qui soulignons). Cette
«feinte» n’est autre chose que le jeu de ’esprit, stimulé par I’expérience sen-
sible, et contrdlé par elle. C’est encore par une feinte que le mathématicien
donne un sens a l'opération 3 —10 —=? que ne sait résoudre l’expérience
concréte. De feinte en feinte, l’esprit semble s’éloigner de la polyvalence
sensible, mais en réalité il s’en rapproche et lui confére I'intelligibilité.

Que si nous passons aux sciences expérimentales, nous retrouvons ces bonds
en avant de D’esprit, signes de son audace et garantie de son efficacité. Il
suffit du probléme épineux du fondement de I'induction (§ 38, p.121) pour
g’en convaincre: siir de lui et de ses puissances unifiantes, I’esprit affirme la
généralité de ce qu’il n’a constaté et vérifié que dans le particulier.

Du reste, que l'esprit scientifique s’attache a la réalité biologique, sociolo-
gique ou historique, il reste tel qu’il est, et certaines constantes demeurent.
L’objet de ses recherches s’est modifié, s’est humanisé en sociologie et en
histoire, mais «comme I’esprit humain est un, nous retrouvons dans toutes
les sciences I’emploi des mémes procédés de la pensée» (p. 215).

Ces procédés, ces constantes de ’esprit humain, M. Gex les résume brillam-
ment dans le dernier chapitre de sa Méthodologie. On y voit comment I'intui-
tion et la pensée discursive collaborent sans jamais s’opposer: «Toute con-
naissance digne de ce nom suppose d la fois intuition et pensée discursive»
(p- 221). L’analyse et la synthése sont également deux opérations complémen-
taires: le mouvement dialectique de la pensée scientifique comprend ce
rythme alterné ol une synthése vague est explicitée par une analyse précise,
laquelle est vérifiée par une nouvelle synthése plus vaste. Enfin la vérité et
I’erreur étant définies comme des propriétés des jugements, «la vérité d’une
certaine proposition dépend non seulement de sa confrontation avec la réalité,
mais encore des rapports complexes qu’elle soutient avec une foule d’autres
propositions engagées dans un systéme» (p.228),

«Traité de I'esprit humain», tel est le véritable titre de 'ouvrage que nous
venons de présenter. Quiconque a la bonne foi de reconnaitre qu’il n’est pas
I'unique dépositaire de ’esprit humain condensé dans sa propre personne, se
doit de savoir comment ’esprit scientifique fonctionne, lui qui est le fruit
d’un effort universel et international, Et nous ne pouvons que dire a M. Gex

notre reconnaissance de nous avoir placés face & nous-mémes.

J.-Claude Piguet.

18 273



«Dialectica». Revue internationale de philosophie de la connais-
sance. Vol.1 (1947), Nos. parus 1, 2 et 3. Neuchatel, Editions
du Griffon.

En répondant a la demande des rédacteurs des Studia philosophica, nous
n’avons pas seulement l’intention de donner une idée des divers articles
parus, mais aussi quelques précisions sur la perspective dans laquelle s’en-
gage notre action.

A nos yeux, toute philosophie authentique est intimement liée & une acti-
vité particuliére, qui, d’'une part, pose des questions fondamentales dépassant
les limites d’une pure technique, et, d’autre part, formule certaines exigences,
d’autant plus précises et impitoyables que cette activité est plus évoluée.

Pour la plupart des collaborateurs de Dialectica, le probléme philoso-
phique est lié a la recherche scientifique. Mais s’ils n’ont aucune intention
de renoncer a leur spécialisation, du moins renoncent-ils & n’étre que des
spécialistes. Qu’il existe d’autres sources de la réflexion philosophique, ils
le savent bien, et c’est avec joie qu’ils voient des esprits riches d’une autre
expérience venir compléter la leur.

Un tel effort ne nous semble pourtant avoir de signification et d’efficacité
que g8l est orienté par certaines idées directrices, qui doivent en assurer
sinon une unité dogmatique, bien fragile et tout a fait contraire i notre
point de vue, du moins une certaine continuité méthodique. La philosophie
qui inspire notre revue a été développée dans les nombreux ouvrages de deux
de ses directeurs, MM. G. Bachelard et F.Gonseth, qui sont suffisamment
connus pour que nous n’ayons pas a les rappeler ici. L'idée centrale est celle
de la constitution dialectique de la science, qui nous a fourni a la fois un
titre et le théme du premier numéro.

L’idée de dialectique posséde a la fois une origine ancienne et des réson-
nances actuelles d’un grand intérét; mais comme elle se préte a des inter-
prétations assez variées, il convenait de préciser d’emblée 1'usage que nous
en faisions. Dans le No 1, M. Bachelard nous présente la philosophie des
sciences comme un dialogue engagé entre deux tendances philosophiques,
dont I'une pourrait &tre I’idéalisme et l'autre le réalisme, mais qui prend
bien plus d’acuité si I'on choisit des pdles moins éloignés, comme le ratio-
nalisme formalisant et le matérialisme technique. Rappelant les beaux entre-
tiens de Ziirich sur les fondements et la méthode des sciences mathématiques
de décembre 1938, M. Gonseth nous montre comment I’ancienne conception
d’une connaissance prédicative a fait place & l'idée plus souple d’une con-
naissance dialectique, placée sous I'idée dominante de I’expérience ouverte,
mais qui repose tout le probléme de I'instance légitime de la pensée scienti-
fique. Dans un cadre plus étroit et sous une forme peut-étre déroutante, mais
combien incisive, un praticien des méthodes expérimentales, M. H. Konig,
présente la pensée dialectique comme une pensée authentiquement expéri-
mentale.

Mais ne fallait-il pas aussi rappeler, méme trés sommairement, d’une part
la longue évolution de I'idée de dialectique et le rédle qu’elle joue dans
d’autres doctrines contemporaines? C’est ce qu'ont bien voulu tenter
M. K. Diirr en g’attachant plus spécialement a la dialectique de Platon et a

274



celle de Hegel, et M. E. Walter dans quelques pages consacrées au matéria-
lisme dialectique. Aprés avoir jeté ces premiers jalons, on mesure peut-étre
mieux ’ampleur de ’effort entrepris. Les lacunes sont immenses; des points
de vue importants ont été complétement négligés, celui du philosophe et
mathématicien Albert Lautman (exécuté en 1944), tout inspiré de la dialec-
tique platonicienne, celui d’un Croce (ce qui nous vaudra une heureuse mise
au point de M. Giinther dans une lettre publiée dans le No 2 et une réponse
de M. Bernays dans le No 4), et combien d’autres.

Pouvait-il en &tre autrement? Si I'idée de dialectique avait pu étre définie,
exposée dans son développement historique, analysée dans son efficacité
actuelle, critiquée et comparée en 80 pages, assurément cette idée n’aurait
pas mérité I'intérét qu’on lui portait. Le débat reste donc encore largement
ouvert et nous reverrons souvent apparaitre cette idée le long de notre route
(voir p. ex. les précisions apportées par M. Bernays dans le No 2),

Il ne pouvait pourtant pas étre question de maintenir nos regards fixés
toujours sur la méme idée. Le deuxi¢me fascicule posait un nouveau probléme,
celui de l'objectivité et de la subjectivité. Question d’une importance capi-
tale pour la physique contemporaine, ou l’indiscernabilité des corpuscules
diminue I’individualité de 1'objet microscopique et fait jouer a I’observateur,
dans la théorie méme, un rdle beaucoup moins neutre qu’en physique clas-
sique (article de M™e P. Destouches-Février). Sujet qui appelle aussi la
comparaison entre deux activités considérées souvent comme fort éloignées,
I’art et la science: 'art du poéte (dans les remarques de MM. F. et J.-P.
Gonseth suggérées par ’cuvre de M. Bachelard), mais aussi ’art du peintre
et du sculpteur (dans I’étude de M. R. Hainard, cet ami aussi passionné de
son art que respectueux de l'effort du savant, cet homme qui dans sa
recherche intense de la nature et de lui-méme, nous rencontre sur son
chemin). Dans le méme numéro, le soussigné a tenté de montrer comment
I’exigence d’ouverture, nécessaire dans une connaissance dialectique, doit
étre complétée par une recherche de fermeture, dont le but est en somme
de retrouver une certaine objectivité.

Le No 3 est consacré a la notion d’espéce. Aprés que M. S. Gagnebin ait
posé le probleme dans sa généralité, plusieurs savants, M. P. Niggli pour
la minéralogie, M. E. Gagnebin pour la biologie en général, M. F. Gonseth
pour le calcul des probabilités, M. C. Favarger pour la botanique et M. G.
Dubois pour la zoologie, viennent apporter les témoignages de disciplines
particuliéres. Ces témoignages concluent avec une remarquable unité a
I’impossibilité d’une définition rigoureuse, unique et définitive de la notion
d’espéce, mais a D’efficacité de cette notion lorsqu’elle est acceptée avec
une ceriaine frange d’indétermination, avec la possibilité de s’ouvrir et
de se modifier et qu’elle est engagée dans une discipline expérimentale;
lorsqu’elle se réclame, pour tout dire en un mot, d’une connaissance dia-
lectique.

Pour terminer, qu’il nous soit permis de signaler la rubrique du portrait
philosophique, inaugurée par M. S. Gagnebin pour le troisiéme centenaire
de la naissance de Leibniz, celle de I’évolution des idées ol nous trouvons,
a coté d’articles déja cités, une étude de M. M. Pensa sur le logos hégélien,

275



un hommage & M. Mannoury (de M. A. Preismann), des études critiques de
Iouvrage de M. H. Reichenbach, Philosophic Foundations of Quantum
Mechanics (par M. W. Pauli, qui nous a promis d’autre part sa collaboration
active pour la préparation d’un prochain numéro) et de celui de M. G. Polya,
How to Solve It (par M. P. Bernays), enfin des renseignements sur I’actualité
philosophique.

On le voit, notre effort porte en apparence sur un secteur assez délimité
de la recherche philosophique, sur le probléme de la connaissance, et plus
spécialement sur celui de la connaissance scientifique ot il plonge avidement
ses racines. Mais nous pensons que notre expérience d’homme de science,
étroitement associée a mnotre expérience d’homme, doit nous permettre
d’apporter une contribution non négligeable a la philosophie, qui, pour étre
fidéle a elle-méme, doit s’engager dans le monde actuel avec tous les pro-
blémes et toutes les réponses de notre temps. F. Fiala.

276



	Besprechungen = Comptes rendus

