Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: L'espace pour Leibniz

Autor: Wavre, Rolin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883477

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’espace pour Leibniz
Par Rolin Wavre

La doctrine de I’espace chez Leibniz est extrémement com-
plexe. On consultera avec profit le livre de Bertrand Russel
«La philosophie de Leibniz», celui de Couturat «La logique de
Leibniz». L’espace que nous étudierons ici est celui des Nou-
veaux essais sur ’entendement humain.

Mais nous nous efforcerons de comparer le point de vue de
Leibniz a ceux des autres philosophes. Les questions essentielles
sont celles-ci: le vide est-il possible? L’espace est-il un grand
réceptacle indépendant des corps qui baignent en lui et ayant
une structure propre déterminée ? Est-il au contraire une pro-
priété des choses étendues ? Est-il une synthése des sensations ?
Existe-t-il 1a ou il n’y a point de corps, point de matiére, point
de substance, ou I’énergie s’évanouit? Est-il au contraire pure-
ment mental ?

Les partisans du réceptacle se donnent ’espace indépendam-
ment de la matiére comme un grand vide préexistant. Dans la
théorie des mouvements, ils seront absolutistes, dans ce sens
qu’ils chercheront a définir le mouvement par rapport a ce
cadre absolu. Les autres, qui fusionnent espace et matiére, affir-
meront la relativité des mouvements, des positions, des vitesses,
puisque la position d’un corps ne peut étre définie que par rap-
port aux autres corps. Sans corps perceptible, il n’y aurait plus
de lieu. En astronomie, les idées sur I’espace sont liées aussi
a la question de la masse principale. Ceux qui admettaient la
fixité d’une terre prépondérante et le mouvement des étoiles
ne pouvaient admettre une série d’étoiles se prolongeant a I'in-
fini, car les vitesses successives dépasseraient toute limite dans
cet univers en rotation. Par suite de la révolution copernicienne,
le soleil, immobile, étant devenu prépondérant, cette objection
tombait. Au cours du XVI® siécle, I’espace lié aux étoiles fixes
redevient infini, comme il I’était chez Démocrite.

245



Une autre pierre de touche pour préciser les opinions des
grands philosophes, c’est la question de la création. Pour les
absolutistes, partisans du réceptacle, I’espace préexistait et seule
la matiére a été créée «a ce moment-la»; tandis que pour les
relativistes, qui fusionnent espace et matiére, les deux entités
ont été créées en méme temps. Cela soit dit pour mettre plus
de clarté (une clarté peut-étre artificielle) dans les idées.

Abordons maintenant quelques détails dans I’ordre chronolo--
gique. Démocrite et les atomistes se donnaient un vide dans
lequel évoluaient de petites particules solides insécables: les
atomes. Le vide avait pour ainsi dire autant de réalité que les
atomes, Il était infini et contenait une infinité d’atomes. Pour
Epicure, il pouvait exister une infinité de mondes.

Chez Platon, I’espace est d’abord ce grand réceptacle dont
parle le Timée. Il est difficile de savoir si Platon lui con-
férait une structure, mais le lieu d’un corps est, semble-t-il, la
position qu’il occupe dans ce grand réceptacle. Ce dernier est au
début une étendue homogéne, isotrope, a ce qu’il semble. Mais
Platon parle aussi de ’ame du monde, puis d’un crible qui sépare
les corps lourds des légers. Le grande réceptacle perd alors de
son isotropie, un champ de forces lui est inhérent, comme chez
Aristote, pour lequel le lieu aura un certain pouvoir d’agir sur
les corps. Quant a 'univers, il est sphérique, conformément aux
idées des Pythagoriciens, ou encore c’est I'icosaédre. L’espace,
pour Platon, n’en subsiste pas moins au dela de l'univers per-
ceptible. Le réceptacle est donc plus grand que 'univers.

Chez Aristote, seul compte le cosmos. Il est fini, sphérique,
rempli d’'une matiére de plus en plus éthérée au fur et 4 mesure
qu’on s’éloigne du centre. Un champ de forces radiales lui est
inhérent. L’espace est anisotrope et la terre tend a en occuper
le centre. Le lieu d’un corps C, c’est sa position par rapport a
d’autres corps. Car ceux-ci permettent de juger du repos ou du
mouvement relatif de C; c’est la premiére enveloppe immobile.
Dans le vide, il n’y a pas de lieu et rien n’y est étendu. Pas
d’étendue, pas d’espace au dela des corps. L’espace homogéne de
Platon et de certains géoméires est donc imaginaire pour Aris-
tote. L’opposition de ces deux maitres au sujet de I’espace sub-
sistera jusqu’a nos jours. Elle tient aussi aux théories fort diffé-
rentes que ces grands philosophes professent sur l'origine de nos

246



connaissances. Platon, mathématicien, admet d’emblée la réalité
des étres mathématiques et en particulier de cet Etre idéal
qu’est le grand réceptacle. Aristote, plus empiriste, part de
la sensation, de la perception, puis de la représentation et
voit dans I’étendue une abstraction a partir des données sen-
sibles. Ou il n’y a plus de perception, les représentations du
géomeétre sont chimériques et I’espace s’arréte, avec la matiére
divine, a la derniére des sphéres. L’intuition que nous avons
d’une sphére ordinaire immergée dans un milieu plus vaste
oblige cependant ces penseurs a se demander ce qu’il y a au dela
de leur grande sphére. Pour les Pythagoriciens, c’est I’Olympe;
pour Platon, I'objet d’un réve; pour Aristote, c’est un néant
d’espace, ou c’est le Premier Moteur qui anime les cieux; pour
Ptolémée, c’est 'Empyrée et, pour le Moyen age, le séjour des
bienheureux.

Tant qu’on n’avait affaire en astronomie qu’a des mouve-
ments circulaires, on ne voyait aucune nécessité de percer la
derniére sphére. Mais lorsqu’a la Renaissance le principe d’iner-
tie fut formulé en mécanique, la ligne droite reprit 'impor-
tance qu’elle avait en géométrie pure. Un corps abandonné a
lui-méme devait parcourir une droite infinie; il devait, par con-
séquent, percer la derniére sphére. La révolution copernicienne
avait déplacé le centre de l’espace, ébranlé la croyance au lieu
naturel, indentifié la terre aux planétes. Le champ de forces
radiales du monde sublunaire d’Aristote était donc en mouve-
ment, attaché a la matiére et non plus a ’espace. Le mouvement
de la terre autour du soleil ébranlait toutes les croyances an-
ciennes. Mais Copernic admettait encore un espace fini, bien que
la matiére se désolidarisat de cet espace pour se créer ses pro-
pres centres d’attraction. Le soleil devenait la masse prépondé-
rante, ’espace se liait a lui et aux étoiles fixes. L’absence des
parallaxes annuelles et I'image strictement ponctuelle des étoiles
vues au télescope faisaient pressentir un univers beaucoup plus
grand qu’on ne l'imaginait autrefois. La matiére se séparait de
I’espace dans le monde sublunaire; elle se créait partout ses
propres centres d’attraction et ’espace pouvait étre de nouveau
concu comme un grand réceptacle préexistant, d’une structure
conforme aux axiomes des géomeétres. Il redevenait I’espace
euclidien, infini, isotrope, homogéne et insensible aux dimen-

247



sions des figures. Dans ce grand réceptacle, la matiére évolue
sans que le lieu lui-méme ait un pouvoir sur les corps. Aux
termes de la révolution copernicienne, Newton pouvait se don-
ner I’espace avant la matiére, comme Démocrite. L’espace, c’est
le réceptacle vide, infini, structuré euclidiennement, dans lequel
est lancée la matiére, soumise qu’elle est aux attractions réci-
proques de ses différentes particules. L’espace n’exerce plus
aucune force, la position devient indifférente. Toute la méca-
nique céleste est invariante a I’égard d’une translation uniforme,
La révolution copernicienne conduit progressivement a Iin-
finité d’un espace presque vide, et a la séparation de principe
du réceptacle et de son contenu. L’univers d’Aristote, celui du
Moyen iage, plus a notre mesure, se trouvait progressivement
plongé dans un vide insondable. Une parole célébre témoigne
de cette évolution: «Le silence des espaces infinis m’effraie.»

La géométrie analytique permettait, désormais, de repérer,
par I’échelle des nombres entiers, trois fois reportés sur des axes
orthogonaux, une infinité de cubes égaux, remplissant I’espace
infini d’Euclide-Newton. A cette structure arithmétique, nous
nous référons souvent pour plus de clarté.

Mais Descartes, lui, fusionnait encore la matiére et I’étendue
dans sa res extensa, I’étendue et le mouvement étaient I’essence
de la matiére; I’espace était plein, plein de ses tourbillons. Dans
ces circonstances, Descartes avait peine a admettre un espace
infini. Nous y reviendrons. Pour Leibniz, le vide n’existe pas
non plus. L’étendue est remplie d’une matiére fluide. L’étendue
vide serait contraire a la perfection divine qui aurait tendu a
y mettre des substances. Descartes disait: «Si on nous demande
ce qui arriverait en cas que Dieu 6tat tout le corps qui est dans
un vase, sans qu’il en restat d’autre, nous répondrons que les
cotés de ce vase se trouveraient si proches qu’ils se toucheraient
immédiatement.» Ce qui amusait Pascal.

Leibniz, dans les «Nouveaux Essais», donne son avis a cet
égard. Les parois du vase ne se toucheraient point pour cela
«mais je crois — dit-il — que ce n’est pas un cas que la perfec-
tion divine admette». Descartes et Leibniz ne peuvent admettre
Pexistence simultanée de tous les cubes d’un espace cartésien.
Si ces cubes étaient remplis de matiére, ce refus serait bien
naturel. (Méme pour Newton — cela résulte de 'attraction uni-

248



verselle — la matiére devrait devenir de plus en plus rare; a
grande distance, elle ne pourrait pas étre homogeéne; I’attraction
serait alors infinie dans tout angle solide et les planétes sou-
mises a des forces infinies en compensation fonciérement ins-
table.) Donc il n’est pas question pour les philosophes modernes
d’une matiére uniformément répartie dans un espace infini. Mais
Leibniz se refusait méme a concevoir ’espace vide comme un
donné, une réalité. Dans ce sens, il rejette 'infini actuel, le
nombre infini; il ne peut admettre ’existence d’un tout formé
d’une infinité de parties égales, de volume non nul. Ecoutons
Théophile (Leibniz) dans le magnifique dialogue des Nouveaux
Essais: «M. Descartes et ses sectateurs ont dit pourtant que la
matiére n’a point de bornes, en faisant le monde indéfini, en
sorte qu’il ne soit point possible de concevoir des extrémités. Et
ils ont changé le terme d’infini en indéfini, avec quelque raison:
car il n’y a jamais un tout infini dans le monde, quoiqu’il y ait
toujours des touts plus grands les uns que les autres a I'infini.
L’univers méme ne saurait passer pour un tout, comme je I’ai
montré ailleurs.» L’infini actuel que Leibniz rejette ici, c’est
celui de la coexistence d’une infinité de cubes égaux remplis-
sant tout I’espace, méme si ces cubes sont vides ou purement
idéaux. Car, en mathématique, il n’admet pas le nombre infini.

Mais dans la Monadologie, il ne niera pas I'infini actuel dans
un autre sens. La matiére est toujours étendue, donc toujours
divisible. Il n’y a pas d’atomes solides. Or, aucune substance
véritable ne doit étre divisible. Alors, seuls les points seront
métaphysiquement substantiels et dans toute partic du monde
coexistent une infinité de points substantiels. Ils sont vitaux,
capables de force, de perception; ces points métaphysiques sont
situés en des points mathématiques définis par rapport a l’en-
semble des autres corps, et ces points mathématiques sont les
points de vue des différentes monades.

L’essence primordiale, c’est la force. Mais revenons a I’espace,
indépendamment de la Monadologie, a celui des Nouveaux essais.
Leibniz nie donc I'existence du grand réceptacle de Platon et
de Newton. Il ne lui accorde aucune réalité. Il n’y a aucune rai-
son suffisante, dit-il, pour que la matiére se trouve ici plutdt
que la, dans ces régions indiscernables, dans ce vide infini, par-
tout le méme. Les lieux sont relatifs, en tant que positions a

249



I’égard des autres corps. Ils n’auraient aucun sens dans le grand
réceptacle, car les indiscernables sont identiques. Leibniz re-
vient, en théorie de la connaissance, a la philosophie d’Aristote.
L’étendue est I’abstraction sur les choses étendues. C’est un con-
tinu essentiellement divisible, dont les parties, autres continus,
sont coexistantes. L’espace est a la fois plus et moins. C’est un
ensemble de rapports, un simple ordre, non seulement entre les
existants, mais encore entre les possibles, comme s’ils existaient.
Le lieu réel, universel, se situe par rapport a l’ensemble des
corps et non par rapport a un réceptacle.

Théophile: «Le lieu est ou particulier, qu’'on considére a
I’égard de certains corps; ou universel, qui se rapporte a tout
et a I’égard duquel tous les changements par rapport a quelque
corps que ce soit sont mis en ligne de compte. Et s’il n’y avait
rien de fixe dans 'univers, le lieu de chaque chose ne laisserait
pas d’étre déterminé par le raisonnement, s’il y avait moyen de
tenir registre de tous les changements, ou si la mémoire d’une
créature y pouvait suffire, comme on dit que des Arabes jouent
aux échecs par mémoire et a cheval. Cependant, ce que nous ne
pouvons point comprendre ne laisse pas d’étre déterminé dans
la vérité des choses.»

L’espace, pour Leibniz, est donc un ordre mathématique entre
les coexistants réels ou possibles, entre les positions relatives
des points. C’est I'’enchainement des distances. De méme, le temps
est abstrait des phénoménes successifs, mais il est idéal; c’est le
seul ordre possible entre les successions. L’espace et le temps
relévent des idées innées, logiques et mathématiques; mais ces
notions se sont réveillées en nous a 'occasion de la perception
des phénoménes. Le temps et I'espace, idéaux, dépendent des
vérités éternelles et ordonnent tous les possibles. Les sens seuls
ne sauraient suffire 2 former ces notions. Elles préexistent en
quelque sorte dans notre dme qui n’est point vide. C’est parce
que la raison peut toujours ajouter une longueur a une lon-
gueur que nous avons l'idée de l’espace indéfini, parce que
le méme motif subsiste toujours. Ainsi, I’espace peut étre tou-
jours prolongé par la pensée, mais, ici, indéfini vient de la
similitude et exprime «le méme motif». Ces réalités sont pure-
ment opératoires, d’essence logique, mais un univers infini ne
peut pas étre actuellement réalisé. L’espace, abstrait de la ma-

250



tiére, est un ordre entre les perceptions sensibles, mais cet ordre,
que nous retrouvons dans les choses, nous aurions pu le décou-
vrir en notre esprit si seulement nous y avions pensé, car il est
conforme aux principes innés et aux vérités éternelles. Les idées
d’espace et de temps dépassent ’expérience et ne sauraient étre
trouvées par simple induction a partir de ’expérience.

Cette idéalisation de I’espace, cette réduction a des rapports
mathématiques abstraits, a un ordre préétabli par ’esprit entre
les choses simultanément données ou possibles, fait pressentir le
kantisme.

Mais revenons a la question de l'infini et aux agrégats de
points mathématiques. Ecoutons le représentant de Locke: «Phi-
laléethe: Nous n’avons pas I'idée d’un espace infini, et rien n’est
plus sensible que I’absurdité d’une idée actuelle d’un nombre infini.

Théophile: Je suis du méme avis. Mais ce n’est pas parce
qu’on ne saurait avoir I'idée d’un infini, mais parce qu’un infini
ne saurait étre un vrai tout.»

Les mathématiciens connaissant la théorie des ensembles et
celle de la mesure ne manqueront pas de traduire les idées de
Leibniz en termes contemporains. C’est Couturat qu’il faudrait
consulter a ce propos. Voici ce qu’il me semble: Leibniz part
d’une grandeur finie, un segment de droite, ou encore un nom-
bre entier; il s’accorde le droit d’ajouter un nombre indéfini-
ment croissant de tels segments, ou de nombres entiers, sans
admettre ’existence, 8 un moment donné, d’un terme a ces opé-
rations, d’'une droite totale, ou d’un nombre infini. En ce sens,
la droite n’est pas la somme actuelle de ses segments unités.
Leibniz s’accorde le droit de diviser tout intervalle en inter-
valles plus petits, toute matiére étendue en étendues plus petites
et rejette ainsi les atomes. S’il passait 4 la limite, au bout de ce
processus, il n’aboutirait qu’aux points, et voit la difficulté de
reconstituer une longueur a partir d’éléments qui n’en auraient
pas, le continu a partir des points.

En mathématicien, il s’en tient aux quantités croissantes au
dela de toutes limites, ou tendant vers zéro. Certaines pages de
son calcul différentiel évitent les écueils métaphysiques aux-
quels d’autres se sont heurtés.

Leibniz veut éviter ’antinomie du continu: un volume ne peut
étre con¢u comme un agrégat d’éléments infinitésimaux. S’ils ont

251



une grandeur, ces éléments sont encore divisibles et s’ils n’en
ont point, ils ne sont pas les éléments d’une chose qui en a.

On sait par quel détour la théorie actuelle de la mesure des
ensembles de points évite cette antinomie. C’est aussi 'opposi-
tion de 1918 entre les cantoriens et les intuitionistes. Pour les
premiers, il n’y a pas de difficulté a concevoir le continu comme
I’ensemble de ses points, lesquels préexistent. Tandis que, pour
les autres, ce sont les intervalles, si petits soient-ils, qui restent
les entités fondamentales et les points ne sont en général que
des lois d’engendrement d’intervalles indéfiniment emboités dont
les longueurs tendent vers zéro. Si I’on me pardonne ces expres-
sions; Leibniz est cantorien en métaphysique, dans sa monadolo-
gie, ot 1l admet un infini actuel; il ne I’est pas dans les nouveaux
essais.

Voyons le rapport avec la création. Quelques mots d’histoire
encore. Chez Aristote, les deux entités, matiére et espace, sont
éternelles et solidaires. Il n’y a pas de création. Au XIII® siécle,
Thomas d’Aquin, pour concilier la philosophie chrétienne avec
celle du Lycée, faisait surgir I'univers d’Aristote, et ’espace avec
lui, & un moment donné. Pour les thomistes, ’espace est créé
en méme temps que les corps. Un interpréte de St-Thomas dit:
«Avant la création des mondes, I’espace n’était rien, mais notre
imagination se plait a leur créer un immense réceptacle destiné
a les recevoir.» Pour Morus, un prénewtonien absolutiste, Dieu
a créé les corps dans I’étendue, qui préexiste; tandis que pour
Malebranche, post-cartésien, qui cherche a concilier son ratio-
nalisme avec le «dogme de la création», Dieu crée les corps
d’aprés ’étendue et non dans l’étendue. Chez Newton, cette
question mérite d’étre étudiée de plus prés. A vrai dire, il ne se
prononce pas sur la création, que je sache, mais il a besoin d’un
support a son espace infini, ensemble simultané des points, de
tous les points possibles. La structure euclidienne (Newton n’en
connaissait pas d’autre) régissait le réceptacle. C’était aussi un
repérage idéal, car il n’existait pas de corps solide, ni de matiére
sur laquelle on piit expérimenter dans de telles dimensions. La
lumiére elle-méme, cheminant en ligne droite, dans ce vide in-
fini, devait se disperser aux lointaines distances. Comment alors
parler d’une structure spatiale dans les grandes dimensions,
extra-sidérales en quelque sorte, ou plus rien n’eiit affecté nos

252



sens? Comme dit Léon Brunschvicg: «Newton philosophe s’est
étonné de I'audace de Newton mathématicien.» Le philosophe
invoque 'omniprésence divine pour remédier a l'infirmité de
nos sens. Revenant a «<I’Ame du monde» de Platon, comme il était
revenu au réceptacle, il fait de l'espace le sensorium Dei dans
son «Traité d’Optique», livre III, questions 28 et 31. Ce n’est
que pour Dieu que les lieux et les points mathématiques se dis-
tinguent les uns des autres dans ce vide infini, sans point de
repére, partout identique a lui-méme. Selon l’explication que
donne Clarke a Leibniz, la thése de Newton signifie que Dieu
percoit toutes choses par sa présence immédiate, comme 1’dme,
présente dans le cerveau, y pergoit les images qui s’y forment.
Newton et Clarke font ensuite de ’espace et du temps les attri-
buts infinis et éternels de la divinité. (Leibniz aussi, dans un
autre sens, parlera, pour comble de difficultés, d’un espace
absolu, comme d’un tout. Il y voit aussi un des attributs de
Dieu.)

Tous ceux qui ont voulu se donner un espace infini, récep-
tacle du monde, ont invoqué soit une ame, soit une sensibilité,
soit une intelligence infinie; tels furent Platon, Newton, Laplace
et, dans ce dernier sens, Leibniz. Lors des débats de 1920 sur la
relativité, pour mieux définir les positions newtoniennes, par
opposition aux idées nouvelles, on invoquait souvent en termes
assurément moins religieux, le sur-observateur de Newton. (Et
Mach dans sa Mécanique eiit pu invoquer avec Leibniz I’Arabe
qui joue aux échecs de mémoire.)

Les positions adoptées par Leibniz, I'idéalité de I’espace en
particulier, devaient rendre plus subtile son attitude vis-a-vis de
la création. «S’il n’y avait point de créature — dit-il — ’espace
et le temps ne seraient que dans les idées de Dieu.» Et ailleurs:
«L’espace est un ordre et Dieu en est la source.» Aussi, Bertrand
Russell distingue-t-il chez Leibniz: I’espace et le temps dans I’es-
prit de Dieu; I’espace et le temps dans les perceptions de chaque
monade; ’espace et le temps objectifs qui ont existé depuis la
création, mais sont encore relationnels. Nous ne le suivrons pas
dans de si subtiles distinctions. Les conclusions subsisteraient:
I’espace est un ordre abstrait et relationnel, un enchainement
des distances que ’esprit établit entre les corps réels ou simple-
ment possibles. En principe, 'esprit aurait formulé cet ordre

253



méme s’il n’y avait pas de corps; en fait, il a eu besoin, pour le
découvrir, des perceptions et du monde sensible.

Poursuivons jusqu’a nos jours cette analyse de la notion d’es-
pace pour voir dans quel sens les positions leibniziennes peuvent
subsister.

Avec Kant, un ordre de préséance s’établit, comme chez New-
ton; mais, comme chez Leibniz, cet ordre tient a nous. La ma-
tiére ne pourrait pas nous apparaitre autrement qu’étendue.
L’espace n’est pas un grand réceptacle prét a recevoir le monde,
c’est une forme de notre sensibilité, le seul ordre possible des
sensations, ordre donné avant elles. L’intuition spatiale se mani-
feste a I’occasion de ’expérience, comme chez Leibniz, mais elle
est pure et a priori. Dans ce sens, chez tous ceux que nous
venons de nommer, la séparation subsiste entre I’espace et les
corps, puisque chez Newton l’espace est donné avant, chez
Leibniz il est idéal, et chez Kant c’est une forme de la sensi-
bilité, indépendante de son contenu. L’espace n’est pas en soli,
pour Kant; il est en nous.

Bergson tente d’expliquer I'illusion du réceptacle et la com-
bat. Il retourne toutes les perspectives et semble s’en tenir a
I’extensif: «La réalité, telle que nous la percevons directement,
est du plein qui ne cesse de se gonfler et qui ignore le vide. Elle a
de I’extension, comme elle a de la durée; mais cette étendue con-
créte n’est pas I’espace infini et infiniment divisible que I'intel-
ligence se donne, comme un terrain ou construire. L’espace con-
cret a été extrait des choses. Elles ne sont point en lui, ¢’est lui
qui est en elles. Seulement, dés que notre pensée raisonne sur la
réalité, elle fait de I'espace un réceptacle. Comme elle a cou-
tume d’assembler les parties dans un vide relatif, elle s’imagine
que la réalité comble je ne sais quel vide absolu.» (La pensée et
le mouvant, p. 121.)

Certes, I'intuition spatiale est une forme de notre sensibilité,
une synthése, peut-étre prématurée, des sensations; nous ne
pouvons voir les corps qu’étendus; mais cette forme est plus
souple que ne le pensait Kant. L’étendue n’est structurée que par
des opérations concrétes, puis idéalement prolongées. Ce sont
les expériences journaliéres qui ont suggéré la structure eucli-
dienne. Mais ’ordre idéal, mental, pourrait étre différent. D’au-
tres enchainements des distances sont possibles. Depuis le XIX®

254



siecle, d’autres géométries sont nées, d’autres structures logiques
sont possibles, qui conviendraient aussi a ’étendue. La géométrie
peut étre choisie en fonction des phénomeénes. Le réceptacle
n’est plus donné, on peut en disposer, il se transforme d’ailleurs
chaque jour. Riemann a inventé de nouveaux enchainements des
distances, et Einstein en a tiré parti pour appliquer 'un d’eux
aux phénomeénes astronomiques. Le contenant épouse le con-
tenu. Les géométries riemaniennes fournissent un choix de coor-
dinations de distances, dont I’'une est susceptible de résorber en
elle le phénoméne de la gravitation. D’une maniére trés enve-
loppante, la gravitation redevient une propriété de l’espace;
matiére pesante et espace sont solidaires, ils seraient apparus
en méme temps, suivant le relativiste abbé Lemaitre. Le systéme
de Newton était un systéme limite convenant a un univers
presque vide. L’évolution de la mécanique y a subi un rebrous-
sement que 1’idéalisme leibnizien, comme nous I’allons voir, s’est
plu a éviter. En 1900, la courbe est repartie et, aujourd’hui, ma-
tiére et espace «s’empoignent» de nouveau. Retour a Aristote,
alors? Oh! non, pas du tout, car c’est trop différent.

Revenons a Leibniz. Dans les Nouveaux Essais, il n’admet pas
I’attraction entre les astres, attraction instantanée, a distance,
pour la raison qu’un corps ne saurait agir la ou il n’est pas. Il
traite l'attraction que congoit Monsieur Newton de «qualité
occulte». Il réclame, comme les cartésiens, des actions de proche
en proche. Il demande raison 8 Newton de la gravitation, comme
Descartes demandait raison de la pesanteur a Galilée. Or, pré-
cisément, dans la théorie d’Einstein lattraction a distance
n’existe plus, elle n’est point instantanée, 'onde gravifique se
meut avec une vitesse finie, en tant que modification de la géo-
métrie, de la métrique spatiale. L’attraction elle-méme est résor-
bée par I’espace géométrique. En méme temps s’atténue ou dis-
parait l'antinomie de Dinfinité de 1’espace, puisque I’espace
pourrait fort bien &tre fini, sans bords, sans parois, comme la
surface d’une sphére.

Les conceptions de Leibniz sur ’espace et le temps restent
vraies en ce qui concerne les perceptions simultanées des objets
extérieurs sur une méme rétine, la ou il y a coincidence des sen-
sations. Le temps aussi est bien l'ordre linéaire dans lequel se
sérient nos actes successifs de conscience. L’espace reste un

255



ordre mental pour le mathématicien pur. Il y a d’ailleurs une
infinité d’enchainements des distances possibles; celui d’Euclide
n’est que le plus simple.

Mais I’espace du physicien ou de I’astronome cesse a vrai dire
d’étre un ordre entre les coexistants, pour la simple raison qu’il
n’y a plus de coexistants réels, la simultanéité a distance elle-
méme devenant relative. Les définitions de Leibniz, vraies pour
chaque monade, perdraient leur sens entre les monades. Il est
vrai que celles-ci n’avaient point de fenétres.

Le principe des indiscernables de Leibniz a eu un écho récent,
c’est le principe de Pauli en mécanique quantique: «Il n’y a pas
lieu de distinguer les choses qui présentent les mémes proprié-
tés; elles sont identiques.»

On sait que toute la logistique est fille des ambitions de Leib-
niz, qui voulait identifier logique et mathématique (et d’autres
choses encore) dans sa caractéristique universelle. L’analysis
situs (ou topologie) aussi a des germes dans son ceuvre, car il
se proposait d’étudier les formes indépendamment des longueurs
et de créer une géométrie qualitative. Les commentateurs de
Leibniz regrettent en général que son trop grand respect pour
Aristote, logicien des genres, et pour Euclide, géométre des dis-
tances, ait arrété sa marche géniale vers I’avenir.

Créateur des principes de la conservation vectorielle des élans
et de la conservation de I’énergie cinétique, il eit été enchanté
des principes de minimum de Maupertuis et d’Hamilton, ou de
la moindre contrainte de Gauss. Il y aurait vu, pensons-nous,
de nouvelles preuves de la perfection divine et de l’excellence
de ce monde parmi tous les mondes possibles. Les calculs des
cosmologues einsteiniens sur le maximum de la quantité de ma-
tiére possible dans un espace qui se rapetisserait s’il y en avait
davantage, la conception d’un univers rempli au maximum
d’énergie, lui étaient des idées familiéres.

Mais qu’aurait-il pensé de 'homme moderne, de sa cupidité,
de son matérialisme ? N’aurait-il pas repris, dans un sens nou-
veau, la célébre question posée dans la préface des Nouveaux
Essais:

«Notre ame serait-elle donc seule si vide ?»

256



	L'espace pour Leibniz

