
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: La raison et les valeurs

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883476

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La raison et les valeurs

par Arnold Reymond

Les discussions métaphysiques sur la valeur respective de

l'être et du néant, sur la légitimité de l'irrationnel à côté du
rationnel ont pris à l'heure actuelle une gravité que justifie le
chaos dans lequel se débat la société humaine.

Sans doute, à toute époque, la vie des peuples par son
développement même est agitée et instable et l'on se fait illusion
en croyant que dans le passé il y eut des périodes de calme

complet.
Toutefois, les transformations dont l'histoire est le témoin

sont de deux sortes qu'il faut nettement distinguer.
Les unes sont des crises de croissance par lesquelles s'affirme

un type défini de civilisation; les autres, au contraire, marquent
la décadence et la fin de cette civilisation.

Au premier groupe appartiennent les migrations de la
préhistoire et les luttes entre clans ennemis; plus tard, ce sont,
dans les civilisations orientales, les guerres interminables entre
l'Egypte et l'Assyrie, etc. Ainsi, pour chaque période historique
donnée, les luttes et les guerres ont un caractère spécial qui en
limite les effets et la signification; elles n'entraînent pas de

changements notables dans les conceptions courantes de la vie
et dans la structure des relations humaines. Une fois les hostilités

terminées, les cadres sociaux, les moyens techniques qui
assurent la vie économique, et jusqu'à un certain point les

idées religieuses se retrouvent presque semblables à ce qu'ils
étaient auparavant.

D'une toute autre portée sont les troubles qui se produisent
lorsqu'une civilisation paraît être parvenue à son maximum de

rendement et s'écroule sous le poids même des succès qu'elle a

remportés. Au sein des nations, il se crée une scission entre
les partisans d'une tradition qui s'émiette et les promoteurs
d'un nouvel état de choses. Il en résulte que les peuples qui,

234



même dans leurs luttes, étaient restés fidèles à un idéal commun

se trouvent désorientés et ne savent comment agir pour
retrouver leur équilibre.

Il semble qu'aujourd'hui nous soyons dans une situation
semblable; car actuellement tout est remis en question, aussi
bien les bases des sciences tenues pour inébranlables, comme la
logique, les mathématiques et la physique théorique, que les

fondements des sciences morales et économiques.
On comprend dès lors que le problème de la raison et des

valeurs se pose avec une acuité particulière.

Essayons de préciser quelques aspects de ce problème.
Rappelons tout d'abord que pour la philosophie grecque

ancienne la raison se confond avec l'activité de l'esprit (ou vo'js)
et avec le logos, ce dernier signifiant: discours, calcul ou raison.
En latin et primitivement, ratio avait le sens de calcul, de

rapport ou de compte et ce sens se retrouve dans les expressions
suivantes: livre de raison, fraction rationnelle.

A partir de l'antiquité jusqu'à nos jours, l'idée que l'on s'est

faite de la raison a quelque peu varié.
Pour Thomas d'Aquin, par exemple, il faut distinguer entre

Vintelligence ou pénétration intuitive et intime de la vérité, et
la raison qui désigne la recherche et le travail discursif de l'esprit.
L'intelligence apparaît ainsi comme une faculté de connaître
supérieure à la raison.

Mais, par suite, les rôles se trouvent presque intervertis. Selon

Kant, par exemple, la raison pure aspire à l'intelligible, c'est-à-
dire à s'emparer intuitivement de l'être comme tel; mais elle ne

peut y parvenir; car il n'y a pas pour l'esprit humain
d'intuition possible du noumène ou de l'être comme tel. L'intuition
ne saisit l'être que sous forme sensible, c'est-à-dire en tant que
dispersé dans l'espace et le temps et comme phénomène.

Quant à Hegel, comme on le sait, il identifie raison humaine
et raison divine, la première étant l'instrument par lequel la
seconde prend conscience d'elle-même sous forme d'Esprit
absolu.

D'une façon plus générale, on peut dire que les philosophes
ont considéré la raison tantôt comme un ensemble de principes
a priori et de connaissances naturelles qui s'opposent aux vérités

235



révélées, tantôt et surtout comme une faculté, soit de bien juger,
soit de raisonner par déduction et discursivement, soit enfin
de connaître directement l'Absolu. Les connaissances obtenues

par cette faculté s'appellent alors rationnelles.
Mais, vu le désarroi des idées qui caractérise notre époque,

comment découvrir ce qui est vraiment rationnel? L'hégélianisme
lui-même, qui commande pour une large part la pensée
contemporaine, ne permet pas de le faire. Cette philosophie en effet
peut s'interpréter de deux façons différentes et opposées dont
l'une conduit à un idéalisme absolu et l'autre à un matérialisme
dialectique radical.

En fait, l'opposition du rationnel et de l'irrationnel est
toujours relative, parce qu'elle dépend uniquement des postulats
ontologiques qui ont été implicitement choisis.

Le matérialisme, par exemple, envisage comme des apparences
épiphénoménales tout ce qui n'est pas combinaison de corpuscules

et d'énergies physico-chimiques. Il considère donc comme
irrationnelle la thèse selon laquelle l'esprit, la liberté, etc. ont
une existence propre et sui generis. Le spiritualisme, au
contraire, déclare qu'il est irrationnel de vouloir expliquer toute la
vie de l'âme et de l'esprit comme une manière d'être
physicochimique.

Il me semble, ainsi que je vais tenter de le montrer, que le
problème de la raison et des valeurs peut être éclairé par une
analyse de l'activité de juger prolongée ontologiquement.

Pareille analyse permet en effet de constater ceci:
Tout jugement implique un dualisme et un réalisme à la fois.

Ce qui juge en effet se pose comme distinct de ce qui est jugé.
Sans cette distinction, il n'y aurait pas de jugement possible.
De plus, ce qui est jugé se présente comme une position de réalité
vis-à-vis de laquelle ce qui juge prend position. Il y a vérité quand la

position ainsi prise par la pensée qui juge se révèle unique. Soit,

par exemple, la position de réalité 2X3 le jugement vrai,
à savoir 2X3 6, est unique, tandis que les jugements faux
sont innombrables 2X3 54, ou 1200, ou etc.

Sans doute, l'unicité de position fonctionnelle qui caractérise
le vrai ne se présente pas toujours si simplement; elle peut
revêtir des formes plus complexes. Par exemple, la position de

236



réalité 2\J\ — comporte, par sa structure même, une solution
antithétique, à savoir +2 et —2; seulement cette solution est
unique.

Il faut remarquer en outre que chaque ordre de réalité a son

type de vérité qui est fixé par les normes propres à la valeur
ou modalité de l'être ou de l'agir envisagés (mathématique,
biologique, esthétique, etc.) Mais dans tous ces types de vérité le

jugement vrai sera toujours caractérisé par l'unicité de position
fonctionnelle qu'il établit entre la pensée et le réel. En
mathématique, cette unicité s'appellera égalité, tandis qu'en esthétique
elle portera le nom d'harmonie et en morale celui de convenance.

Si maintenant nous envisageons la vérité logique, nous dirons

que celle-ci consiste dans la cohérence antithétique du vrai et du

faux, et voici ce qu'il faut entendre par là:
On sait que pour deux propositions simples (p et q, par

exemple), il y a 4 combinaisons possibles de leur vérité (V) et
de leur fausseté (F), à savoir: — 1. VV. —2. VF. —3. FV.
— 4. FF.

Cela posé, les relations ou lois logiques se distinguent entre
elles suivant qu'elles acceptent comme vraies telles ou telles de

ces combinaisons.

L'implication, par exemple, retient les combinaisons —1. VV.
— 3. FV. —4. FF., à savoir: 1. p vrai implique q vrai. 3. p faux
implique q vrai. 4. p faux implique q faux. Mais elle rejette
2. VF., car le vrai n'implique que le vrai.

Si, dans les 4 combinaisons primitives, on change les V en
F et inversement, on les retrouve toutes, mais dans un ordre
exactement inverse, à savoir: — 1. FF. — 2. FV. — 3. VF.
-— 4. VV. On y retrouve donc les combinaisons que retient
l'implication, mais dans un ordre différent, et c'est maintenant le

n° 3 (VF) qui est écarté, et non plus le n° 2 comme auparavant.
Les lois logiques sont ainsi tautologiques et par là il faut, à

notre sens, entendre qu'elles maintiennent la cohérence

antithétique du vrai et du faux lorsque l'on change les V en F et
les F en V.

Elles ne sont cependant pas purement formelles; elles

présupposent les positions de réalité, car le vrai et le faux ne sont

pas rigoureusement symétriques. En effet, tandis que le faux
implique le vrai ou le faux, le vrai n'implique que le vrai. Nous

237



retrouvons donc ici l'unicité de position fonctionnelle qui est la

marque du jugement vrai.
Soulignons d'autre part que la position de réalité vis-à-vis de

laquelle la pensée, par le jugement, prend position, n'est jamais
créée de toutes pièces par le sujet qui juge. Dans les constructions

mathématiques elles-mêmes, il y a toujours un résidu qui
s'impose à la pensée et qui n'est pas arbitrairement inventé.

Dualiste et réaliste, le jugement est d'autre part toujours
appréciatif. Il affirme en effet un existant auquel il attribue
une modalité, c'est-à-dire une valeur d'être. Tout jugement est
donc un jugement d'existence et de valeur à la fois, car on ne
peut concevoir une valeur qui n'est pas liée à une manière d'être
ou d'agir ou qui se suffirait à elle-même dans sa non-existence.
On ne peut pas davantage concevoir un être ou une activité
qui ne soient pas qualifiés en quelque mesure. Etre, c'est
toujours être ceci ou cela, ou faire ceci ou cela.

Dieu lui-même, s'il est posé comme existant, possède une
manière d'être et d'agir qui est unique en son genre et qui est
celle d'être inconditionnée.

Mais, si tout jugement est à la fois d'existence et de valeur,
il faut noter qu'il y a dans les valeurs ou modalités deux groupes
distincts. Au premier se rattachent les modalités univalentes (par
exemple, mathématique, physique) qui confèrent chacune
respectivement aux êtres qui dépendent d'elles la même dignité ou
valeur d'existence. Dans le second groupe rentrent les modalités
bivalentes comprenant les êtres et les actions capables d'avoir
l'une ou l'autre de deux manières antithétiques d'exister et dont
l'une est jugée comme étant supérieure à l'autre et comme devant
être pour cela recherchée ou réalisée. Les végétaux, par exemple,
sont, sous le rapport de leurs fonctions vitales, univalents; mais

quant à leur valeur nutritive, les uns peuvent être comestibles

et les autres non comestibles et même vénéneux.
L'activité de juger telle que nous venons de la définir se trouve

implicitement ou explicitement dans toute vie animale où se

manifeste un psychisme rudimentaire. En tant que pouvoir
d'appréciation et de discrimination elle caractérise la conscience
vitale d'un infusoire qui, dans ses déplacements, sélectionne les

détritus rencontrés, s'attachant à ceux qui sont comestibles et
délaissant ceux qui ne le sont pas. Un pareil comportement ne

238



peut être assimilé à un réflexe, lequel n'est actionné par aucun
désir même très vague; mais son psychisme est tout à fait
élémentaire. La mémoire vitale, une vague conscience d'exister et
l'attention font corps avec la sensation agréable ou désagréable,
ou indifférente, qui est ressentie et qui réveille un comportement
autrefois éprouvé de semblable façon.

A ce stade, l'activité de juger s'exerce avant tout sur des

données purement sensori-motrices.
Chez les vertébrés supérieurs, elle a pour matière des éléments

plus complexes, étant donné la variété des circonstances dans

lesquelles ces animaux se trouvent placés. Le passé ici se conserve
sous la forme de groupes d'images liées à tel comportement
musculaire. Dans l'acte de juger, l'attention se concentre sur la

comparaison entre la situation présentement perçue et les situations

analogues autrefois vécues et conservées par la mémoire.
C'est ainsi que doit s'interpréter le récit rapporté par Montaigne
sur le comportement du renard utilisé par les Thraces. Le renard
qui hésite à s'aventurer sur la rivière gelée n'a certes pas la
notion d'épaisseur plus ou moins forte de la glace; il a simplement

le sentiment musculaire d'un risque plus ou moins

dangereux à courir.
Enfin, avec l'homme et l'apparition de la raison, l'activité de

juger s'exerce aussi bien sur les sensations et sur les images que
sur une donnée nouvelle, à savoir les concepts, qui caractérisent
la pensée réfléchie.

A ce stade, l'attention devient capable de se porter non seulement

sur la position de réalité qui s'offre au jugement, mais
aussi sur le sujet qui juge, et même sur l'activité de juger et ses

conditions.
A ce propos, il faut remarquer que, du moment où le donné

qui s'offre au jugement n'est pas entièrement créé par le sujet
qui juge, ce donné ne peut être perçu que par une intuition
Seulement — et il est capital de le souligner — cette intuition
s'accompagne toujours d'une activité de juger implicite ou explicite.

Je ne puis, par exemple, sentir que je souffre, sans

comparer et apprécier ce que j'éprouve présentement avec des états
de conscience vécus autrefois et dans lesquels je ne souffrais pas.
Il résulte de là qu'il y a un problème génétique de l'intuition et

que toute intuition peut être révisée.

239



Si l'activité de juger est une caractéristique fondamentale de
la vie psychique à travers toute la série animale, on peut dire
cependant que pour elle l'apparition de la raison et de la
représentation conceptuelle marque une étape originale. Celle-ci,
comme toutes les étapes qui l'ont précédée, est le produit d'une
mutation brusque et c'est pourquoi l'activité rationnelle de juger
établit une séparation réelle entre l'homme et l'animal.

Comme le dit M. Arambourg dans l'excellent petit volume
qu'il a publié sur la genèse de l'humanité: «Dès son apparition,
l'homo sapiens a dû se trouver pourvu de ses possibilités
essentielles et de toutes ses caractéristiques psychiques; tout ce que
nous savons de son ethnographie et de son art primitif le
confirme on peut dire que notre civilisation — dont la fragilité
dissimule mal la barbarie des instincts ancestraux qu'elle n'a pas
abolis — n'est faite que des acquisitions progressives d'une
technique; elle n'a rien modifié des caractéristiques essentielles de

l'âme et de l'esprit humain», (pp. 121—122).

Dans ces conditions, la raison doit, me semble-t-il, être définie
avant tout comme un pouvoir d'appréciation, de coordination
et de déduction, pouvoir qui se manifeste par une activité
conceptuelle de juger.

Remarquons tout d'abord que les trois activités impliquées par
cette définition sont toujours étroitement liées entre elles comme
il apparaît dans une démonstration mathématique, par exemple.

Si, pour caractériser le pouvoir rationnel, on s'attachait
uniquement' à l'une d'entre elles, on mutilerait alors la raison
et on tirerait d'elle des affirmations erronées. Par exemple, la
coordination poussée à l'excès déforme et étriqué la réalité; la
déduction, faite automatiquement et sans contrôle quant à sa

marche et à son point de départ peut conduire à des résultats qui
même vrais n'ont aucune valeur démonstrative. Par exemple,
dans le syllogisme: «les cailloux sont conscients; les hommes

sont des cailloux; donc les hommes sont conscients», les deux
prémisses sont fausses, et cependant la conclusion est vraie.
Seulement cette vérité est le fait d'un accident et ne peut être
raisonnablement retenue. Enfin, si la raison était uniquement
appréciative, elle dépendrait pour une large part des impressions
subjectives et ses estimations seraient arbitraires.

240



Cela dit, la définition que nous avons donnée entraîne les

conséquences suivantes:
En tant que la raison apprécie, elle implique les normes et les

valeurs; en tant qu'elle coordonne et qu'elle déduit, elle obéit à

certains principes et à certaines formes intrinsèques de juger.
Pour préciser le problème, faisons appel à la distinction si

heureusement établie par André Lalande entre raison constituante

et raison constituée. Cette distinction admise, il faut, je
crois, considérer comme appartenant à la raison constituante les

principes d'identité, de contradiction et de tiers exclu, ainsi que
certaines formes générales de pensée, qui ne sont pas encore
nettement différenciées par des moules catégoriques; telles sont

par exemple, la temporalité, la spatialité, l'ordination, la causalité.
La présence de ces formes et de ces principes dans la raison

constituante se révèle comme nécessaire. L'exigence d'identité,
par exemple, impose que dans l'acte de penser un concept, un
jugement, un raisonnement restent identiques à eux-mêmes;
sinon, l'activité conceptuelle de juger serait impensable. Dans
la proposition «ce coq est belliqueux» le sujet (le coq) ne doit

pas se transformer dans ma pensée en «ver de terre» lorsque
je pose l'attribut belliqueux. Cette obligation qui règle l'activité
de penser ne préjuge en rien la question de savoir si le coq en

question est réellement belliqueux, et, dans l'affirmative, s'il
le restera toujours.

Du reste, l'exigence d'identité se trouve partout où il y a un
jugement, même rudimentaire; elle se manifeste alors comme le
sentiment d'attente d'un même résultat. Un bébé agite ses bras

pour ébranler une boule suspendue au-dessus de son berceau.
Si l'agitation produit l'effet désiré, le bébé éprouve la même

satisfaction qu'auparavant en cas de réussite. Au contraire, s'il

y a échec, il y a dépit ou tristesse et ce sentiment équivaut à la
contradiction dans l'ordre conceptuel.

Quant aux formes que j'ai appelées temporalité, spatialité, etc.
elles se trouvent dans la raison constituante, chacune en tant que
propriété qualitative distincte, mais n'étant pas encore
structurée. Dans cet état, l'éternité et le temps se confondent dans un
sentiment de durée; l'espace, de même, ne possède pas une forme
achevée; la spatialité est inhérente aux objets et ne s'en

sépare pas.

16 241



La raison constituée seule connaît des formes définies qui
peuvent se préciser et se modifier. Sous forme catégorique, le

temps se distingue alors de l'éternité. La catégorie «espace», elle
aussi, reçoit tout d'abord une forme nettement définie, à savoir
la forme euclidienne; puis elle embrasse divers types de
géométrie. Quant à la catégorie «cause», on sait à quel point le
microcosme est en train de bouleverser son cadre.

Il n'est pas sans intérêt de noter que les rapports entre la
raison constituante et la raison constituée soulèvent de graves
problèmes sur le caractère bivalent des modalités fondamentales de

l'être. Je n'en citerai qu'un: le devenir du temps a-t-il plus de

valeur que l'éternité immuable?

J'en viens maintenant à quelques remarques concernant le
pouvoir appréciatif de la raison et les valeurs.

Tout d'abord il est capital de ne pas confondre les valeurs et
les normes.

Les premières ont une nature essentiellement fonctionnelle.
Certes, elles dépendent toujours d'un sujet qui les déclare ou qui
les pressent telles (par exemple, pour un animal, tout ce qui le

nourrit effectivement a de la valeur.) Mais, d'autre part, toute
valeur doit, pour se manifester, plonger ses racines dans des

positions de réalité qui fondent son invariance objective.
Ce fait est évident dans tout ce qui touche aux valeurs alimentaires;

toutefois on le constate même dans une valeur telle que le
jeu. Rien de plus libre au premier abord que de créer n'importe
quel jeu. De là, la variété presque inépuisable des moyens de se

distraire (échecs, cartes, roulette, etc.). Cependant, quel que soit le
jeu inventé, il doit être conçu de façon à comporter une part de

hasard, soit en vertu de notre ignorance de toutes les causes d'un
événement, soit en raison d'une réelle contingence dans la nature.
C'est cette part de hasard qui fonde objectivement pour nous la

valeur «jeu» ; car, si l'on pouvait toujours prévoir à coup sûr
l'issue d'une partie engagée, le jeu n'offrirait plus d'intérêt.

Mais même les valeurs bivalentes supérieures (le beau, le

juste, etc.) doivent pour se manifester s'actualiser dans des

situations données.
La valeur «justice», par exemple, concerne une relation sociale

bien définie qui s'exprime dans le «à chacun le sien» (cuique

242



suum), le chacun désignant soit un individu, soit un groupe
(corporation, nation, etc.).

Considérons d'autre part la valeur «beau» et sa réalisation
dans les œuvres artistiques. Comme on le sait, chaque art a sa

technique, et celle-ci est liée à la matière même que l'artiste
utilise pour produire son œuvre (tableau, statue, etc.). Or,
matière et technique varient d'un art à un autre. (Ici, des couleurs
avec emploi de pinceaux; là, des sons produits par la voix
humaine ou par des instruments.)

Il y a des données objectives qui, si elles ne créent pas la
valeur «beau», lui donnent cependant des résonances et des

aspects différents. Ces données objectives impliquent certaines
lois que l'artiste est tenu d'observer sous peine de faire fausse

route.
Les valeurs sont donc bien fonction à la fois du sujet et du

réel dans lequel elles se manifestent pour lui.
Cela dit, les valeurs ne peuvent être définies que comme

orientations ou comme vections; certes, elles inspirent la création des

normes; mais elles ne sauraient en aucun cas les remplacer; elles

ne sont donc pas directement utilisables.
C'est pourquoi, toute valeur, pour être utilisée, doit être

appréciée par des normes et ces normes peuvent évoluer et
s'affirmer au travers des siècles. C'est dans leur création et leur
épuration que se manifeste pour une large part l'activité créatrice

de l'artiste ou du savant.
Comme exemple de ce fait pour les sciences univalentes, citons

les mathématiques. Dans la civilisation orientale (Egypte,
Mésopotamie), ces disciplines étaient imprégnées d'éléments
mystiques; on croyait à l'influence néfaste ou bienfaisante de
certains nombres ou de certaines figures. La géométrie grecque a

rejeté ces croyances et adopté une norme purement géométrique,
à savoir la règle et le compas; mais, par cette norme, elle écartait

quantité de courbes algébriques. Descartes, par sa géométrie
analytique, fit tomber cette consigne; par contre, il continue à

répudier les courbes mécaniques comme la chaînette. Grâce

au calcul différentiel et intégral, ces dernières furent enfin
admises.

Dans les sciences bivalentes, l'évolution des normes est encore
plus manifeste.

243



Si la justice comme valeur-vection reste ce qu'elle est, ses

normes au cours des siècles ont changé en même temps que la
structure sociale et économique.

Dans les arts, on constate une évolution analogue. Les canons
du beau, légués par l'antiquité, ne sont pas restés l'unique règle.
On a admis d'autres critères de sculpture et d'architecture que
le type grec, à savoir l'art égyptien, ou hindou, ou même
polynésien.

A notre époque, les normes dans tous les arts présentent une
variété déconcertante (en musique le style nègre, en peinture le
cubisme, le surréalisme, etc.). Peut-on pousser plus loin
l'arbitraire? Supposons, par exemple, le cas suivant: pour composer
une symphonie, un musicien procède par un tirage au sort pour
obtenir les notes et les signes musicaux dont il a besoin et il
dispose successivement le résultat obtenu à chaque tirage de

manière à former une partition. Ce faisant, il a agi d'après une

norme; il serait toutefois presque incroyable que sa création ait
quelque chose d'artistique.

Il semble donc bien qu'il y ait des limites à l'invention créatrice

des normes; mais, comment établir et justifier ces limites?
La question de l'Absolu se pose alors. Je n'en dirai qu'un mot

pour terminer. Si l'on envisage le problème de la vérité, on est
forcé de reconnaître qu'il y a un divorce irréductible entre l'être
et la réflexion de la pensée sur l'être. Il y a cependant entre
celle-ci et celui-là une union qui se manifeste dans le jugement
vrai. On peut sans doute se borner à constater ce fait. Mais si
on veut le justifier en droit, ne faut-il pas poser l'Absolu comme
source à la fois de l'être et de la pensée humaine? Ainsi en va-t-il
du rapport entre les valeurs et nous; ne faut-il pas chercher ce

rapport à la même source, envisagée comme l'Esprit suprême
et parfait?

244


	La raison et les valeurs

