
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: Gibt es einen Fortschritt in der Philosophie?

Autor: Plessner, Helmuth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gibt es einen Fortschritt in der Philosophie?*
Von Helmuth Pleßner

Hat die Philosophie es seit den Tagen ihrer klassischen
Ausprägung bei Plato und Aristoteles «weiter» gebracht? Bilden
die Höhepunkte ihrer Geschichte in Plotin, Augustin, Thomas

von Aquin, Descartes, Spinoza, Leibniz, Kant, Hegel Phasen
einer fortschreitenden Entwicklung, einer zunehmenden
Bereicherung unserer Erkenntnis? Hat sich auf den verschlungenen
Wegen philosophischen Erkennens, im Kampf der Richtungen
und Schulen ein sicherer Bestand an Einsichten, ein wachsendes

Verständnis der Denker für einander, eine Angleichung der
systematischen Positionen angebahnt?

Die das Wesen des Philosophierens angehende Frage muß dem

Spezialwissenschafter merkwürdig, ja anstößig vorkommen. Wie
wird es um ein Fach bestellt sein, das im Rückblick auf eine
mehr als zweitausendjährige Entwicklung Anlaß findet, ein
derartiges Problem aufzuwerfen? Handelt es sich doch hierbei
offenbar um mehr als um die Sorge, eine akute Krise im Fache
der Philosophie zu überwinden. In der Frage nach seinem
Fortschritt meldet sich der Zweifel an seiner Fortschrittsfähigkeit
überhaupt. Diesen Zweifel kennt der Spezialwissenschafter
nicht. Die Gelehrten streiten gewiß über den Wert neuer
Funde, Theorien und Hypothesen, aber diese unvermeidlichen
und gerade für den Fortgang der Wissenschaft unerläßlichen
Diskussionen nehmen dem Forscher nicht den Mut, an die

Möglichkeit seiner weiteren Entwicklung zu glauben. Gerade
in den letzten Jahrzehnten sind wir Zeugen tiefgehender Krisen,

z. B. in der Physik und in der Psychologie, gewesen. Aber
diese Krisen bildeten nur scheinbare Störungen im stetigen
Weiterschreiten der Fächer. Wer gewöhnt war, in einer lange

* Rede bei der Übernahme des ord. Lehrstuhls für Philosophie an der
Universität Groningen (Holland).

212



festgehaltenen Richtung und auf einem Fundament, das für die

Ewigkeit gebaut schien, seine Untersuchungen anzustellen, dem
mochten die Entdeckungen eines Einstein, Planck oder Freud
lästige Zumutungen bedeuten. In Wirklichkeit bildeten die im
Gefolge dieser Entdeckungen auftretenden Krisen notwendige
Durchgangsstadien in der Entwicklung unserer Einsichten auf
physikalischem und psychologischem Gebiet. Neue Tatsachen,
neue Begriffe drängten die Fächer in eine andere Richtung,
aus der unerwartete Lösungen für alte Probleme zwar mit neuen
Problemen bezahlt werden mußten, aber schließlich unsere
Erkenntnis erweiterten und vertieften. Schien in der stürmischen
Phase des Vordringens auf neuen Wegen womöglich das ganze
Fach in Frage gestellt, so wurden im Rückblick auf die Ergebnisse

die Kontinuität mit den vorangegangenen Phasen und die
Einheit im Fortschritt sichtbar. Denn ein Kernbezirk von
Gegenständen, ein Grundstock von Einsichten und methodischen
Regeln der Untersuchung, eine damit gegebene Fluchtlinie der
Arbeit bilden den Rahmen der Fächer, den Maßstab ihres
Fortschritts. Alle Spezialwissenschaften, ob Natur-, ob Geisteswissenschaft,

ob Mathematik, fügen sich dem Gesetz des

Arbeitserfolges. Stets entscheidet der Erfolg im Fortgang der Arbeit
über den Wert eines Fundes oder einer Theorie. Dadurch bildet
sich bei aller Verschiedenheit der Richtungen, ja trotz unvereinbarer

Gegensätze in grundsätzlichen Auffassungen eine Basis
der Verständigung, eine gemeinsame Terminologie, eine
diskutable Problemstellung in den positiven Wissenschaften.

Offenbar besteht dieser Zustand in der Philosophie nicht,
sonst könnte sie nicht die Frage nach ihrem Fortschritt, nach
der Möglichkeit ihres Fortschrittes stellen. Offenbar verfügt
sie nicht über eine Basis der Verständigung, eine gemeinsame
Terminologie und Problematik, eine gegebene Fluchtlinie der
Arbeit. Wo liegt der Kernbezirk ihrer Gegenstände, was ist ihr
Grundstock an Einsichten und methodischen Regeln der
Untersuchung? Wir kennen keine Antwort, die allgemein angenommen
wäre. Stets formt die Antwort auf die Frage nach Gegenstand
und Methode der Philosophie den Kristallisationspunkt
systematischer Gedanken, die sich einer bestimmten Richtung und

Auffassung, einer Philosophie, nicht aller Philosophie zu Grunde

legen lassen. Glaubt der Antwortende die Arena der streitenden

213



Schulen und Richtungen verlassen zu haben, so sieht er sich
auch schon in neuen Streit verwickelt und kommt zu der
Entdeckung, daß jeder Versuch zur Unparteilichkeit oder
Überparteilichkeit nur Anlaß zu neuen Parteibildungen bietet. Hier
jedenfalls gibt es keine Neutralität und hat es nie gegeben.
Weder die Bindung an die außerwissenschaftliche Instanz der
christlichen Offenbarung noch auch an einen bestimmten
Wissenschaftstyp wie die Mathematik, die Physik oder die
Geistesgeschichte hat der Philosophie den ersehnten Frieden gegeben.
Keiner der vielen Versuche seit Descartes, seit Kant und Hegel,
die Philosopie zum Range einer exakten, einer strengen Wissenschaft

zu erheben, sind geglückt. Es ist bei Schulen, bei Richtungen

geblieben. Um nur ein Beispiel aus unserer Zeit zu nennen:
Zwischen der von Husserl ausgehenden Phaenomenologie und
dem sog. Wiener Kreis um Schlick und Carnap, dem sog.
Neopositivismus, besteht seit Dezennien ein edler Wettstreit um die
Reform der Philosophie, aber nicht die kleinste Möglichkeit der
Annäherung. Der alte Gegensatz zwischen Universalismus und
Nominalismus, der im Mittelalter schon die Frage des Verhältnisses

zwischen dem Allgemeinen und Besonderen belastete, hat
sich in dem Gegensatz dieser beiden Richtungen erneuert. Der
methodische Aspekt des Gegensatzes ist modern, die Sache selbst
reicht in die Antike zurück.

Fällt es schon den meisten Philosophen, die im engen
Verband mit dem wissenschaftlichen Leben stehen, schwer, das

Scheitern aller bisherigen Reformversuche ihres Faches
zuzugeben, so gehören diejenigen, die hier eine Wesensgrenze
philosophischen Denkens vermuten und nicht zugleich an seiner
Wissenschaftlichkeit verzweifeln, zu den Ausnahmen. Die große
Majorität bilden die Anhänger einer bestimmten Lehre, eines

Systems, die — ob starr orthodox oder weniger an die klassischen
Werke ihres Meisters gebunden — ihre Überzeugung zum Maßstab

nehmen und in dieser Perspektive Fortschritt und
Rückschritt in der Geschichte der Philosophie konstatieren.

So gibt es auch heute Platonisten und Aristoteliker, Thomisten
und Spinozisten, Kantianer und Hegelianer, um von den
Anhängern anderer Denker von geringerer weltgeschichtlicher
Bedeutung hier zu schweigen. Der großartigste Versuch, die

eigene Position mit der wenn auch relativen Anerkennung

214



anderer Positionen zu vereinigen und sie als notwendige
Durchgangsstadien eines Fortschritts philosophischen Denkens zu
begreifen, der seine schließliche Erfüllung in dem eigenen System
gefunden hat, ist bis heute die Hegeische Philosophie. Aber
ihre dialektische Methode konnte nicht verhindern, daß Marx,
Kierkegaard, Schopenhauer und Nietzsche über sie
hinauswuchsen und das Spiel von neuem begann.

Wie soll sich der Philosoph dieser Tatsache gegenüber
verhalten, wenn er sich um der Wahrheit willen seines Rechts
auf und seiner Pflicht zur ehrlichen Kritik an der immer wieder
zutagetretenden Abhängigkeit philosophischer Arbeit von
gewissen letzten Grundannahmen nicht begeben will? Kann er die

Fortschrittsfähigkeit seines Faches in Zweifel ziehen, ohne damit
die Wissenschaftlichkeit, den begrifflichen Ernst, die denkerische
Disziplin der Philosophie zu gefährden?

Wenn er den Sinn philosophischer Bemühung nicht fälschen
will, muß er die auf den ersten Blick vielleicht verlockende
Idee, Philosophie sei ihrem Wesen nach gar keine Wissenschaft
und echte Erkenntnis, sondern Kunst oder Religion, schöpferischer

Ausdruck einer Weltanschauung, gesehen durch ein
Temperament, entschieden zurückweisen. Kunst spricht für
sich selbst, sie braucht keine Beweise, Religion wird aus andern
Quellen gespeist als aus begrifflichem Denken. Die Macht der

Begründung mit rationalen Mitteln aber kann der Philosoph
ebensowenig wie irgend eine andere Wissenschaft entbehren,
weil er andere von der Wahrheit seiner Einsichten überzeugen
will, und er erkennt die Pflicht zur Diskussion mit jedermann,
der bereit ist, auf seine Argumente einzugehen. Seit den Griechen
hat die Philosophie an der Öffentlichkeit ihres Forums und ihrer
Themen ebenso festgehalten wie an dem Vertrauen auf die

zwingende Kraft der Begründung und sich damit von der mystischen

und von der künstlerischen Sphäre deutlich geschieden.
Dadurch konnte die Philosophie zum Ausgangspunkt vieler
Wissenschaften werden und blieb sie zugleich die Instanz, an welche
die Wissenschaften appellieren, wenn durch den Gang der
Untersuchung ihre Grundlagen erschüttert werden. Kann daher
die Philosophie, ungeachtet des ästhetischen Reizes vieler ihrer
klassischen Schriften und ungeachtet der Verbindung der letzten
Fragen nach Welt und Lehen mit den Lehren der Religion, weder

215



als Kunst noch als Religion angesehen werden, bleibt sie

Wissenschaft, und zwar öffentliche, nicht geheime Wissenschaft,
dann bildet die Frage nach ihrem Fortschritt ein unaufschiebbares

Problem. Ein Problem, das nur gelöst werden kann, wenn
sie sich selbst in ihrer ursprünglichen Weite versteht.

In der griechischen Welt hatte die Philosophie die größten
Entfaltungsmöglichkeiten, den weitesten Spielraum. Sie
entwickelte sich frei, ohne, wie im Mittelalter, durch Kirche und
Theologie und seit der Renaissance durch das Aufblühen
selbständiger Wissenschaften beeinflußt zu werden. Ihr blieben die
Prüfungen erspart, welche der Kampf zwischen Glauben und
Wissen, zwischen Denken und Experimentieren mit sich
gebracht hat, freilich auch die mächtigen Impulse vorenthalten,
um die das Christentum und die zunehmende Beherrschung
der Natur die Menschheit bereichert haben. Sie war dadurch
weniger kompliziert in ihrer Ausdrucksweise, direkter in ihrer
Art, den Dingen auf den Leib zu rücken, und weniger darauf
bedacht, sich gegen Mißverständnisse zu schützen. Ist man sich
aber einmal über den Einfluß außerphilosophischer Faktoren auf
das philosophische Denken im Mittelalter und in der Neuzeit
klar geworden, ein Einfluß, der in den geistigen und
gesellschaftlichen Veränderungen seine Ursache hat, dann richtet sich

von selbst der Blick auf die Frühzeit der Philosophie.
Für diese Tatsache reinerer und freierer Ausprägung

philosophischen Denkens in antiker Zeit hat die Geschichte der
Philosophie stets Verständnis gezeigt. Und hat auch im Laufe des

19. Jahrhunderts mit unter dem Einfluß der industriellen
Revolution und des Erfolgsdenkens das griechisch-römische Altertum
seine klassische Bedeutung als Vorbild und Muster geistigen
Schaffens stark eingebüßt, der Philosoph jedenfalls weiß sich
auf besondere Weise den Alten gegenüber verpflichtet.
Vergleicht man also die Philosophie so, wie sie sich selbst historisch
sieht, mit andern Wissenschaften, dann wird uns die Schwierigkeit,

beide nach gleichem Maßstab des Fortschrittes zu messen,
besonders deutlich. Für Wissenschaften, die von Entdeckung zu

Entdeckung fortschreiten, und das tun heute im Prinzip nicht
nur die Naturwissenschaften samt ihren Anwendungen auf
technischem und medizinischem Gebiet, sondern auch die
historischen und systematischen Geisteswissenschaften, haben die

216



jeweils späteren Phasen ihrer Geschichte im Vergleich mit den
früheren höheren Wert. Eine derartige Wissenschaft läßt ihre
Vergangenheit hinter sich. Sie greift nicht auf sie zurück, wenn
sie mit ihren Problemen beschäftigt ist. In jedem Fache löst
sich die Forschung von ihrer Geschichte. Ein moderner Psychologe

ist nicht an Herbart oder Wundt gebunden, ein moderner
Astronom nicht an Kepler oder Leverrier. Er baut auf ihren
Leistungen auf, er steht auf ihren Schultern, aber sie repräsentieren

in all ihrer Größe eine mehr oder weniger überwundene
Phase der Erkenntnis. Kann man also sagen, daß die
Einzelwissenschaften vorwärts blicken und ihren Schwerpunkt in der
Zukunft haben, so gilt diese Bewegungsform für die Philosophie
— jedenfalls bis heute — nicht. Und zwar, nach unserer
Überzeugung, nicht darum, weil sie den rechten Weg noch nicht
gefunden hat, wie die seit Descartes bis zu Husserl und den

Neopositivisten stets wieder versuchten und gescheiterten Reformen

glaubhaft machen wollen, sondern weil Gegenstand und
Erkenntnisziel der Philosophie einen Fortschritt ausschließen.

Es könnte nämlich sein, daß diejenigen Unrecht haben, welche
das seit Jahrhunderten bewiesene Unvermögen philosophischen
Denkens, sich der Arbeitsform der modernen Spezialwissen-
6chaft anzupassen, als einen Anachronismus, als einen Rest aus
vorwissenschaftlichen Zeiten ansehen, als ein Rudiment in ihrer
Entwicklung. Die bis heute unentschiedenen Kämpfe der
Philosophie in der Antike und im Mittelalter, der bis auf den heutigen

Tag stets wieder aufflammende Streit um gewisse letzte
Fragen, die Denken und Sein, menschliches Leben und Welt
betreffen, lassen noch einen andern Rückschluß zu, als den, daß

es sich bei den meisten philosophischen Problemen um
«Scheinprobleme» handelt. Die Paradoxic einer Wissenschaft, die nicht
fortschreitet und sich doch stets neuen verlockenden Aufgaben
gegenübersieht, löste sich auf, wenn man ihr ständiges
Wiederbeginnen und Scheitern mit etwas in Verbindung bringen
könnte, das sich mit jedem menschlichen Dasein auf eine stets
andere und unvorhersehbare Weise erneuert. Dann begriffe man
den sich immer wieder meldenden Drang des Menschen nach
einer Auseinandersetzung mit der Welt und sich selbst, aber

zugleich auch sein Verlangen, diese Auseinandersetzung selber
durchzuführen, selbst zu fragen und eine Antwort zu finden.

217



Man begriffe zweierlei. Einmal die Tatsache, daß in der
Geschichte der Philosophie streng genommen nichts veraltet, und
zum zweiten die Tatsache, daß jede Generation mit ihren
eigenen Fragen beschwert ist, auf welche die Vergangenheit
nur sehr bedingt antworten kann. Man verstünde sowohl das

Festhalten an der Tradition und die ständige Rückwendung zu
ihren Quellen als auch den Kampf gegen die Tradition, das

Verlangen nach neuen Antworten auf ewige Rätsel.
Wenn wir an die Tatsache erinnern, daß jeder Mensch in jeder

Generation Erfahrungen macht, die ihm durch die vorangegangene

Geschichte ebenso wenig übermittelt werden konnten, wie
er imstande ist, sie dem kommenden Geschlecht zu übermitteln,
dann liegt es nahe, die Parodoxie einer Wissenschaft, die stets
wieder beginnt und scheitert, und in deren Geschichte streng
genommen nichts veraltet, mit dieser elementaren Tatsache in
Verbindung zu bringen. Gewiß nicht so, als wäre die
Philosophie in ihrer Entwicklung eine fortlaufende Autobiographie
der Menschheit, wohl aber in dem Sinne, daß die durch nichts
zu ersetzenden Begegnungen mit Menschen und Dingen,
Traditionen und Ereignissen in der immer gleichen und doch stets

neuen Situation eines Daseins im Angesicht des Todes die

Spannungen liefert, denen das Philosophieren entspringt. Diese

Spannungen resultieren aus dem Mißverhältnis, dem alles menschliche

Verhalten ausgesetzt ist und an dem sein fragmentarischer
Charakter auf eine stets wieder überraschende Weise zu Tage
tritt. Mögen diese Brechungen und Brüche mehr durch persönliche

oder mehr durch gesellschaftlich-politische, durch materielle

oder geistige Umstände ausgelöst werden — und in der
Situation eines Lebens liegen die Dinge selten so einfach, daß

man zwischen diesen Alternativen eindeutig entscheiden kann —,
wie immer, sie machen dem Menschen zu allen Zeiten in einem
stets andern Aspekt seine Gebundenheit in einer Situation deutlich,

die er meistern muß und doch nicht meistern kann. Um sie

zu meistern, auf selbständige Weise, d. h. ohne die Initiative
den Gewalten des Himmels und der Hölle allein zu überlassen,
denkt der Mensch, er sucht zu ordnen, zu gliedern, planmäßig
einzugreifen, vorauszusehen und vorzubauen, mit einem Wort,
die Grenzen der ihm zugefallenen Situation in der Richtung auf
das Ganze der Welt zu überwinden.

218



Dreimal hat menschlicher Geist sich zu solcher Selbständigkeit
aufgeschwungen, in China, in Indien und in Griechenland, aber

nur den Griechen ist es, dank der besondern religiösen und
politischen Umstände, in denen sie lebten, geglückt, dem Denken
über die Welt im Ganzen eine doppelte Richtung zu geben, die

Richtung aufs Gegenständliche und die Richtung aufs Ursprüngliche.

In der Richtung aufs Gegenständliche entwickelte sich

jene Form von Wissenschaft, die alles daransetzt, im Blick auf
die Erfahrung stetig fortzubauen. Unter ihrem wachsenden
Druck hat sie die Rücksicht auf eine sinnvolle Ordnung des

Weltganzen schließlich preisgegeben, d. h. das Philosophieren
dem endlosen Fortschritt in Fachwissenschaften geopfert. Das

Denken in der Richtung aufs Ursprüngliche dagegen hält an dem
menschlichen Aspekt alles Wissens und seiner Bedeutsamkeit
in einem Ganzen fest. Es bleibt sich der Gebundenheit an den

ewig sich erneuernden Interessenkreis menschlichen Lebens
bewußt. Kein größerer Gegensatz in Ziel und Methode des Wissens

ist denkbar als der zwischen der Naturforschung im Geiste
Galileis und Newtons und der des Aristoteles. Doch sind Galilei
und Newton und damit die Entwicklung der neuzeitlichen
Naturwissenschaft nicht denkbar ohne die Griechen. Ihre Philosophie
umspannte noch gegenständliche Welt- und ursprüngliche
Lebensbetrachtung, in ihr war es noch nicht zum Bruch zwischen
Philosophie und Spezialforschung gekommen. Gerade diese Zwei-
gesichtigkeit macht sie groß und zur Lehrmeisterin der
abendländischen Wissenschaft, auch nach dem seit dem 17. Jahrhundert

vollzogenen Bruch zwischen einer fortschreitenden
Forschung und der Philosophie.

Wenn unsere These richtig ist, darf an die Geschichte der

Philosophie demnach der Maßstab eines Fortschrittes nur insoweit

angelegt werden, als sie seit den Tagen der Griechen mit
der Geschichte verschiedener Wissenschaften verbunden ist.
Diesen Doppelcharakter hat sie sich auch im Mittelalter und in
neuerer Zeit bewahrt. Eine ganze Reihe von Fächern, die es

heute zur Selbständigkeit gebracht haben, wurden z. T. bis ins

späte 19. Jahrhundert noch zur Philosophie gezählt, z. B. die

Psychologie, die Soziologie, die Pädagogik, Teile der
Kulturgeschichte und Anthropologie. Und gehen wir ins 18., ins 17.

Jahrhundert zurück, so fällt uns die vergleichsweise weit um-

219



fassendere Bedeutung des Begriffs Philosophie auf, der sich
auf die damals freilich noch weit weniger entwickelten
Naturwissenschaften mit erstreckt. Der Fortschrittsglaube dieser
Jahrhunderte treibt einen Descartes, Leibniz, Kant zu Reformversuchen

der Philosophie nach mathematischer oder experimenteller

Methode an, weil «Philosophie» damals noch weniger von
der Naturforschung geschieden war, als das etwa seit der Mitte
des 19. Jahrhunderts der Fall ist. Die dann bewußt einsetzende
Emanzipation der Fachwissenschaften von der Philosophie,
befördert durch den Industrie- und Spezialistengeist der neuen
Zeit im Zeichen der Technik, mußte zu einer Reduktion der
Philosophie auf all die Fragen führen, die von keiner andern
Fachwissenschaft behandelt werden. Als Erkenntnistheorie
vermochte sie sich im ständig wachsenden Kreise der Fächer, als

Werttheorie in einer antimetaphysischen Gesellschaft zu
behaupten, dl h. als eine Fachwissenschaft mit besonderen
Gegenständen, Problemen und Methoden. Hören wir z. B. Heymans
in seiner Groninger Rede von 1890 «die Philosophie umschreiben
als die Wissenschaft, die sich mit der Untersuchung der aus der
Einsicht in die Relativität unserer Erkenntnis entspringenden
Probleme beschäftigt», dann begreifen wir, die damalige Situation

und besonders die Verbindung mit der Psychologie, die er
der Philosophie zuschrieb, vor Augen, daß für ihn «die
Philosophie eine Wissenschaft ist wie jede andere. Die Probleme, die
sie stellt, die Methoden, die sie anwendet, die Theorien, zu denen
sie kommt, sind von derselben Art wie die, welche wir in andern
Wissenschaften finden.» Faßt man die «Relativität unserer
Erkenntnis» dagegen nicht in den Grenzen der Abhängigkeit von
einem Bewußtsein, sondern von einer geschichtlich sich stets
verändernden Situation des Daseins, dann tritt freilich die
andere Seite, die nicht fortschrittsfähige Richtung philosophischen

Denkens in ihre Rechte. Dann ist die Philosophie
Ausdruck einer andern Haltung als der des Spezialisten. Dann hat
sie die Aufgabe, dem Forschen, das von Entdeckung zu
Entdeckung weiterschreitet und in seiner Objektivierung vor nichts
haltmachen darf, die Grenzen zu zeigen, die einem menschlichen
Dasein in welcher Lage auch immer gezogen sind. Sie hat dem
Menschen Größe und Elend seiner Menschlichkeit an jenen
Fragen zum Bewußtsein zu bringen, um die er ständig kreist, die

220



er lösen muß, auch auf eine je besondere Weise löst, ohne doch
im Stande zu sein, aus diesen Fragen und Lösungen ein Fach zu
machen, das ihre Situationsgebundenheit zu neutralisieren im
Stande ist.

Warnen wir hier vor einem naheliegenden Mißverständnis.
Unsere These, daß in der Geschichte der Philosophie nicht nur die
eine Richtung das Denken beherrscht und beherrschen soll, die
der fortschreitenden Untersuchung von Sachgebieten, d. h. Regionen,

welche gegen die historisch wechselnde Daseinssituation des

Menschen neutralisiert bzw. als kovariant mit ihr gedacht werden

können, um aus ihr gewissermaßen abgespalten und für
experimentelle oder historische Analyse verfügbar gemacht zu
werden, sondern daß es noch eine zweite gibt, ebenso ursprünglich

und nicht fortschrittsfähig, diese These klingt fortschrittsfeindlich.

Zu Unrecht. Ein Denken, das nicht fortschreiten kann,
weil sein Gegenstand keinem wie immer gefaßten Sachgebiet
zugehört, stellt sich nicht der fortschreitenden Forschung mit
der Behauptung unlösbarer Probleme entgegen, es ist ihr
vielmehr entzogen und bildet seinen «sachlichen» Gegenpol, sein
menschlich notwendiges Gegengewicht. Es erinnert den
Menschen daran, daß die enorme Zunahme an Wissen und
technischem Können, an Naturbeherrschung, geschichtlicher Kenntnis

und Psychologie zwar ständig eine Veränderung seines
Weltaspekts und Selbstaspekts erzwungen, viele alte Probleme gelöst
und neue gebracht hat, aber ihn in seinem nicht einzuholenden
und nicht wiederholbaren Dasein überspringt.

Ein Mensch hat auf stets unüberholbare Weise mit den letzten
Dingen zu tun. Wenn um ihre Rätsel Religion und Kunst kreisen,
dann gilt das mit gleichem Recht auch vom philosophischen Denken.

Diese Rätsel werden zu Problemen, wenn über ihre prinzipielle

Beantwortbarkeit an Hand einer Methode entschieden ist.
Aber die Problematisierung der Rätsel verändert nichts an ihrer
Unausweichlichkeit. Hier ist keine Antwort auch eine Antwort.
Die Erklärung ihrer Unlösbarkeit z. B. bei Kant oder ihre
Zurückweisung als Scheinprobleme im modernen Positivismus bedeutet

nicht weniger das Urteil einer Philosophie als ihre Auflösung
bei den großen Metaphysikern. Der Agnostiker und Skeptiker
steht genau so im Banne der Rätsel des Daseins wie der Dogma-
tiker. Mit den Worten Dasein und Lebenssituation zielen wir

221



auf eine Sphäre, die Kierkegaard zuerst nachdrücklich fixiert
und die sog. Existenzphilosophie von Jaspers, Heidegger und
J. P. Sartre auf übrigens wieder verschiedene Weise zum Gegenstand

ihres Nachdenkens gemacht hat. Ohne mich zu den
Anhängern dieser Richtung zu zählen, glaube ich doch sagen zu
dürfen, daß ihr großes Verdienst darin liegt, an der Auffassung
des Philosophierens, die nur den Maßstab der Fachwissenschaft
kennt, die notwendige Korrektur angebracht zu haben. Dies gilt
übrigens in höherem Maße von Jaspers als von Heidegger und
Sartre, den Anhängern der phänomenologischen Methode.
Begreifen wir demnach das Philosophieren und seine Geschichte
als die denkende Auseinandersetzung mit Welt und Leben in
zwei Richtungen, dann müssen wir auch zwei verschiedene Typen
von Fragen in ihr unterscheiden, von denen der eine in die
fachwissenschaftliche Arbeit weist, der andere dagegen nicht.
Wir wollen, nicht ohne eine gewisse Gewaltsamkeit gegenüber
dem Sprachgebrauch, der die Unterschiede verwischt hat, den

ersten Typ von Frage Problem nennen, den zweiten Typ dagegen
Rätsel.

Was unter einem Problem zu verstehen ist, weiß jeder
Wissenschaftler von Fach. Überall da, wo ein vermuteter, d. h. im
Vorentwurf gedachter sachlicher Zusammenhang Lücken zeigt,
die wir glauben, durch neue Kombination bekannter Elemente
oder Vervollständigung alter Kombinationen mit noch
unbekannten Elementen schließen zu können, sprechen wir von einem
Problem. Jedes Problem ist daher methodischer Bearbeitung
zugänglich und muß in Teilprobleme zerfallen. Es ist, je nach
dem Stand unseres Wissens, verschiebbar, gliederbar und steht
in beständig offenen Zusammenhängen mit andern Problemen.
In dem Wort TTpößb]fJ.a ist diese Vorläufigkeit und Eingefügtheit
in Zusammenhänge auch selbst angedeutet: es bedeutet etwas,
das jemand vor sich hält, um sich zu verteidigen, und etwas,
das man einem andern vorwirft, damit er es aufnimmt. Es ist
ein Wort aus der agonalen Sphäre des Streitgesprächs, ein
Bindemittel beweglicher Diskussion. Als transitorisches Moment
im Gang einer Untersuchung verschwindet es mit der Lösung.
Unter Umständen ist es nur der Anlaß zu neuen Funden und
Einsichten, die kaum mehr ihre geschichtliche Verbindung mit
der anfänglichen Problemstellung erkennen lassen. Deshalb über-

222



dauern vielfach die Resultate die Fragen, wenn freilich auch
das Umgekehrte vorkommt. Deshalb sind jedenfalls auf allen
Sachgebieten Fragen und Antworten, Probleme und Lösungen
gegen einander verschiebbar und von einander ablösbar. Von
dem festen und mehr oder weniger deutlich begrenzten Hintergrund

eines bestimmten Sachgebietes hebt sich jede Problematik
als überholbar ab. Fehlt ein derartiger Hintergrund, dann lassen
sich auch keine vernünftigen Probleme stellen.

Was ist nun aber Rätsel? Warum vermuten wir zwischen
seiner Frageform und dem Philosophieren einen innern Zusammenhang?

Der Sprachgebrauch ist nicht eindeutig. Zwar faßt man
die großen Themen des menschlichen Daseins, Gott, Freiheit,
Unsterblichkeit, Leben und Tod, Sein und Nichtsein, Natur und
Geist unter dem Namen Welt- und Lebensrätsel zusammen, aber
in ihrer philosophischen Behandlung spielt die Rätselform eine

nur sporadische Rolle. Anders dagegen liegt es historisch. Die
Ursprünge der Philosophie zeigen in Indien wie in Griechenland

enge Beziehung zum Rätsel, das seine feste und festliche Funktion

im Kultus erfüllte, als zeremoniöses Ernstspiel heiligen
Kampfgespräches und Rätselaufgebens. Im uralten Agon
zwischen Fragensteller und Initiant bestand vor der Epoche erwachten

Grübelns und disziplinierten Formulierens von Problemen
ein merkwürdiger Ritus, auf gewisse Fragen Antwort zu geben,
ohne diese preiszugeben. Vielleicht steckt in dieser Zeremonie
rätselhaften Umschreibens ein unvordenklicher Rest von
Tabuangst, die heiligen Dinge beim Namen zu nennen, und von
Tabutechnik, sie zu verstecken. Folgen wir Huizinga in seinem «Homo
ludens», dann hat sich an dieser kunstvollen Verbindung von
Frage und Antwort der menschliche Geist zur Freiheit
selbständigen Staunens und Denkens aufgeschwungen. Huizinga
spricht die Vermutung aus, daß die Entwicklung der Philosophie
aus dem heiligen Rätselspiel und Kampfgespräch, die zugleich
dem Festvergnügen dienten, in doppelter Richtung verlaufen
sei: nach der Seite des Heiligen entsprang die Theo- und
Philosophie der Upanishaden und der präsokratischen Denker, nach
der spielerischen Seite die Sophistik. Doch trennten sich beide

Sphären nie völlig, wie sie auch im Ursprung eins waren. In der
Führung und Tiefe eines platonischen Dialogs klänge diese

altertümliche Verbindung noch nach.

223



Noch in später Zeit blieb den Griechen ein gewisser
Zusammenhang zwischen Rätselspiel und Philosophie bewußt.
Klearchos, ein Schüler des Aristoteles, gibt in seinem Traktat
über die Sprichwörter eine Theorie des Rätsels und bezeugt,
daß es einmal Gegenstand der Philosophie gewesen ist: die Alten
pflegten damit die Probe ihrer nacde'ca, ihrer Entwicklung, zu
geben, womit deutlich an philosophische Rätselspiele erinnert
wird. Solche sind uns auch überliefert. So war bei den Griechen
das Aufgeben von Aporien als Gesellschaftsspiel beliebt, und
noch bei Aristoteles ist die Aporie nicht vergessen. Die Aporien
oder Paradoxe Zenons von Achilles und der Schildkröte oder

vom fliegenden Pfeil sind auch heute noch lebendig. Heraklit
nennt Natur und Leben selbst yp'upoç und bezeichnet sich als

den Löser des Rätsels. Sein Stil scheint an der Sprachform des

Rätsels geschult. Und wenn wir uns weiter daran erinnern, daß
zwei für die Eristik und Dialektik wesentliche Formen, das

dilemma •— eine Frage, deren Antwort stets zum Nachteil des

Reantworters ausfallen muß — und das schon erwähnte pro-
hlema der gleichen agonalen Sphäre entstammen, rundet sich
das Rild einigermaßen ab.

Ob man nun mit Huizinga glaubt, zur Annahme einer
geschichtlichen Herkunft der philosophischen Frage aus der Rätselfrage

berechtigt zu sein, oder nicht so weit gehen will, in jedem
Falle sollte die Strukturverwandtschaft zwischen beiden zu denken

geben. Da wir das Philosophieren als denkende Auseinandersetzung

mit dem Dasein in zwei Richtungen, der gegenständlichen

und der ursprünglichen, begreifen, der gegenständlichen
Richtung das Stellen von Problemen, der ursprünglichen Richtung

aber das Stellen von Rätseln zuordnen, scheint es auf den

ersten Blick einfach, die beiden Richtungen nunmehr von einander

zu trennen und das Rätselelement in der ihm zugehörigen
Richtung zu isolieren. Aber so einfach liegen die Dinge nicht.
In der Philosophie der Griechen ist die Verbindung zwischen
beiden Richtungen bereits so innig, daß jedes Problem rätselhafte

Züge trägt und jedes Rätsel problematische Züge. Dieses

Doppelgesicht hat die abendländische Philosophie bis auf die
Gegenwart bewahrt. Aus den Spannungen und Verbindungen
zwischen beiden Elementen hat sie ihre Beweglichkeit geschöpft,
dank ihnen ist sie ein lebendiger Quell auch der wissenschaft-

224



lichen Erkenntnis auf allen Gebieten der Erfahrung geblieben.
Man wird deshalb nicht erwarten dürfen, dem Philosophieren in
Rätselform zu begegnen. Die Darstellungsform ist bei den
verschiedenen Philosophen sehr verschieden und zeigt, wenn wir
etwa Heraklit und Plato neben Aristoteles, Kant neben Kierkegaard

und Nietzsche stellen, die größten Spannweiten. Auf die
äußere und innere Form des Rätsels ist dagegen wohl zu achten,
will man die dem fortschreitenden Problemdenken anstößige
Denkform des Philosophierens verstehen und die Grenzen sehen,
die einem Fortschritt in der Philosophie gezogen sind.

Was ist ein Rätsel? Wenn wir der Analyse von André Jolies
folgen, haben wir von den Volksrätseln auszugehen, in denen
die Erinnerung an den heiligen Rätselbrauch fortlebt, und nicht
von den ad hoc erfundenen Rätseln unserer Zeitschriften, den

Kreuzworträtseln u. ä. Gewisse Wesenszüge von Rätselhaftigkeit
zeigen auch sie noch, aber die ursprüngliche Wesensnatur haben

nur die Volksrätsel bewahrt. Das Rätsel als Zeremonie hat nur
in einer Gesellschaft Sinn, die echte Geheimnisse hütet und in
der die privilegierte Gruppe ihren Wissensbesitz allein
denjenigen mitteilt, die in ihren Kreis zugelassen werden. Eine
Gesellschaft, die jedes Wissen als möglichen Allgemeinbesitz mit
dem Anspruch auf Allgemeinzugänglichkeit, Nachprüfbarkeit
und Allgemeingültigkeit ansieht, kennt das Wissen als Gruppenbesitz,

der durch die privilegierte Sprache des Rätsels geschützt
wird, nicht mehr. Seitdem die Bildung der Eliten sich mit der
zunehmenden Verwissenschaftlichung unseres Lebens mehr und
mehr im Wege konkurrierender Leistungen vollzieht, hat das

Wissensprivileg als gruppenbildender Faktor ausgespielt. So ist
aus dem heiligen Rätselspiel mit Wortbedeutungen, die zugleich
verstecken und enthüllen, ein bloßer Zeitvertreib geworden, ein
Gesellschaftsspiel allenfalls, ohne Beziehung zu den letzten
Dingen. Darum muß man auf die alte Form zurückgehen.

Zunächst zeigt seine Situationsgebundenheit an eine Zeremonie
die Unaufschiebbarkeit des Rätsels. Rätsel ist eine Frage, die
eine Antwort heischt, eine Antwort, die dem Fragesteller, einem

Menschen, einer Sphinx, einem Gott, in jedem Fall einem
wissenden Wesen bekannt ist. Es ist durch ein Wissen bedingt, nicht
durch ein Nichtwissen oder Nochnichtwissen wie ein Problem.
Es kann nur erraten oder verfehlt werden. Vergleiche und

15 225



Schlüsse helfen hier nicht. Denn das Rätsel ist keine Frage
unter andern, kein Glied in einer Kette, an dem man durch
allerhand Erwägungen sich weitertastet. Jedes Rätsel ist isoliert,
es steht für sich, und seine Lösung ohne Leitfaden zu treffen,
bildet gerade darum eine Probe intuitiv-divinatorischen Scharfsinns.

Die Unaufschiebbarkeit des Rätsels zeigt sich auch darin,
daß von der Lösung etwas abhängt, im Grunde und im Extremfall

das Leben. Jedes Rätsel ist ein Halsrätsel, nicht selten von
der Art eines Kampfes auf Leben und Tod zwischen Prüfer und

Prüfling. Löst der Prüfling, muß der Fragende sterben, löst er's
nicht, ist sein Leben verwirkt. Nicht auf die Lösung kommt es

beim Rätselspiel an wie beim Stellen eines wissenschaftlichen
Problems, denn um sie weiß der Fragende schon. Es kommt auf
das Lösen selber an, in diesem Fall auf die Prüfung der Würdigkeit

und Ebenbürtigkeit des Ratenden.
Was bildet den Inhalt des Rätsels und welcher Form bedient

es sich dabei? Entsprechend der sozialen Funktion des
Rätselzeremoniells bildet seinen Inhalt das, was die Weihe, das Privileg

umschließt, das Geheimnis der Gruppe. Die Form, die es

dabei beobachtet, ist die Vieldeutigkeit. Im Unterschied zur
gewöhnlichen Umgangssprache, welche die Dinge eindeutig
bezeichnet, indem sie sich nach ihrer Erscheinung richtet, ist die

Sprache des Rätsels mehrdeutig, weil sie den Sinn und das

Wesen einer Sache gibt und die Erscheinung nur insoweit beachtet,

als sie ihr Wesen und ihren Sinn ausdrückt. Wir sprechen
alle in Metaphern, etwa vom Fuß der Lampe oder des Berges,
ohne uns über das Motiv solcher bildlicher Übertragung Gedanken

zu machen. Die Übertragung wurzelt in der Blickrichtung
auf den Sinn, hier z. B. des Stützens und Tragens des Fußes unter
Vernachlässigung seiner Funktion beim Laufen wie seiner äußern

Erscheinung. Da die Ausdrücke der Rätselsprache auch solche
der Umgangssprache sind, nur eben in veränderter Bedeutung,
kommt jene Mehrdeutigkeit zustande, von der das Rätsel
Gebrauch macht, wenn es die Frage stellt: wer hat einen Fuß und
kann doch nicht gehen?

Die Vieldeutigkeit wird absichtlich herausgekehrt, um die
Lösung zu erschweren, doch so, daß mit dem Verstecken
zugleich das Geheimnis verraten wird. Begreift man das Rätsel
als die verdeckt-indirekte Mitteilung eines Geheimnisses, das die

226



privilegierte Gruppe eifersüchtig hütet, so ist natürlich jede
Enträtselung mit der Preisgabe des Geheimnisses gleichbedeutend.
Hier schieben die heiligen Rätsel einen Riegel vor. Sie haben
keine eindeutige Lösung. Auch die Antwort bleibt offen und
bricht nicht, wie das bei den meisten abgeleiteten und künstlich
gemachten Rätseln die Technik ist, in die Umgangssprache durch.
Bei den heiligen Rätseln schließt die Antwort die Lücke, die
durch die Frage entsteht, gleich wieder zu. Das Geheimnis wird
verraten und doch nicht preisgegeben, die Antwort bleibt Frage,
sie löst sich von ihr nicht ab wie von einem Problem. Das Wissen
offenbart sich und bleibt doch verhüllt: oùze Xéysc oùzs xpùxzei
àkkà orjpaivei. So gleicht das Rätsel einem Netz, einem yp7<poç.

Es verstrickt den Fragenden und hält ihn gefangen.
So weit die Analyse von Jolies. Fassen wir ihre Ergebnisse

noch einmal kurz zusammen. Ausgehend von dem altertümlichen

Rätselzeremoniell, das mit dem Wissensprivileg von
Gruppen und einer besonderen Auffassung von Wissen
zusammenhängt, zeigt sie, daß das Rätsel eine Frage darstellt, die
unaufschiebbar ist, deren Lösung nur intuitiv getroffen werden
kann, sich in allen den Fällen, in denen es um ein großes
Geheimnis geht, von der Frage nicht ablöst, und schließlich, daß

es sich zu diesem Zweck einer mehrdeutigen Sprache bedient,
die Sinn und Wesen einer Sache ausdrücken will, nicht ihre
alltägliche Erscheinung.

In der Tat lassen diese Eigenschaften eine Verwandtschaft mit
gewissen typischen Eigenschaften des philosophischen Denkens
erkennen, die mit äußerlicher Ähnlichkeit nichts mehr zu tun
hat. Sie wiegen um so schwerer, als äußerliche Ähnlichkeit
zwischen einem Rätsel und einem philosophischen Gedanken gerade
nicht besteht. Haben wir doch nachdrücklich darauf hingewiesen,
daß in der philosophischen Frage über dem Element der
Rätselhaftigkeit das Element des Problems nicht übersehen werden
darf, von dem es nicht zu trennen ist und in deren beider Ver«

bindung die eigentliche Leistung der Griechen liegt. Auch wenn
wir mit Huizinga annehmen, daß diese Verbindung geschichtlich
zu erklären ist und sich das philosophische Denken aus dem

Rätselspiel z. T. wenigstens entwickelt hat, so erhebt sich doch
dahinter die gerade den Fortschritt der Philosophie berührende
Frage, warum das Element der Rätselhaftigkeit nicht durch

227



das Element des Problematischen im Laufe der Jahrhunderte
verdrängt werden konnte. Ohne Beantwortung dieser Frage
bliebe unsere Betrachtung fragmentarisch.

Jede Philosophie will aufs Ganze der Welt und des Lebens

blicken. In der Idee der Universalität hat sie ihren Richtpunkt,
und insofern sie sich dem Ganzen verpflichtet weiß, wird sie

typisch Ursprungsdenken. Denn sie will in und mit dem Ganzen
sich selber begreifen. Sie zielt auf sich zurück, da sie anders
draußen bliebe. Diese Selbsbezüglichkeit ist ein wesentliches
Merkmal alles Philosophierens, des metaphysischen so gut wie
des antimetaphysischen, des dogmatischen so gut wie des

kritischen und skeptischen. Selbstbezügliches Denken aber hebt in
sich selbst an, ist sein eigener Ursprung. In dieser Hinsicht stehen
alle Philosophien gleich schwach und stark, weil letzten Endes
isoliert und unangreifbar. Ihre Probleme und Lösungen sind
in letzter Instanz abhängig von einer Grundkonzeption, die
nicht wie eine Hypothese an der Erfahrung geprüft werden
kann. Piatos Idee und Aristoteles' Entelechie, Spinozas Substanz
und Kants Autonomie der sittlichen Freiheit, Fichtes Ich und
Hegels Geist, Marx' Klassenkampf, Schopenhauers Wille und
Bergsons élan vital sind keine Hypothesen oder nur einseitige
Aspekte vom Grund der Welt, sondern Konzeptionen, durch die
Welt und menschliches Leben Gesicht und Bedeutung bekommen,

Antworten auf die Rätselhaftigkeit des «Seins» im Ganzen.
Auch diejenigen Richtungen, die ein Philosophieren über die
letzten Fragen für unnütz und unmöglich erklären, fallen unter
dieses Gesetz der philosophischen Selbstbezüglichkeit. Auch das

Frageverbot, auch die Resignation ist schon eine Antwort.
Mit der Idee der Universalität verbindet sich die für alles

Philosophieren ebenso notwendige Richtung auf Wesen und Sinn
des Ganzen, seiner Teile und Elemente. Dieses Fragen nach
Wesen und Sinn beruhigt sich nicht mit Tatsachen und ihren
Zusammenhängen, sondern zielt gleichsam senkrecht zu ihrer
Fläche auf das Bleibende, das sich in ihnen ausspricht. Und
scheiden sich auch in dieser Richtung wieder die Geister in
solche, denen der Tatsachenzusammenhang das Wahre verdeckt,
von solchen, die in ihm die Weise seiner Offenbarung sehen,

stets handelt es sich um prinzipielle, um definitive, nicht um
faktische und vorläufige Feststellungen. Das Vielleicht, das non

228



liquet, das der Empirist, Relativist, Skeptiker ausspricht, spricht
er definitiv und als Prinzip aus, nicht mehr und nicht weniger
prinzipiell als sein Gegner. Auch hier gilt wieder, was wir soeben

sagten, daß auch das Verbot, bestimmte Fragen zu stellen, ihre
Antwort bereits impliziert.

Philosophieren als Denken in der Richtung aufs Ganze und
aufs Wesenhafte muß mit der Sprache auf Kriegsfuß stehen.
Denn sie bleibt anders als die Fachwissenschaft auf die Umgangssprache,

die Sprache des situationsgebundenen Lebens,
angewiesen. Der Ärger, den die philosophische Sprache so vielen
bereitet hat und bereitet, richtet sich nicht gegen ihre Terminologie,

sondern gegen den Mangel einer solchen, gegen den Widerstand,

der ihre Bildung hier verhindert. Eine Fachsprache kann
jeder erlernen, der eine bestimmte Ausbildung genossen hat und
die Probleme versteht, deren Fixierung und Lösung die
Fachsprache dient. Wo aber, wie in der Philosophie, die Probleme
rätselhafte Züge tragen und stets auch in die Richtung aufs

Ursprüngliche weisen, für die keine Umgangssprache Bezeichnungen

hat, einfach darum, weil diese Region der doppelten
Bezüglichkeit dem Alltagsleben unbekannt ist, muß der Philosoph

Worte prägen, deren Bedeutung nur wieder im Zusammenhang

mit dem Ganzen seiner Konzeption verständlich ist. Statt
an klare Definitionen sieht sich der Hörer und Leser auf den

Weg mit- und nachschöpferischen Denkens, d. h. des Philosophierens,

verwiesen. Dient die Zweideutigkeit der Rätselsprache der
Geheimhaltung eines Wissens, so ergibt sich die Zweideutigkeit
der philosophischen Sprache umgekehrt aus der Veröffentlichung

eines doppeltgerichteten Wissens, an dem die Begrenztheit

des Sprachgebrauchs und das Unvermögen, zu einer festen,
ablösbaren und somit auch außerhalb einer Gesamtkonzeption
verwendbaren Terminologie zu kommen offenbar wird. In der

Richtung auf Wesen und Sinn dagegen, welche die Sprache
ins Metaphysische drängt, begegnen sich Rätsel und
philosophischer Gedanke. Sicher ist jedenfalls, daß diese erzwungene
Mehrdeutigkeit des philosophischen Ausdrucks der Ursprünglichkeit

und Selbstbezüglichkeit des Denkens, das sich an die
Situation des Daseins gebunden weiß, ebenso förderlich, wie der

Bildung einer festen Begriffstradition hinderlich ist. Schon aus
diesem Grunde allein sehen sich die Philosophen genötigt, stets

229



wieder von neuem «die Anstrengung des Begriffs» auf sich zu
nehmen.

Noch ärgerlicher für das Publikum der Philosophie und besonders

für die Gelehrten vom Fach ist schließlich folgender
Umstand. Ihr «Inhalt» läßt sich von der «Form», worin er auftritt,
das Ergebnis von der Bemühung, das Ziel vom Weg nicht trennen.

Das Elend der Einführungen und zusammenfassenden

Übersichten, die sich nun einmal im Unterricht der Philosophie
nicht vermeiden lassen, ist der Ausdruck dieser Unmöglichkeit.
Was Philosophie ist, was eine bestimmte Philosophie, ein
bestimmter Begriff sagen will, lernt sich nur im Philosophieren, so

wie man Schwimmen nur im Wasser lernt. Hier gibt es höchstens

trockene, aber keine Trockenkurse. Die Antwort, welche
eine Philosophie auf ein besonderes «Problem» gibt, versteht
sich nicht nur aus dem Grundriß, den sie entwirft, sie löst sich

von der Frage überhaupt nicht ab. Was die Fachwissenschaft
durch geschickte Problemstellung erreicht, deutliche Resultate,
die in andere Zusammenhänge übertragbar, in verschiedener
Ausdrucksweise mitteilbar sind, bleibt dem Philosophieren
versagt. Natürlich gibt es Zusammenfassungen auch von
philosophischen Lehren, Wörterbücher ihrer Begriffe, aber ihre
Angaben fallen gewissermaßen platt zu Boden, wenn sie nicht in
ihrem ursprünglichen Zusammenhang einer geschichtlich errungenen

Konzeption belassen werden. In diesem Sinne ist
Philosophieren resultatlos, darum freilich nur nach dem Maßstab der
fortschreitenden Fachwissenschaft eine fruchtlose Mühe. In
seinem eigenen Sinne kommt es auf eine stets wieder unüberhol-
bare Weise ins Ziel.

Daß Inhalt und Form einer Aussage in der Philosophie nicht
von einander zu trennen sind, Frage und Antwort nicht die
gleiche Bedeutung für das Philosophieren haben wie für das

fachwissenschaftliche Denken, welches über einen klar umgrenzten

Bezirk von Objekten verfügt, macht natürlich auch jede
Polemik in der Philosophie bedenklich und beschränkt sie auf
den Bereich des Problematischen, während sich ihr das Element
des Rätselhaften entzieht. Sobald man auf die eigenartige
Verklammerung von Frage und Antwort, Inhalt und Form im
Rätsel achtet, stellt sich die Unablösbarkeit philosophischer
Einsichten aus dem Ganzen einer Welt- und Lebenskonzeption in

230



anderem Lichte dar. Sie verliert ihre Anstößigkeit für das

wissenschaftliche Denken, das stets dazu neigt, den Maßstab des

Fortschritts anzulegen. Sie verwandelt sich aus einer Kalamität
in den Ausdruck schöpferischer Freiheit des an sein Leben sich
gebunden wissenden menschlichen Denkens.

Universalität und Urspriinglichkeit einerseits, Richtung auf
Wesen und Sinn anderseits brachten wir mit jenen Eigenschaften
in Verbindung, die sich einem Fortschritt der Philosophie
entgegenstellen: die Abhängigkeit aller ihrer Schritte von einer
nicht mehr diskutierbaren letzten Konzeption, die Unlösbarkeit
ihres Inhalts von ihrer Form, ihrer Antworten von ihren Fragen,
ihr gespanntes Verhältnis zur Sprache, ihr Unterworfensein
unter die Metapher, ihren Zwang zur Mehrdeutigkeit. Ist damit
die Frage beantwortet, warum das Element der Rätselhaftigkeit
nicht durch das Element des Problematischen in der Philosophie
im Laufe ihrer Geschichte verdrängt werden konnte?

Wir glauben in der Tat hier die Möglichkeit einer Antwort zu
sehen, die das Phänomen nicht wie Huizinga aus der geschichtlichen

Herkunft des Philosophierens erklärt, sondern aus einem

ständig wirksamen Faktor, aus der unvertretbaren und unüberhol-
baren Situationsgebundenheit des Menschen. Diese Gebundenheit
erfährt jeder Mensch und jede Generation von Menschen auf eine

stets neue und überraschende Weise. Sie schenkt ihm Erfüllungen,

sie enttäuscht seine Hoffnungen, sie formt seine

Lebenserfahrung, seinen Selbst- und Weltaspekt. Sie stellt ihm Fragen,
sie ermöglicht ihm Antworten, für welche schon die folgende
Generation kein Verständnis mehr aufbringen wird. Sie drängt
ihn zugleich über sich selbst hinaus, sie konfrontiert ihn mit
den letzten Dingen und verleiht dadurch den Begegnungen mit
ihnen ewige, d. h. unüberholbare, unersetzliche Aktualität. Darum
veralten die Philosophien ständig, verlieren ihre bindende und
lösende Kraft und bleiben gleichwohl ewig jung. Nur weil das

Rätselspiel und das Philosophieren beide ein typisch
situationsgebundenes, d. h. unaufschiebbares und unvertretbares Denken

darstellen, konnte das Philosophieren (angenommen, daß

Huizingas These richtig ist) sich aus ihm entwickeln. Konnte es

trotz Aufnahme eines andern Elements, des gegenständlich
gerichteten Denkens, jenen altertümlichen Charakter bewahren,
der ihm seine ewige Jugend verbürgt.

231



Gibt es einen Fortschritt in der Philosophie? Nur insoweit,
als sie durch die Verbindung mit methodisch diszipliniertem,
gegenständlich gerichtetem Denken am Fortschritt der
Fachwissenschaften teilnimmt. Da dieser Fortschritt tief eingreift in
die Geschichte menschlichen Daseins, seit langem schon unser
Leben beherrscht und unbekannten Möglichkeiten entgegenführt,

ist die Teilnahme der Philosophie am Fortschritt des

Wissens eine Selbstverständlichkeit. Da zudem jede Fachwissenschaft,

die über ihre Grundlagen nachdenkt, freiwillig oder
unfreiwillig, sich an die Philosophie verwiesen sieht, steht diese

in ständigem Austausch mit den neuen Entdeckungen und ist
gezwungen, deren Revisionsansprüche gegen veraltete Theorien
ständig zu überprüfen. Darum kann sie sich auch nicht der
Detailarbeit entziehen, die von den Fachwissenschaften geleistet
wird, und muß sich selbst mit dem Detail auseinandersetzen.
Was jedoch unter dem Eindruck dieser Bindung an den
Fortschritt der Fächer die großen, obzwar nicht erfolgreichen
Reformatoren der Philosophie in der neueren Zeit übersehen haben,
ist die Tatsache, daß in der Philosophie noch ein anderes
Element steckt, das nicht den Fortschritt kennt, sondern die
schöpferische Wiederholung. Dieses Element darf nicht mit
subjektiven Bedürfnissen oder psychologischen Anlagen
gleichgesetzt noch als etwas vorgestellt werden, das sich von dem

fortschrittfähigen Element in der Philosophie trennen und
schließlich aus der Wissenschaft eliminieren ließe. Philosophie
als strenge Fachwissenschaft ist genau so eine Utopie wie
Philosophie als Kunst. Zu allen Zeiten hat die Arbeit des Philosophen
darin bestanden, dem Rätsel das problematisch Faßbare und
Lösbare so weit wie möglich abzugewinnen, ohne doch darüber die
Grenzen zu vergessen, die der Versachlichung durch die Situation

unseres Lebens gezogen sind.

Zum ersten Mal habe ich die Gegenüberstellung Problem—Rätsel in meinem

Beitrag für die Festschrift zu Jaspers' 60. Geburtstag (nicht im Druck
erschienen) behandelt.

Zu Huizingas Ausführungen im 6. und 9. Kapitel seines Homo ludens vgl.
auch z. B. Kapps Untersuchungen zur Entstehung der Logik (s. seinen Artikel

Syllogistik in Pauly-Wissowa).
André Jolies' Einfache Formen sind 1926 in den Veröffentlichungen der

Sächsischen Forschungsanstalten, Neugermanistische Reihe, erschienen.

232



An der seit Dilthey stark in Fluß gekommenen Untersuchung des Wesens

und der spezifischen geschichtlichen Bewegungsform des Philosophierens
heteiligen sich in letzter Zeit auch Franzosen, z. B. H. Guthrie, Introduction
au problème de l'histoire de la philosophie, Paris 1937, und E.Souriau,
L'instauration philosophique, Paris 1939 (Bibl. de philosophie contemporaine).
Ich erinnere weiter an Leisegang, Denkformen, Berlin 1928, an das viel zu
wenig bekannte scharfsinnige Buch von F. Kröner, Die Anarchie der
philosophischen Systeme, Leipzig 1929, und auch noch an meinen Beitrag in der
gleich wieder eingegangenen Zeitschrift (nomen est omen) Idealismus I,
Die Frage nach dem Wesen der Philosophie, Zürich 1933.

233


	Gibt es einen Fortschritt in der Philosophie?

