
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: Die italienische Philosophie der Gegenwart

Autor: Pensa, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die italienische Philosophie der Gegenwart1)
Von Mario Pensa

Ein zeitgenössischer italienischer Denker, Francesco Orestano,
schreibt: «Die Wurzel, das Grundproblem der zeitgenössischen
Philosophie ist das Problem der Wirklichkeit: Gibt es eine vom
Subjekt unabhängige Wirklichkeit Und wie kann man sie

erkennen?»2) Pantaleo Carabellese, der eine andere Richtung
vertritt, fügt hinzu: «Nachdem nun die moderne Philosophie in
der Entwicklung, die sie in Deutschland durchgemacht... zum
Triumph des Menschen als absoluten Subjektes geführt hat, und
da nun dieser Triumph als Idealismus gilt, bleibt allgemein im
Bewußtsein die Forderung unbefriedigt, die sich hinsichtlich der
Objektivität der Erkenntnis eines solchen Subjektes erhebt.»8)

Wenn wir damit vergleichen, was andere Philosophen in ihren
Werken und an den verschiedenen Kongressen seit 1933 über
die dringendsten Fragen der Stunde geäußert haben, die sie

beschäftigen, so vernehmen wir überall, je nach der Schule in
neuer Abwandlung, daß das italienische Denken der Gegenwart
um das Problem der Wirklichkeit kreist, oder genauer um das

des Seins und dessen Beziehung zum Subjekt.

1 Deutsche Ubersetzung von Fr. Hindermann. Vgl. zur Orientierung:
G. De Ruggiero, La filosofia contemporanea, 2 Bände, Bari, Laterza, 1929;
derselbe, Filosofi del Novecento, Bari, Laterza, 1934; B. Croce, II carattere
della filosofia moderna, Bari, Laterza; L. Limentani, A. Masnovo, A. Levi,
M. Maresca, G. Della Volpe, G. Lamanna, La filosofia contemporanea in Italia

dal 1870 al 1920, Napoli, Perrella, 1928; M. Sciacca, Il secolo XX. Storia
della filosofia italiana, Milano, Bocca, 1942 (mit Bibliographie); derselbe, La

filosofia oggi. Dalle origini romantiche della filosofia contemporanea ai pro-
blemi attuali, Milano, Mondadori, 1945; R. Miceli, Filosofia (Enciclopedia
scientifica monografica italiana del XX. secolo), Milano, Bompiani, 1937 (mit
Bibliographie). Vgl. auch den Band: Filosofi Italiani Contemporanei, Carlo

Marzorati Editore, Como, 1944. Herausgegeben von F. M. Sciacca.

2) F. Orestano, II nuovo realismo, Milano, Bocca, 1939, S. 22.

3) P. Carabellese, L'idealismo italiano, Napoli, Loffredo, 1938, S. 224.

182



Daß die italienische Philosophie diesen Weg einschlug, dazu
hat der Idealismus beigetragen, und zwar indirekterweise durch
die Kraft seines Widerspruchs. Der Idealismus, der die
italienische Philosophie zwei Jahrzehnte lang beherrschte, hat eine
Reaktion oder doch zum mindesten den Wunsch nach Wandlung
und Überwindung seiner Lehren hervorgerufen. Daraus ist die

allgemeine Tendenz zum Realismus entstanden.
Der Idealismus ist also nicht mehr die stärkste italienische

Strömung, er gehört nur insofern zum Bild der neueren italienischen

Philosophie, als er durch die anti-idealistische Kritik
zutage tritt.

Wie verhält es sich nun mit dieser Kritik?
Was den berühmtesten der beiden Vertreter des absoluten

Idealismus betrifft, Benedetto Croce4), so liegt das Abnehmen
seines Einflusses darin begründet, daß auf der einen Seite ein
stärkeres kritisches und spekulatives Bewußtsein sich zu regen
begann, auf der andern sich aber eine allgemeine Stimmung
auswirkte. Fürs erste könnte wohl der bissige Geist eines
G. Papini Recht behalten, der Croces frühen Erfolg (wie im
übrigen auch den von Bergson) dem Mangel an spekulativem
Sinn ihrer Zeit zuschreibt. Und fürs zweite muß man Croce
selbst zustimmen, wenn er die Philosophie mit der Geschichte

identifiziert und sagt, sie stehe «weder außerhalb, noch zu
Anfang oder am Ende der Geschichte», und sie könne auch nicht
«aus einem oder mehreren besonderen Momenten der Geschichte

gewonnen werden; jeden Augenblick neu gewonnen, bleibt sie

immer und gänzlich verbunden mit dem Lauf der Ereignisse
und ist von der geschichtlichen Erkenntnis bedingt». So wäre
Croces Philosophie heute einfach deshalb auf dem Weg des

Niedergangs, weil die Zeiten sich gewandelt haben und in dieser

Wandlung das Gefühl für ihre Mängel sich verfeinert hat.
Der Hauptfehler in Croces Denken ist sein willentliches Aus-

4) Croces sämtliche Werke sind im Verlag Laterza, Bari, erschienen. Sie

sind in vier Reihen eingeteilt: Filosofia dello Spirito, Saggi Filosofici, Jcritti
di storia letteraria e politica, Scritti vari. Dazu kommen noch die Hefte der

Zeitschrift «La critica» seit 1902 und Croces «Contributo alla critica di me

stesso», 1931. Die vollständige Bibliographie über Croce bis 1934 findet man
im Werke von G. Castellano, Introduzione alio studio di B. Croce, Bari,
Laterza 1934.

183



gehen von Hegel. Zwar knüpft Croce nicht unmittelbar an

Hegel an, sondern an die italienischen Hegelianer des 19.
Jahrhunderts (Spaventa und De Sanctis). Doch empfinden wir seine

Abhängigkeit vom deutschen Philosophen, von dem er
übernimmt, «was noch lebendig ist an ihm», das «schon Überlebte»
verwirft und dessen «starken Hang zur Immanenz und Konkretheit»

er sich zu eigen macht, sowie «die Auffassung eine
philosophischen Logik, die sich dem Wesen nach von der des Naturalismus

unterscheidet» — doch als ein störendes Element, das sein

eigenes Denken von Grund auf gefährdet. Denn Hegels «Geist»,
das ist das Entscheidende, ist keineswegs identisch mit dem,
wofür ihn Groce und dessen alte italienische Lehrmeister hielten,

er steht an sich in einem solchen Gegensatz zu alldem, daß

man ihn nur entweder in seiner Ganzheit aufnimmt oder dann
bei jedem Versuch, ihn abzuwandeln, ein zwitterhaftes Gebilde
erhält. Hegels «Geist» ist eine metaphysische Wesenheit von
magisch-naturalistischer Herkunft, die schon in der nordischen
Mythologie hervortritt und dann untergründig im deutschen

spekulativen Denken weiterlebt; mit dem Àôyoz, der «ratio»,
dem «spiritus» oder dem «Intellekt« der westlichen Philosophie
hat er nichts gemein. Deshalb begeht Croce, indem er diesen
«Geist» als Ausgangspunkt seines Systems setzt, einen ähnlichen
Irrtum wie Kant, als er in der Meinung, von der «raison» des

Descartes zu sprechen, «Vernunft» (also etwas ganz anderes)

sagte.
Von diesem Mißverständnis rührt das Zwitterhafte her, das

sich durch Croces gesamtes System zieht und Widersprüche zur
Folge hat, die dessen spekulativen und kritischen Bau
unterhöhlen. So ist für Croce sowohl wie für Hegel der Geist «das

einzige Wirkliche»; bei Hegel besteht diese Gleichung zu Recht,
da der hegelsche Geist metaphysisch begründet ist, nicht aber
bei Croce, weil Croces Geist kein metaphysisches Fundament
besitzt. Die erste Kategorie von Croces Geist ist die Intuition
oder Vorstellung (rappresentazione). Doch ist der Geist als

Kraft der Intuition oder Vorstellung nichts anderes als das

psychologische Subjekt, das entweder das ganze Wirkliche nicht
auflösen kann, in welchem Fall es das Seinsproblem, vor sich
selbst gestellt, ungelöst läßt; oder man verfällt, mit der Behauptung,

es könne es auflösen, in die Willkür, das rein persönliche

184



Ich zu einer metaphysischen Wesenheit zu verallgemeinern,
wobei dann das Wirkliche nichts anderes wäre als die Schöpfung
dieses besonderen Ich. Auch in der zweiten Kategorie (Urteil
oder Kritik) wird Croces Geist in den Widerspruch zwischen das

metaphysisch Universale und das subjektiv Individuale
verstrickt: denn während der Begriff das Moment von universaler
Logizität ist, worin sich das ganze Wirkliche aufhebt, wird
andererseits die Geschichte mit dem individuellen Urteil
identifiziert. So schwankt man hier zwischen hegelschem Panlogis-
mus und psychologischem Subjektivismus, der schließlich die
Geschichte der Kunst an die Seite stellt und beide aus einem
Akt der Intuition oder Vorstellung hervorgehen läßt. In den
beiden theoretischen Kategorien von Croces Geist zeigt sich
deutlich das unverträgliche Hybride, das die Mischung der
deutschen Metaphysik (Hegel) mit dem italienischen Humanismus

(Vico) zur Ursache hatte. Croce hat also den Menschen vor
Augen, den Gegenstand der klassischen Philosophie von Sokrates

an, und er schreibt ihm die metaphysische Absolutheit zu, die
im Gegenteil dem kosmischen «Geist» der deutschen Mystik
eignet. Daraus ergibt sich ein metaphysischer Humanismus, der
die besten Aussichten auf Erfolg besitzt in einer Epoche, deren
zwiefachen Hang zur Immanenz und zur Vergöttlichung des Ich
er zum Ausdruck bringt.

Croces Geist durchläuft in seinem Entwicklungsprozeß
bekanntlich vier, ihm eigentümliche Formen oder Kategorien: «die
Intuition oder Phantasie, das ist die Kategorie, woraus das als

Dichtung oder Kunst Bezeichnete hervorgeht; das Urteil oder
die Kritik, das ist die Kategorie des Denkens, in der das
entsteht, was wir Philosophie nennen; der Wille, das ist die Kategorie

des partikularen Lebens und demnach der Vitalität, der
Nützlichkeit oder Ökonomie; endlich die Moralität, das ist die

Kategorie des universalen Lebens.» Das Verhältnis zwischen diesen

Kategorien wird von der «Dialektik der Unterschiede» (dia-
lettica dei distinti) geregelt, die Croce Hegels «Dialektik der
Gegensätze» entgegenhält. Doch gerade diese Ersetzung beweist,
daß Croce Hegels «Geist» mißverstanden hat; denn Hegels Geist

von seiner Dialektik der Gegensätze trennen oder ihr die
Dialektik der «distinti» an die Seite stellen zu wollen, das kommt
der Verneinung des ganzen Geistes im hegelschen Sinne gleich,

185



der sich doch eben nur durch die Dialektik der Gegensätze
verwirklichen kann Croce ist von der Körperlichkeit des menschlichen

Wirklichen besessen, des einzigen Wirklichen, das er
wahrnimmt, und ihm scheint, daß Hegels dialektischer Prozeß
das negative Moment seiner Phasen allzu sehr betone, indem er
es in die Abstraktion des Panlogismus münden läßt. Deshalb
ersetzt er, um soviel wie möglich von der Positivität aller Phasen

zu retten, die «Gegensätze» durch seine «distinti», die wohl
«aufgehoben» werden bei ihrer Überwindung, aber nur im Sinne

von aufgesogen, aufgenommen, nicht von ausgemerzt. So denkt
er sich die vier Kategorien seines Geistes in einem Verhältnis
der «Unterschiede», wonach also jede Kategorie die
vorausgehende in sich schließe oder aufnehme, doch ohne sie selbst

zu beseitigen. Später modifizierte Croce dieses Verhältnis, sich

enger an Hegel anlehnend, im Sinn von einem «kreisförmigen»
Prozeß des Geistes. Doch bleibt der organische Makel einer
Verfälschung von Hegels Denken wie angeboren an seinem

System haften, das um so geschlossener und einheitlicher wäre,
wenn es als selbständige Schöpfung keine Beziehung zu Hegel
hätte. Dieser entscheidende Fehler, der auf Croces Philosophie
lastet, kann nur aus einem eigentlichen Mißverständnis von
Hegels «Geist» erklärt werden und von dessen Unvereinbarkeit
mit einem so konkret humanen und rational-historischen Denken

wie dem des italienischen Philosophen.
Die Definition der Kunst als «reine Intuition» (dann als «liri-

cità», und endlich als «universalité«), wobei also das gnoseologische

Problem ins ästhetische aufgenommen und die Erkenntnis

zur bloßen Vorstellung (rappresentazione) wird, ist mit
seiner Ablehnung aller logischen Werte schlechthin ungenügend,
um den gesamten Bereich der Kunst zu erfassen (was im übrigen
aus vielen mangelhaften literarkritischen Studien von Croce
selbst hervorgeht). Die Kunst reicht über ihr Wesen als reine
Vorstellung hinaus in andere Kategorien des Geistes, worunter
zweifellos auch in die Logik; ohne sie bliebe die Kunst ein
Fragment, ein Torso, wäre sie gar nicht lebensfähig (und in der
Tat reduziert denn auch Croce mit seiner Unterscheidung von
«Poesie und Nicht-Poesie» alle Werke auf ein Mosaik von Torsi).

Croces Gleichung: Geschichte Philosophie, die nichts
anderes bedeutet als die Gleichung: Wirklichkeit Geist, und sich

186



unmittelbar auf Hegel stützt, erweckt im italienischen Denken
einen gleichsam instinktiven Widerspruch. Diese Identifizierung
schließt in der Geschichte sowohl den Kausalitäts- wie den

Finalitätsbegriff aus (die der Idealismus beide ablehnt, weil sie

eine ontologische Dualität voraussetzen), und sie bietet, indem
sie die Geschichte einfach als den sich selber setzenden und
sich behauptenden Geist sieht, keinerlei Rechtfertigung für deren
verschiedene Momente. Wie soll man dann aber gewisse
Geschehnisse und Tatsachen erklären, die das Gewissen als negativ
empfindet Croce räumt in der Logik nur die Existenz des

«theoretischen Irrtums» ein, also jenes Irrtums, der im
dialektischen Prozeß des Geistes das negative Moment und demnach

an sich notwendig und keineswegs negativ ist. Ferner nimmt
er einen «positiven Irrtum» an, doch wäre das außerhalb des

Denkens und des theoretischen Geistes nur ungestaltete Materie.

Danach gibt es in der Geschichte entweder einen «theoretischen

Irrtum», der als dialektischer kein Irrtum ist, wobei also

die Geschichte als Ganzes ein positiver Prozeß ist, oder sie

weist auch «positive Irrtümer» auf, außerhalb des Geistes, und
es wird somit eine existentiale Dualität angenommen. Im ersten
Falle hätten wir eine rein vom Geist geschaffene Geschichte

(eine Art von Traum), im zweiten stehen wir vor einer Auffassung

der Geschichte, die nicht mehr idealistisch ist. Dieser

Widerspruch zeigt sich auch in Croces historischen Schriften,
denen man in der Darstellung vieler Geschehnisse und Epochen
falsche Perspektiven vorwirft.

Die Identifizierung Geschichte Philosophie hat Croce immer
näher an den absoluten Historismus geführt. Doch ist dieser ja
nichts anderes als die Selbstverneinung der Philosophie, die als

spekulative Wissenschaft jede Lebensberechtigung verliert und
zu einer bloß normativen Methodologie der historischen
Kriterien erniedrigt wird. In der Tat definiert sie Croce selbst als:

«methodologisches Moment der Geschichtsschreibung: Erläuterung

der Grundkategorien der historischen Urteile, d. h. der lei7

tenden Begriffe der historischen Deutung.» Die Gestalt des

Philosophen, den Croce abschätzig «Theologe oder Metaphysi-
ker» nennt, scheidet somit aus den Reihen der intellektuellen
Berufe aus und geht über in diejenige des Volkswirtschaftlers
oder des Historikers, des Staatsmannes oder des Künstlers usw.

187



Dieses selbstmörderische Ergebnis einer Philosophie, die letztlich

ihre Nutzlosigkeit erkennt und sich selbst verneint, gilt als

Geständnis eigenen Ungeniigens von Croces System.
Auf jeden Fall stellt eine solche Selbstverneinung die beste

Definition dar von Croces Philosophie. Sie ist keine Philosophie,
sondern eine wohlerwogene und gelehrte Sammlung von
Geboten des humanistischen Wissens, eine Art Leitfaden oder
Handbuch der zeitgenössischen italienischen Kultur von hohem

Wert, mit allen Vorzügen der Klarheit und des Gleichmaßes; so

erklärt sich denn auch ihr täglicher Einfluß auf allen Gebieten
der Wissenschaft. Und gerade in diesem methodologischen
Bereich, mit oder gegen Croce, um ihm nachzueifern oder um ihn
zu bekämpfen, muß man sich doch immer Rechenschaft geben

von seinem Werk.
Was Giovanni Gentile betrifft5), den andern Vertreter des

absoluten Idealismus, so gilt auch für ihn, was hier von Croce

gesagt wurde: daß also heute seine Philosophie weniger aktuell
ist als die Kritik, die an ihr geübt wird.

Besinnen wir uns kurz auf sein System der sogenannten
«Philosophie des reinen Aktes» oder Aktualismus. Indem Gentile
Hegels Dialektik in dem Sinne abwandelt, daß er die Apriorität
der Synthesis aufrecht erhält, welche Thesis und Antithesis setzt,
doch selber nicht gesetzt wird, deutet er das Wirkliche als den
Akt des Erkennens, durch den das Ich, als Subjekt, das Objekt
als Verneinung seiner selbst setzt und dadurch absolutes Subjekt
und Totalität der Welt wird. Dieser Akt (den er als «autoctisi»,
«conceptus sui», «Werden» bezeichnet) des absoluten Subjektes,
der also die dialektische Erkenntnis ist, in der Übereinstimmung
mit ihren drei Momenten von Thesis, Antithesis, Synthesis,
unterscheidet sich in Kunst, Religion und Philosophie im eigentlichen

Wortverstand. Zusammen bilden sie die Philosophie, die

5) Gentiles Werke sind bei Laterza, Bari, bei Treves, Mailand, und bei
Sansoni, Florenz, erschienen. Die Ausgabe der «Opere Complete» bei San-

soni umfaßt 13 Bände. Dazu kommen noch zahlreiche literarkritische und
philosophiegeschichtliche Schriften. Gentile selbst hat sein System im Werk:
Introduzione alla Filosofia, Milano, Treves, 1933, kurz dargelegt. Eine gute
Bibliographie über G. findet man in den Werken: Chiocchetti, La filosofia
di G.G., Milano, 1922; und La Via, L'Idealismo attuale di G.G., Messina,
1922.

188



also der reine Akt ist des absoluten Subjektes des Philosophen).

Da nun der Akt Werden ist, ist er auch Geschichte, demnach

ist der Philosoph auch die Verkörperung der Geschichte,
Philosophie und Geschichte der Philosophie sind ein und
dasselbe, und die ganze Wirklichkeit wird als philosophische
Geschichte aufgefaßt.

Dieses System besitzt zweifellos eine größere spekulative
Folgerichtigkeit als das von Croce. Doch indem Gentiles absolutes
Subjekt den positiven Charakter von schöpferischer Freiheit des

kantischen Ich ablegt, indem es den Charakter von Kampf und
Eroberung des fichteschen Ich und auch die dialektische Dualität

von Sein und Nichts verliert, die dem hegelschen Ich
innewohnt, löst es sich auf in eine Einmaligkeit, deren Charakter
sofern ein absolut negativer ist, als sein Lehen — wenn es

überhaupt je lebt — in unablässigem Selbstverneinen besteht. Seine

Geschichte ist nicht Geschichte, weil sie außerhalb der Zeit ist
und nur in der Absolutheit des Denkens lebt. Sofern es dann

persönlich determiniert ist, «omnimode determinatum», wie
Gentile sagt, ist es letztlich nichts anderes als das einzelne
partikulare empirische Ich und mündet in den unfruchtbarsten
Solipsismus. Das wird übrigens durch die wiederholten Hinweise

bestätigt, die Gentile selbst, in den letzten Jahren, im Sinne

einer immer persönlicheren und partikulareren Determinierung
des absoluten Subjektes gegeben hat. Schließlich ist also diese

Philosophie nichts anderes als das persönliche Denken des

Philosophen (von Gentile selbst), nach dessen Tod auch sie stirbt,
weil ihr jede allgemeine Gültigkeit fehlt. Sie ist nur ein
verzweifelter totalitärer Subjektivismus, negativ, unfruchtbar, so-

lipsistisch und bei weitem nicht imstande, auch nur ein einziges
von den Problemen zu lösen, die heute die Menschheit
beschäftigen.

Gegen den ganzen absoluten Idealismus als solchen, also
sowohl gegen Croces «Philosophie des Geistes» wie gegen Gentiles

«Philosophie des reinen Aktes», werden sodann folgende
Einwände erhoben.

Das berühmte apodiktische Prinzip des deutschen Idealismus:
«Kein Objekt ohne Subjekt», besitzt einen rein logischen Wert;
«Subjekt» und «Objekt» sind zwei sprachlich aufeinander
bezogene Begriffe wie — um einen banalen Vergleich anzufüh-

189



ren — «Gatte» und «Gattin». Aber es hat keinen realen Wert,
denn wenn das Subjekt aufhört zu existieren, so stirbt deshalb
noch nicht auch das Objekt mit ihm, ebensowenig wie die Gattin,

wenn der Gatte stirbt, selber stirbt; sie lebt weiter als

«Frau». Eine rein logische Wahrheit auf die Wirklichkeit zu
übertragen und zu behaupten, daß es ohne Subjekt wirklich
auch kein Objekt gibt — dieser Irrtum ist so augenscheinlich,
daß man ihn nur auf Grund jener besonderen Denkart erklären
kann, die ihn begangen hat, d. h. auf Grund der romantischen
Denkart. Und tatsächlich verwandelt diese sinnlose Übertragung
der Logik in die Wirklichkeit die ganze Welt in einen Traum,
in ein Märchen: der Idealismus ist in der Philosophie dasselbe,

was in der deutschen Literatur das Märchen.
Wenn man ein absolutes Subjekt annimmt, in welchem

Verhältnis steht dann jedes einzelne Subjekt zu ihm, in welchem
stehen dann alle einzelnen Subjekte zueinander Das ist das

Problem der Persönlichkeit, das der Idealismus, schwankend
zwischen dem universalen Geist und dem kleinen empirischen
Ich, nicht zu entwirren vermag.

Die Immanenz, die die Idealisten als ihre größte Eroberung
betrachten, hat sich bei näherem Zusehen als Sinnlosigkeit
erwiesen; denn es kann nicht Immanenz geben ohne Transzendenz.
Wie könnte man denn auch, nachdem man ein Apriori
zurückgewiesen, Immanenz annehmen, die doch gerade nur die Immanenz

dieses selben Apriori sein kann Eben diese Leere der
idealistischen Immanenz dürfte wohl das tiefste Unbehagen
unter den zeitgenössischen Philosophen verursachen. Kurz: der
Prozeß des Geistes kann nicht ins Unendliche laufen. Wie ist
sein Anfang Wie sein Ende Diese Probleme, die wichtigsten
der philosophischen Spekulation, läßt der Idealismus alle
ungelöst.

Die Totalität des Subjektes führt — durch seine eigene
Absolutheit — eher zur Verneinung als zur Bejahung des

Subjektes selbst. Dadurch, daß es sich dialektisch aufheben muß,
um sich zu behaupten, bedeutet es eben Verneinung und Tod,
keine Schöpfung. So haben Croce, indem er den Geist auf die
Menschheit als Gattung, und Gentile, indem er ihn gar auf den
Menschen als Einzelwesen (den Philosophen) reduziert, schließlich

jedwelche Philosophie negieren müssen; der eine mündet

190



in einen empirischen Humanismus, der andere in einen noch

empirischeren Solipsismus.
Alle diese Einwände drücken die zeitgenössische Gewissenskrise

nach den lauten Erfolgen des Idealismus aus. Diese typisch
romantische Philosophie entsprach durchaus einer Zeit, die an
die Fähigkeit des Menschen glaubte, Natur und Geschichte nach

eigenem Ermessen schaffen zu können.
Doch haben dann die exakten Wissenschaften mit ihrem

Wunschtraum, die Welt in ein System von Begriffen zu bringen,
nach und nach immer unerklärlichere Tatsachen entdeckt und
die Existenz einer unableitbaren Wirklichkeit anerkennen müssen,

die sie das «Irrationale» nennen. Der Lauf der Geschehnisse

ist immer weiter abgewichen vom Weg, den ihm die
Menschen zuweisen wollten, und er hat den Mythos des die
Geschichte schöpfenden «homo faber» über den Haufen geworfen
und das Bestehen von Kräften und Prinzipien bestätigt, die das

von menschlichen Begriffen Erbaute übersteigen. So hat eine

Wirklichkeit, die größer ist als das menschliche Ich und sich

unserem Intellekt entzieht, ihre Rechte wieder geltend gemacht.
Ihr Auftreten hat die absolute Ich-Bezogenheit des Idealismus

Lügen gestraft und im italienischen Denken das Bedürfnis nach
einer Versöhnung geweckt mit der Welt außerhalb des Ich6).

6) A. Aliotta, La reazione idealistica contro la scienza, Palermo, 1912;
derselbe, L'estetica del Croce e la crisi deH'idealismo moderno, Napoli, Per-
rella, 1917; G. Calogero, Studi crociani, Rieti, 1930; G. Castellano, B. Croce,

Bari, Laterza, 1936; E. Chiocchetti, La filosofia die B. Croce, Milano, «Vita
e Pensiero», 1932; S. Contri, L'estetica del Croce, Bologna, «Criterion», 1929;
V. La Via, B. Croce e Dio e il soggetto indomabile, «Educazione Nazionale»,
1934; G. Manacorda, B. Croce o dell'impudenza, Firenze, 1932; A. Pastore,
B. Croce e la filosofia di G. B. Vico, in: «Giorn. Stor. della lett. ital.»,
Torino, 1911; F. S. Romano, II concetto di storia nella filosofia di B. Croce,

«Quaderni di Filos, e Storia», Palermo, 1933; A. Volpicelli, B. Croce, Roma,
1929; A. Mautino, La formazione della filosofia politica di B. Croce, Torino,
Einaudi, 1940; E. Chiocchetti, La filosofia di G. Gentile, Milano, «Vita e

Pensiero», 1922; V. La Via, L'Idealismo attuale di G. Gentile, Trani, Tip.
Vecchi, 1925; V. Marchi, La filosofia morale e giuridica di G. Gentile, Came-

rino, 1923; F. D'Amato, Gentile, Milano, «Athena», 1927; F. De Sarlo, Croce

e Gentile, Firenze, 1925; R. Miceli, Croce Gentile e la filosofia dell'arte, Bi-
blioteca della rivista rosminiana, N. 3, Intra, 1931; A. Zacchi, II nuovo idea-
lismo di B. Croce e G. Gentile, Roma, 1925; G. Bontadini, Le polemiche del-

Fidealismo, in Rivista di Filos. Neo-scolastica, fasc. V—VI, 1924; fasc. VI,
1925; derselbe, La critica negativa dell'immanenza, in Rivista di Filos. Neo-

191



Croces und Gentiles Schüler haben alle schon eine
«selbstkritische Revision des Idealismus» vorgenommen. Armando
Carlini7) ist von Gentiles Aktualismus zu einem «ontologischen
Idealismus» übergetreten. Er zerlegt Gentiles reinen Akt in die
beiden Momente von Leben und Denken, moralischer
Persönlichkeit und philosophischer Reflexion, Religion und Erkenntnis.

Die moralische Persönlichkeit entdeckt durch einen Akt des

Glaubens in ihrer Innerlichkeit das transzendente Wesen, das

Gott ist. So versöhnt er die idealistische Immanenz mit der
christlichen Transzendenz. Giuseppe Saitta8), der vorerst Gentiles

Aktualismus noch weiter auf die Spitze getrieben hatte,
indem er das absolute Ich unvermittelt mit dem empirischen
Ich identifizierte, ist zu mannigfaltigen geschichtlichen Arbeiten
übergegangen, u. a. über das Wesen der thomistischen
Philosophie und über die italienische Philosophie der Renaissance.

Der Gentile-Schüler Guido De Ruggiero9) hat sich dem Studium
der Naturwissenschaften zugewandt; denn die Geschichte
bestehe nicht nur im menschlichen Geschehen, sondern müsse auch

dasjenige der Natur einbeziehen, das zur Ganzheit des Geistes

gehört. Auf diese Weise wird die vom Idealismus (Croce) bis

dahin nur als ein Anliegen des Menschen aufgefaßte Geschichte
durch die Naturwissenschaften ergänzt und umfaßt nun das

scolastica, fasc. V—VI, 1926; derselbe, Idealismo e realismo, Rel. al X Con-

gresso Naz. di Filos., Salsomaggiore, 1935; P. Carabellese, L'idealismo ita-
liano, Napoli, Loffredo, 1938; derselbe, Critica del concreto, Pistoia, 1921;
S. Contri, La scuola hegeliana in Italia e il problema della scienza, in: Atti
del XIII Congre8so Naz. di Filos., 1933; A. Guzzo, Idealismo e cristianesimo,
2 Bände, Napoli, Loffredo, 1936; F. Olgiati, Neoscolastica, idealismo e spiri-
tualismo, Milano, «Vita e Pensiero», 1933; G. Ottaviano, Critica dell'Idea-
lismo, Napoli, Rondinella, 1936; U. Spirito, L'idealismo italiano e i suoi cri-
tici, Firenze, Le Monnier, 1930; A. Tilgher, Critica dello storicismo, Modena,
Guanda, 1935; E. Castelli, Idealismo e solipsismo, Roma, Signorelli, 1933;
V. La Via, DalFidealismo al realismo assoluto, Firenze, Sansoni, 1941.

7) A. Carlini, La vita dello spirito, Firenze, Vallecchi, 1921; La religiosité
dell'arte e della filosofia, Firenze, Sansoni, 1934; II mito del realismo,
Firenze, Sansoni, 1936. Über Carlinis Stellung zum Existentialismus siehe weiter

unten.
8) G. Saitta, Lo spirito come eticità, Bologna, Zanichelli, 1921; II carat-

tere della filosofia tomistica, Firenze, Sansoni, 1934; La filosofia di Marsilio
Ficino, Messina, Principato, 1923; L'educazione delFUmanesirao in Italia,
Venezia, La nuova Italia, 1928; La liberté umana e l'esistenza, Firenze,
Sansoni, 1940.

192



ganze Leben des Kosmos. Ugo Spirito10) hat den Glauben an
seinen Idealismus verloren und bezeichnet ihn nunmehr als

«Neo-positivismus», der nach ihm in einem Pragmatismus
bestünde, der aus einer zum Skeptizismus neigenden Geisteslage
sich immer wieder aufs neue an die Probleme heranmacht.
Augusto Guzzo11) ist vom modernen auf den griechisch-christlichen

Idealismus zurückgegangen und hat versucht, von der
Immanenz zur göttlichen Transzendenz zu gelangen, wobei er
zu einer vollen katholischen Lösung kam. Nach seinen Bemühungen

um ein ethisches System, das sich aus dem absoluten
Idealismus deduzieren ließe und worin er sich fest hätte verankern
können, hat sich Yincenzo La Via12) allmählich dem Realismus
und dem Theismus genähert. Andere Schüler widmen sich in der
Hauptsache der Geschichte der Philosophie, der Wirtschaftslehre,

der Soziologie, der Philosophie der Wissenschaften; sie

sind, mit andern Worten, keine «Philosophen» mehr.
Alles in allem stellt also die idealistische Schule, wie schon

aus diesen wenigen Andeutungen hervorgeht, das Bild einer
großen Verwirrung dar; denn die Schüler haben erkannt, daß

die Philosophie ihrer Lehrmeister zu keinerlei weiterer
Entwicklung fähig ist, wenn man vom Existentialismus absieht, der
eben keine Philosophie ist. Aus diesem Grunde, weil ihnen
nichts anderes übrig bleibt, haben sie entweder Croces
selbstmörderischen Schluß sich zu eigen gemacht und die Philosophie
zugunsten einzelner besonderer Wissenschaften aufgegeben, oder
sie sind zu einer andern Schule übergetreten.

Mit dem Niedergang des absoluten Idealismus kamen gleichzeitig

andere philosophische Strömungen wieder auf.

9) G. De Ruggiero, La scienza come esperienza assoluta, Bari, Laterza,
1921; De Ruggiero ist auch bekannt als Verfasser einer monumentalen
Geschichte der Philosophie, die bei Laterza, Bari, erscheint.

10) U. Spirito, Scienza e filosofia, Firenze, Sansoni, 1933; La vita come

ricerca, Firenze, Sansoni, 1937.

11) A. Guzzo, Verità e realtà, Torino. Paravia, 1925; II concetto di indi-
viduazione e il problema morale, Torino, 1928; Idealisti e empiristi, Firenze,

Vallecchi, 1935; Idealismo e cristianesimo, Napoli, Loffredo, 1934; über
Guzzo und den Existentialismus siehe weiter unten«

12) V. La Via, B. Croce, Dio e il soggetto indomabile, «Educ. Naz.», 1934;
Filosofia e religione, in «*\rchivio di Filosofia», 1936; Dall'idealismo al rea-
lismo assoluto, Firenze, Sansoni, 1941.

13 193



Eine Abart des Idealismus, die italienischem Denken besser

entspricht, ist der kritische oder ontologische Idealismus von
Bernardino Varisco13).

Yarisco geht von der Annahme aus, daß es ein «gänzlich un-
determiniertes Sein» gibt, das jedes Subjekt nur im
Unterbewußten in seiner Fülle wahrnimmt, während wir im Zustand
der Bewußtheit bloß fragmentarische Erkenntnisse davon haben
können. So vollzieht sich einzig im Unterbewußten die restlose

Identifizierung von Sein oder Wirklichkeit mit unserem
Bewußtsein. Die erscheinungshaften Aspekte, in denen sich uns das

Sein offenbart, sind ihm logischerweise weder wesentlich
beigegeben noch notwendig; daraus müssen wir folgern, daß sie

eigens von einer prima causa, von irgendwem, kurz, von einem
Gott geschaffen wurden, damit wir sie wahrnehmen. Diese
göttliche Person allein begründet das Erscheinen der Phänomene
und setzt ihm ein Ziel, wie sie es auch den einzelnen Subjekten
setzt, die daran teilhaben. So wird denn die Weltgeschichte, von
diesem Gott geleitet, von einem Gesetz der Güte beherrscht und
nicht von der Sinnlosigkeit reiner Bewegung und Energie.
Indem sich die Philosophie das Erkenntnisproblem vornimmt, also
das Problem der Beziehung der Subjekte zum Sein, wird sie

zur Metaphysik und zugleich zur Moral, da sie uns auch Sinn
und Zweck unseres phänomenalen Lebens erläutert. Das wesentlichste

Anliegen in Yariscos Philosophie ist demnach der
religiöse Anlauf der Welt auf diesen Gott hin, der teils immanent
ist in jedem Subjekt (im Unterbewußten), teils transzendent (im
Bewußtsein).

Sehr nahe steht diesem System dasjenige von Piero Marti-
netti14). Martinetti geht von Kant aus, aber er vereint alle Syn-

13) B. Varisco, Conosci te stesso, Milano e Firenze, La Nuova Italia, 1912;
I mas8imi problemi, Milano, 1914, 2. Aufl.; Il soggetto e l'oggetto, in «Ar-
chivio di Filosofia», 1931; La dottrina cattolica e la critica razionale, in
«Arch. d. Filos.», 1931; L'errore, in «Arch. d. Fil.», 1932; L'itinerario, in
«Arch. d. Filos», 1936; Esperienza e ragione, in «Arch. d. Filos.», 1936;
Coscienza e subcoszienza, in «Arch. d. Filos.», 1937; Dall'uomo a Dio, Pa-

dova, C. E. D. A. M., 1939; II pensiero vissuto, Roma, Perrella, 1940.

") P. Martinetti, Breviario spirituale, Milano, 1923; La Libertà, Milano,
Lib. Edit. Lombarda, 1928; Introduzione alla metafisca, Milano, Lib. Edit.
Lombarda, 1929; Ragione e fede, Lib. Edit. Lombarda, 1934; Gesù Cristo
e il cri8tianesimo, Milano, in Rivista di Filosofia, 1934.

194



thesen a priori in eine einzige «intellektive Intuition», die
imstande ist, «das Noumenon durch das Phänomenon zu erkennen
und symbolisch darzustellen». Das Noumenon ist also durchaus
erkennbar mittels der Phänomena, die als Symbole dafür
einstehen. Die Aufgabe des Bewußtseins liegt nur in einer
fortschreitenden Reduktion der erscheinungshaften Welt in eine
ideale Einheit, die unser Bewußtsein übersteigt. Deshalb ist die
Philosophie, welche diese Aufgabe erfüllt, immer auch
Metaphysik. Und Martinetti, der zwar an der Identität von Subjekt
und Objekt festhält, nimmt andererseits nicht an, daß der Geist

die Wirklichkeit erschaffe, sondern nur, daß er sie stufenweise
mit-schafft, indem er sich zu dem transzendenten Einen emporhebt.

Er legt großes Gewicht auf diese Transzendenz, weil unser
geistiges Leben nur in solcher Weise auf die Perfektibilität
ausgerichtet wird; wollte man hingegen das metaphysische Eine als

ein Immanentes setzen, wie der Idealismus es tut, so bliebe
unser geistiges Leben in den realen Formen verstrickt und hätte
keinerlei Antrieb zu Höherem. Diese metaphysische Bewegung,
die mit der fortschreitenden Vergeistigung der Wirklichkeit
einhergeht, ist das Kennzeichen von Martinettis Philosophie.

Der ontologische Idealismus bietet den doppelten Vorteil, daß

er die reale Objektivität des Seins wieder einführt und dabei
doch nicht auf Immanenz verzichtet. Andererseits verfällt er
auch nicht in den Solipsismus des absoluten Idealismus, indem
er die Pluralität der Subjekte anerkennt. So eröffnet er manchen

Idealisten einen Ausweg, die auf der Suche nach dem ubi
consistam eines metaphysischen Wirklichen aus dem geschlossenen

Kreis des absoluten Subjektivismus heraustreten wollen,
und er besitzt heute zahlreiche Anhänger, z.T. von beachtlichem
Rang.

Pantaleo Carabellese15), ein Schüler von Varisco, akzeptiert
durchweg die Philosophie seines Lehrers und setzt sie sogar
voraus, indem er am gleichen Punkt anknüpft, wo sie selbst

aufhört. Carabellese geht aus von Variscos Schlußfolgerungen

16) P. Carabellese, La filosofia die Kant, Firenze, Yallecchi, 1927; II pro-
blema della filosofia da Kant a Fichte, Palermo, Triinarchi, 1929; II pro-
blema teologico come filosofia, Roma, Tip. del Senato, 1931; L'idealismo
italiano, Napoli, Loffredo, 1938; Critica del concreto, Roma, Signorelli,
1940; II mio ontologismo, in Giornale Critico della Filosofia Italiana, 1936.

195



über die Universalität des Subjektes und entdeckt im Subjekte
selbst, «in mir wie in jedem Ding», die Objektivität des

Subjektes, d. h. «das Sein, das Descartes im cogito beschlossen sah».

Nach seiner Auffassung muß also das metaphysische Problem
des Objektes, das kantische «Ding an sich», in der Synthesis
a priori gesucht werden, und das theologische Problem muß
wieder teilhaben an der Philosophie. Varisco bemühte sich um
einen Übergang vom partikularen Subjekt zum universalen
Subjekt; Carabellese nun behauptet, daß diesem universalen Subjekt

das «Ding an sich» und der immanente Gott als das einende
Eine innewohnen. Auf diese Weise genügt er dem wesentlichsten
Anspruch seines Denkens, das in der philosophischen Begrü-
dung des Absoluten besteht16).

Neben dem ontologischen Idealismus setzt sich in Italien auch
ein Neo-kritizismus durch, der einesteils von den sich aufdrängenden

Gegebenheiten der wissenschaftlichen Fortschritte beeinflußt

wird, zugleich aber an der idealistischen Errungenschaft
von der Selbständigkeit des Geistes festhalten will, weshalb er
nach einer Versöhnung von Idealismus und Realismus strebt
und Kant auf Wegen folgt, die unserem modernen Denken besser

entsprechen. Diese Ideal-Realisten empfinden also im Grunde
das Bedürfnis nach etwas Wirklichem, das als existentiale
Stütze zu dienen vermöchte. Es schränkt zwar den Geist ein,
doch verleiht es ihm einen stärkeren Antrieb und Beweglichkeit,

indem es ihn zu unablässiger Anspannung zwingt, zu
unablässiger Überwindung. Dieses Bedürfnis nach Verankerung in
irgendeinem realen Grunde verquickt sich bei diesen Denkern
zuweilen auch mit einem gefühlsmäßigen Mystizismus, der sie

nicht selten zur Annahme einer theistischen oder magisch-naturalistischen

Transzendenz führt17).
Bei dieser allgemeinen Tendenz des italienischen Denkens

nach dem Ontologismus und Theismus ist es nicht weiter ver-

16) Über den Unterschied zwischen Carabelles Ontologismus und dem

Existentialismus, siehe weiter unten.
17) A. Banfi, La filosofia e la Vita spirituale, Milano, 1922; Immanenza

e trascendenza, 1933; Principi di una teoria della ragione, Milano, 1929;
Idealismo e realismo, in «Archivio di Filosofia», 1931. A. Baratono, II mondo

sensibile, Messina, Principato, 1934 A. Renda, Pressupposti intellettualistici
del problema deH'immanenza e trascendenza, 1924; II criticismo, Palermo,
Sandron, 1927; Valori spirituali e realtà, Messina, 1931.

196



wunderlich, daß die Betrachtung sich wiederum auch der
scholastischen und thomistischen Philosophie zuwandte.

Die Wiedergeburt neo-scholastischer Philosophie vollzog sich
in Italien bereits im Jahre 1879 unter dem Einfluß der Enzyklika

«Aeterni Patris» von Leo XIII., der 1880 gegründeten
«Accademia romana di S. Tommaso d'Aquino» und der Arbeiten
der Schule von Löwen; heute wird sie in Rom an der
Gregorianischen Universität der Jesuiten und am «Angelicum» der
Dominikaner gelehrt, sowie an der Mailänder «Università Cat-

tolica del Sacro Cuore».
Die Zeitschrift der Neuscholastiker ist die «Rivista di Filoso-

fia Neoscolastica», die in Mailand unter der Leitung von P.
Gemelli erscheint. Gegründet wurde sie 1909; sie setzt sich das

Ziel, nach dem «Grundkriterium der Erkenntnis» zu forschen,
wobei sie einzig dasjenige als berechtigt ansieht, das die
Notwendigkeit und die Allgemeinheit unserer Erkenntnisse auf
experimenteller Grundlage nachzuweisen gestattet. Während
einiger Jahre beschäftigte sie sich ausschließlich mit der
Prüfung von Merciers Kriterienlehre. Dann widmete sie sich der
Auseinandersetzung mit dem Idealismus als solchem und mit
Croce im besonderen, trennte sich aber in zwei verschiedene

Lager: das dogmatische des P. Mattiussi, das ihn in Bausch und
Bogen verwarf, und das versöhnlicher gestimmte des P. Chioc-
chetti18), welches das konkrete Universale annahm und die
Auffassung von dem rationalen Subjekt als dem wahren Wirklichen
teilte, aber die These abwies, daß das Subjekt das Objekt
erschaffe; es gestand ihm bloß eine verwandelnde Kraft zu bei
dessen Wiedererschaffung, weil das Objekt, zum mindesten in
der Intuition, vor dem Subjekt existiere. Somit nähert sich
diese Philosophie stark den Schlußfolgerungen von Variscos
ontologischem Idealismus, allerdings mit dem Unterschied, daß

P. Chiocchetti den modernen Idealismus zu legitimieren sucht,
indem er ihn auf den Aquinaten zurückführt — was ein edles,
aber völlig aussichtsloses Unterfangen ist.

Obwohl diese Bemühungen, Idealismus und Scholastik
miteinander zu versöhnen, zu keinem Erfolg geführt haben, will

ls) E. Chiocchetti, La filosofia di G. Gentile,Milano, «Vita e Pensiero»,1922;La
filosofia di B. Croce, Milano, «Vita e Pensiero» 1924; La filosofia di G.B. Vico,
Milano, «Vita e Pensiero» 1935; S. Tommaso, Milano, «Vita e Pensiero», 1928.

197



die Neu-Scholastik den Idealismus weiterhin dadurch bekämpfen,

daß sie seine dem modernen Bewußtsein gemäßesten
Elemente in sich aufnimmt, um die scholastischen Methoden zu

erneuern. Auf diese Weise versucht sie, mit verjüngten Kräften
wieder ins zeitgenössische Denken einzugreifen und dazu ihren
Beitrag zu liefern. Als größtes Hindernis erweist sich natürlich
die Schranke zwischen Dogmatismus und Kritizismus, die keines

der beiden Lager zu überwinden vermag. Doch ließe sich der
Dogmatismus auch rational begründen — hieraus ergäbe sich

vielleicht ein Ontologismus, der imstande wäre, manches
Problem unserer Zeit zu lösen19).

Der italienische Realismus ist in seinem Ideengehalt dem
Naturalismus der Renaissance verbunden, der nicht mystischem
Naturkult gleichgestellt werden darf, sondern gelassenes «Wägen
und Wiedererwägen» (provare e riprovare) bedeutet; nicht
Verzweiflung vor einer unerkennbaren Natur, die sich selber
aufgibt, sondern ruhige Gewißheit, sie ergründen zu können. Er ist
Naturerforschung, die mit der Selbsterhöhung des Menschen

einhergeht, Naturalismus und Humanismus in einem. So ist auch
der zeitgenössische Realismus eine Flucht aus dem Materialismus

(weil es italienischem Denken widerstrebt, den Geist
herabzusetzen zu bloßer Materie), und zugleich eine Flucht aus dem
absoluten Spiritualismus (weil das italienische Denken der sinnlich

wahrnehmbaren Welt eng verbunden bleibt). Er ist einfach
ein immanenter oder transzendenter Ontologismus, in dem sich
Denker verschiedenster Herkunft begegnen, da sie doch alle
nach der nämlichen Lösung trachten: dem Ruhepunkt der
Objektivität.

Giuseppe Tarozzi20), ein Schüler des Positivisten R. Ardigô,
hat den Positivismus seines Lehrers in die Richtung auf die

19) F. Olgiati, La neoscolastica di fronte al problema teologico ed al me-
todo atorico, in Rivista di Filoa. Neoscol., 1927; II realismo, Milano, 1936;
G. Zamboni. Introduzione alla gnoaeologia pura, Milano, «Vita e Pensiero»,
1924; La gnoaeologia di S. Tommaso d'Aquino, Verona, Tip. Veroneae, 1934;

Metafisica e gnoaeologia, Verona, Tip. Veroneae, 1935; La peraona umana,
Verona, Tip. Veronese, 1940.

20) G. Tarozzi, Apologia del poaitiviamo, Roma, Formiggini, 1927; L'esi-
etenza e l'anima, Bari, Laterza, 1930; La ricerca filosofica, Napoli, Ron-

dinella, 1936; La libertà umana e la critica del determinismo, Bologna, Zani-
chelli, 1936.

198



Transzendenz hin abgewandelt. Er glaubt, daß die Wirklichkeit
zwar eine «Erfahrungstatsache» sei, daß aber die Erfahrung uns
alles erkennen lasse von der Wirklichkeit außer gerade ihrer
Existenz. Doch können wir sie uns dank «unserer rationalen
Freiheit, zu glauben» vorstellen als «unendliche Potenz», worin
alle wirklichen Determinierungen der Welt sich vereinen. Indem
wir an dieses Unendliche «glauben», überwinden wir die Grenzen

des Phänomenon und gelangen zur Betrachtung Gottes.
Sehr beachtenswert an Tarozzis Philosophie ist namentlich diese

Ausmündung in den Theismus, dem man zwar Folgewidrigkeit
vorwirft, die aber in ihrer ganzen theoretischen Inkongruenz
immer wieder anzutreffen ist im zeitgenössischen Denken.

Erminio Troilo21), gleichfalls aus Ardigös Schule, nimmt nach

positivistischen Anfängen eine mittlere Stellung ein zwischen
Positivismus und Idealismus, indem er sowohl den ontologischen
Monismus wie den gnoseologischen Dualismus in seinem
Gedankenbau vereint. Das Sein ist die erste, absolute gegebene Größe;
in ihm sind der Geist enthalten als Gesetz von der Einheit des

Wirklichen wie auch das Erkennen, dies als Gesetz der Dualität.
Das Unendliche des Seins ist solchermaßen immanent und
transzendent in bezug auf das Endliche des Wirklichen. Dasselbe

Verhältnis besteht auch zwischen unendlicher Welt und
endlichem einzelnen Subjekt.

Der psychologische Realismus, der in Italien von De Sarlo

begründet wurde und den man als ethischen Realismus bezeichnen

könnte, darf für sich geltend machen, daß er nie in platten,
rein experimentellen Empirismus verfällt, sondern ein transzendentes

oder immanentes Absolutes voraussetzt, worin er den Grund
legt zu seiner Auffassung von der Personhaftigkeit des Menschen;
und ihr, der Person des Menschen, verleiht er sittlichen Gehalt,
indem er auf ein psychisches Vermögen a priori baut.

Antonio Aliotta22) stellte in seinem ersten Versuch, ein
theoretisches System der Wissenschaften zu erarbeiten, die Lehre

21) E. Troilo, Lo spirito délia filosofia, «Il solco», Città di Castello, 1926;

Realismo assoluto, in «Archivio di Filos», 1931; La forme dell'esperienza,

Padova, 1934; Le ragioni délia trascendenza e il realismo assoluto, Vene-

zia, 1936.

22) A. Aliotta, la guerra eterna e il dramma dell'esperienza, Napoli, Per-

rella, 2. Aufl. 1920; Relativismo e idealismo Napoli Perella, 1922; Le origini

199



vom Anthropomorphismus des Wissens auf, wonach der «Grund
aller Dinge» nach dem Abbild des menschlichen Geistes geschaffen

und Gott, das Unerforschliche, nichts anderes wäre als

unsere Persönlichkeit, die ihrer selbst bewußt geworden ist. So

brachte er die menschliche Persönlichkeit mit dem einen Prinzip

zusammen. Später jedoch gab er diese Lehre, die er als

Theismus bezeichnete, auf und bewegte sich zurück auf die PIu-
ralität der Subjekte; die Gesamtheit des Wissens löse sich auf
in eben diese Pluralität, und sie sei deren konkrete Synthesis.
Es gibt demnach kein metaphysisches Sein, sondern nur den

Erfahrungsakt, durch den der einende und trennende Prozeß
zwischen Subjekt und Objekt sich unablässig erneuert. Unsere
Erkenntnis, die auf dem Prozeß der Erfahrung beruht, ist kein
Trug, sondern die Wirklichkeit selber.

Der historische Materialismus, der dank Antonio Labriola sich

vom Marxismus gelöst hatte, wird von Rodolfo Mondolfo23)
verfochten. Er sieht die Geschichte als Einheit, die nicht bloß
durch den wirtschaftlichen Faktor, sondern ebenso durch alle
anderen Faktoren des Daseins bedingt ist. Nach seiner Auffassung

vollzieht sich die Geschichte zwischen dem Subjekt (dem
Menschen) und dem Objekt (der Umwelt), die in einem
dialektischen Verhältnis stehen, so daß das Subjekt aus jeder
Überwindung des Objektes, das es als Schranke empfindet, neue
Kräfte schöpft zu einem weiteren Fortschritt. Die Geschichte
rückt also als reale Dialektik vor, deren Stoßkraft in einem
konkreten Voluntarismus liegt — welches Willensvermögen
wiederum von verschiedenen Faktoren bestimmt wird, u. a. auch

vom praktischen des Wirtschaftslebens.
Der Realismus in der Philosophie der Wissenschaften wird bei

dem Soziologen Eugenio Rignano24) und bei dem Mathematiker

dell'irrazionalismo contemporaneo, Roma, Perella, 1927; L'esperimento nella
scienza, nella filosofia e nella religione, Roma, Perella, 1936; la filosofia
come forma di vita, Roma, Perella, 1936; Il problema di Dio e il nuovo
pluralismo. «Il solco», Città di Castello, 1924; II mio sperimentalismo, Como,
Marzorati, 1944.

23) R. Mondolfo, Sülle orme di Marx, 2 Hände, Rologna, Zanichelli,
3a. Aufl., 1923.

24) E. Rignano, La mémoire biologique et énergétique, in «Scientia», VI.,
1909; La vita nel suo aspetto finalistico, Bologna, Zanichelli, 1925; Il fine
dell'uomo, Bologna, Zanichelli, 1928.

200



Federigo Einriques20) zu einer Art von kritischem Positivismus.
Rignano geht bei der Betrachtung der psychischen Erscheinungen

von der einfachsten Form aus, der Empfindung, um zur
höheren zu gelangen, zum Denken, und er kommt zum Schluß,
daß das Gedächtnis unserem gesamten Bewußtsein sowohl die
Einheit wie die zielbestimmte Richtung verleiht. Einriques stellt
in der Auseinandersetzung mit dem Problem der wissenschaftlichen

Wahrheit die Behauptung auf, daß jeder metaphysische
Begriff bloß hypothetisch gelten könne, daß das unmittelbar
Gegebene in der Wirklichkeit die Beziehung zwischen dem
Gewollten und dem Empfundenen sei; daß die Wirklichkeit im
Unveränderlichen dieser Beziehung bestehe; daß die
wissenschaftliche Arbeit ein unendlicher Fortschritt in stufenweisen

Annäherungen sei und daß Wissenschaft nichts gemein habe mit
Philosophie.

«Konstruktiver Realismus oder Super-Realismus», so nennt
Francesco Orestano2") den Realismus, den er in einem eigenen
System entworfen hat. Er spricht dem kantischen Kritizismus
jede Gültigkeit ab und behauptet, daß die Wirklichkeit «die
transzendentale Dimension» sei, d.h. «die stete und unabweisliche
Komponente der Erfahrung in ihrem Ganzen», welche «jeden
Bezug auf eine Wirklichkeit an sich verweist, auf einen
hypothetischen noumenalen Hintergrund, der immer alle in der
Erfahrung selbst gegebenen Größen übersteigt». Diese transzendentale

Dimension wäre im Grunde nichts anderes als ein
Richtungsweiser für die Erfahrung, auf ein transzendentes Absolutes
hin. Im Maße man also die Erfahrung erforscht, wird man auf
dieses Absolute hingestoßen; je tiefer man in die Immanenz
dringt, desto höher erhebt man sich zur Transzendenz; je breiter

die Welterkenntnis, desto voller die Anschauung des Ab-

25) F. Einriques, Scienza e razionalismo, Bologna, Zanichelii, 1912; Mate-
matiche e teoria della conoscenza, «Scientia», 1912; Per la storia della

logica, Bologna, Zanichelii, 1922; Problemi della scienza, Bologna,
Zanichelii, 3. Aufl. 1927; Signification de l'histoire de la pensée scientifique,
Paris, Hermann, 1934.

26) F. Orestano, Nuovi principi, Milano, Bocca, 1925; Nuove \edute
logiche, Milano, Bocca, 1926; La mia filosofia, in Rivista d'Italia e d'Ame-

rica, IV., Roma, 1926; Verità dimostrate, Milano, Bocca, 1934; II nuovo
realismo, Milano, Bocca, 1939.

201



soluten. So muß das Leben Aktivismus sein und Tat, Fortschritt
und Willenskraft. Orestanos hohes und bedeutsames Anliegen
besteht also darin, daß dem verworrenen Geist der Gegenwart
Gott zurückgegeben wird und der empirische Relativismus den
festen Halt eines Absoluten findet.

In der «skeptischen Philosophie» von Giuseppe Rensi27) wird
hingegen der Realismus zur Verneinung jeglicher Gewißheit;
Rensi aberkennt dem Geist das Vermögen, Gewißheit welcher
Art auch immer zu erlangen, und zu ähnlichen Schlüssen kommt
Adolfo Levi28) mit seinem Solipsismus, dessen «eigenes denkendes

Ich» für ihn das einzig Gewisse ist und keinen Anspruch auf
allgemeine Gültigkeit erhebt. Der Philosophie dieser beiden Denker

ist als einer reinen Verneinung jede Weiterentwicklung
versagt; sie übt auch keinerlei Wirkung aus in der Gesamtheit des

italienischen Denkens.

Dem Idealismus fällt das große Verdienst zu, nach der
Herrschaft des Positivismus um die Jahrhundertwende die Betrachtung

wieder auf ihr eigentliches, wesentliches Ziel gelenkt zu
haben: den Geist des Subjektes. Mögen die italienischen
Idealisten bei ihrem Versuch, dem Subjekt einen kritischen und

spekulativen Grund zu unterlegen, mehr oder minder gescheitert
sein, so haben sie doch die Forderung erhoben, daß das Subjekt
der Ausgangspunkt jeder weiteren spekulativen Bemühung sein
muß. Diese Forderung hat den Idealismus überlebt; sie hat in
der Zeit zwischen den beiden Weltkriegen reiche Früchte getragen

in der italienischen Philosophie. Die geistigen Strömungen,
die nach dem Versiegen des Idealismus sich ihren Weg bahnten,
haben alle das eine gemein, daß sie sich in der Mitte zwischen
absolutem Idealismus und absolutem Realismus bewegen; sie

anerkennen eine objektive Wirklichkeit, wollen aber nicht auf
die zentrale Stellung des subjektiven Ich verzichten. Was einige
Realisten dem Idealismus vorwerfen, ist eben die Unfähigkeit,
das Sein des Subjektes stark genug zu unterbauen, und aus die-

21) G. Rensi, Lineamenti di filosofia scettica, Bologna, 2. Aufl. 1922; Lo
scettici8mo, Milano, 1926; Frammenti di una filosofia dell'errore, ecc-, Mo-

dena, 1937.

28) A.Levi, Sceptica, Torino, 1922; Scetticiimo e solipaismo, in «Archivio
di Filosofia», 1931.

202



sem Fehler entweder in Widerspruch zu ihm verfallen zu sein

wie Croce, oder in einen unfruchtbaren Solipsismus wie Gentile.
Die negative Schlußfolgerung, zu der die beiden Denker führen,
liegt darin begründet, daß sie das Reale außer acht gelassen
haben. Nur durch die Vertiefung des Realen vermag das

Subjekt sein eigenes Sein zu festigen und wirklich zu
existieren.

So verhält es sich in großen Zügen mit dem Urteil vieler
Realisten. Es ist bezeichnend, daß das Interesse für Kant wieder

auflebt und daß sein «Ding an sich» mit der Synthesis a

priori identifiziert wird (Carabellese), oder daß man im
partikularen Subjekt eine immanente Spiegelung des universalen,
transzendenten Subjektes erblickt (Varisco); und daß durch
vertiefte Erfahrung der Weg zum Absoluten freigelegt werden soll
(Orestano). Das ontologische Interesse ist so übermächtig
geworden, daß das metaphysische Problem zuweilen dem gnoseologischen

vorausgeht. So behauptet Carabellese, daß das Problem
der Erkenntnis als geistige Tätigkeit die Metaphysik schon

voraussetzt, die es begründen möchte. Den gleichen Anspruch
erheben auch ein paar andere Denker.

Darin tritt das Bedürfnis zutage, die Existenz des Subjektes in
einem metaphysischen Realen zu verankern, das ihm die Weihe
übermenschlicher Gewißheit erteile. Mit andern Worten, man
hat eingesehen, daß der Mensch, um die volle Würde und den

wahren Adel seines Wesens zu erlangen, eines Absoluten bedarf,
das ihm das Charisma spende. Die italienische Philosophie
zwischen den beiden Weltkriegen läßt uns der Geburt dieses

Absoluten, dieses Gottes, beiwohnen. Weil diese Epoche unmittelbar
auf diejenige des Idealismus folgt, steht man hier noch am
Anfang des Geschehens: noch läßt die Philosophie diesen Gott aus
dem Subjekt selbst hervorgehen. So ist Gott immanent und
transzendent, er ist ein «einendes quid» (Varisco, Martinetti),
das gewissermaßen an den «Funken» Gottes gemahnt, den die
mittelalterlichen Mystiker im Menschen erblickten. Wir dürfen
uns auf eine zweite Phase gefaßt machen, in der Gott als völlig
transzendente Wesenheit dasteht.

Dieser Weg, vom Menschen zu Gott, ist kein rationalistischscholastischer,

sondern mystisch: Augustinus ist zeitgemäßer als

der Hl. Thomas. Die kirchengläubige Scholastik von Olgiati,

203



Chiocchetti usw., obwohl auch sie ein Zeichen der Zeit ist, findet

keine Anhänger unter den weltlichen Philosophen. Indessen
findet die mystische (existentialistische) Entwicklung vieler Denker

lebhafte Anteilnahme, die das wesentliche Anliegen der
Philosophie darin erblicken, daß wir heute, mehr als einer
Erkenntnistheorie, einer solchen des Glaubens bedürfen. Im übrigen

nimmt die mystische Literatur gleich vor dem zweiten Weltkrieg

einen immer breiteren Raum ein, so daß man von einer
allgemeinen Tendenz schon sprechen darf. Das Sein in der Tiefe
des Ich entdecken zu wollen, das Verlangen aus dem Ich nach

Gott, aus der Immanenz nach der Transzendenz -— alles deutet
auf eine ausgesprochen mystische Haltung hin. Doch darf man,
in bezug auf die italienische Philosophie, nicht an die Möglichkeit

denken, daß sich aus dieser mystischen Gespanntheit ein

Verlangen nach Selbstvernichtung, nach Nihilismus und
mittelalterlicher Weltverneinung vollziehen könnte. Das Streben nach
dem Unendlichen bedeutet im italienischen Denken auch

zugleich eine Selbstbehauptung der menschlichen Persönlichkeit:
je mehr wir uns Gott (dem Unendlichen) nähern, desto voller
wächst auch unsere Menschlichkeit, unser Mensch-Sein. Das ist
der Gedanke, der die meisten italienischen Philosophen bewegt.
Hierin fließen denn auch die verschiedenen Strömungen realistischer

oder idealistischer Färbung zusammen.

Ich und Gott sind also zwei Seinbestimmungen, um die sich
das heutige Bewußtsein polarisiert hat. Aus den Bemühungen, in
diesen zwei Wirklichkeitsbegriffen das Leben zu verankern,
erklärt sich der Erfolg des Existentialismus auch in Italien.

Geschichtlich gesehen, erscheint im Jahre 1919 als erstes ein
Werk von Berdjaeff in italienischer Übersetzung29). Zehn Jahre

später, 1929, beginnt sich das Interesse für die deutschen Phäno-

menologen und für Heidegger und Jaspers zu regen30). Inzwischen

tritt auch hie und da der Name Kierkegaards auf, und im

29) N. A. Berdjajev, L'anima delta Russia, übers, von Lo Gatto, Roma,
La Voce, 1919.

30) E. Grassi, Empirismo e naturalismo nella filosofia tedesca contem-
poranea, in Rivista di Filosofia, 1929; Sviluppo e significato della scnola

fenomenologica, in Rivista di Filos., 1929; II problema della metafisica
immanente in M. Heidegger, in Giornale Critico della Filos. Ital., 1930.

204



Jahre 1936 erscheint die grundlegende Studie «Kierkegaard»,
mit übersetzten Texten, von F. Lombardi31). Von 1939 an wird
das Interesse für den Existentialismus so groß, daß fast alle

Philosophen sich genötigt sehen, das Wort über dieses Thema
zu ergreifen.

Der italienische Existentialismus zeigt, ähnlich wie in Frankreich

und Deutschland, zwei Richtungen, die wir grosso modo
folgendermaßen bezeichnen können: die atheistische und die
theistische.

Die atheistische Richtung wird aktiv von N. Abbagnano und

nur zustimmend von ein paar andern Denkern vertreten32).
Der Grundzug dieser Richtung, die man auch «den Linksflügel
des Existentialismus» genannt hat, ist eine unverkennbare
nachidealistische Geisteshaltung und die Neigung zum Intellektualis-

31) F. Lombardi, Kierkegaard, con una scelta di passi nuovamente tra-
dotti ecc. Firenze, La Nuova Italia, 1936.

32) N. Abbagnano, La fisica nuova. Fondamenti di una teoria della scienza,

Napoli, Guida, 1934; II principio della metafisica, Napoli, Morano, 1936; La

8truttura dell' esistenza, Torino, Paravia, 1939; Introduzione all'esisten-

zialismo, Milano, Bompiani, 1942; L'esistenzialismo in Italia, in «Primato»,
1943; Metafisica ed esistenza, im Band: Filosofi italiani contemporanei,
Como, Marzorati, 1944; Andere Vertreter derselben Richtung: E. Pari, Di-

segno di una problematica del trascendentale anteriore al pensiero moderno,
in «Archivio di storia della Filos. Itali». 1938; Una metafisica dell'individua-
lità a priori del pensiero, in «Logos», 1938; Principi di una filosofia del-

l'essere, Modena, Guanda, 1939; Pensiero, esistenza e valore, Messina, Princi-
pato, 1940; II significato storico dell'esistenzialismo, in «Studi Filosofici»,
1941; Personalita e forme dello spirito, in «Studi Critici», Milano, Bocca, 1942;

L'esistenzialismo, Padova, Cedam, 1943; E. Grassi, Wirklichkeit als Geheimnis

und Auftrag, Bern, A. Francke, 1945; Verteidigung des individuellen
Lebens, Bern. A. Francke, 1946. C. Luporini, Appunti di filosofia esistenziale,
in «Civiltà moderna», 1941; Idealismo e immanentismo, in Giorn. Crit. d.

Filos. Ital. 1940; Esistenza, in «Argomenti», 1941; Situazione e libertà nella
esistenza umana, Firenze, Sansoni, 1945. A. Massolo, Husserl e il Cartesia-
nesimo, in Giorn. Crit. d. Filos- Ital., 1939; Heidegger e la fondazione di
Kant, in Giorn. Crit. d. Filos. Ital. 1941; Storicità della metafisica, Firenze,
Le Monnier, 1944; L'essere e la qualità in Hegel, in «Società», 1945; L. Pa-

reyson, La filosofia della esistenza e Carlo Jaspers, Napoli, Loffredo, 1940;
Studi sull'esistenzialismo, Firenze, Sansoni, 1943; II concetto del tempo, in
«Archivio di Filosofia», 1943; L'esistenzialismo soddisfa l'esigenza spiri-
tualistica?, in «Atti del XIV Congresso Naz. di Filos.» Milano, Bocca, 1941.

205



mus. Abbagnano versucht sowohl die Vernichtung des Ich im
Nichts wie auch die Verabsolutierung des Ich als Gott zu
vermeiden, weil beide zur Negation der Existenz führen würden. Er
will den Menschen nicht weniger von Heideggers »Grunderfahrung

des Nichts» als von Jaspers «Scheitern» der Vernunft
retten, um der Existenz eine positive Basis zu geben. Das soll
dadurch geschehen, daß er das Dasein in das Netz der Beziehungen
zur Wirklichkeit einspannt, und diese Selbst- und Weltbezogen-
heit des Ich «Struktur» nennt. Die «Struktur» ist der positive
Relationsbegriff des Menschen zur Welt so wie zu sich selbst,
sie ist die Möglichkeit der Existenz, die sich durch die Erfüllung
der Selbstbestimmung jedes einzelnen Individuums immer weiter

verwirklicht. «Substanz», d. h. dieses Wirklichkeitwerden
der Möglichkeit, «Koexistenz», «Autorelation» usw. sind die
Grundbegriffe von Abbagnanos Philosophie, der durch die
Verankerung des Daseins in der schicksalsgegebenen Realität der
Welt die negative Stimmung der Existentialphilosophie von
Heidegger und Jaspers in eine durchaus positive und lebensbejahende

umzudeuten bestrebt ist.
Abbagnano meidet überhaupt jedwelche Verabsolutierung:

dies ist der Grundzug seiner Geisteshaltung. Er redet weder
dem totalen Irrationalismus noch dem Panlogismus das Wort.
Sein Begriff der «Struktur» will das Gleichgewicht zwischen
dem Irrationalen und dem Logischen wiederherstellen, indem er
der Logik den ihr gebührenden Platz im größeren Rahmen der
Wissenschaften und des gesamten Daseins einräumt. Daher auch
seine Betonung der «storicità», d. h. des vollständigen Wirklichkeitseins

des Individuums.
Abbagnano wird dieser Sinn für Maß und der positive Zug

seiner Theorie nicht abgesprochen, aber man wirft ihm auf der
andern Seite vor, daß er eigentlich nur den universalen actus

purus von Gentile in jedem einzelnen Menschen partikularisiere
und dadurch den Weg zum Solipsismus öffne. Gentile selbst,

wenn er noch lebte, wäre wohl der beste Existentialist nach

Abbagnanos Lehre.
Dieser Vorwurf entbehrt nicht jeder Grundlage, er deckt im

Gegenteil einen Wesenszug des italienischen (nur des italienischen

Existentialismus auf, der immer deutlicher zum
Bewußtsein vieler Philosophiehistoriker kommt: die Tatsache näm-

206



lieh, daß die Existentialphilosophie nichts anderes als die letzte
paradoxale Erscheinung des Idealismus selbst ist33).

Die andere Richtung des Existentialismus, die theistische, wird
hauptsächlich von Enrico Castelli vertreten34). Im Mittelpunkt
der Philosophie dieses Denkers steht, so wie in derjenigen
Kierkegaards, das ethisch-religiöse Problem der Erlösung und
die irrationale Deutung des Christentums. Die Wahrheit ist nur
Glauben und Liebe. Sie liegt nur in der Offenbarung des

Christentums, in der Feststellung vom Versagen der Vernunft. «Eine
christliche Philosophie ist nur möglich, wenn sie anti-intellek-
tualistisch ist». Die Gleichsetzung der Wahrheit mit dem Wissen,

die seit Sokrates das abendländische Geistesleben
beherrscht, ist unfähig, die gesamte Erfahrung des Menschen zu

erschöpfen. Der Tod z. B. ist eine Erfahrung, die außerhalb
jedes philosophischen Wissens bleibt und die Erlösung herbeiführt,

die keine Philosophie versprechen kann. Für Castelli kann
die heutige Philosophie nur zweierlei sein: entweder Wissenschaft

der Denkformen, also Logik, oder Lehre des absoluten

Ich, also Solipsismus. Im Solipsismus sieht er die Ursache des

Verfalls unserer Zeit, und an der Logik tadelt er die Unfähigkeit

der Vernunft, jegliche metaphysische Gewißheit zu erlangen.

Deshalb lehnt er beide Möglichkeiten der heutigen
Philosophie ab, und er entscheidet sich für einen dritten Weg: «die

Philosophie des ewigen Lebens», die er «der Philosophie des

Nichts», d. h. der Vernunft, entgegensetzt. «Die Sünde Kants
besteht nicht darin, daß die Kritik der Vernunft nur ein Werk
der Vernunft selber sei, sondern darin, daß Kant sein Verspre-

33) Vgl. J. Wahl, Etudes kierkegaardiennes. Paris, 1938; M. F. Sciacca, La

filosofia oggi. Dalle origini romantiche délia filosofia contemporanea ai pro-
blemi attuali, Milano, Mondadori, 1945; M. F. Sciacca, Il secolo XX. Storia
della filosofia italiana, XXIII, Milano, Bocca, 1942; Filiasi Carcano, Esi-

stenzialismo, Idealismo e Cristianesimo, im Band: «L'esistenzialismo» hrsgh.

von Pelloux, Roma, 1943; A. Carlini, Esistenzialismo e spiritualité, im Band:
«L'esistenzialismo», wie oben.

34) E. Castelli, Commentario al senso comune, Milano, Bocca, 1940;
Introduzione alia vita delle parole, Milano, Bocca, 2. Aufl. 1941; L'esperienza
comune, Milano, Bocca, 1942; PenBieri e giornate, Roma, Edizioni
Leonardo, 1945; L'orientamento filosofico e il problems del male, im Band:
«Filosofi Italiani Contemporanei», hrsgb. von M. F. Sciacca, Como, Marzorati,
1944; La crisi della nostra epoca, in «Archivio di filosofia», 1945.

207



chen nicht gehalten hat, uns eine wahrhaftige Kritik der
Vernunft zu geben, so daß er in den gleichen Dogmatismus verfiel,
an dem er Kritik übte. Dies wurde bereits vom russischen Exi-
stentialisten Chestov mit Nachdruck hervorgehoben; dies wurde
auch mit andern Worten von Pascal, einem Existentialisten ante
litteram, ausgedrückt, als er sagte: La dernière démarche de la
raison est de reconnaître qu'il y a une infinité de choses qui la
surpassent.» Castelli verbleibt also auf dem Boden des unversöhnlichen
Konfliktes zwischen Vernunft und Glauben, und er entscheidet
sich für den letzteren. Auch die Ausdrucksform von Castelli ist
typisch existentialistisch, denn er hat eine starke Abneigung gegen
jede Systematik und die Vorliebe für den konzisen, abgehackten
Stil der Sprüche und der Tagebücher, die das geeignetste
Sprachgewand des leidenschaftlichen Subjektivismus sind35).

Eine Mittelstellung zwischen Idealismus und Existentialismus
nimmt A. Carlini ein36). Er kommt, wie wir schon gesehen haben,

35) Andere Vertreter dieser Richtung: F. M. Bongioanni, La morte del-

l'eroe, in «Saggi filosofici», Milano, Bocca, 1940; La nozione di possibilité e

il destino nella filosofia d'oggi, in «Atti del XIV Congr. Naz. di Filos.»,
Milano, Bocca, 1941; Unità e relazione nel pensiero di S. Agostino, im Band:
«L'attualità dei filosofi classici», Milano, Bocca, 1942; Dare e avere, Roma,
Perrella, 1939; Definizione délia morte, in «Humanitas», Brescia, 1946.
G. Mazzantini, il significato délia realità nella filosofia di M. Heidegger,
Milano, «Vita e Pensiero», 1935; Filosofia perenne e personalità filosofiche,
Padova, Cedam, 1942; II Tempo, Como, Cavallieri, 1942; Linee di metafisica
spiritualistica come filosofia délia virtualité ontologica, im Band: «Filosofi
Italiani Contemporanei», hrsgb. von F. M. Sciacca, Como, Marzorati, 1944;
La filosofia domani, in «Rivista di filosofia neoscolastica», 1945. Vertreter
des theistisch-protestantischen Existentialismus: G. Miegge, Kierkegaard e la

Chiesa, in «Gioventù cristiana», 1931; Barthiana, ebenda, 1933; La giustizia
di Dio in Barth, ebenda, 1933; Linee del pensiero di Nicola Berdiaeff,
ebenda, 1934; Linee di un'etica protestante, ebenda, 1935; Aspetti della
situazione teologica présente, ebenda, 1945; Karl Barth, in «La riforma
letteraria», 1938; Protestantesimo e Spiritualismo, Torre Pellice, Libr. Edit.
Claudiana, 1941; Société, Chiesa e Regno di Dio, Milano, «L'Appello», 1942.

3e) A. Carlini, Il momento dell'interiorita nel Kierkegaard e nello
Heidegger, im Band: «11 mito del realismo», Firenze. Sansoni, 1936;
Spiritualismo e Spiritualité, in «Logos», 1941; Lineamenti di una concezione rea-
listica dello spirito umano, im Band «Filosofi Italiani Contemporanei» hrsgb.
von M. F. Sciacca, Como, 1944; Esistenzialismo e Spiritualismo, im Band:
«L'esistenzialismo» hrsgb. von Pelloux, Roma, 1943; Principi metafisici del
mondo storico, con un'appendice sull'Esistenzialismo, Urbino, 1943.

208



vom Idealismus her, aber er verlegt das Hauptinteresse seines
Denkens von der Dialektik des Geistes auf den religiösen Inhalt
der letzten Frage, die im persönlichen Ich entsteht, der Frage
nämlich nach dem Sinn des Daseins. Die philosophische Einstellung

Carlinis läßt sich vielleicht am besten durch folgende
Zusammenfassung seiner eigenen Worte definieren: im Rahmen des

italienischen Idealismus hebt er das Problem der Existenz gegen
die überhandnehmende Dialektik des Aktualismus hervor, und

er betont das Prinzip der Innerlichkeit gegen den Historismus. Er
ist also insofern mit den Existentialisten auf der gleichen Ebene,
als diese auch ein anti-idealistisches Motiv innerhalb des
Idealismus entwickeln37).

Eine interessante Stellung zum Existentialismus hat P. Cara-
bellese in der letzten Zeit bezogen38). Carabellese geht vom
idealistischen und mystischen Monismus der Welttotalität als

Geist aus, und er wirft den Existentialisten vor, daß sie durch
die Entgegensetzung Sein-Existenz eine absurde Dualität
zwischen Sein und Nichtsein (als einem Außersichsein des Seins)

setzen. Durch die Betonung dieses Nichtseins, d. h. der Existenz,
gerät der Existentialismus in den paradoxalen Widerspruch, das

zu negieren, was er gerade bejahen möchte, nämlich die
Existenz. Wenn man aber dem individuellen Dasein wirklich
gerecht werden will, so muß man die Existenz nicht als ein Anderes,
d. h. als Nichts, dem Sein entgegensetzen, sondern man muß sie

als ein Gleichnis ins Sein selbst setzen. Die Dualität fällt also

nicht außerhalb des Seins (Entgegensetzung zum Sein, Andersheit
vom Sein), sondern innerhalb des Seins selbst (Andersheit im
Sein). Der Glaubensakt des Ich besteht darin, daß es sich

37) Mit der Stellung Carlinis läßt sich die von A. Guzzo vergleichen:
A. Guzzo, Concetto e programma della filosofia d'oggi, Milano, Bocca, 1941;

Bilancio dell'esistenzialismo, in «Logos», 1942; La filosofia e l'esperienza

e altri saggi, Borna, Perrella, 1942; L'uomo, im Band: «Filosofi Italiani Con-

temporanei», hrsgb. von M. F. Sciacca, Como, 1944; II momento pascaliano
della filosofia, in «Archivio di Filos», 1942; II concetto del tempo, in

«Archivio di Filos.», 1943.

3S) P. Carabellese, L'esistenzialismo in Italia, in «Primato», 1943; L'ogget-
tività della filosofia, in «Atti della R. Accademia d'Italia», 1943; La coscienza,

im Band: «Filosofi Italiani Contemporanei» hrsgb. von M. F. Sciacca, Como,

1944; Esistenziali8mo o ontologismo critico im Band: «L'Esistenzialismo»,
Roma, Partenia, 1946.

14 209



nur quantitativ, nicht aber qualitativ von Gott unterscheidet.
Dadurch betone Ich meine persönliche, einzelhafte Existenz
als einen Teil des wahren einzigen Seins. Diese seine Einstellung
nennt Carabellese «kritischen Ontologismus», und er möchte ihn
an die Stelle des «Existentialismus» als die wahrhaftige
Existentialphilosophie setzen.

Als ein Kuriosum im Rahmen der Debatte über den Existentialismus

kann der Versuch einiger Denker angesehen werden, im
Existentialismus (z.B. bei Kierkegaard) thomistische Nachklänge
aufzuspüren und aus dieser Philosophie unserer Zeit einen Neo-Tho-
mismus machen zu wollen. P. Giacon z. B. behauptet, daß «der
Existentialismus einerseits im Thomismus die passendste
Metaphysik zu seiner Begründung finden würde und der Thomismus
andererseits vom Existentialismus her neue Impulse bekommen

könnte, durch die er die verborgene dauernde Lebendigkeit
seiner Grundsätze zu beweisen vermöchte». Derselben Meinung ist
P. C. Fabro, der sich tatsächlich an den Versuch heranwagt, die
Verwandtschaft zwischen Existentialismus und Thomismus
darzulegen. Ein Unternehmen freilich, dem man den bewundernswerten

guten Willen nicht absprechen kann39).
Die Beziehungen des Existentialismus zum historischen

Materialismus sind bei der Tagung des Internationalen Kongresses
der Philosophie, der in Rom im November 1946 abgehalten
wurde, in ein grelles Licht gerückt worden. Sie bildeten den

Gegenstand einer Auseinandersetzung, die zwar nicht die
Lösung des gesamten Fragenkomplexes dieser Beziehungen
herbeiführte, aber doch wesentlich dazu beigetragen hat, die
umfangreiche Problematik des Existentialismus als einer typischen
Weltanschauung unserer Epoche klarzustellen. Ob und in
welchem Maß dieser Kongreß das Bild der italienischen Philosophie
für die nächste Zukunft beeinflussen könnte, läßt sich noch
nicht sagen. Eine Feststellung aber hat sich aus dem Kongreß

39) G. Giacon, Esistenzialismo e Tomismo, im Band: «L'Esistenzialismo»

hrsgb. von Pelloux, Roma, 1943; Il problema della trascendenza. Saggi e

studi di filosofia contemporanea, Milano, Bocca, 1942. C. Fabro, Introdu-
zione all'esistenzialismo, Milano, «Vita e Pensiero», 1943; Rassegna sull'esi-
stenzialismo italiano, in «Divus Thomas», 1943; Problemi dell'esistenzialismo,
Roma, A. V. E., 1945; Coscienza filosofica e coscienza religiosa nel momento

présente, in «Archivio di Filos.», 1945.

210



ergeben, nämlich die, daß der Existentialismus mehr bewußte
oder unbewußte, eingestandene oder uneingestandene Anhänger
hat, als man allgemein vermutete. Was den italienischen
Existentialismus vom Existentialismus anderer Länder unterscheidet,

ist die unzweideutige Herkunft aus dem (deutschen, mehr
als dem italienischen) Idealismus, die Neigung zum Intellektualismus

und Spiritualismus, die nichtzentrale Stellung des

ethischreligiösen Problems bei den meisten Denkern, das Widerstreben

gegen konsequente nihilistische Folgerungen und eine deutliche
Abneigung gegen die Betonung von Gemüts- und Gefühlsmomenten

wie Angst, Verlassenheit, Enttäuschung, Sündhaftigkeit und
dergleichen.

Der Existentialismus ist keinesfalls die einzige italienische
Philosophie von heute. Im Gegenteil, es sind starke
rationalistische Gegenströmungen vorhanden, die, als Reaktion gegen
das überhandnehmende Irrationale, gute Aussichten auf Erfolg
für die nächste Zukunft haben.

Es bleibt nun abzuwarten, welches von den beiden Momenten,

das rationale oder das irrationale, sich im italienischen
Geist behaupten wird.

211


	Die italienische Philosophie der Gegenwart

