Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 7 (1947)

Artikel: Die italienische Philosophie der Gegenwart
Autor: Pensa, Mario

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883474

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die italienische Philosophie der Gegenwart')

Von Mario Pensa

Ein zeitgenossischer italienischer Denker, Francesco Orestano,
schreibt: «Die Wurzel, das Grundproblem der zeitgenossischen
Philosophie ist das Problem der Wirklichkeit: Gibt es eine vom
Subjekt unabhidngige Wirklichkeit? Und wie kann man sie er-
kennen ?» *) Pantaleo Carabellese, der eine andere Richtung ver-
tritt, fugt hinzu: «Nachdem nun die moderne Philosophie in
der Entwicklung, die sie in Deutschland durchgemacht... zum
Triumph des Menschen als absoluten Subjektes gefiihrt hat, und
da nun dieser Triumph als Idealismus gilt, bleibt allgemein im
BewulBtsein die Forderung unbefriedigt, die sich hinsichtlich der
Objektivitit der Erkenntnis eines solchen Subjektes erhebt.»?*)

Wenn wir damit vergleichen, was andere Philosophen in ihren
Werken und an den verschiedenen Kongressen seit 1933 iiber
die dringendsten Fragen der Stunde geduBert haben, die sie
beschiftigen, so vernehmen wir iiberall, je nach der Schule in
neuer Abwandlung, daB das italienische Denken der Gegenwart
um das Problem der Wirklichkeit kreist, oder genauer um das
des Seins und dessen Beziehung zum Subjekt.

1) Deutsche Ubersetzung von Fr.Hindermann. Vgl. zur Orientierung:
G. De Ruggiero, La filosofia contemporanea, 2 Bénde, Bari, Laterza, 1929;
derselbe, Filosofi del Novecento, Bari, Laterza, 1934; B. Croce, Il carattere
della filosofia moderna, Bari, Laterza; L. Limentani, A. Masnovo, A. Levi,
M. Maresca, G.Della Volpe, G. Lamanna, La filosofia contemporanea in Ita-
lia dal 1870 al 1920, Napoli, Perrella, 1928; M. Sciacca, Il secolo XX, Storia
della filosofia italiana, Milano, Bocca, 1942 (mit Bibliographie); derselbe, La
filosofia oggi. Dalle origini romantiche della filosofia contemporanea ai pro-
blemi attuali, Milano, Mondadori, 1945; R. Miceli, Filosofia (Enciclopedia
scientifica monografica italiana del XX. secolo), Milano, Bompiani, 1937 (mit
Bibliographie). Vgl. auch den Band: Filosofi Italiani Contemporanei, Carlo
Marzorati Editore, Como, 1944, Herausgegeben von F. M. Sciacca.

2) F. Orestano, Il nuovo realismo, Milano, Bocca, 1939, S. 22.

3) P. Carabellese, L’idealismo italiano, Napoli, Loffredo, 1938, S.224.

182



DaB} die italienische Philosophie diesen Weg einschlug, dazu
hat der Idealismus beigetragen, und zwar indirekterweise durch
die Kraft seines Widerspruchs. Der Idealismus, der die ita-
lienische Philosophie zwei Jahrzehnte lang beherrschte, hat eine
Reaktion oder doch zum mindesten den Wunsch nach Wandlung
und Uberwindung seiner Lehren hervorgerufen. Daraus ist die
allgemeine Tendenz zum Realismus entstanden.

Der Idealismus ist also nicht mehr die stdrkste italienische
Stromung, er gehort nur insofern zum Bild der neueren italieni-
schen Philosophie, als er durch die anti-idealistische Kritik zu-
tage tritt.

Wie verhilt es sich nun mit dieser Kritik ?

Was den berilhmtesten der beiden Vertreter des absoluten
Idealismus betrifft, Benedetto Croce®), so liegt das Abnehmen
seines Einflusses darin begriindet, dal auf der einen Seite ein
starkeres kritisches und spekulatives BewuBtsein sich zu regen
begann, auf der andern sich aber eine allgemeine Stimmung
auswirkte. Fiirs erste konnte wohl der bissige Geist eines
G. Papini Recht behalten, der Croces frithen Erfolg (wie im
iibrigen auch den von Bergson) dem Mangel an spekulativem
Sinn ihrer Zeit zuschreibt. Und firs zweite mufl man Croce
selbst zustimmen, wenn er die Philosophie mit der Geschichte
identifiziert und sagt, sie stehe «weder auflerhalb, noch zu An-
fang oder am Ende der Geschichte», und sie konne auch nicht
«aus einem oder mehreren besonderen Momenten der Geschichte
gewonnen werden; jeden Augenblick neu gewonnen, bleibt sie
immer und ginzlich verbunden mit dem Lauf der Ereignisse
und ist von der geschichtlichen Erkenntnis bedingt». So wire
Croces Philosophie heute einfach deshalb auf dem Weg des
Niedergangs, weil die Zeiten sich gewandelt haben und in dieser
Wandlung das Gefiihl fiir ihre Mingel sich verfeinert hat.

Der Hauptfehler in Croces Denken ist sein willentliches Aus-

4) Croces simtliche Werke sind im Verlag Laterza, Bari, erschienen, Sie
sind in vier Reihen eingeteilt: Filosofia dello Spirito, Saggi Filosofici, “critti
di storia letteraria e politica, Scritti vari. Dazu kommen noch die Hefte der
Zeitschrift «La critica» seit 1902 und Croces «Contributo alla critica di me
stesso», 1931, Die vollstindige Bibliographie iiber Croce bis 1934 findet man
im Werke von G. Castellano, Introduzione allo studio di B. Croce, Bari, La-
terza 1934.

183



gehen von Hegel. Zwar kniipft Croce nicht unmittelbar an
Hegel an, sondern an die italienischen Hegelianer des 19. Jahr-
hunderts (Spaventa und De Sanctis). Doch empfinden wir seine
Abhiangigkeit vom deutschen Philosophen, von dem er iiber-
nimmt, «was noch lebendig ist an ihm», das «schon Uberlebte»
verwirft und dessen «starken Hang zur Immanenz und Konkret-
heit» er sich zu eigen macht, sowie «die Auffassung eine philoso-
phischen Logik, die sich dem Wesen nach von der des Naturalis-
mus unterscheidet» — doch als ein storendes Element, das sein
eigenes Denken von Grund auf gefihrdet. Denn Hegels «Geist»,
das ist das Entscheidende, ist keineswegs identisch mit dem,
wofiir ihn Groce und dessen alte italienische Lehrmeister hiel-
ten, er steht an sich in einem solchen Gegensatz zu alldem, dal}
man ihn nur entweder in seiner Ganzheit aufnimmt oder dann
bei jedem Versuch, ihn abzuwandeln, ein zwitterhaftes Gebilde
erhilt. Hegels «Geist» ist eine metaphysische Wesenheit von
magisch-naturalistischer Herkunft, die schon in der nordischen
Mythologie hervortritt und dann untergriindig im deutschen
spekulativen Denken weiterlebt; mit dem Adyo7, der «ratio»,
dem «spiritus» oder dem «Intellekt« der westlichen Philosophie
hat er nichts gemein. Deshalb begeht Croce, indem er diesen
«Geist» als Ausgangspunkt seines Systems setzt, einen d@hnlichen
Irrtum wie Kant, als er in der Meinung, von der «raison» des
Descartes zu sprechen, «Vernunft» (also etwas ganz anderes)
sagte.

Von diesem MiBBverstindnis rithrt das Zwitterhafte her, das
sich durch Croces gesamtes System zieht und Widerspriiche zur
Folge hat, die dessen spekulativen und kritischen Bau unter-
hohlen. So ist fiir Croce sowohl wie fiir Hegel der Geist «das
einzige Wirkliche»; bei Hegel besteht diese Gleichung zu Recht,
da der hegelsche Geist metaphysisch begriindet ist, nicht aber
bei Croce, weil Croces Geist kein metaphysisches Fundament
besitzt. Die erste Kategorie von Croces Geist ist die Intuition
oder Vorstellung (rappresentazione). Doch ist der Geist als
Kraft der Intuition oder Vorstellung nichts anderes als das
psychologische Subjekt, das entweder das ganze Wirkliche nicht
auflosen kann, in welchem Fall es das Seinsproblem, vor sich
selbst gestellt, ungelost 1aBt; oder man verfillt, mit der Behaup-
tung, es konne es auflosen, in die Willkiir, das rein personliche

184



Ich zu einer metaphysischen Wesenheit zu verallgemeinern,
wobei dann das Wirkliche nichts anderes wire als die Schopfung
dieses besonderen Ich. Auch in der zweiten Kategorie (Urteil
oder Kritik) wird Croces Geist in den Widerspruch zwischen das
metaphysisch Universale und das subjektiv Individuale ver-
strickt: denn wihrend der Begriff das Moment von universaler
Logizitat ist, worin sich das ganze Wirkliche aufhebt, wird
andererseits die Geschichte mit dem individuellen Urteil iden-
tifiziert. So schwankt man hier zwischen hegelschem Panlogis-
mus und psychologischem Subjektivismus, der schliellich die
Geschichte der Kunst an die Seite stellt und beide aus einem
Akt der Intuition oder Vorstellung hervorgehen ldBt. In den
beiden theoretischen Kategorien von Croces Geist zeigt sich
deutlich das unvertrdgliche Hybride, das die Mischung der
deutschen Metaphysik (Hegel) mit dem italienischen Humanis-
mus (Vico) zur Ursache hatte. Croce hat also den Menschen vor
Augen, den Gegenstand der klassischen Philosophie von Sokrates
an, und er schreibt ihm die metaphysische Absolutheit zu, die
im Gegenteil dem kosmischen «Geist» der deutschen Mystik
eignet. Daraus ergibt sich ein metaphysischer Humanismus, der
die besten Aussichten auf Erfolg besitzt in einer Epoche, deren
zwiefachen Hang zur Immanenz und zur Vergottlichung des Ich
er zum Ausdruck bringt.

Croces Geist durchlduft in seinem Entwicklungsprozel3 be-
kanntlich vier, ihm eigentiimliche Formen oder Kategorien: «die
Intuition oder Phantasie, das ist die Kategorie, woraus das als
Dichtung oder Kunst Bezeichnete hervorgeht; das Urteil oder
die Kritik, das ist die Kategorie des Denkens, in der das ent-
steht, was wir Philosophie nennen; der Wille, das ist die Kate-
gorie des partikularen Lebens und demnach der Vitalitiat, der
Niitzlichkeit oder Okonomie; endlich die Moralitit, das ist die
Kategorie des universalen Lebens.» Das Verhiltnis zwischen die-
sen Kategorien wird von der «Dialektik der Unterschiede» (dia-
lettica dei distinti) geregelt, die Croce Hegels «Dialektik der
Gegensiatze» entgegenhilt. Doch gerade diese Ersetzung beweist,
daB Croce Hegels «Geist» miflverstanden hat; denn Hegels Geist
von seiner Dialektik der Gegensitze trennen oder ihr die Dia-
lektik der «distinti» an die Seite stellen zu wollen, das kommt
der Verneinung des ganzen Geistes im hegelschen Sinne gleich,

185



der sich doch eben nur durch die Dialektik der Gegensitze ver-
wirklichen kann! Croce ist von der Korperlichkeit des mensch-
lichen Wirklichen besessen, des einzigen Wirklichen, das er
wahrnimmt, und ihm scheint, da Hegels dialektischer Prozef
das negative Moment seiner Phasen allzu sehr betone, indem er
es in die Abstraktion des Panlogismus miinden ldft. Deshalb
ersetzt er, um soviel wie moglich von der Positivitidt aller Pha-
sen zu retten, die «Gegensiatze» durch seine «distinti», die wohl
«aufgehoben» werden bei ihrer Uberwindung, aber nur im Sinne
von aufgesogen, aufgenommen, nicht von ausgemerzi. So denkt
er sich die vier Kategorien seines Geistes in einem Verhilinis
der «Unterschiede», wonach also jede Kategorie die voraus-
gehende in sich schlieBe oder aufnehme, doch ohne sie selbst
zu beseitigen. Spiter modifizierte Croce dieses Verhiltnis, sich
enger an Hegel anlehnend, im Sinn von einem «kreisférmigen»
Prozel des Geistes. Doch bleibt der organische Makel einer
Verfilschung von Hegels Denken wie angeboren an seinem
System haften, das um so geschlossener und einheitlicher wire,
wenn es als selbstindige Schopfung keine Beziehung zu Hegel
hidtte. Dieser entscheidende Fehler, der auf Croces Philosophie
lastet, kann nur aus einem eigentlichen MiBlverstdandnis von
Hegels «Geist» erkldart werden und von dessen Unvereinbarkeit
mit einem so konkret humanen und rational-historischen Den-
ken wie dem des italienischen Philosophen.

Die Definition der Kunst als «reine Intuition» (dann als «liri-
cita», und endlich als «universalita«), wobei also das gnoseolo-
gische Problem ins dsthetische aufgenommen und die Erkennt-
nis zur bloBen Vorstellung (rappresentazione) wird, ist mit sei-
ner Ablehnung aller logischen Werte schlechthin ungeniigend,
um den gesamten Bereich der Kunst zu erfassen (was im iibrigen
aus vielen mangelhaften literarkritischen Studien von Croce
selbst hervorgeht). Die Kunst reicht iiber ihr Wesen als reine
Vorstellung hinaus in andere Kategorien des Geistes, worunter
zweifellos auch in die Logik; ohne sie bliebe die Kunst ein
Fragment, ein Torso, wire sie gar nicht lebensfihig (und in der
Tat reduziert denn auch Croce mit seiner Unterscheidung von
«Poesie und Nicht-Poesie» alle Werke auf ein Mosaik von Torsi).

Croces Gleichung: Geschichte — Philosophie, die nichts an-
deres bedeutet als die Gleichung: Wirklichkeit — Geist, und sich

186



unmittelbar auf Hegel stiitzt, erweckt im italienischen Denken
einen gleichsam instinktiven Widerspruch. Diese Identifizierung
schlieBt in der Geschichte sowohl den Kausalitdts- wie den
Finalitdatsbegriff aus (die der Idealismus beide ablehnt, weil sie
eine ontologische Dualitit voraussetzen), und sie bietet, indem
sie die Geschichte einfach als den sich selber setzenden und
sich behauptenden Geist sieht, keinerlei Rechtfertigung fiir deren
verschiedene Momente. Wie soll man dann aber gewisse Ge-
schehnisse und Tatsachen erkldren, die das Gewissen als negativ
empfindet ? Croce rdumt in der Logik nur die Existenz des
«theoretischen Irrtums» ein, also jenes Irrtums, der im dialek-
tischen Prozefl des Geistes das negative Moment und demnach
an sich notwendig und keineswegs negativ ist. Ferner nimmt
er einen «positiven Irrtum» an, doch wire das auflerhalb des
Denkens und des theoretischen Geistes nur ungestaltete Mate-
rie. Danach gibt es in der Geschichte entweder einen «theoreti-
schen Irrtum», der als dialektischer kein Irrtum ist, wobei also
die Geschichte als Ganzes ein positiver Prozel} ist, oder sie
weist auch «positive Irrtiimer» auf, auBerhalb des Geistes, und
es wird somit eine existentiale Dualitit angenommen. Im ersten
Falle hitten wir eine rein vom Geist geschaffene Geschichte
(eine Art von Traum), im zweiten stehen wir vor einer Auffas-
sung der Geschichte, die nicht mehr idealistisch ist. Dieser
Widerspruch zeigt sich auch in Croces historischen Schriften,
denen man in der Darstellung vieler Geschehnisse und Epochen
falsche Perspektiven vorwirft.

Die Identifizierung Geschichte = Philosophie hat Croce immer
niher an den absoluten Historismus gefiihrt. Doch ist dieser ja
nichts anderes als die Selbstverneinung der Philosophie, die als
spekulative Wissenschaft jede Lebensberechtigung verliert und
zu einer blol normativen Methodologie der historischen Kri-
terien erniedrigt wird. In der Tat definiert sie Croce selbst als:
«methodologisches Moment der Geschichtsschreibung: Erldute-
rung der Grundkategorien der historischen Urteile, d. h. der lei-
tenden Begriffe der historischen Deutung.» Die Gestalt des
Philosophen, den Croce abschitzig «Theologe oder Metaphysi-
ker» nennt, scheidet somit aus den Reihen der intellektuellen
Berufe aus und geht iiber in diejenige des Volkswirtschaftlers
oder des Historikers, des Staatsmannes oder des Kiinstlers usw.

187



Dieses selbstmorderische Ergebnis einer Philosophie, die letzt-
lich ihre Nutzlosigkeit erkennt und sich selbst verneint, gilt als
Gestindnis eigenen Ungeniigens von Croces System.

Auf jeden Fall stellt eine solche Selbstverneinung die beste
Definition dar von Croces Philosophie. Sie ist keine Philosophie,
sondern eine wohlerwogene und gelehrte Sammlung von Ge-
boten des humanistischen Wissens, eine Art Leitfaden oder
Handbuch der zeitgenossischen italienischen Kultur von hohem
Wert, mit allen Vorziigen der Klarheit und des GleichmalBles; so
erklirt sich denn auch ihr tdglicher EinfluB auf allen Gebieten
der Wissenschaft. Und gerade in diesem methodologischen Be-
reich, mit oder gegen Croce, um ihm nachzueifern oder um ihn
zu bekimpfen, muBl man sich doch immer Rechenschaft geben
von seinem Werk.

Was Giovanni Gentile betrifft®), den andern Vertreter des
absoluten Idealismus, so gilt auch fiir ihn, was hier von Croce
gesagt wurde: dal} also heute seine Philosophie weniger aktuell
ist als die Kritik, die an ihr geiibt wird.

Besinnen wir uns kurz auf sein System der sogenannten «Phi-
losophie des reinen Aktes» oder Aktualismus. Indem Gentile
Hegels Dialektik in dem Sinne abwandelt, daB er die Aprioritit
der Synthesis aufrecht erhilt, welche Thesis und Antithesis setzt,
doch selber nicht gesetzt wird, deutet er das Wirkliche als den
Akt des Erkennens, durch den das Ich, als Subjekt, das Objekt
als Verneinung seiner selbst setzt und dadurch absolutes Subjekt
und Totalitit der Welt wird. Dieser Akt (den er als «autoctisi,
«conceptus sui», « Werden» bezeichnet) des absoluten Subjektes,
der also die dialektische Erkenntnis ist, in der Ubereinstimmung
mit ihren drei Momenten von Thesis, Antithesis, Synthesis,
unterscheidet sich in Kunst, Religion und Philosophie im eigent-
lichen Wortverstand. Zusammen bilden sie die Philosophie, die

5) Gentiles Werke sind bei Laterza, Bari, bei Treves, Mailand, und bei
Sansoni, Florenz, erschienen. Die Ausgabe der «Opere Complete» bei San-
soni umfaft 13 Bande. Dazu kommen noch zahlreiche literarkritische und
philosophiegeschichtliche Schriften. Gentile selbst hat sein System im Werk:
Introduzione alla Filosofia, Milano, Treves, 1933, kurz dargelegt. Eine gute
Bibliographie iiber G. findet man in den Werken: Chiocchetti, La filosofia
di G.G., Milano, 1922; und La Via, L’Idealismo attuale di G.G., Messina,
1922.

188



also der reine Akt ist des absoluten Subjektes (= des Philoso-
phen). Da nun der Akt Werden ist, ist er auch Geschichte, dem-
nach ist der Philosoph auch die Verkorperung der Geschichte,
Philosophie und Geschichte der Philosophie sind ein und das-
selbe, und die ganze Wirklichkeit wird als philosophische Ge-
schichte aufgefalit.

Dieses System besitzt zweifellos eine groflere spekulative Folge-
richtigkeit als das von Croce. Doch indem Gentiles absolates
Subjekt den positiven Charakter von schopferischer Freiheit des
kantischen Ich ablegt, indem es den Charakter von Kampf und
Eroberung des fichteschen Ich und auch die dialektische Duali-
tit von Sein und Nichts verliert, die dem hegelschen Ich inne-
wohnt, 16st es sich auf in eine Einmaligkeit, deren Charakter
sofern ein absolut negativer ist, als scin Leben — wenn es tiber-
haupt je lebt — in unablissigem Selbstverneinen besteht. Seine
Geschichte ist nicht Geschichte, weil sie aulerhalb der Zeit ist
und nur in der Absolutheit des Denkens lebt. Sofern es dann
personlich determiniert ist, «omnimode determinatum», wie
Gentile sagt, ist es letztlich nichts anderes als das einzelne parti-
kulare empirische Ich und miindet in den unfruchtbarsten Sol-
ipsismus. Das wird iibrigens durch die wiederholten Hinweise
bestatigt, die Gentile selbst, in den letzten Jahren, im Sinne
einer immer personlicheren und partikulareren Determinierung
des absoluten Subjektes gegeben hat. Schliefllich ist also diese
Philosophie nichts anderes als das personliche Denken des Philo-
sophen (von Gentile selbst), nach dessen Tod auch sie stirbt,
weil ihr jede allgemeine Giiltigkeit fehlt. Sie ist nur ein ver-
zweifelter totalitirer Subjektivismus, negativ, unfruchtbar, so-
lipsistisch und bei weitem nicht imstande, auch nur ein einziges
von den Problemen zu losen, die heute die Menschheit be-
schaftigen.

Gegen den ganzen absoluten Idealismus als solchen, also so-
wohl gegen Croces «Philosophie des Geistes» wie gegen Gentiles
«Philosophie des reinen Aktes», werden sodann folgende Ein-
winde erhoben.

Das beriihmte apodiktische Prinzip des deutschen Idealismus:
«Kein Objekt ohne Subjekt», besitzt einen rein logischen Wert;
«Subjekt» und «Objekt» sind zwei sprachlich aufeinander be-
zogene Begriffe wie — um einen banalen Vergleich anzufiih-

189



ren — «Gatte» und «Gattin». Aber es hat keinen realen Wert,
denn wenn das Subjekt aufhort zu existieren, so stirbt deshalb
noch nicht auch das Objekt mit ihm, ebensowenig wie die Gat-
tin, wenn der Gatte stirbt, selber stirbt; sie lebt weiter als
«Frau». Eine rein logische Wahrheit auf die Wirklichkeit zu
iibertragen und zu behaupten, daBl es ohne Subjekt wirklich
auch kein Objekt gibt — dieser Irrtum ist so augenscheinlich,
dal man ihn nur auf Grund jener besonderen Denkart erklaren
kann, die ihn begangen hat, d. h. auf Grund der romantischen
Denkart. Und tatsichlich verwandelt diese sinnlose Ubertragung
der Logik in die Wirklichkeit die ganze Welt in einen Traum,
in ein Marchen: der Idealismus ist in der Philosophie dasselbe,
was in der deutschen Literatur das Mirchen.

Wenn man ein absolutes Subjekt annimmt, in welchem Ver-
hiltnis steht dann jedes einzelne Subjekt zu ihm, in welchem
stechen dann alle einzelnen Subjekte zueinander? Das ist das
Problem der Personlichkeit, das der Idealismus, schwankend
zwischen dem universalen Geist und dem kleinen empirischen
Ich, nicht zu entwirren vermag. ,

Die Immanenz, die die Idealisten als ihre grofite Eroberung
betrachten, hat sich bei niherem Zusehen als Sinnlosigkeit er-
wiesen; denn es kann nicht Immanenz geben ohne Transzendenz.
Wie konnte man denn auch, nachdem man ein Apriori zuriick-
gewiesen, Immanenz annehmen, die doch gerade nur die Imma-
nenz dieses selben Apriori sein kann? Eben diese Leere der
idealistischen Immanenz diirfte wohl das tiefste Unbehagen
unter den zeitgendssischen Philosophen verursachen. Kurz: der
ProzeB des Geistes kann nicht ins Unendliche laufen. Wie ist
sein Anfang? Wie sein Ende ? Diese Probleme, die wichtigsten
der philosophischen Spekulation, it der Idealismus alle un-

gelost.
Die Totalitat des Subjektes fithrt — durch seine eigene Ab-
solutheit — eher zur Verneinung als zur Bejahung des Sub-

jektes selbst. Dadurch, daB es sich dialektisch aufheben muB,
um sich zu behaupten, bedeutet es eben Verneinung und Tod,
keine Schopfung. So haben Croce, indem er den Geist auf die
Menschheit als Gattung, und Gentile, indem er ihn gar auf den
Menschen als Einzelwesen (den Philosophen) reduziert, schlieB-
lich jedwelche Philosophie negieren miissen; der eine miindet

190



in einen empirischen Humanismus, der andere in einen noch
empirischeren Solipsismus.

Alle diese Einwéande driicken die zeitgenossische Gewissens-
krise nach den lauten Erfolgen des Idealismus aus. Diese typisch
romantische Philosophie entsprach durchaus einer Zeit, die an
die Fihigkeit des Menschen glaubte, Natur und Geschichte nach
eigenem Ermessen schaffen zu konnen.

Doch haben dann die exakten Wissenschaften mit ihrem
Wunschtraum, die Welt in ein System von Begriffen zu bringen,
nach und nach immer unerklarlichere Tatsachen entdeckt und
die Existenz einer unableitbaren Wirklichkeit anerkennen miis-
sen, die sie das «Irrationale» nennen. Der Lauf der Gescheh-
nisse ist immer weiter abgewichen vom Weg, den ihm die Men-
schen zuweisen wollten, und er hat den Mythos des die Ge-
schichte schopfenden «homo faber» iiber den Haufen geworfen
und das Bestehen von Kriften und Prinzipien bestétigt, die das
von menschlichen Begriffen Erbaute iibersteigen. So hat eine
Wirklichkeit, die grofler ist als das menschliche Ich und sich
unserem Intellekt entzieht, ihre Rechte wieder geltend gemacht.
Ihr Auftreten hat die absolute Ich-Bezogenheit des Idealismus
Liigen gestraft und im italienischen Denken dag Bediirfnis nach
einer Versohnung geweckt mit der Welt aullerhalb des Ich®).

6) A. Aliotta, La reazione idealistica contro la scienza, Palermo, 1912;
derselbe, L’estetica del Croce e la crisi dell’idealismo moderno, Napoli, Per-
rella, 1917; G. Calogero, Studi crociani, Rieti, 1930; G. Castellano, B. Croce,
Bari, Laterza, 1936; E. Chiocchetti, La filosofia die B. Croce, Milano, «Vita
e Pensiero», 1932; S. Contri, L’estetica del Croce, Bologna, «Criterion», 1929;
V.La Via, B. Croce e Dio e il soggetto indomabile, «Educazione Nazionale»,

1934; G.Manacorda, B. Croce o dell’impudenza, Firenze, 1932; A. Pastore,
B. Croce e la filosofia di G.B. Vico, in: «Giorn. Stor. della lett. ital.», To-

rino, 1911; F.S. Romano, Il concetto di storia nella filosofia di B. Croce,
«Quaderni di Filos, e Storia», Palermo, 1933; A. Volpicelli, B. Croce, Roma,
1929; A.Mautino, La formazione della filosofia politica di B. Croce, Torino,
Einaudi, 1940; E. Chiocchetti, La filosofia di G. Gentile, Milano, «Vita e
Pensiero», 1922; V. La Via, L’Idealismo attuale di G. Gentile, Trani, Tip.
Vecchi, 1925; V. Marchi, La filosofia morale e giuridica di G. Gentile, Came-
rino, 1923; F.D’Amato, Gentile, Milano, «Athena», 1927; F. De Sarlo, Croce
e Gentile, Firenze, 1925; R. Miceli, Croce Gentile e la filosofia dell’arte, Bi-
blioteca della rivista rosminiana, N. 3, Intra, 1931; A. Zacchi, Il nuovo idea-
lismo di B. Croce e G. Gentile, Roma, 1925; G. Bontadini, Le polemiche del-
I’idealismo, in Rivista di Filos, Neo-scolastica, fasc. V—VI, 1924; fasc. VI,
1925; derselbe, La critica negativa dell’immanenza, in Rivista di Filos. Neo-

191



Croces und Gentiles Schiiler haben alle schon eine «selbst-
kritische Revision des Idealismus» vorgenommen. Armando Car-
lini”) ist von Gentiles Aktualismus zu einem «ontologischen
Idealismus» iibergetreten. Er zerlegt Gentiles reinen Akt in die
beiden Momente von Leben und Denken, moralischer Person-
lichkeit und philosophischer Reflexion, Religion und Erkennt-
nis. Die moralische Personlichkeit entdeckt durch einen Akt des
Glaubens in ihrer Innerlichkeit das transzendente Wesen, das
Gott ist. So versohnt er die idealistische Immanenz mit der
christlichen Transzendenz. Giuseppe Saitta®), der vorerst Gen-
tiles Aktualismus noch weiter auf die Spitze getrieben hatte,
indem er das absolute Ich unvermittelt mit dem empirischen
Ich identifizierte, ist zu mannigfaltigen geschichtlichen Arbeiten
iibergegangen, u.a. iiber das Wesen der thomistischen Philo-
sophie und iiber die italienische Philosophie der Renaissance.
Der Gentile-Schiiler Guido De Ruggiero®) hat sich dem Studium
der Naturwissenschaften zugewandt; denn die Geschichte be-
stehe nicht nur im menschlichen Geschehen, sondern miisse auch
dasjenige der Natur einbeziehen, das zur Ganzheit des Geistes
gehort. Auf diese Weise wird die vom Idealismus (Croce) bis
dahin nur als ein Anliegen des Menschen aufgefallte Geschichte
durch die Naturwissenschaften erginzt und umfallt nun das

scolastica, fasc. V—VI, 1926; derselbe, Idealismo e realismo, Rel. al X Con-
gresso Naz. di Filos., Salsomaggiore, 1935; P. Carabellese, L’idealismo ita-
liano, Napoli, Loffredo, 1938; derselbe, Critica del concreto, Pistoia, 1921;
S. Contri, La scuola hegeliana in Italia e il problema della scienza, in: Atti
del XIII Congresso Naz. di Filos., 1933; A. Guzzo, Idealismo e cristianesimo,
2 Binde, Napoli, Loffredo, 1936; F. Olgiati, Neoscolastica, idealismo e spiri-
tualismo, Milano, «Vita e Pensiero», 1933; G. Ottaviano, Critica dell’Ildea-
lismo, Napoli, Rondinella, 1936; U. Spirito, L’Tdealismo italiano e i suoi cri-
tici, Firenze, Le Monnier, 1930; A. Tilgher, Critica dello storicismo, Modena,
Guanda, 1935; E. Castelli, Idealismo e solipsismo, Roma, Signorelli, 1933;
V. La Via, Dall’idealismo al realismo assoluto, Firenze, Sansoni, 1941.

7) A. Carlini, La vita dello spirito, Firenze, Vallecchi, 1921; La religiosita
dell’arte e della filosofia, Firenze, Sansoni, 1934; Il mito del realismo, Fi-
renze, Sansoni, 1936. Uber Carlinis Stellung zum Existentialismus siehe wei-
ter unten.

8) G. Saitta, Lo spirito come eticita, Bologna, Zanichelli, 1921; Il carat-
tere della filosofia tomistica, Firenze, Sansoni, 1934; La filosofia di Marsilio
Ficino, Messina, Principato, 1923; L’educazione dell’Umanesimo in Italia,
Venezia, La nuova Italia, 1928; La liberta umana e 1’esistenza, Firenze, San-
soni, 1940,

192



ganze Leben des Kosmos. Ugo Spirito'’) hat den Glauben an
seinen Idealismus verloren und bezeichnet ihn nunmehr als
«Neo-positivismus», der nach ihm in einem Pragmatismus be-
stiinde, der aus einer zum Skeptizismus neigenden Geisteslage
sich immer wieder aufs neue an die Probleme heranmacht.
Augusto Guzzo'') ist vom modernen auf den griechisch-christ-
lichen Idealismus zuriickgegangen und hat versucht, von der
Immanenz zur gottlichen Transzendenz zu gelangen, wobei er
zu einer vollen katholischen Losung kam. Nach seinen Bemiihun-
gen um ein ethisches System, das sich aus dem absoluten Idea-
lismus deduzieren liele und worin er sich fest hdtte verankern
konnen, hat sich Vincenzo La Via'®) allmihlich dem Realismus
und dem Theismus genihert. Andere Schiiler widmen sich in der
Hauptsache der Geschichte der Philosophie, der Wirtschafts-
lehre, der Soziologie, der Philosophie der Wissenschaften; sie
sind, mit andern Worten, keine «Philosophen» mehr.

Alles in allem stellt also die idealistische Schule, wie schon
aus diesen wenigen Andeutungen hervorgeht, das Bild einer
groBen Verwirrung dar; denn die Schiiler haben erkannt, daB
die Philosophie ihrer Lehrmeister zu keinerlei weiterer Ent-
wicklung fihig ist, wenn man vom Existentialismus absieht, der
eben keine Philosophie ist. Aus diesem Grunde, weil ihnen
nichts anderes iibrig bleibt, haben sie entweder Croces selbst-
morderischen Schluf sich zu eigen gemacht und die Philosophie
zugunsten einzelner besonderer Wissenschaften aufgegeben, oder
sie sind zu einer andern Schule iibergetreten.

Mit dem Niedergang des absoluten Idealismus kamen gleich-
zeitig andere philosophische Stromungen wieder auf.

9) G. De Ruggiero, La scienza come esperienza assoluta, Bari, Laterza,
1921; De Ruggiero ist auch bekannt als Verfasser einer monumentalen Ge-
schichte der Philosophie, die bei Laterza, Bari, erscheint.

10) T. Spirito, Scienza e filosofia, Firenze, Sansoni, 1933; La vita come
ricerca, Firenze, Sansoni, 1937.

11) A. Guzzo, Verita e realta, Torino. Paravia, 1925; Il concetto di indi-
viduazione e il problema morale, Torino, 1928; Idealisti e empiristi, Firenze,
Vallecchi, 1935; Idealismo e cristianesimo, Napoli, Loffredo, 1934; iiber
Guzzo und den Existentialismus siehe weiter unten,

12) V.La Via, B. Croce, Dio e il soggetto indomabile, «<Educ. Naz.», 1934;
Filosofia e religione, in «Archivio di Filosofia», 1936; Dall’idealismo al rea-
lismo assoluto, Firenze, Sansoni, 1941.

13 193



Eine Abart des Idealismus, die italienischem Denken besser
entspricht, ist der kritische oder ontologische Idealismus von
Bernardino Varisco*®).

Varisco geht von der Annahme aus, dall es ein «ginzlich un-
determiniertes Sein» gibt, das jedes Subjekt nur im Unter-
bewuBlten in seiner Fiille wahrnimmt, wihrend wir im Zustand
der BewuBtheit bloB fragmentarische Erkenntnisse davon haben
konnen. So vollzieht sich einzig im UnterbewuBten die restlose
Identifizierung von Sein oder Wirklichkeit mit unserem Be-
wuBtsein. Die erscheinungshaften Aspekte, in denen sich uns das
Sein offenbart, sind ihm logischerweise weder wesentlich bei-
gegeben noch notwendig; daraus miissen wir folgern, daf} sie
eigens von einer prima causa, von irgendwem, kurz, von einem
Gott geschaffen wurden, damit wir sie wahrnehmen. Diese gott-
liche Person allein begriindet das Erscheinen der Phinomene
und setzt ihm ein Ziel, wie sie es auch den einzelnen Subjekten
setzt, die daran teilhaben. So wird denn die Weltgeschichte, von
diesem Gott geleitet, von einem Gesetz der Giite beherrscht und
nicht von der Sinnlosigkeit reiner Bewegung und Energie. In-
dem sich die Philosophie das Erkenntnisproblem vornimmt, also
das Problem der Beziehung der Subjekte zum Sein, wird sie
zur Metaphysik und zugleich zur Moral, da sie uns auch Sinn
und Zweck unseres phianomenalen Lebens erldutert. Das wesent-
lichste Anliegen in Variscos Philosophie ist demnach der reli-
giose Anlauf der Welt auf diesen Gott hin, der teils immanent
ist in jedem Subjekt (im UnterbewuBten), teils transzendent (im
BewubBtsein).

Sehr nahe steht diesem System dasjenige von Piero Marti-
netti'*). Martinetti geht von Kant aus, aber er vereint alle Syn-

13) B. Varisco, Conosci te stesso, Milano e Firenze, La Nuova Italia, 1912;
I massimi problemi, Milano, 1914, 2. Aufl.; 1l soggetto e l'oggetto, in «Ar-
chivio di Filosofia», 1931; La dottrina cattolica e la critica razionale, in
«Arch. d. Filos.», 1931; L’errore, in «Arch. d. Fil.», 1932; L’itinerario, in
«Arch. d. Filos», 1936; Esperienza e ragione, in «Arch. d. Filos.», 1936;
Coscienza e subcoszienza, in «Arch. d. Filos.», 1937; Dall’'uomo a Dio, Pa-
dova, C. E. D. A. M., 1939; Il pensiero vissuto, Roma, Perrella, 1940.

14) P. Martinetti, Breviario spirituale, Milano, 1923; La Liberta, Milano,
Lib. Edit. Lombarda, 1928; Introduzione alla metafisca, Milano, Lib. Edit.
Lombarda, 1929; Ragione e fede, Lib. Edit. .ombarda, 1934; Gesu Cristo
e il cristianesimo, Milano, in Rivista di Filosofia, 1934.

194



thesen a priori in eine einzige «intellektive Intuition», die im-
stande ist, «das Noumenon durch das Phinomenon zu erkennen
und symbolisch darzustellen». Das Noumenon ist also durchaus
erkennbar mittels der Phinomena, die als Symbole dafiir ein-
stehen. Die Aufgabe des BewuBtseins liegt nur in einer fort-
schreitenden Reduktion der erscheinungshaften Welt in eine
ideale Einheit, die unser BewuBtsein iibersteigt. Deshalb ist die
Philosophie, welche diese Aufgabe erfiillt, immer auch Meta-
physik. Und Martinetti, der zwar an der Identitit von Subjekt
und Objekt festhilt, nimmt andererseits nicht an, dafl der Geist
die Wirklichkeit erschaffe, sondern nur, daBl er sie stufenweise
mit-schafft, indem er sich zu dem transzendenten Einen empor-
hebt. Er legt groles Gewicht auf diese Transzendenz, weil unser
geistiges Leben nur in solcher Weise auf die Perfektibilitat aus-
gerichtet wird; wollte man hingegen das metaphysische Eine als
ein Immanentes setzen, wie der Idealismus es tut, so bliebe
unser geistiges Leben in den realen Formen verstrickt und hitte
keinerlei Antrieb zu Hoherem. Diese metaphysische Bewegung,
die mit der fortschreitenden Vergeistigung der Wirklichkeit ein-
hergeht, ist das Kennzeichen von Martinettis Philosophie.

Der ontologische Idealismus bietet den doppelten Vorteil, daf3
er die reale Objektivitit des Seins wieder einfiihrt und dabei
doch nicht auf Immanenz verzichtet. Andererseits verfillt er
auch nicht in den Solipsismus des absoluten Idealismus, indem
er die Pluralitat der Subjekte anerkennt. So eroffnet er man-
chen Idealisten einen Ausweg, die auf der Suche nach dem ubi
consistam eines metaphysischen Wirklichen aus dem geschlos-
senen Kreis des absoluten Subjektivismus heraustreten wollen,
und er besitzt heute zahlreiche Anhinger, z.T. von beachtlichem
Rang.

Pantaleo Carabellese’®), ein Schiiler von Varisco, akzeptiert
durchweg die Philosophie seines Lehrers und setzt sie sogar
voraus, indem er am gleichen Punkt ankniipft, wo sie selbst
aufhort. Carabellese geht aus von Variscos SchluBifolgerungen

15) P. Carabellese, La filosofia die Kant, Firenze, Vallecchi, 1927; Il pro-
blema della filosofia da Kant a Fichte, Palermo, Trimarchi, 1929; Il pro-
blema teologico come filosofia, Roma, Tip. del Senato, 1931; L’idealismo
italiano, Napoli, Loffredo, 1938; Critica del concreto, Roma, Signorelli,
1940; 11 mio ontologismo, in Giornale Critico della Filosofia Italiana, 1936.

195



iiber die Universalitit des Subjektes und entdeckt im Subjekte
selbst, «in mir wie in jedem Ding», die Objektivitit des Sub-
jektes, d. h. «das Sein, das Descartes im cogito beschlossen sah».
Nach seiner Auffassung mull also das metaphysische Problem
des Objektes, das kantische «Ding an sich», in der Synthesis
a priori gesucht werden, und das theologische Problem mufl
wieder teilhaben an der Philosophie. Varisco bemiihte sich um
einen Ubergang vom partikularen Subjekt zum universalen Sub-
jekt; Carabellese nun behauptet, dal diesem universalen Sub-
jekt das «Ding an sich» und der immanente Gott als das einende
Eine innewohnen. Auf diese Weise geniigt er dem wesentlichsten
Anspruch seines Denkens, das in der philosophischen Begri-
dung des Absoluten besteht'®).

Neben dem ontologischen Idealismus setzt sich in Italien auch
ein Neo-kritizismus durch, der einesteils von den sich aufdrin-
genden Gegebenheiten der wissenschaftlichen Fortschritte beein-
flut wird, zugleich aber an der idealistischen Errungenschaft
von der Selbstandigkeit des Geistes festhalten will, weshalb er
nach einer Versohnung von Idealismus und Realismus strebt
und Kant auf Wegen folgt, die unserem modernen Denken besser
entsprechen. Diese Ideal-Realisten empfinden also im Grunde
das Bediirfnis nach etwas Wirklichem, das als existentiale
Stiitze zu dienen vermochte. Es schrinkt zwar den Geist ein,
doch verleiht es ihm einen stirkeren Antrieb und Beweglich-
keit, indem es ihn zu unablédssiger Anspannung zwingt, zu unab-
lissiger Uberwindung. Dieses Bediirfnis nach Verankerung in
irgendeinem realen Grunde verquickt sich bei diesen Denkern
zuweilen auch mit einem gefiithlsmaBigen Mystizismus, der sie
nicht selten zur Annahme einer theistischen oder magisch-natu-
ralistischen Transzendenz fiithrt'").

Bei dieser allgemeinen Tendenz des italienischen Denkens
nach dem Ontologismus und Theismus ist es nicht weiter ver-

18) Uber den Unterschied zwischen Carabelles Ontologismus und dem
Existentialismus, sieche weiter unten.

17y A.Banfi, La filosofia e la Vita spirituale, Milano, 1922; Immanenza
e trascendenza, 1933; Principi di una teoria della ragione, Milano, 1929;
Idealismo e realismo, in «Archivio di Filosofia»,1931. A. Baratono, Il mondo
sensibile, Messina, Principato, 1934 A. Renda, Pressupposti intellettualistici
del problema dell'immanenza e trascendenza, 1924; Il criticismo, Palermo,
Sandron, 1927; Valori spirituali e realta, Messina, 1931.

196



wunderlich, dal} die Betrachtung sich wiederum auch der scho-
lastischen und thomistischen Philosophie zuwandte.

Die Wiedergeburt neo-scholastischer Philosophie vollzog sich
in Italien bereits im Jahre 1879 unter dem EinfluBl der Enzyk-
lika «Aeterni Patris» von Leo XIII., der 1880 gegriindeten
«Accademia romana di S. Tommaso d’Aquino» und der Arbeiten
der Schule von Lowen; heute wird sie in Rom an der Grego-
rianischen Universitdt der Jesuiten und am «Angelicum» der
Dominikaner gelehrt, sowie an der Mailinder «Universita Cat-
tolica del Sacro Cuore».

Die Zeitschrift der Neuscholastiker ist die «Rivista di Filoso-
fia Neoscolastica», die in Mailand unter der Leitung von P. Ge-
melli erscheint. Gegriindet wurde sie 1909; sie setzt sich das
Ziel, nach dem «Grundkriterium der Erkenntnis» zu forschen,
wobei sie einzig dasjenige als berechtigt ansieht, das die Not-
wendigkeit und die Allgemeinheit unserer Erkenntnisse auf
experimenteller Grundlage nachzuweisen gestattet. Wihrend
einiger Jahre beschiftigte sie sich ausschlieBlich mit der Prii-
fung von Merciers Kriterienlehre. Dann widmete sie sich der
Auseinandersetzung mit dem Idealismus als solchem und mit
Croce im besonderen, trennte sich aber in zwei verschiedene
Lager: das dogmatische des P. Mattiussi, das ihn in Bausch und
Bogen verwarf, und das versohnlicher gestimmte des P. Chioc-
chetti*®), welches das konkrete Universale annahm und die Auf-
fassung von dem rationalen Subjekt als dem wahren Wirklichen
teilte, aber die These abwies, daB das Subjekt das Objekt er-
schaffe; es gestand ihm bloB eine verwandelnde Kraft zu bei
dessen Wiedererschaffung, weil das Objekt, zum mindesten in
der Intuition, vor dem Subjekt existiere. Somit nadhert sich
diese Philosophie stark den SchluBlfolgerungen von Variscos
ontologischem Idealismus, allerdings mit dem Unterschied, da}
P. Chiocchetti den modernen Idealismus zu legitimieren sucht,
indem er ihn auf den Aquinaten zuriickfithrt — was ein edles,
aber vollig aussichtsloses Unterfangen ist.

Obwohl diese Bemiihungen, Idealismus und Scholastik mit-
einander zu versohnen, zu keinem Erfolg gefithrt haben, will

18) E.Chiocchetti, La filosofia di G. Gentile, Milano, «Vita e Pensiero»,1922; La
filosofia di B. Croce, Milano, «Vita e Pensiero» 1924; La filosofia di G.B. Vico,
Milano, «Vita e Pensiero» 1935; S. Tommaso, Milano, «Vita e Pensiero», 1928,

197



die Neu-Scholastik den Idealismus weiterhin dadurch bekiamp-
fen, daB sie seine dem modernen BewuBtsein gemifBesten Ele-
mente in sich aufnimmt, um die scholastischen Methoden zu
erneuern. Auf diese Weise versucht sie, mit verjingten Kriften
wieder ins zeitgenossische Denken einzugreifen und dazu ihren
Beitrag zu liefern. Als grofites Hindernis erweist sich natiirlich
die Schranke zwischen Dogmatismus und Kritizismus, die keines
der beiden Lager zu iiberwinden vermag. Doch lieBe sich der
Dogmatismus auch rational begriinden — hieraus ergibe sich
vielleicht ein Ontologismus, der imstande wire, manches Pro-
blem unserer Zeit zu losen').

Der italienische Realismus ist in seinem ldeengehalt dem Na-
turalismus der Renaissance verbunden, der nicht mystischem
Naturkult gleichgestellt werden darf, sondern gelassenes «Wagen
und Wiedererwigen» (provare e riprovare) bedeutet; nicht Ver-
zweiflung vor einer unerkennbaren Natur, die sich selber auf-
gibt, sondern ruhige GewiBheit, sie ergriinden zu konnen. Er ist
Naturerforschung, die mit der Selbsterhohung des Menschen
einhergeht, Naturalismus und Humanismus in einem. So ist auch
der zeitgenossische Realismus eine Flucht aus dem Materialis-
mus (weil es italienischem Denken widerstrebt, den Geist herab-
zusetzen zu bloBer Materie), und zugleich eine Flucht aus dem
absoluten Spiritualismus (weil das italienische Denken der sinn-
lich wahrnehmbaren Welt eng verbunden bleibt). Er ist einfach
ein immanenter oder transzendenter Ontologismus, in dem sich
Denker verschiedenster Herkunft begegnen, da sie doch alle
nach der nimlichen Losung trachten: dem Ruhepunkt der Ob-
jektivitit.

Giuseppe Tarozzi®’), ein Schiiler des Positivisten R. Ardigo,
hat den Positivismus seines Lehrers in die Richtung auf die

19) F. Olgiati, La neoscolastica di fronte al problema teologico ed al me-
todo storico, in Rivista di Filos. Necscol., 1927; Il realismo, Milano, 1936;
G. Zamboni. Introduzione alla gnoseologia pura, Milano, «Vita e Pensiero»,
1924; La gnoseologia di S.Tommaso d’Aquino, Verona, Tip. Veronese, 1934;
Metafisica e gnoseologia, Verona, Tip. Veronese, 1935; La persona umana,
Verona, Tip. Veronese, 1940.

20) G. Tarozzi, Apologia del positivismo, Roma, Formiggini, 1927; L’esi-
stenza e |’anima, Bari, Laterza, 1930; La ricerca filosofica, Napoli, Ron-
dinella, 1936; La liberta umana e la critica del determinismo, Bologna, Zani-

chelli, 1936.

198



Transzendenz hin abgewandelt. Er glaubt, daB8 die Wirklichkeit
zwar eine «Erfahrungstatsache» sei, dall aber die Erfahrung uns
alles erkennen lasse von der Wirklichkeit aufler gerade ihrer
Existenz. Doch konnen wir sie uns dank «unserer rationalen
Freiheit, zu glauben» vorstellen als «unendliche Potenz», worin
alle wirklichen Determinierungen der Welt sich vereinen. Indem
wir an dieses Unendliche «glauben», iiberwinden wir die Gren-
zen des Phinomenon und gelangen zur Betrachtung Gottes.
Sehr beachtenswert an Tarozzis Philosophie ist namentlich diese
Ausmiindung in den Theismus, dem man zwar Folgewidrigkeit
vorwirft, die aber in ihrer ganzen theoretischen Inkongruenz
immer wieder anzutreffen ist im zeitgenossischen Denken.

Erminio Troilo?*), gleichfalls aus Ardigos Schule, nimmt nach
positivistischen Anfingen eine mittlere Stellung ein zwischen
Positivismus und Idealismus, indem er sowohl den ontologischen
Monismus wie den gnoseologischen Dualismus in seinem Gedan-
kenbau vereint. Das Sein ist die erste, absolute gegebene Grofle;
in ihm sind der Geist enthalten als Gesetz von der Einheit des
Wirklichen wie auch das Erkennen, dies als Gesetz der Dualitat.
Das Unendliche des Seins ist solchermallen immanent und trans-
zendent in bezug auf das Endliche des Wirklichen. Dasselbe
Verhiltnis besteht auch zwischen unendlicher Welt und end-
lichem einzelnen Subjekt.

Der psychologische Realismus, der in Italien von De Sarlo
begriindet wurde und den man als ethischen Realismus bezeich-
nen konnte, darf fiir sich geltend machen, dal} er nie in platten,
rein experimentellen Empirismus verfillt, sondern ein transzen-
dentes oder immanentes Absolutes voraussetzt, worin er den Grund
legt zu seiner Auffassung von der Personhaftigkeit des Menschen;
und ihr, der Person des Menschen, verleiht er sittlichen Gehalt,
indem er auf ein psychisches Vermogen a priori baut.

Antonio Aliotta®?) stellte in seinem ersten Versuch, ein theo-
retisches System der Wissenschaften zu erarbeiten, die Lehre

21) E. Troilo, Lo spirito della filosofia, «Il solco», Citta di Castello, 1926;
Realismo assoluto, in «Archivio di Filos», 1931; La forme dell’esperienza,
Padova, 1934; Le ragioni della trascendenza e il realismo assoluto, Vene-
zia, 1936.

22) A. Aliotta, la guerra eterna e il dramma dell’esperienza, Napoli, Per-
rella, 2. Aufl. 1920; Relativismo e idealismo Napoli Perella, 1922; Le origini

199



vom Anthropomorphismus des Wissens auf, wonach der «Grund
aller Dinge» nach dem Abbild des menschlichen Geistes geschaf-
fen und Gott, das Unerforschliche, nichts anderes wire als
unsere Personlichkeit, die ihrer selbst bewuflit geworden ist. So
brachte er die menschliche Personlichkeit mit dem einen Prin-
zip zusammen. Spiter jedoch gab er diese Lehre, die er als
Theismus bezeichnete, auf und bewegte sich zuriick auf die Plu-
ralitdt der Subjekte; die Gesamtheit des Wissens lose sich auf
in eben diese Pluralitdat, und sie sei deren konkrete Synthesis.
Es gibt demnach kein metaphysisches Sein, sondern nur den
Erfahrungsakt, durch den der einende und trennende Prozel
zwischen Subjekt und Objekt sich unablissig erneuert. Unsere
Erkenntnis, die auf dem ProzeB der Erfahrung beruht, ist kein
Trug, sondern die Wirklichkeit selber.

Der historische Materialismus, der dank Antonio Labriola sich
vom Marxismus gelost hatte, wird von Rodolfo Mondolfo*) ver-
fochten. Er sieht die Geschichte als Einheit, die nicht bloB
durch den wirtschaftlichen Faktor, sondern ebenso durch alle
anderen Faktoren des Daseins bedingt ist. Nach seiner Auffas-
sung vollzieht sich die Geschichte zwischen dem Subjekt (dem
Menschen) und dem Objekt (der Umwelt), die in einem dialek-
tischen Verhiltnis stehen, so daB das Subjekt aus jeder Uber-
windung des Objektes, das es als Schranke empfindet, neue
Krifte schopft zu einem weiteren Fortschritt. Die Geschichte
riickt also als reale Dialektik vor, deren StoBkraft in einem
konkreten Voluntarismus liegt — welches Willensvermogen wie-
derum von verschiedenen Faktoren bestimmt wird, u. a. auch
vom praktischen des Wirtschaftslebens.

Der Realismus in der Philosophie der Wissenschaften wird bei
dem Soziologen Eugenio Rignano®*) und bei dem Mathematiker

dell’irrazionalismo contemporaneo, Roma, Perella, 1927; L’esperimento nella
scienza, nella filosofia e nella religione, Roma, Perella, 1936; la filosofia
come forma di vita, Roma, Perella, 1936; Il problema di Dio e il nuovo
pluralismo. «Il solco», Citta di Castello, 1924; Il mio sperimentalismo, Como,
Marzorati, 1944.

23) R. Mondolfo, Sulle orme di Marx, 2 Binde, Bologna, Zanichelli,
3a. Aufl., 1923.

24) E. Rignano, La mémoire biologique et énergétique, in «Scientia», VI.,
1909; La vita nel suo aspetto finalistico, Bologna, Zanichelli, 1925; Il fine
dell’'uomo, Bologna, Zanichelli, 1928.

200



Federigo Einriques?®’) zu einer Art von kritischem Positivismus.
Rignano geht bei der Betrachtung der psychischen Erscheinun-
gen von der einfachsten Form aus, der Empfindung, um zur
hoheren zu gelangen, zum Denken, und er kommt zum SchluB,
daB das Gedidchtnis unserem gesamten Bewulltsein sowohl die
Einheit wie die zielbestimmte Richtung verleiht. Einriques stellt
in der Auseinandersetzung mit dem Problem der wissenschaft-
lichen Wahrheit die Behauptung auf, dall jeder metaphysische
Begriff bloB hypothetisch gelten konne, dafl das unmittelbar
Gegebene in der Wirklichkeit die Beziehung zwischen dem
Gewollten und dem Empfundenen sei; daBl die Wirklichkeit im
Unveridnderlichen dieser Beziehung bestehe; dall die wissen-
schaftliche Arbeit ein unendlicher Fortschritt in stufenweisen
Annidherungen sei und daBB Wissenschaft nichts gemein habe mit
Philosophie.

«Konstruktiver Realismus oder Super-Realismus», so nennt
Francesco Orestano?%) den Realismus, den er in einem eigenen
System entworfen hat. Er spricht dem kantischen Kritizismus
jede Giiltigkeit ab und behauptet, daB die Wirklichkeit «die
transzendentale Dimension» sei, d.h. «die stete und unabweisliche
Komponente der Erfahrung in ihrem Ganzen», welche «jeden
Bezug auf eine Wirklichkeit an sich verweist, auf einen hypo-
thetischen noumenalen Hintergrund, der immer alle in der Er-
fahrung selbst gegebenen Grollen iibersteigt». Diese transzen-
dentale Dimension wire im Grunde nichts anderes als ein Rich-
tungsweiser fiir die Erfahrung, auf ein transzendentes Absolutes
hin. Im Mafle man also die Erfahrung erforscht, wird man auf
dieses Absolute hingestoBen; je tiefer man in die Immanenz
dringt, desto hoher erhebt man sich zur Transzendenz; je brei-
ter die Welterkenntnis, desto voller die Anschauung des Ab-

25) F. Einriques, Scienza e razionalismo, Bologna, Zanichelli, 1912; Mate-
matiche e teoria della conoscenza, «Scientia», 1912; Per la storia della
logica, Bologna, Zanichelli, 1922; Problemi della scienza, Bologna, Zani-
chelli, 3. Aufl, 1927; Signification de I’histoire de la pensée scientifique,
Paris, Hermann, 1934.

26) F. Orestano, Nuovi principi, Milano, Bocca, 1925; Nuove vedute
logiche, Milano, Bocca, 1926; La mia filosofia, in Rivista d’Italia e d’Ame-
rica, IV., Roma, 1926; Verita dimostrate, Milano, Bocca, 1934; Il nuovo
realismo, Milano, Bocca, 1939.

201



soluten. So muBB das Leben Aktivismus sein und Tat, Fortschritt
und Willenskraft. Orestanos hohes und bedeutsames Anliegen
besteht also darin, dal dem verworrenen Geist der Gegenwart
Gott zuriickgegeben wird und der empirische Relativismus den
festen Halt eines Absoluten findet.

In der «skeptischen Philosophie» von Giuseppe Rensi®’) wird
hingegen der Realismus zur Verneinung jeglicher GewiBlheit;
Rensi aberkennt dem Geist das Vermogen, GewiBlheit welcher
Art auch immer zu erlangen, und zu dhnlichen Schliissen kommt
Adolfo Levi*®) mit seinem Solipsismus, dessen «eigenes denken-
des Ich» fiir ihn das einzig Gewisse ist und keinen Anspruch auf
allgemeine Giiltigkeit erhebt. Der Philosophie dieser beiden Den-
ker ist als einer reinen Verneinung jede Weiterentwicklung ver.
sagt; sie iibt auch keinerlei Wirkung aus in der Gesamtheit des
italienischen Denkens.

Dem Idealismus fallt das groBle Verdienst zu, nach der Herr-
schaft des Positivismus um die Jahrhundertwende die Betrach-
tung wieder auf ihr eigentliches, wesentliches Ziel gelenkt zu
haben: den Geist des Subjektes. Mogen die italienischen Idea-
listen bei ihrem Versuch, dem Subjekt einen kritischen und
spekulativen Grund zu unterlegen, mehr oder minder gescheitert
sein, so haben sie doch die Forderung erhoben, dall das Subjekt
der Ausgangspunkt jeder weiteren spekulativen Bemiithung sein
mul}. Diese Forderung hat den Idealismus iiberlebt; sie hat in
der Zeit zwischen den beiden Weltkriegen reiche Friichte getra-
gen in der italienischen Philosophie. Die geistigen Stromungen,
die nach dem Versiegen des Idealismus sich ihren Weg bahnten,
haben alle das eine gemein, daf} sie sich in der Mitte zwischen
absolutem Idealismus und absolutem Realismus bewegen; sie an-
erkennen eine objektive Wirklichkeit, wollen aber nicht auf
die zentrale Stellung des subjektiven Ich verzichten. Was einige
Realisten dem Idealismus vorwerfen, ist eben die Unfihigkeit,
das Sein des Subjektes stark genug zu unterbauen, und aus die-

27) G.Rensi, Lineamenti di filosofia scettica, Bologna, 2. Aufl. 1922; Lo
scetticismo, Milano, 1926; Frammenti di una filosofia dell’errore, ecc., Mo-
dena, 1937.

28) A.Levi, Sceptica, Torino, 1922; Scetticismo e solipsismo, in «Archivio
di Filosofia», 1931.

202



sem Fehler entweder in Widerspruch zu ihm verfallen zu sein
wie Croce, oder in einen unfruchtbaren Solipsismus wie Gentile.
Die negative SchluBlfolgerung, zu der die beiden Denker fiihren,
liegt darin begriindet, daBl sie das Reale auller acht gelassen
haben. Nur durch die Vertiefung des Realen vermag das
Subjekt sein eigenes Sein zu festigen wund wirklich zu
existieren.

So verhidlt es sich in grofen Ziigen mit dem Urteil vieler
Realisten. Es ist bezeichnend, daB das Interesse fiir Kant wie-
der auflebt und dafl sein «Ding an sich» mit der Synthesis a
priori identifiziert wird (Carabellese), oder daB man im parti-
kularen Subjekt eine immanente Spiegelung des universalen,
transzendenten Subjektes erblickt (Varisco); und daBl durch ver-
tiefte Erfahrung der Weg zum Absoluten freigelegt werden soll
(Orestano). Das ontologische Interesse ist so iibermichtig ge-
worden, daB} das metaphysische Problem zuweilen dem gnoseolo-
gischen vorausgeht. So behauptet Carabellese, dall das Problem
der Erkenntnis als geistige Tatigkeit die Metaphysik schon vor-
aussetzt, die es begriinden mochte. Den gleichen Anspruch er-
heben auch ein paar andere Denker.

Darin tritt das Bediirfnis zutage, die Existenz des Subjektes in
einem metaphysischen Realen zu verankern, das ihm die Weihe
iibermenschlicher GewiBheit erteile. Mit andern Worten, man
hat eingesehen, daB der Mensch, um die volle Wiirde und den
wahren Adel seines Wesens zu erlangen, eines Absoluten bedarf,
das ihm das Charisma spende. Die italienische Philosophie zwi-
schen den beiden Weltkriegen 1if3t uns der Geburt dieses Abso-
luten, dieses Gottes, beiwohnen. Weil diese Epoche unmittelbar
auf diejenige des Idealismus folgt, steht man hier noch am An-
fang des Geschehens: noch laBt die Philosophie diesen Gott aus
dem Subjekt selbst hervorgehen. So ist Gott immanent und
transzendent, er ist ein «einendes quid» (Varisco, Martinetti),
das gewissermallen an den «Funken» Gottes gemahnt, den die
mittelalterlichen Mystiker im Menschen erblickten. Wir diirfen
uns auf eine zweite Phase gefallt machen, in der Gott als vollig
transzendente Wesenheit dasteht.

Dieser Weg, vom Menschen zu Gott, ist kein rationalistisch-
scholastischer, sondern mystisch: Augustinus ist zeitgemaBer als
der Hl. Thomas. Die kirchengldubige Scholastik von Olgiati,

203



Chiocchetti usw., obwohl auch sie ein Zeichen der Zeit ist, fin-
det keine Anhinger unter den weltlichen Philosophen. Indessen
findet die mystische (existentialistische) Entwicklung vieler Den-
ker lebhafte Anteilnahme, die das wesentliche Anliegen der
Philosophie darin erblicken, dal} wir heute, mehr als einer Er-
kenntnistheorie, einer solchen des Glaubens bediirfen. Im ibri-
gen nimmt die mystische Literatur gleich vor dem zweiten Welt-
krieg einen immer breiteren Raum ein, so daBl man von einer
allgemeinen Tendenz schon sprechen darf. Das Sein in der Tiefe
des Ich entdecken zu wollen, das Verlangen aus dem Ich nach
Gott, aus der Immanenz nach der Transzendenz — alles deutet
auf eine ausgesprochen mystische Haltung hin. Doch darf man,
in bezug auf die italienische Philosophie, nicht an die Méglich-
keit denken, daB sich aus dieser mystischen Gespanntheit ein
Verlangen nach Selbstvernichtung, nach Nihilismus und mittel-
alterlicher Weltverneinung vollziehen konnte. Das Streben nach
dem Unendlichen bedeutet im italienischen Denken auch zu-
gleich eine Selbstbehauptung der menschlichen Personlichkeit:
je mehr wir uns Gott (dem Unendlichen) ndhern, desto voller
wichst auch unsere Menschlichkeit, unser Mensch-Sein. Das ist
der Gedanke, der die meisten italienischen Philosophen bewegt.
Hierin flieBen denn auch die verschiedenen Stromungen realisti-
scher oder idealistischer Farbung zusammen.

Ich und Gott sind also zwei Seinbestimmungen, um die sich
das heutige BewuBitsein polarisiert hat. Aus den Bemiihungen, in
diesen zwei Wirklichkeitsbegriffen das Leben zu verankern, er-
klart sich der Erfolg des Existentialismus auch in Italien.

Geschichtlich gesehen, erscheint im Jahre 1919 als erstes ein
Werk von Berdjaeff in italienischer Ubersetzung??). Zehn Jahre
spiter, 1929, beginnt sich das Interesse fiir die deutschen Phano.-
menologen und fiir Heidegger und Jaspers zu regen®’). Inzwi-
schen tritt auch hie und da der Name Kierkegaards auf, und im

29) N. A.Berdjajev, L’anima della Russia, iibers. von Lo Gatto, Roma,
La Voce, 1919.

30) E. Grassi, Empirismo e naturalismo nella filosofia tedesca contem-
poranea, in Rivista di Filosofia, 1929; Sviluppo e significato della scuola
fenomenologica, in Rivista di Filos,, 1929; Il problema della metafisica
immanente in M. Heidegger, in Giornale Critico della Filos. Ital., 1930.

204



Jahre 1936 erscheint die grundlegende Studie «Kierkegaard»,
mit iibersetzten Texten, von F. Lombardi®'). Von 1939 an wird
das Interesse fiir den Existentialismus so grof, dal fast alle
Philosophen sich genotigt sehen, das Wort iiber dieses Thema
zu ergreifen.

Der italienische Existentialismus zeigt, dhnlich wie in Frank-
reich und Deutschland, zwei Richtungen, die wir grosso modo
folgendermalBlen bezeichnen konnen: die atheistische und die
theistische.

Die atheistische Richtung wird aktiv von N. Abbagnano und
nur zustimmend von ein paar andern Denkern vertreten®).
Der Grundzug dieser Richtung, die man auch «den Linksfliigel
des Existentialismus» genannt hat, ist eine unverkennbare nach-
idealistische Geisteshaltung und die Neigung zum Intellektualis-

31) F.Lombardi, Kierkegaard, con una scelta di passi nuovamente tra-
dotti ecc. Firenze, La Nuova Ttalia, 1936.

32) N. Abbagnano, La fisica nuova. Fondamenti di una teoria della scienza,
Napoli, Guida, 1934; Il principio della metafisica, Napoli, Morano, 1936; La
struttura dell’ esistenza, Torino, Paravia, 1939; Introduzione all’esisten-
zialismo, Milano, Bompiani, 1942; L’esistenzialismo in Italia, in «Primato»,
1943; Metafisica ed esistenza, im Band: Filosofi italiani contemporanei,
Como, Marzorati, 1944; Andere Vertreter derselben Richtung: E.Paci, Di-
segno di una problematica del trascendentale anteriore al pensiero moderno,
in «Archivio di storia della Filos. Itali». 1938; Una metafisica dell’individua-
lita a priori del pensiero, in «Logos», 1938; Principi di una filosofia del-
I’essere, Modena, Guanda, 1939; Pensiero, esistenza e valore, Messina, Princi-
pato, 1940; Il significato storico dell’esistenzialismo, in «Studi Filosofici»,
1941; Personalita e forme dello spirito, in «Studi Critici», Milano, Bocca, 1942;
L’esistenzialismo, Padova, Cedam, 1943; E. Grassi, Wirklichkeit als Geheim-
nis und Auftrag, Bern, A.Francke, 1945; Verteidigung des individuellen
Lebens, Bern. A. Francke, 1946. C. Luporini, Appunti di filosofia esistenziale,
in «Civiltd moderna», 1941; Idealismo e immanentismo, in Giorn. Crit. d.
Filos. Ital. 1940; Esistenza, in «Argomenti», 1941; Situazione e liberta nella
esistenza umana, Firenze, Sansoni, 1945. A4. Massolo, Husserl e il Cartesia-
nesimo, in Giorn, Crit. d. Filos. Ital., 1939; Heidegger e la fondazione di
Kant, in Giorn. Crit. d. Filos. Ital. 1941; Storicita della metafisica, Firenze,
Le Monnier, 1944; L’essere e la qualita in Hegel, in «Societa», 1945; L. Pa-
reyson, La filosofia della esistenza e Carlo Jaspers, Napoli, Loffredo, 1940;
Studi sull’esistenzialismo, Firenze, Sansoni, 1943; Il concetto del tempo, in
«Archivio di Filosofia», 1943; L’esistenzialismo soddisfa I’esigenza spiri-
tualistica?, in «Atti del XIV Congresso Naz. di Filos.» Milano, Bocca, 1941.

205



mus. Abbagnano versucht sowohl die Vernichtung des Ich im
Nichts wie auch die Verabsolutierung des Ich als Gott zu ver-
meiden, weil beide zur Negation der Existenz fithren wiirden. Er
will den Menschen nicht weniger von Heideggers »Grunderfah-
rung des Nichts» als von Jaspers «Scheitern» der Vernunft ret-
ten, um der Existenz eine positive Basis zu geben. Das soll da-
durch geschehen, dal} er das Dasein in das Netz der Beziehungen
zur Wirklichkeit einspannt, und diese Selbst- und Weltbezogen-
heit des Ich «Struktur» nennt. Die «Struktur» ist der positive
Relationshegriff des Menschen zur Welt so wie zu sich selbst,
sie ist die Moglichkeit der Existenz, die sich durch die Erfiillung
der Selbstbestimmung jedes einzelnen Individuums immer wei-
ter verwirklicht. «Substanz», d. h. dieses Wirklichkeitwerden
der Moglichkeit, «Koexistenz», «Autorelation» usw. sind die
Grundbegriffe von Abbagnanos Philosophie, der durch die Ver-
ankerung des Daseins in der schicksalsgegebenen Realitdt der
Welt die negative Stimmung der Existentialphilosophie von Hei-
degger und Jaspers in eine durchaus positive und lebensbeja-
hende umzudeuten bestrebt ist.

Abbagnano meidet iiberhaupt jedwelche Verabsolutierung:
dies ist der Grundzug seiner Geisteshaltung. Er redet weder
dem totalen Irrationalismus noch dem Panlogismus das Wort.
Sein Begriff der «Struktur» will das Gleichgewicht zwischen
dem Irrationalen und dem Logischen wiederherstellen, indem er
der Logik den ihr gebiihrenden Platz im groBleren Rahmen der
Wissenschaften und des gesamten Daseins einrdumt. Daher auch
seine Betonung der «storicita», d. h. des vollstandigen Wirklich-
keitseins des Individuums.

Abbagnano wird dieser Sinn fiir MaBl und der positive Zug
seiner Theorie nicht abgesprochen, aber man wirft ihm auf der
andern Seite vor, dal er eigentlich nur den universalen actus
purus von Gentile in jedem einzelnen Menschen partikularisiere
und dadurch den Weg zum Solipsismus 6ffne. Gentile selbst,
wenn er noch lebte, wire wohl der beste Existentialist nach
Abbagnanos Lehre.

Dieser Vorwurf entbehrt nicht jeder Grundlage, er deckt im
Gegenteil einen Wesenszug des italienischen (nur des italieni-
schen ?) Existentialismus auf, der immer deutlicher zum Be-
wufBtsein vieler Philosophiehistoriker kommt: die Tatsache nim-

206



lich, daB} die Existentialphilosophie nichts anderes als die letzte
paradoxale Erscheinung des Idealismus selbst ist®®).

Die andere Richtung des Existentialismus, die theistische, wird
hauptsidchlich von Enrico Castelli vertreten®). Im Mittelpunkt
der Philosophie dieses Denkers steht, so wie in derjenigen
Kierkegaards, das ethisch-religiése Problem der Erlosung und
die irrationale Deutung des Christentums. Die Wahrheit ist nur
Glauben und Liebe. Sie liegt nur in der Offenbarung des Chri-
stentums, in der Feststellung vom Versagen der Vernunft. «Eine
christliche Philosophie ist nur moglich, wenn sie anti-intellek-
tualistisch ist». Die Gleichsetzung der Wahrheit mit dem Wis-
sen, die seit Sokrates das abendlindische Geistesleben be-
herrscht, ist unfihig, die gesamte Erfahrung des Menschen zu
erschopfen. Der Tod z. B. ist eine Erfahrung, die aullerhalb
jedes philosophischen Wissens bleibt und die Erlosung herbei-
fithrt, die keine Philosophie versprechen kann. Fiir Castelli kann
die heutige Philosophie nur zweierlei sein: entweder Wissen-
schaft der Denkformen, also Logik, oder Lehre des absoluten
Ich, also Solipsismus. Im Solipsismus sieht er die Ursache des
Verfalls unserer Zeit, und an der Logik tadelt er die Unfihig-
keit der Vernunft, jegliche metaphysische Gewilheit zu erlan-
gen. Deshalb lehnt er beide Moglichkeiten der heutigen Philo-
sophie ab, und er entscheidet sich fiir einen dritten Weg: «die
Philosophie des ewigen Lebens», die er «der Philosophie des
Nichts», d.h. der Vernunft, entgegensetzt. «Die Siinde Kants
besteht nicht darin, daB die Kritik der Vernunft nur ein Werk
der Vernunft selber sei, sondern darin, dall Kant sein Verspre-

33) Vgl. J. Wahl, Etudes kierkegaardiennes. Paris, 1938; M. F. Sciacca, La
filosofia oggi. Dalle origini romantiche della filosofia contemporanea ai pro-
blemi attuali, Milano, Mondadori, 1945; M. F. Sciacca, Il secolo XX. Storia
della filosofia italiana, XXIII, Milano, Bocca, 1942; Filiasi Carcano, Esi-
stenzialismo, Idealismo e Cristianesimo, im Band: «L’esistenzialismo» hrsgh.

von Pelloux, Roma, 1943; A. Carlini, Esistenzialismo e spiritualitd, im Band:
«L’esistenzialismo», wie oben.

34) E. Castelli, Commentario al senso comune, Milano, Bocca, 1940;
Introduzione alla vita delle parole, Milano, Bocca, 2. Aufl. 1941; L’esperienza
comune, Milano, Bocca, 1942; Pensieri e giornate, Roma, Edizioni Leo-
nardo, 1945; L’orientamento filosofico e il problema del male, im Band:
«Filosofi Italiani Contemporanei», hrsgb. von M. F. Sciacca, Como, Marzorati,
1944; La crisi della nostra epoca, in «Archivio di filosofia», 1945.

207



chen nicht gehalten hat, uns eine wahrhaftige Kritik der Ver-
nunft zu geben, so dal er in den gleichen Dogmatismus verfiel,
an dem er Kritik iibte. Dies wurde bereits vom russischen Exi-
stentialisten Chestov mit Nachdruck hervorgehoben; dies wurde
auch mit andern Worten von Pascal, einem Existentialisten ante
litteram, ausgedriickt, als er sagte: La derniére démarche de la
raison est de reconnaitre qu’il y a une infinité de choses qui la sur-
passent.» Castelli verbleibt also auf dem Boden des unverséhnlichen
Konfliktes zwischen Vernunft und Glauben, und er entscheidet
sich fir den letzteren. Auch die Ausdrucksform von Castelli ist
typisch existentialistisch, denn er hat eine starke Abneigung gegen
jede Systematik und die Vorliebe fiir den konzisen, abgehackten
Stil der Spriiche und der Tagebiicher, die das geeignetste Sprach-
gewand des leidenschaftlichen Subjektivismus sind %3).

Eine Mittelstellung zwischen Idealismus und Existentialismus
nimmt A. Carlini ein®®). Er kommt, wie wir schon gesehen haben,

35)  Andere Vertreter dieser Richtung: F.M. Bongioanni, La morte del-
I’eroe, in «Saggi filosofici», Milano, Bocca, 1940; La nozione di possibilita e
il destino nella filosofia d’oggi, in «Atti del XIV Congr. Naz. di Filos.»,
Milano, Bocca, 1941; Unita e relazione nel pensiero di S. Agostino, im Band:
«L’attualita dei filosofi classici», Milano, Bocca, 1942; Dare e avere, Roma,
Perrella, 1939; Definizione della morte, in «Humanitas», Brescia, 1946.
G. Mazzantini, il significato della realitd nella filosofia di M. Heidegger, Mi-
lano, «Vita e Pensiero», 1935; Filosofia perenne e personalita filosofiche,
Padova, Cedam, 1942; Tl Tempo, Como, Cavallieri, 1942; Linee di metafisica
spiritualistica come filosofia della virtualita ontologica, im Band: «Filosofi
Italiani Contemporanei», hrsgh. von F.M. Sciacca, Como, Marzorati, 1944;
La filosofia domani, in «Rivista di filosofia neoscolastica», 1945. Vertreter
des theistisch-protestantischen Existentialismus: G. Miegge, Kierkegaard e la
Chiesa, in «Gioventu cristiana», 1931; Barthiana, ebenda, 1933; La giustizia
di Dio in Barth, ebenda, 1933; Linee del pensiero di Nicola Berdiaeff,
ebenda, 1934; Linee di un’etica protestante, ebenda, 1935; Aspetti della
situazione teologica presente, ebenda, 1945; Karl Barth, in «La riforma
letteraria», 1938; Protestantesimo e Spiritualismo, Torre Pellice, Libr. Edit.
Claudiana, 1941; Societa, Chiesa e Regno di Dio, Milano, «L’Appello», 1942,

36) A. Carlini, Il momento dell’interiorita nel Kierkegaard e nello Hei-
degger, im Band: «ll mito del realismo», Firenze, Sansoni, 1936; Spiri-
tualismo e Spiritualita, in «Logos», 1941; Lineamenti di una concezione rea-
listica dello spirito umano, im Band «Filosofi Italiani Contemporanei» hrsgh.
von M. F. Sciacca, Como, 1941; Esistenzialismo e Spiritualismo, im Band:
«L’esistenzialismo» hrsgb. von Pelloux, Roma, 1943; Principi metafisici del
mondo storico, con un’appendice sull’Esistenzialismo, Urbino, 1943,

208



vom Idealismus her, aber er verlegt das Hauptinteresse seines
Denkens von der Dialektik des Geistes auf den religiosen Inhalt
der letzten Frage, die im personlichen Ich entsteht, der Frage
namlich nach dem Sinn des Daseins. Die philosophische Einstel-
lung Carlinis 148t sich vielleicht am besten durch folgende Zu-
sammenfassung seiner eigenen Worte definieren: im Rahmen des
italienischen Idealismus hebt er das Problem der Existenz gegen
die iiberhandnehmende Dialektik des Aktualismus hervor, und
er betont das Prinzip der Innerlichkeit gegen den Historismus. Er
ist also insofern mit den Existentialisten auf der gleichen Ebene,
als diese auch ein anti-idealistisches Motiv innerhalb des Idea-
lismus entwickeln?®").

Eine interessante Stellung zum Existentialismus hat P. Cara-
bellese in der letzten Zeit bezogen®*). Carabellese geht vom
idealistischen und mystischen Monismus der Welttotalitat als
Geist aus, und er wirft den Existentialisten vor, daB} sie durch
die Entgegensetzung Sein-Existenz eine absurde Dualitit zwi-
schen Sein und Nichtsein (als einem AuBersichsein des Seins)
setzen. Durch die Betonung dieses Nichtseins, d. h. der Existenz,
gerat der Existentialismus in den paradoxalen Widerspruch, das
zu negieren, was er gerade bejahen mochte, namlich die Exi-
stenz. Wenn man aber dem individuellen Dasein wirklich ge-
recht werden will, so mull man die Existenz nicht als ein Anderes,
d. h. als Nichts, dem Sein entgegensetzen, sondern man mufl sie
als ein Gleichnis ins Sein selbst setzen. Die Dualitdt fillt also
nicht auBerhalb des Seins (Entgegensetzung zum Sein, Andersheit
vom Sein), sondern innerhalb des Seins selbst (Andersheit im
Sein). Der Glaubensakt des Ich besteht darin, dall es sich

37) Mit der Stellung Carlinis ldBt sich die von A.Guzzo vergleichen:
A. Guzzo, Concetto e programma della filosofia d’oggi, Milano, Bocca, 1941;
Bilancio dell’esistenzialismo, in «Logos», 1942; La filosofia e I’esperienza
e altri saggi, Roma, Perrella, 1942; L’'uomo, im Band: «Filosofi Italiani Con-
temporanei», hrsgh. von M. F. Sciacca, Como, 1944; Il momento pascaliano
della filosofia, in «Archivio di Filos», 1942; Il concetto del tempo, in
«Archivio di Filos.», 1943.

38) P, Carabellese, L’esistenzialismo in Italia, in «Primato», 1943; L’ogget-
tivitd della filosofia, in «Atti della R. Accademia d’Italia», 1943; La coscienza,
im Band: «Filosofi Italiani Contemporanei» hrsgb. von M. F. Sciacca, Como,
1944; Esistenzialismo o ontologismo critico ?, im Band: «L’Esistenzialismo»,
Roma, Partenia, 1946.

14 209



nur quantitativ, nicht aber qualitativ von Gott unterscheidet.
Dadurch betone Ich meine personliche, einzelhafte Existenz
als einen Teil des wahren einzigen Seins. Diese seine Einstellung
nennt Carabellese «kritischen Ontologismus», und er méchte ihn
an die Stelle des «Existentialismus» als die wahrhaftige Existen-
tialphilosophie setzen.

Als ein Kuriosum im Rahmen der Debatte iiber den Existentialis-
mus kann der Versuch einiger Denker angesehen werden, im Exi-
stentialismus (z. B. bei Kierkegaard) thomistische Nachklange auf-
zuspiiren und aus dieser Philosophie unserer Zeit einen Neo-Tho-
mismus machen zu wollen. P. Giacon z. B. behauptet, daB «der
Existentialismus einerseits im Thomismus die passendste Meta-
physik zu seiner Begriindung finden wiirde und der Thomismus
andererseits vom Existentialismus her neue Impulse bekommen
konnte, durch die er die verborgene dauernde Lebendigkeit
seiner Grundsitze zu beweisen vermochte». Derselben Meinung ist
P. C. Fabro, der sich tatsachlich an den Versuch heranwagt, die
Verwandtschaft zwischen Existentialismus und Thomismus dar-
zulegen. Ein Unternehmen freilich, dem man den bewunderns-
werten guten Willen nicht absprechen kann®).

Die Beziehungen des Existentialismus zum historischen Mate-
rialismus sind bei der Tagung des Internationalen Kongresses
der Philosophie, der in Rom im November 1946 abgehalten
wurde, in ein grelles Licht geriickt worden. Sie bildeten den
Gegenstand einer Auseinandersetzung, die zwar nicht die Lo-
sung des gesamten Fragenkomplexes dieser Beziehungen her-
beifiihrte, aber doch wesentlich dazu beigetragen hat, die um-
fangreiche Problematik des Existentialismus als einer typischen
Weltanschauung unserer Epoche klarzustellen. Ob und in wel-
chem MaR} dieser KongreB das Bild der italienischen Philosophie
fiir die nichste Zukunft beeinflussen konnte, lat sich noch
nicht sagen. Eine Feststellung aber hat sich aus dem Kongref3

39) G. Giacon, Esistenzialismo e Tomismo, im Band: «L’Esistenzialismo»
hrsgh. von Pelloux, Roma, 1943; Il problema della trascendenza. Saggi e
studi di filosofia contemporanea, Milano, Boceca, 1942. C. Fabro, Introdu-
zione all’esistenzialismo, Milano, «Vita e Pensiero», 1943; Rassegna sull’esi-
stenzialismo italiano, in «Divus Thomas», 1943; Problemi dell’esistenzialismo,
Roma, A. V. E., 1945; Coscienza filosofica e coscienza religiosa nel momento
presente, in «Archivio di Filos.», 1945.

210



ergeben, nimlich die, daB der Existentialismus mehr bewullite
oder unbewulte, eingestandene oder uneingestandene Anhanger
hat, als man allgemein vermutete. Was den italienischen Exi-
stentialismus vom Existentialismus anderer Liander unterschei-
det, ist die unzweideutige Herkunft aus dem (deutschen, mehr
als dem italienischen) Idealismus, die Neigung zum Intellektua-
lismus und Spiritualismus, die nichtzentrale Stellung des ethisch-
religiosen Problems bei den meisten Denkern, das Widerstreben
gegen konsequente nihilistische Folgerungen und eine deutliche
Abneigung gegen die Betonung von Gemiits- und Gefithlsmomen-
ten wie Angst, Verlassenheit, Enttduschung, Siindhaftigkeit und
dergleichen.

Der Existentialismus ist keinesfalls die einzige italienische
Philosophie von heute. Im Gegenteil, es sind starke rationa-
listische Gegenstromungen vorhanden, die, als Reaktion gegen
das iiberhandnehmende Irrationale, gute Aussichten auf Erfolg
fir die nidchste Zukunft haben.

Es bleibt nun abzuwarten, welches von den beiden Momen-
ten, das rationale oder das irrationale, sich im italienischen
Geist behaupten wird.

211



	Die italienische Philosophie der Gegenwart

